
        
            
                
            
        

    
Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa 

Giảng Kinh Vô Lượng Lần Thứ XI 

Chủ giảng: Lão pháp sư Tịnh Không 





---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 421 

Chuyễn ngữ:  Nguyên Thanh 

Biên tập: Bình Minh 

Giảng ngày:19.5.2011 

Địa Điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_Hong Kong 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải trang 529, hàng thứ tư đếm từ dưới lên, bắt đầu xem từ câu 

thứ hai. 

 Vân  hà  tại  tâm?  Vị  bỉ  nhân  tạo  tội  thời,  tự  y  chỉ  hư  vọng  điên đảo  tâm  sanh,  y 

 vọng tâm nhi sanh. Thử thập niệm giả, y thiện tri thức phương tiện an ủi, văn thật 

 tướng pháp sanh, y thật tướng nhi sanh, thật tướng thị chân tánh. Nhất thật nhất 

 hư, khởi đắc tương bỉ dã.  

Ý này ở trước đã học qua rồi. Chúng sanh trong lục đạo khởi tâm động niệm, đều 

dựa vào tâm, tâm sở, A lại da, đây là vọng tâm. Không những phàm phu trong lục 

đạo,  mà  Thanh  Văn,  Duyên  Giác,  Bồ  Tát  và  Phật  trong  mười  pháp  giới  cũng 

không  ngoại  lệ,  cũng  là  dùng  vọng  tâm  này.  Vọng  tâm  không  thể  so  sánh  với 

chân tâm. Trong giáo lý đại thừa thường nói: “Một vọng tất cả vọng, một chân tất 

cả chân”, vì thế điều này không thể so sánh được. 

Dưới đây đại sư đưa ra ví dụ : Hà giả ?  là vì sao? vì sao không thể so sánh?  Thí 

 như thiên tuế ám thất, quang nhược tạm chí, tức tiện minh lãng.  “Thiên tuế ám 

thất”  là  nói  về  khoản  thời  gian  rất  dài,  nơi  đây  đã  một  ngàn  năm  không  có  ánh 

sáng. Tối lâu như vậy, mà có một ngọn đèn nhỏ nhỏ, thì trong đó cũng sáng lên, 

trong đó liền được chiếu sáng. 

 Khởi khả đắc ngôn, ám tại thất thiên tuế nhi bất khứ dã, trong phòng đã tối một 

ngàn năm rồi, sao chỉ có một ngọn đèn mà xua được bóng tối ấy, không còn bóng 

tối nữa? 

 Thị cố Di Nhật Ma Ni Bảo Kinh vân, Phật cáo Ca Diếp Bồ Tát, chúng sanh tuy 

 phục  số  thiên  cự  ức  vạn  kiếp  tại  ái  dục  trung,  thời  gian  rất  dài.  Vi  tội  sở  phục. 

Đây là nói về một người phàm phu, một chúng sanh, từ vô lượng kiếp đến nay, bị 

đọa lạc trong luân hồi lục đạo. Trong luân hồi lục đạo nặng nhất là ái dục. 

 Nhược văn Phật kinh, nhất phản thiện niệm, tội tức tiêu tận dã. Nếu họ thật sự 

nghe kinh Phật, nghe và hiểu được. Cho nên nghe kinh là điều rất khó. Bây giờ 

nhiều người nghe kinh, nghe mấy chục năm, cũng không tiêu hết tội được. Nhưng 

quả thực có người chỉ nghe qua một lần liền khai ngộ, nghiệp của họ vô thỉ kiếp 

đến nay hoàn toàn tiêu diệt. Người đó là ai? là người như đại sư Huệ Năng vậy. 

Vì sao Ngài được như vậy, còn chúng ta thì không thể? Quý vị xem trong Pháp 

Bảo Đàn kinh ghi chép lại, hành nghi của đại sư Huệ Năng, tuy Ngài không biết 

chữ, không được đi học, chỉ là một tiều phu, tức là người đốn củi, dựa vào đồng 

tiền bán củi để sống qua ngày, là sự lao động rất vất vả. Vì sao Ngài chỉ nghe một 

lần liền đại triệt đại ngộ, thành Phật? Minh tâm kiến tánh, là tội nghiệp từ vô thỉ 

kiếp tiêu trừ hết, mới có thể kiến tánh. Nếu còn một chút tội nghiệp chưa tiêu trừ 

thì cũng không thể kiến tánh. Đây là thật, là sự thật, không phải giả. Vì sao vậy? 

Đại sư Ấn Quang nói rằng: “một phần thành kính, được một phần lợi ích”. Đại sư 

Huệ Năng dùng tâm chí thành cung kính nghe kinh, nhìn con người của Ngài thì 

biết. Ngài ở Hoàng Mai 8 tháng, chỉ ở trong nhà bếp làm những công việc nặng 

nhọc, bất luận thấy người nào, Ngài đều cung kính lễ lạy, không có một chút tập 

khí  ngạo  mạn.  Cung  kính  người,  cung  kính  việc,  cung  kính việc  tức  là  có  trách 

nhiệm với công việc. Cung kính tất cả vạn vật. Ngài có tâm cung kính, nên trời 

đất quỷ thần đều thích Ngài, đều bảo hộ ngài, hộ trì Ngài. Nếu Ngài ngạo mạn, 

thì trời đất quỷ thần sẽ tránh xa Ngài, nhưng yêu ma quỷ quái lại thân cận Ngài, 

không giống nhau. 

Ngày nay chúng ta thiếu tâm thành kính. Tính cách biểu hiện của chúng ta ngạo 

mạn, nóng nảy. Chỉ cần quý vị lắng tâm lại một chút, thì quý vị sẽ thấy được. Bản 

thân họ không thấy được chính họ. Nếu như tập khí của họ vẫn còn, tập khí vẫn 

còn nặng, thì hiện tại họ rất tốt, nhưng sau này sẽ thay đổi, chắc chắn sẽ thay đổi, 

người này không đáng để tin cậy. Vậy họ phải dùng phương pháp gì để tiêu trừ 

tập khí này? là phải không ngừng huân tập kinh luận, sách hay. Chỉ cần họ không 

2  Tập 421 



gián  đoạn  huân  tập,  thì  tâm  thành  kính  của  họ  dần  dần  được  nâng  cao,  từ  một 

phần nâng lên đến mười phần, từ mười phần nâng lên đến 100 phần, từ 100 phần 

nâng lên đến 1.000 phần, họ sẽ nâng cao như vậy. Nếu nâng cao đến vạn phần 

thành kính, thì người này chắc chắn đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, kiến 

tành thành Phật. Nếu lòng thành kính không thể nâng cao đến cảnh giới này, thì 

có  thể  đại  ngộ,  nhưng  không  thể  đại  triệt  được.  Đạo  lý  này  chúng  ta  nhất  định 

phải hiểu. Cho nên đại sư mới đưa ra ví dụ này. 

Trong kinh này nói đều là vạn phần thành kính. Trước đó họ có thành kính hay 

không? Không có, họ tạo nghiệp, đến lúc lâm chung, tướng địa ngục hiện ra, lúc 

này chỉ cần có người, nhắc đến một câu: gấp rút niệm Phật A Di Đà, từ trong câu 

niệm Phật này họ sẽ giật mình tỉnh lại, dùng tâm chí thành, niệm danh hiệu Phật, 

là họ đã thành công. Trong tâm chí thành của họ, không có chút tạp niệm, không 

có chút hoài nghi, vậy là chân tâm của họ viên mãn, sẽ được sanh về thế giới Cực 

Lạc  thượng  thượng  phẩm  vãng  sanh.  Họ  vãng  sanh  đến  cảnh  giới  Tây  phương 

Cực  Lạc,  là  cảnh  giới  hoàn  toàn  tương  đồng  với  Phật  Thích  Ca,  và  đại  sư  Huệ 

Năng. “Tội tức tiêu tận”, tội báo từ vô thỉ kiếp của họ được tiêu sạch, cho nên đây 

gọi là tại tâm. 

Quý vị dùng là tâm gì? Quý vị không được dùng vọng tâm, phải dùng chân tâm. 

Chân  tâm  giống  như  ngọn  đèn.  Vọng  tâm  là  bóng  tối  1  ngàn  năm.  Hôm  này 

chúng ta hiểu rõ rồi, thì có cần đợi lúc lâm chúng để tướng địa ngục hiện ra nữa 

không? Nếu đợi duyên này, e rằng sẽ đọa địa ngục. Chỉ có tăng trưởng tội chướng 

của quý vị, chân tâm vĩnh viễn không thể hiện ra, vậy là sai rồi! 

Chúng ta học đến đoạn kinh văn này, hiểu được ý nghĩa này, thì phải làm ngay từ 

bây  giờ,  không  được  vọng  tưởng  nữa.  Người  thế  gian,  việc  thế  gian  cứ  mặc  kệ 

nó!  Không  lo  được,  chi  bằng  trước  thành  tựu  chính  mình,  sau  đó  rồi  rộng  độ 

chúng  sanh.  Tự  mình  không  thành  tựu,  thì  phải  biết  rằng  không  thể  độ  chúng 

sanh. Độ chúng sanh, quý vị biểu diễn rất tốt, diễn y như thật, diễn rất tuyệt vời, 

nhưng  người  ta  chẳng  qua  là  nhất  thời  xúc  động,  khi  ra  khỏi  giảng  đường  thì 

không còn lưu lại gì nữa. Dù cảm động có sâu sắc lắm thì cũng hai-ba ngày là 

hết. Cảm động sâu sắc hơn chút nữa, thì  một tuần, hai tuần chắc chắn sẽ không 

còn, họ sẽ trở lại bình thường như trước. 

Chúng sanh khó độ, không phải họ quay đầu là thật sự quay đầu, là không làm 

điều ác nữa. Hạng người này là hàng thượng thượng căn, chẳng phải không có, 

nhưng  rất  ít  rất  ít.  Khi  quay  đầu  rồi,  tuyệt  đối  không để  cảnh  duyên  bên  ngoài 

Tập 421  3 



xoay  chuyển,  thì  họ  mới  thật  sự  quay  đầu,  thật  sự  nhìn  thấu,  thật  sự  buông  bỏ. 

Người như vậy là Bồ Tát tái sanh. Thông thường chúng ta nói người tái sanh là 

giả, không phải thật. Người ta nói lời khách sao như vậy là để lấy lòng người đó, 

nói nghe cho hay vậy thôi, làm gì có Bồ Tát tái sanh. Họ nói quý vị là một vị Phật 

nào đó, một vị Bồ Tát nào đó tái sanh, đứng trên lý mà nói thì được. Đại sư Thiên 

Thai  tông  nói  về  Lục  Tức  Phật,  thứ  nhất  là  Lý  Tức  Phật,  Lý  Tức  Phật  là  gì? 

Trong kinh Hoa Nghiêm Phật Thích Ca Mâu Ni thường nói: “hết thảy chúng sanh 

vốn là Phật”, đây là từ trên lý mà nói. Tôi cũng có thể nói với quý vị rằng, quý vị 

là Phật A Di Đà. Vì sao vậy? Vì hết thảy chúng sanh đều là Phật A Di Đà, là từ 

trên lý mà nói. 

Phật A Di Đà nghĩa là gì? Dịch hết sang chữ hán thì sẽ rõ. A dịch là Vô, Di Đà 

dịch là Lượng, Phật dịch là Giác. Quý vị nghĩ xem, có vị Phật nào không phải là 

Vô Lượng Giác? Đại giác viên mãn tức là Vô Lượng Giác, gọi đó là Phật A Di 

Đà. Cho nên mỗi người chúng ta đều là Phật A Di Đà. Bất kể là quý vị có tu Tịnh 

Độ hay không, người tu Tịnh Độ là Phật A Di Đà, người không tu Tịnh Độ cũng 

là  Vô  Lượng  Giác.  Phật  A  Di  Đà  là  hết  thảy  chư  Phật,  cùng  chung  danh  hiệu, 

thông hiệu, là bổn hiệu của hết thảy chúng sanh. Quý vị vốn là Phật, điều này sai 

được sao? 

Hiện  tại  quý  vị  là  gì?  Hiện  tại  do  quý  vị  có vọng  tưởng,  có  phân biệt,  có  chấp 

trước nên quý vị trở thành phàm phu. Quý vị phải nhớ rằng mình vốn là Phật, cái 

“bổn” đó của quý vị không hề thay đổi. Hiện tại thay đổi chỉ là vọng tâm, trong 

vọng  tâm  mới  có  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước.  Trong  chân  tâm  không  có 

những  thứ  này.  Nhưng  quý  vị  bây  giờ  là  vọng  tâm  đang  làm  chủ.  Tuy  có  chân 

tâm, nhưng nó không khởi tác dụng. Cho nên hiện tại quý vị vẫn trôi lăn trong 

luân hồi như cũ, chắc chắn không thể nào ra khỏi. 

Trong kinh điển đại thừa Phật nói rất hay, nếu quý vị thật sự hiểu, thật sự quay 

đầu thì quý vị thành Phật. Đại sư Huệ Năng nghe kinh một lần là thành Phật, mỗi 

người  chúng  ta  nghe  kinh  một  lần  cũng  có  thể  thành  Phật  vậy.  Nhưng  vì  sao 

chúng ta không thành? Vì chúng ta không chịu buông bỏ. Quý vị đọc kinh điển 

đại thừa, quý vị đều biết, mọi người đều có thể nói được điều này: đơn giản thôi, 

chỉ cần buông bỏ chấp trước tất cả pháp thế gian và xuất thế gian, thì chứng A La 

Hán.  Nhưng  quý  vị  vẫn  chưa  chứng  được.  Chứng  A  La  Hán  có  được  6  thần 

thông. Bây giờ chúng ta đều giống nhau, đều không chứng được thần thông. Nếu 

buông bỏ được phân biệt tất cả pháp thế gian và xuất thế gian, thì quý vị chứng A 

4  Tập 421 



La Hán. Nếu buông bỏ được khởi tâm động niệm, thì quý vị thành Phật. Quý vị 

thấy  đơn  giản  như  vậy  đó,  nhưng  tại  sao  không  chứng?  Bởi  chúng  ta  không 

buông bỏ được. Vì sao không buông bỏ được? Vì không hiểu, không nghe hiểu. 

Tại sao đại sư Huệ Năng buông bỏ được? Vì Ngài nghe hiểu. Phật Thích Ca Mâu 

Ni ở dưới cội bồ đề vì sao buông bỏ được? Vì Ngài đã thật sự hiểu. Cho nên kinh 

này thật sự là như vậy. 

Trong  kinh  Bát  Nhã  Phật  thường  nói:  “có  người  lấy  thất  bảo  đầy  khắp  Tam 

Thiên Đại Thiên Thế Giới để làm bố thí, người này phước đức rất lớn”. Đây là bố 

thí  của  cải,  của  cải  nhiều  bao  nhiêu?  Thất  bảo  đầy  khắp  Tam  Thiên  Đại  Thiên 

Thế Giới, quý vị lấy làm bố thí. Phật nói: “không bằng công đức của người vì kẻ 

khác  mà  nói  bốn  câu  kệ”.  Vì  sao  vậy?  Vì  nếu  họ  được  thất  bảo  đầy  khắp  Tam 

Thiên Đại Thiên Thế Giới, thì họ là người giàu nhất trong Đại Thiên Thế Giới, 

không  phải  người  giàu  nhất  Hong-Kong,  cũng  không  phải  người  giàu  nhất  trên 

trái  đất,  mà  là  người  giàu  nhất  trong  Đại  Thiên  Thế  Giới,  nhưng  họ  sẽ  không 

thoát được luân hồi lục đạo. Nhưng nếu họ nghe hiểu được bốn câu kệ rồi, là họ 

đã thành Phật, đã ra khỏi mười pháp giới, đã ra khỏi luân hồi lục đạo. Như vậy 

làm sao so sánh được. Đây ý nói rằng bố thí của cải, không thể xếp ngang hàng 

với bố thí pháp. Nhưng nếu người bố thí pháp đó nghe mà không hiểu ý nghĩa, thì 

cũng bằng 0. Của cải họ được thọ dụng, nhưng pháp không được thọ dụng. Quý 

là ở chổ họ hiểu được, buông bỏ được, thì họ có thể khế nhập cảnh giới của Phật. 

Buông bỏ được, thì tội sẽ tiêu hết, chỉ ở trong  một niệm  mà thôi, nhưng quý vị 

đừng nản lòng. 

Ở trước tôi có giảng qua, giống như Phật Thích Ca, đại sư Huệ Năng, rất đáng để 

mọi người khâm phục. Vì sao vậy? Vì các Ngài có thể nhất thời đốn xả, buông bỏ 

trong chóc lát. Lại có người năm ba năm mới buông bỏ. Có người bảy, tám năm 

mới  buông  bỏ.  Có  người  mười  hai  mươi  năm  mới  buông  bỏ.  Có  người  ba  bốn 

mươi năm mới buông bỏ. Cũng có người năm sáu mươi năm mới buông bỏ. Điều 

này trong sử sách ghi lại rất nhiều. Những người này rất giỏi, họ nắm giữ không 

buông. Họ không thể buông bỏ một lần được, họ buông bỏ từng ngày, buông bỏ 

từng  năm,  buông bỏ  đến  thời  gian nhất  định  nào đó,  họ  giác  ngộ  rồi,  thì  có  thể 

buông bỏ hết những cái còn lại. Phương pháp này chúng ta hy vọng sẽ làm được. 

Chúng ta học kinh Phật rồi mà không thực hành, vậy là chẳng được ích lợi gì cả, 

phải thật sự làm mới được. 

Tập 421  5 



Lưu  Tố  Vân  ở  Hắc  Long  Giang  là  người  đã  thật  sự  làm,  bà  cũng  không  phải 

buông bỏ một lúc, mà phải 10 năm, buông bỏ trong 10 năm thì bà thành tựu. Bà 

làm gương cho chúng ta, bảo với mọi người rằng, ai ai cũng có thể làm được việc 

này. Có người hỏi về bí quyết thành công của bà, bà nói bí quyết thành công của 

mình là 6 chữ: thật thà, vâng lời và thực hành. Thật thà tức là rất ngốc nghếch, 

không thông minh, hạng người này rất dễ thành tựu. Chúng ta nói trí óc của họ 

đơn giản, ít vọng niệm. Sự thật thà này là biết vâng lời. Trong kinh Phật có hai 

câu mà bà nghe hiểu được đó là: “nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu”, bà 

hiểu được liền thực hành theo. Nghe một bộ Vô Lượng Thọ kinh, niệm một câu 

danh hiệu Phật, không chút tạp, không chút loạn, 10 năm như vậy. Bà nói với tôi 

rằng bà nghe kinh, nghe băng giảng của tôi, một ngày nghe một đĩa. Bộ đĩa này 

hình như là tôi giảng vào năm 1990, lúc đó Phật tử Hàn còn sống, giảng tại thư 

viện  Cảnh  Mỹ  ở  Đài  Bắc.  Mỗi  ngày  bà  nghe  một  đĩa,  một  đĩa  như  vậy  là  một 

tiếng  đồng  hồ.  Đĩa  này  nghe  đi  nghe  lại  10  lần,  đó  là  trường  thời  huân  tu.  Mỗi 

ngày nghe 10 tiếng, 10 tiếng tức là nghe lại 10 lần một tiếng như vậy. Đây gọi là 

trường thời huân tu, bà hiểu được điều này. Nghe xong một bộ kinh, thì nghe lại 

từ đầu. Cứ như vậy trong 10 năm, mỗi ngày nghe kinh 10 tiếng đồng hồ. Ngoài 

việc nghe kinh ra, là niệm Phật A Di Đà. Bà đạt được niệm Phật Tam Muội, bà đã 

khai ngộ, không phải đại triệt đại ngộ, nhưng cũng là đại ngộ. Bà đã làm được, 

mọi người cũng làm được, chỉ là chúng ta không chịu làm mà thôi. 

Mê  đắm  huyễn  vọng  ở  thế  giới  Ta  Bà.  Thế  giới  Ta  Bà  là  hư  vọng,  hư  huyễn, 

không chân thật. Trong kinh Phật thường dùng ví dụ “mộng huyễn bào ảnh”, hà 

cớ phải lưu luyến. Vì sao không chịu buông bỏ? Thật sự nghĩ thông suốt rồi, thì 

không nên để ở trong tâm nữa, phải thật sự buông bỏ, buông bỏ là đã thành tựu. 

Đây là nói về tâm, buông bỏ là chân tâm làm việc, không buông bỏ được là vọng 

tâm làm việc. Vọng tâm chắc chắn không thấy được chân. Chân là điều then chốt. 

Vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc  dùng  vọng  tâm  cũng  có  thể  đi.  Sanh  về  cõi  Phàm 

Thánh Đồng Cư, cõi Phương Tiện Hữu Dư đều là vọng tâm. Dùng chân tâm là 

sanh về cõi Thật Báo Trang Nghiêm. 

Hai là:  Vân hà tại duyên?Vị bỉ nhân tạo tội thời, tự y chỉ vọng tưởng, y phiền não 

 quả báo chúng sanh sanh. 

Đây  là  duyên,  đặc  biệt  rất  rõ  ràng.  Vọng  tưởng  là  duyên,  phiền  não  là  duyên. 

Phiền  não  là  gì?  là  sân,  si,  mạn,  nghi,  thất  tình,  ngũ  dục,  những  thứ  này  đều  là 

6  Tập 421 



phiền  não.  Quả  báo  là  duyên,  chúng  sanh  là  duyên.  Khi  họ  tạo  tội,  thọ quả  báo 

như vậy, là do những duyên này sanh. 

 Kim thử thập niệm giả, y chỉ vô thượng tín tâm. Tin có thế giới Tây phương Cực 

Lạc là tín tâm vô thượng. Tin có Phật A Di Đà là tín tâm vô thượng. 

 Y A Di Đà Như Lai chân thật thanh tịnh vô lượng công đức danh hiệu sanh. Danh 

hiệu “Nam Mô A Di Đà Phật”, Phật A Di Đà kết duyên với chúng ta. Chúng ta có 

chân tâm, chúng ta có Phật duyên, Phật duyên này là vô lượng công đức chân thật 

thanh tịnh. Danh hiệu Phật A Di Đà, không phải vọng tâm, không phải phiền não, 

quả báo, chúng sanh. Không giống nhau. 

 Thí như hữu nhân,  đây là câu chuyện trong kinh Phật,  bị độc tiển sở trúng,  trên 

mũi tên này có bôi thuốc độc,  triệt cân phá cốt,  là bị trúng độc rất nặng.  Nhược 

 văn diệt trừ dược cổ thanh, tức tiển xuất độc trừ. Nghe đến tiếng trống thuốc diệt 

trừ, nghe đến tiếng trống này, thì  mũi tên độc này tự  nhiên ra khỏi thân, không 

cần nhổ,  mà nó tự rớt ra, vết thương của họ sẽ liền lại. Trong kinh Phật  có câu 

chuyện như vậy. 

 Khởi khả đắc ngôn, bỉ tiển thâm độc lợi, văn cổ âm thanh bất năng bạt tiển khử 

 độc dã.  Những người thường chẳng phải đều có kiến giải như vậy sao? Vì sao 

vậy? Vì họ chưa thấy lần nào, quý vị nói những lời này chỉ là ngụ ngôn, làm gì có 

chuyện này? Đây gọi là Phật pháp khó tin. Làm sao bảo người ta tin tưởng được? 

Người có niềm tin là người thật sự có phước báo. Người không tin  bỏ qua cơ hội 

trước  mặt,  thật  đáng  tiếc.  Cho  nên  trong  kinh  Hoa  Nghiêm  nói:  “Tín  vi  đạo 

nguyên  công  đức  mẫu”.  Quý  vị  tin  Phật  pháp,  cung  kính  chư  Phật  Bồ  Tát,  thì 

cuộc đời của quý vị, rất có thể vĩnh viễn thoát khỏi luân hồi lục đạo, lìa khổ được 

vui. Tín tâm thật vô cùng khó lập. Cho nên Thế Tôn 49 năm tận tình khuyên bảo 

dạy dỗ. 

Trong kinh thường nói: “Phật không độ được những người không có duyên với 

Ngài”. Ai là người không có duyên với Phật? Người dùng vọng tâm là không có 

duyên,  không  tin  tưởng  là  không  có  duyên,  không  lý  giải  được  là  không  có 

duyên, không y giáo phụng hành không có duyên. Đây là những người không có 

duyên. Người có thiện căn phước đức như vậy, cần phải tu tập thời gian rất dài, 

họ mới có sức mạnh. 

Chúng ta thấy có rất nhiều người thành tựu, như đại sư Huệ Năng, trong đời hiện 

tại không thấy Ngài tu học Phật pháp, không thấy. Vậy sao Ngài có được thành 

tựu như vậy? Chắc chắn là nhiều kiếp trong quá khứ, Ngài đã từng tu học những 

Tập 421  7 



pháp  môn  này,  trong  thức  A  lại  da  có  hạt  giống  rất  kiên  quyết,  trong  kiếp  này 

ngẫu nhiên có cơ duyên khởi phát, nên chủng tử này liền khởi tác dụng. Sự khởi 

phát  của  Ngài  rất  ngẫu  nhiên  –  bán  củi,  bán  hết  củi  rồi,  Ngài  mang  tiền,  muốn 

mua một ít gạo, ít thức ăn đem về nhà. Gánh củi này được bán cho quán trọ, bây 

giờ gọi là khách sạn, trước kia gọi là quán trọ. Ở trong quán trọ đó có người đọc 

kinh Kim Cang, tiếng của người đọc trong đó không nhỏ, mà lớn tiếng, to tiếng 

đọc kinh, Ngài ở ngoài của sổ nghe được, Ngài cảm thấy lời kinh này rất có đạo 

vị, liền đứng đó nghe, đợi người đó đọc xong đoạn kinh này, Ngài bèn vào trong 

xem thử người nào đọc kinh, rồi thưa người đó rằng: vừa rồi ông đọc là kinh gì 

vậy? hay, đọc rất hay! Ngài nghe kinh hiểu được, lại đem ý nghĩa đó giảng cho 

người khác nghe. Người kia nghe vậy cũng kinh ngạc, thấy rằng đây không phải 

là người phàm, biết là mình gặp duyên lành, bèn đàm đạo với Ngài. Quý vị xem, 

Ngài chưa học qua, nhưng nói rất rõ ràng mạch lạc, khiến cho vị cư sĩ đó vô cùng 

khâm  phục.  Ông  ta  hỏi  Ngài  làm  nghề  gì?  Nghề  đốn  củi,  bán  củi.  Ông  ta  thấy 

được đây là một nhân tài, nên giới thiệu Ngài đến Hoàng Mai học đạo. Ngài nói 

nhà nghèo, còn có mẹ già, nếu Ngài ra đi thì mẹ không thể sống được. Người này 

đúng là rất tốt, rất hào phóng. Ông ta lấy hai lượng bạc cho Ngài, để Ngài về thu 

xếp việc gia đình, tìm vài người đến chăm sóc cho  mẹ của Ngài,  Ngài  mới  yên 

tâm đến Hoàng Mai học đạo, đây là duyên. Bên trong là có thiện căn, bên ngoài 

là nhờ gặp được sự trợ duyên này, nên Ngài thành công. Nếu đại sư không gặp 

được duyên này, thì đời này Ngài không thành tựu được. Cho nên duyên là rất 

quan trọng! Duyên, nhất định có chân tâm, có thắng duyên. Duyên chân tâm, thù 

thắng là thành công rồi. Chúng ta phải trân quý nó. 

Thời đại bây giờ, chúng ta lợi dụng internet, lợi dụng vệ tinh để làm tăng thượng 

duyên. Rất nhiều nơi xa xôi, các khu vực khác trên trái đất tuy không cùng một 

chỗ,  nhưng  họ  có  thể  xem  được  trên  kênh  truyền  hình,  có  thể  xem  được  trên 

internet, đó là có duyên.  Có kiên nhẫn xem, đó là duyên. Băng đĩa cùng là duyên, 

sách  vở  cũng  là  duyên,  in  ấn  một  số  lượng  lớn,  phát  tán  một  số  lượng  lớn.  Độ 

được một người thành Phật, là đã thành công rồi. 

Lưu Tố Vân là thấy được một bộ băng đĩa, bộ băng đĩa đó đã giúp bà thành tựu. 

Duyên rất quan trọng, nếu không có duyên, suốt đời cũng không gặp được, điều 

đó rất đang tiếc. Hiện đời là người thiện, là người thật thà, là người tốt bụng, thì 

tương lai được sanh lên cõi trời. Chưa đoạn được dục, thì sanh vào trời Dục giới. 

Đoạn được tình ái rồi, mới vượt thoát được Dục giới, nhưng chưa thoát được luân 

8  Tập 421 



hồi. Vượt qua Dục giới là trời Sắc giới, lên cao nữa là trời Vô sắc giới. Cho nên 

muốn giải quyết là nhất định phải gặp được Phật pháp, mới có thể kết thúc vấn đề 

này. Chúng ta không kết thúc được, khó quá! Quý vị thấy, đời sau chuyển sang 

kiếp khác, chuyển kiếp là không bằng kiếp này rồi, ngày càng sa sút. 

Con người thời nay, niệm ác nhiều, niệm thiện ít, lời ác nhiều, lời thiện ít. Khẩu 

nghiệp rất đáng sợ. Vì sao công đức tu hành của chúng ta không còn nữa? Vì từ 

khẩu  nghiệp  chảy  ra,  khẩu  nghiệp  chảy  ra,  chảy  mất  đi  rồi.  Cho  nên  trong  kinh 

Vô Lượng Thọ, đức Phật dạy chúng ta khéo phòng hộ ba nghiệp. Thứ nhất là dạy 

chúng  ta  “khéo  giữ  gìn  khẩu  nghiệp,  chẳng  chê  bai  lỗi  người  khác”,  khuyên 

chúng ta không nên đi phê bình lỗi của người khác. Phê bình người khác thì ai là 

người thiệt thòi? Là bản thân mình thiệt thòi. Trong những buổi giảng chúng tôi 

thường nói rằng, nếu chúng ta phê bình người khác, người khác bị tổn thương ba 

phần, còn bản thân mình lại tổn thương bảy phần, không đáng! 

Chư Phật Bồ Tát khuyên chúng ta “xưng tán Như Lai”, người khác có điểm tốt 

mình  xưng  tán.  Người  khác  có  chổ  xấu,  không  để  trong  tâm,  không  đặt  nơi 

miệng, là đúng rồi. Cho nên muốn thành tựu trong đời này, thì niệm niệm đều ở 

trong đạo. Một niệm lơ là, sẽ tạo thành một đời đáng tiếc. 

Thứ hai là nói về “tại duyên”. “Duyên”này ngay nay gọi là cơ hội.  Nhất tung tức 

 thệ,  muốn đạt được nữa là khó rồi! Cho nên khi có nhân duyên này, phải cố gắng 

nỗ lực, phải trân quý, không nên để nó vuột mất. 

 Tam, vân hà tại quyết định giả?  Đây cũng là điều then chốt.  Bỉ nhân tạo tội thời, 

 tự y chánh hữu hậu tâm, hữu gián tâm sanh. “Hậu tâm” là tâm tương tục, đây là ý 

niệm bất thiện, theo sau đều là niệm  niệm bất  thiện,  là họ đã tạo nghiệp ác rồi. 

“Hữu hậu tâm, hữu gián tâm”. “Gián” là gián đoạn, cũng có nghĩa là tâm này, là 

vọng tâm, là bất định tâm. 

 Kim thử thập niệm giả, y chỉ vô hậu tâm, vô gián tâm khởi, thị vi quyết định. 10 

niệm này đều là niệm niệm tương tục, không gián đoạn. Nếu là chân tâm thì công 

đức này thù thắng vô cùng. Tương tục tâm, vô gián tâm chính là lời của Bồ Tát 

Đại Thế Chí: “đô nhiếp lục căn, tịnh niệm tương tục”. Tịnh niệm là vô hậu tâm, 

tiếp  nối  là  vô  gián  tâm,  nó  không  gián  đoạn.  Đây  là  điều  thứ  ba-  là  điều  quyết 

định. 

 “Trí  Độ  Luận  vân,  nhất  thiết  chúng  sanh  lâm  chung  chi  thời,  phong  đao  giải 

 hình,  hình  tức  là  thân,  tức  là  thân  thể.  Tử  khổ  lai  bức,  sanh  đại  bố  úy.   Đây  là 

trong Trí Độ Luận nói. Cái khổ của sự chết, người  thường chúng ta rất khó cảm 

Tập 421  9 



nhận  được.  Trong  kinh  Phật  hình  dung  nó  như  “phong  đao  giải  hình”,  lại  hình 

dung như “ sanh quy thoát xác”. Tức là con rùa sống mà chúng ta đem lột mai nó 

ra, quý vị nghĩ xem nó thống khổ biết chừng nào! Phật dạy, sự thống khổ khi thần 

thức rời khỏi thể xác, là dùng 8 chữ: “phong đao giải hình, sanh quy thoát xác” 

này  để  hình  dung.  Chắc  chắn  lúc  đó  họ  rất  kinh  sợ,  đây  là  thời  khắc  rất  quan 

trọng. Trong giờ phút sắp lâm chung, nếu gặp được thiện tri thức, thiện tri thức 

nhắc nhở họ một câu: hãy cấp tốc niệm Phật A Di Đà. Không nên nói những điều 

khác, sẽ không còn kịp nữa. Lúc này phải tranh thủ thời gian, chính là một câu: 

cấp tốc niệm Phật A Di Đà. Người bệnh trong thời khắc quan trọng này, niệm A 

Di  Đà  Phật,  A  Di  Đà  Phật,  không  nghĩ  gì  ngoài  niệm  Phật,  không  có  bất  kỳ  ý 

niệm nào xen tạp, thì sự thống khổ của họ lập tức tiêu tan. Vốn là rất thống khổ, 

nhưng vừa niệm Phật liền hết thống khổ. Chỉ niệm mấy tiếng, là Phật A Di Đà đã 

xuất hiện rồi. 

 Phát đại dõng mãnh, tâm tâm tương tục. Thập niệm tức thị tăng trưởng thiện căn, 

 tiện đắc vãng sanh. Mười niệm khi lâm chung này, là thiện căn hết sức thù thắng, 

hy hữu khó gặp. 

 Hựu như hữu nhân đối địch phá trận. Đây là dùng chiến trận để hình dung, nếu 

như người này bị quân địch bao vây, họ sẽ dùng hết khí lực bình sinh của họ để 

phá trận, họ dõng mãnh xông lên. 

 Nhất hình chi lực nhất thời tận dụng, bây giờ chúng ta nói là thân thể, tiềm năng 

của  con  người,  năng  lực  này,  gặp  lúc  nguy  hiểm  nhất  nó  sẽ  xuất  hiện,  ý  cũng 

không nghĩ ra được. Bản thân họ cũng không biết mình có năng lực lớn như vậy, 

có thể phá vỡ khó khăn này, là thật, đây chính là tiềm năng. 

 Kỳ thập niệm chi thiện, diệc như thị dã. Mười niệm danh hiệu Phật khi lâm chung 

này, giống như tiềm năng  của  con người vậy, nói  rất  có đạo lý. Nếu trong kiếp 

quá khứ, họ chưa tu qua pháp môn này, có nhắc lại câu Phật hiệu này, thì họ cũng 

không  tiếp  nhận,  họ  không  thể  tiếp  nhận  được.  Sở  dĩ  họ  tiếp  nhận  được  là  do 

trong kiếp quá khứ, họ đã tu qua pháp môn này, đã có thiện căn rất sâu dày trong 

A lại da, nên khi lâm chung, chỉ cần có người nhắc lại, thì hạt giống trong A lại 

da lập tức hiện hành, đạo lý là chổ này. Cho nên tiềm ý thức, công đức niệm Phật 

ẩn nấp trong ý thức, lúc này xuất hiện, khởi tác dụng. 

Đoạn dưới đây rất hay:  Hựu hữu nhân thị lâm chung thập niệm vi khinh dị, nãi 

 nghĩ lâm chung phương sự tu niệm. Tốt quá, lúc lâm chung dù một niệm hay 10 

niệm, đều có thể vãng sanh thượng thượng phẩm, vậy hà cớ gì bây giờ phải niệm, 

10  Tập 421 



đến lâm chung rồi niệm cũng được. Ý nghĩ hình như cũng không sai, bây giờ hà 

cớ gì phải cực khổ niệm Phật? đến lúc lâm chung niệm là được rồi, vẫn còn kịp 

mà. 

 An Lạc Tập phá chi viết, Ý nghĩ này là ý nghĩ rất nguy hiểm. Chúng ta chưa xem 

bên dưới, trước đây thầy Lý đã giảng qua cho chúng ta, lâm chung nhất định phải 

đủ ba điều kiện, quý vị có đủ hay không? Quý vị có thể bảo chứng khi lâm chung 

mình có đủ ba điều kiện này không? Điều kiện thứ nhất là đầu óc phải minh mẫn, 

không mê mờ, đây là điều kiện thứ nhất. Quý vị thấy, khi người ta lâm chung đều 

mê  mờ,  gia  thân  quyến  thuộc  cũng  không  biết,  đây  là  chuyện  rất  bình  thường. 

Quý vị đến bệnh viện xem người lâm chung, có được mấy người khi lâm chung 

còn  minh  mẫn?  Lâm  chung  nếu  không  mê  mờ,  nói  với  quý  vị,  nếu  người  này 

không học Phật, họ cũng không đọa vào ba dường ác. Người bị đọa vào ba dường 

ác là người mê hoặc điên đảo. Trí não minh mẫn làm sao rơi vào súc sanh, ngạ 

quỷ được? làm gì có đạo lý ấy! 

Bây giờ trong y học nói về chứng mất trí của người già. Người bị chứng mất trí 

của người già là không thể vãng sanh, trợ niệm cũng không vãng sanh được. Quý 

vị lúc lâm chung, dù thiện hữu có lớn tiếng niệm A Di Đà Phật, A Di Đà Phật, họ 

cũng không nghe được, họ cũng không hiểu A Di Đà Phật là gì, không được! Cho 

nên người tu niệm Phật sợ nhất là gì? Sợ nhất là khi tuổi tác cao họ bị mất trí, là 

toi công một đời tu hành rồi. Chúng ta quan sát thật kỷ, có rất nhiều vị khi lâm 

chung  bị  mất  trí,  gặp  lại  bạn  cũ,  hai  con  mắt  của  họ  ngơ  ngác  nhìn  mãi  cũng 

không nhận ra, trí nhớ không còn, danh hiệu Phật A Di Đà nghe không vô, không 

có  phản  ứng.  Nghĩ  đến  đây  đáng  sợ  thật.  Thứ  nhất  khi  lâm  chung  trí  não  minh 

mẫn, không chút mê mờ. 

Hai  là  muốn  gặp  được  thiện  hữu,  gặp  được  người  hiểu  Tịnh  Độ,  họ  hiểu  được 

đạo lý của Tịnh Độ tông. Tu hành thời khắc quan trọng là phải học tập như lý như 

pháp, họ hiểu được điều đó. Đây là điều kiện thứ hai. 

Điều kiện thứ ba là ở thời khắc quan trọng này, quý vị nghe là tin tưởng, là tiếp 

nhận, là thật sự niệm Phật. Những điều kiện lâm chung này, được mấy người có 

đủ? Nghĩ đến những điều này chẳng thể không sợ. Vậy phải làm cách nào? Bắt 

đầu ở chổ hàng ngày chăm chỉ học tập. Nghĩ điều tốt, làm điều lành thì sẽ không 

bị mắc chứng mất trí. Nhất định không được có tâm tổn hại người khác, bất luận 

là cố ý hay vô tình đều không được. Trồng nhân gì thì gặt quả đó, nhân quả báo 

ứng không sai một ly, quý vị chẳng thể không biết điều này. 

Tập 421  11 



Con người cần phải giống tư cách của con người. Chuẩn mực của người xưa là 

ngũ luân, ngũ thường, tứ duy và bát đức. Đó là người xưa. 

Ngũ luân là nói về mối quan hệ giữa người với người, “phu tử hữu thân, phu phụ 

phân biệt, quân thần hữu nghĩa, trưởng ấu hữu tự tự, bằng hữu hữu tín”. Đây là 

mối  quan  hệ  giữa  người  với  người.  Trọng  tâm  của  nó  là  cha  con  có  tình  thân, 

thương yêu là thiên tính, trong Phật pháp gọi đó là tánh đức, là trong tự tánh vốn 

có. Tánh đức này không những phải duy trì, mà còn phát huy rộng lớn. Yêu bản 

thân,  yêu  cha  mẹ,  yêu  anh  em,  yêu  thân  thích,  yêu  dòng  họ,  yêu  bạn  bè,  yêu 

những  người  đồng  hương,  xa  hơn  nữa  là  yêu  tất  cả  những  người  bên  ngoài, 

“phàm là người, đều yêu thương”. Trong Phật pháp tình yêu càng rộng lớn hơn, 

yêu tất cả chúng sanh, yêu sơn hà đại địa. Đây là con người. 

Ngũ thường là: nhân, nghĩa, lễ, trí, tín. Làm người phải có đủ điều kiện này, nếu 

con người bỏ đi ngũ thường, là không phải con người. Tinh túy của truyền thống 

văn hóa xưa, quy nạp lại không ngoài 12 chữ: “Hiếu để trung tín, lễ nghĩa liêm sĩ, 

nhân ái hòa bình”. Làm được 12 chữ này, thì quý vị là người chuẩn mực, quý vị 

không  mất  đi  thân  người,  kiếp  sau  của  quý  vị nhất  định  được  tốt  hơn  kiếp  này. 

Nếu  có  thể  làm  theo  12  chữ  này,  niệm  niệm  tại  tâm,  thì  phước  báo  của  quý  vị 

không  ở  nhân  gian,  mà  ở  trên  trời.  Kiếp  sau  quý  vị  sanh  lên  cỏi  trời  hưởng  

phước.  Dùng  tâm  tình  như  vậy  niệm  Phật,  thì  chắc  chắn  được  vãng  sanh,  sanh 

đến cõi Phàm Thánh Đồng Cư. 

 “An Lạc kinh phá chi viết, thập niệm tương tục, tợ nhược bất nan,  dường như là 

không khó,  nhiên chư phàm phu, tâm như dã mã, thức kịch viên hầu, trì sính lục 

 trần,  hà  tằng  đình  tức.  Các  tu  nghi  phát  tín  tâm,  dự  tự  khắc  niệm,  sử  tích  tập 

 thành tánh, thiện căn kiên cố dã. Lời này đều là lời chân thật. Mười niệm có vẽ 

như đơn giản, nhưng phàm phu chúng ta cũng không dễ đạt được, không dễ chỗ 

nào? là ở chỗ tâm họ còn bồng bột, chưa hết vọng niệm, tức là 10 niệm này họ 

không niệm được, đây là sự thật. Đừng nói gì đến 10 niệm, một niệm cũng không 

được. Đây là như chúng ta thường nói, không có thiện căn, phước đức. Không có 

thiện căn là sao? Là họ không tin tưởng, chúng ta nói, họ cũng không hiểu, đây là 

không có thiện căn. Không có phước đức là họ không chịu làm, họ còn hoài nghi, 

còn  nuối  tiếc,  tình  chấp  còn  rất  sâu  nặng.  Hoặc  là  họ  nuối  tiếc  của  cải,  tài  sản, 

chức vị, họ đắm trước vào những thứ này. 

Những điều này hiện tại rất phổ biến, ngày xưa tốt hơn một chút. Vì sao vậy? Vì 

người xưa rất coi trọng giáo dục nhân quả. Ngày xưa mỗi địa phương là một thị 

12  Tập 421 



trấn nhỏ, trong thị trấn đó đều có miếu Thành Hoàng. Trong miếu Thành Hoàng, 

nhất định có điện Diêm Vương, thập điện Diêm Vương. Trong điện Diêm Vương, 

hình ảnh biểu thị là quả báo địa ngục, hình ảnh đó được nặn bằng đất, khắc bằng 

gỗ. Ở quê nhà của chúng tôi lúc nhỏ, điện Diêm Vương là nặn bằng đất. Quý vị 

đến đó xem, cũng như quý vị đến tham quan địa ngục vậy, người tạo tội như thế 

nào, thì nhận quả báo như thế đó, xem lướt qua nhưng để lại ấn tượng rất sâu sắc. 

Đặc biệt là phụ nữ ở nông thôn, mỗi năm cũng có vài lần đến miếu Thành Hoàng 

thắp hương, họ dẫn trẻ nhỏ theo cùng. Hồi nhỏ lúc tôi 5-6 tuổi, 6-7 tuổi, mỗi năm 

theo mẹ đến miếu Thành Hoàng thắp hương, cũng là muốn đi xem một lần. Mỗi 

năm xem 3-4 lần như vậy để lại ấn tượng rất sâu sắc. Khi khởi lên một niệm nào 

đó bất thiện, liền nghĩ đến hình ảnh quả báo trong điện Diêm Vương, tâm tôi liền 

lắng  lại,  không  dám  làm  nữa.  Cuộc  sống  dù  có  khổ  một  chút  cũng  không  sao, 

cũng sống được, chứ không chấp nhận tương lai chịu quả báo xấu. 

Ngày xưa  ở  Trung Quốc nơi nơi đều có từ  đường,  miếu Thành Hoàng, rất phổ 

biến, miếu Khổng Tử ít hơn, hình như chỉ ở trong đô thị mới có miếu Khổng Tử. 

Nhưng miếu Thành Hoàng, miếu Thổ Địa, miếu Thần và Từ Đường thì đâu đâu 

cũng có. Người xưa kính quỷ thần, hiểu nhân quả, không dám có niệm ác. Niệm 

ác còn không có, làm sao dám làm ác? Đây là điều ràng buộc tâm con người, quy 

phạm của tâm con người, tác dụng của nó rất lớn. Người hiện thời xem đó là mê 

tín,  nên  hủy  bỏ.  Phá  trừ  mê  tín,  không  còn  mê  tín  nữa,  nhưng  xã  hội  lại  loạn 

động, xã hội không thể an định được. Những vị hoàng đế ngày xưa dùng những 

phương  pháp  này,  xã  hội  được  an  định,  thiên  hạ  thái  bình,  nhân  dân  an  cư  lạc 

nghiệp. 

Thiên địa quỷ thần có thật có hay không? Chúng ta cần phải nghiên cứu, cần phải 

hiểu rõ, cần tìm hiểu về họ, không được nói sao hay vậy. Từ nhỏ chúng ta được 

tiếp nhận sự giáo  dục của nhà trường. Nhà trường dạy chúng ta phá trừ  mê  tín, 

nên  chúng  ta  xem  những  điều này  là  mê  tín.  Khổng  tử  nói:  “Kính quỷ  thần  nhi 

viễn chi”, câu này ý nghĩa rất sâu, ý nghĩa của “nhi viễn chi”, tức là quý vị không 

nên mê tín họ, nhưng có nên tôn kính hay không? Rất nên, ông kính quỷ thần, là 

khẳng  định  có  quỷ  thần,  nhưng  không  nên  mê  tín  họ.  Quỷ  thần  nói  hợp  lý  hợp 

pháp, ta có thể tham khảo, nói không hợp lý, không hợp pháp, thì quý vị không 

nên tin tưởng họ. 

Tập 421  13 



Thái độ của Khổng Tử đối với quỷ thần như thế nào? Người hiện thời muốn loại 

bỏ quỷ thần, muốn tiêu hủy họ, khác với thái độ của người xưa. Phật giáo và đạo 

giáo, thật ra thì Nho giáo cũng không ngoại lệ, có nghiên cứu về sự việc này. 

Từ  xưa  đến  nay,  có  rất  nhiều  rất  nhiều  những  câu  chuyện  truyền  thuyết  về  quỷ 

thần.  Kỷ  Hiểu  Lam  đời  tiền  Thanh  biên  soạn  Tứ  Khố  Toàn  Thư.  Là  người  học 

rộng  hiểu  nhiều,  ông  viết  bộ  sách  Duyệt  Vi  Thảo  Đường  Bỉ  ký,  ghi  lại  những 

chuyện về quỷ thần. Bộ sách này phân lượng rất lớn, ông không phải tự hư cấu, 

mà  những  chuyện  có  trong  sách  cổ,  ông  đem  nó  tập  trung  lại  một  chổ.  Còn  có 

những chuyện lúc bấy giờ ông tận mắt nhìn thấy, chính tai nghe được, tuyệt đối 

không phải do bịa đặt, ông đều ghi chép lại, đây không phải giả. Chúng ta xem 

những quyển sách này, như là xem tiểu thuyết để giải trí vậy. Truyện Liêu Trai 

Chí Dị không phải là biên soạn, tôi tin đó đều là câu chuyện có thật. Chúng ta suy 

nghĩ kỷ  một chút, trong đời này chúng ta có lần nào gặp chuyện quái lạ  chưa? 

Đem đối chiếu với những lời ghi chép trong những bộ sách này của người xưa, 

thì dần dần chúng ta sẽ thể hội được. 

Trong đời này tôi đã tận mắt nhìn thấy, tôi tin đó không phải là giả. Hồi nhỏ khi 

tôi mới học Phật, lão cư sĩ Châu Kính Trụ, lúc đó ông đã nghĩ hưu rồi, tuổi tác đã 

cao.  Trong  đời  ông  gặp  được  rất  nhiều  chuyện  quái  gở,  ông  kể  cho  chúng  tôi 

nghe, là ông tận mắt nhìn thấy, chính tai nghe được, đó không phải là chuyện bịa 

đặt. Câu chuyện đầu tiên, là chuyện của Chương Thái Viêm tiên sinh, là nhạc phụ 

của ông ta. Phu nhân của ông là con gái của Chương Thái Viêm- một đại sư trong 

giới  học  thuật  Trung  Quốc  vào  đầu  năm  Dân  quốc,  là  người  đã  từng  làm  phán 

quan cho Đông Nhạc Đại Đế, thật là hiếm thấy. 

Chúng tôi nghe xong câu chuyện này liền nghĩ rằng, ông ấy là người thay quyền, 

chắc Phán quan Đông Nhạc Đại Đế có việc, không thể đến công đường, nên tìm 

ông  ta  làm  thay,  làm  thay  1  tháng.  Vì  vậy  ban  ngày  ông  ta  ở  nhân  gian,  nhưng 

ban đêm lại đến làm việc dưới âm  phủ, buổi tối ông ta nằm ngủ  thì giống như 

người chết. Khi ông đi làm, có hai tên tiểu quỷ mang kiệu đến, khiêng ông đi, ông 

cảm  thấy  hai  người  khiêng  kiệu  này,  không  phải  đi  trên  đất,  mà  giống  như  bay 

trên không trung vậy, thời gian rất ngắn là đến nơi rồi. Lúc gà gáy sáng sớm hôm 

sau, họ lại đưa ông về nhà. Rõ ràng là ông làm việc ở trong âm phủ. Có khi ngồi 

kể cho bạn bè về những việc làm của mình trong âm phủ, kể cho mọi người nghe 

như vậy, không phải là ông bịa chuyện. 

14  Tập 421 



Hôm nọ ông làm thử, dùng một trang giấy màu vàng viết đơn xin phép nghỉ, sau 

ba giờ chiều, ông đem tờ giấy vàng đó đốt trước cổng nhà, tối hôm đó không thấy 

hai tiểu quỷ đến, có lẽ Đông Nhạc Đại Đế cho phép ông được nghỉ. Đông Nhạc 

Đại Đế quản lý 6 tỉnh, việc sanh tử của con người trong 6 tỉnh này đều thuộc về 

ông ta quản lý. 

Lão  cư  sĩ  nói  với  tôi,  lão  nhạc  phụ  của  ông  ta  học  Phật,  tâm  địa  từ  bi,  lương 

thiện. Có lần ông ta nghĩ đến những hình phạt pháo lạc trong địa ngục, tức là đốt 

cây  cột  đồng  đỏ  rực,  sau  đó  bắt  người  thọ  hình  phải  ôm  lấy.  Hình  phạt  này  vô 

cùng tàn khốc, người thời nay gọi là vô nhân đạo. Cũng như bây giờ, ông bèn viết 

một bản báo cáo trình Đông Nhạc Đại Đế, cầu xin Đông Nhạc Đại Đế từ bi hủy 

bỏ hình phạt này. Đông Nhạc Đại Đế phái hai tiểu quỷ dẫn ông ta đến xem hiện 

trường,  mời  ông  đi  xem.  Hai  tiểu  quỷ  dẫn  ông  ta  đến  hiện  trường,  bảo  ông  ta 

rằng:  đã  đến  nơi  rồi.  Nhưng  ông  ta  không  hề  nhìn  thấy  điều  gì  trước  mắt.  Là 

người  học  Phật,  bổng  nhiên  ông  hiểu  ra  rằng,  người  tạo  tác  tội  nghiêp,  là  do 

nghiệp lực của chính mình biến hiện ra, loại hình phạt này không phải do Diêm 

La vương thiết lập, không phải do Đông Nhạc Đại Đế thiết lập, mà là do nghiệp 

lực  của  chính  người  tạo  tội  biến  hiện  ra.  Giống  như  một  giấc  mộng,  sự  việc  là 

như vậy, ông ta mới hiểu rõ, nghiệp báo không có cách nào, nếu người không có 

nghiệp lực này thì không thấy bất cứ hình phạt nào. Người có loại nghiệp lực này, 

tự họ sẽ nhìn thấy hình phạt đó, người khác không nhìn thấy. Ông ta là người học 

Phật, là người thông đạt kinh điển giáo lý của Phật, cho nên  mới nhìn qua hiện 

tượng này, là hiểu được ngay, quả thực là mỗi hành động mỗi tạo tác đều có báo 

ứng. 

Chúng ta khởi tâm động niệm, quỷ thần biết được hết, chẳng có gì họ không biết. 

Bởi quỷ thần có ngũ thông, được quả báo ngũ thông. Con người sau khi chết là 

thân trung ấm, chưa đi đầu thai là thân trung ấm, thân trung ấm mê mờ. Nếu họ 

thật sự đến quỷ đạo, đến quỷ đạo, quỷ đạo cũng là một đạo, họ đầu thai vào đó. 

Trong quỷ đạo có ngũ thông- thiên nhãn, thiên nhĩ, tha tâm, túc mạng và thần túc, 

có ngũ thông này, nhưng năng lực của họ không lớn lắm, nếu họ muốn giao tiếp 

với người, đều phải được sự phê chuẩn Thành Hoàng, Thổ Địa. Không được phê 

chuẩn thì họ không được xâm phạm. Pháp luật ở trong quỷ đạo còn nghiêm khắc 

hơn ở nhân gian nhiều, hầu hết là phải chấp hành triệt để. Đây là nói thật, không 

phải giả. 

Tập 421  15 



Tôi đến Hong-Kong giảng kinh, trong thính chúng có mấy người làm nghề diễn 

viên, bây giờ họ đã nghĩ hưu rồi, tuổi tác lớn rồi, họ không làm nữa. Lúc trẻ là 

diễn viên. Họ nói với tôi rằng: quỷ đạo là có thật, không phải giả. Có một chuyện 

xảy ra tại Hong-Kong, tối hôm đó quay cảnh ngoài trời, khuya nên đói bụng, họ 

nhìn sang bên kia thấy có  mấy quán nhỏ, bèn qua đó ăn. Đến sáng hôm sau họ 

buồn ói, ói ra toàn là những thứ bậy bạ, họ không biết đây là chuyện gì? Chắc tối 

hôm qua gặp phải quỷ rồi? Liền lái xe đến đó xem sao, không có người nào, chỉ 

có phần mộ, họ mới biết rằng đúng là mình đã gặp quỷ. Hôm qua còn qua lại với 

những người này, lúc mua thức ăn người ta còn thối lại tiền cho mình mà, họ đem 

tiền ra xem hóa ra là tiền giấy, hú vía! Đây là chuyện thật, không phải bịa đặt. Rất 

nhiều diễn viên gặp phải những chuyện này, cho nên đa phần đều tin là có quỷ, 

họ đã đích thân gặp phải. 

Tôi  mời  họ  kể  lại  những  chuyện  này  cho  chúng  tôi  nghe,  chúng  tôi  lưu  lại  làm 

thành đĩa, những đĩa này ở học viện còn bảo tồn. Họ hiện thân thuyết pháp, câu 

chuyện này không phải do họ biên soạn, mà đã đích thân trải qua. Những chuyện 

như  vậy  nói  không  hết  được,  rất  nhiều  rất  nhiều.  Lúc  nào  thì  quý  vị  gặp  phải 

chuyện này? Lúc vận khí của quý vị suy yếu thì sẽ gặp. Khi vận khí của quý vị rất 

thịnh, thì quỷ tránh xa quý vị, không dám dụng vào quý vị. Đến lúc vận khí của 

quý vị suy yếu thì họ lại đến. Đến lúc đó thì quý vị mới chịu tin. Nhưng phải biết 

rằng, đến lúc quý vị tin  thì quý vị đã tạo quá nhiều nghiệp rồi. Nêu quý vị sớm 

tin một chút, thì không tạo nghiệp nữa, điều này khác biệt rất lớn. 

Trẻ con ngày xưa, chẳng đứa nào không nghe lời cha mẹ, cha mẹ đem những câu 

chuyện, có những chuyện là bản thân mình trải qua, có những chuyện nghe bậc 

tiền bối kể lại, họ kể lại cho trẻ nhỏ nghe. Đặc biệt là trẻ nhỏ ở nông thôn, chúng 

rất  chất  phát,  rất  đơn  thuần,  chúng  nghe  rất  bổ  ích,  nghe  rồi  thì  một  đời  không 

dám  có  ác  niệm,  không  dám  làm  việc  xấu.  Bị  người  ta  ăn  hiếp,  nó  cũng  có  thể 

chịu thiệt, có thể nhẫn nhịn. Người xưa nói chịu thiệt là phước, chớ lợi dụng kẻ 

khác, lợi dụng kẻ khác không phải là việc tốt. 

Trong An Lạc Tập nói: chẳng được không tin tưởng, không được nghi ngờ thánh 

giáo. Lục đạo phàm phu chúng ta, quả thực vọng niệm lan tràn. Vọng niệm này 

sanh diệt còn nhanh hơn vượn chuyền cành, niệm trước diệt niệm sau sanh. Cho 

nên khi lâm chung không dễ đạt được nhất niệm. Nhất niệm còn không dễ, huống 

gì mười niệm! 

16  Tập 421 



Dưới đây kinh văn khuyên chúng ta:  Các “các” là mỗi người,  tất tu yếu phát tín 

 tâm, dự tự khắc niệm.“ Dự” là dự bị, dự trước. Bây giờ chúng ta phải làm, phải 

khắc  phục  vọng  niệm  của  mình.  Dùng  phương  pháp  nào  để  khắc  phục?  Dùng 

phương pháp niệm Phật, niệm Phật mỗi ngày. Niệm Phật chính là khắc phục vọng 

niệm.  Vọng  niệm  là  nghiệp,  khắc  phục  vọng  niệm  là  tiêu  trừ  tội  nghiệp.  Hiểu 

được đạo lý này rồi, quý vị nên thực hiện nó. Chúng ta biết ý niệm của chúng ta 

bất thiện, đối với người, đối với vật hoặc đối với việc, đều là tự tư tự lợi, đều là 

tổn người lợi mình. Những ý niệm này, những hành vi này, đều đọa vào ba đường 

ác, quả báo chiêu cảm trong tương lai đều ở ba đường ác, rất khổ. Phải dừng lại 

thôi. 

Cho nên phải đem vọng niệm “tích tập thành tánh”. Đem những tạp niệm này đổi 

sang niệm Phật, khiến cho việc niệm Phật trở thành một thói quen, mọi lúc mọi 

nơi khởi tâm động niệm là A Di Đà Phật, đem nó huân tập thành tập khí như vậy. 

Ngoài Phật A Di Đà ra, không có tạp niệm, thì sự vãng sanh của quý vị chắc chắn 

thành  công.  Nhất  định  phải  biết,  khởi  ý  niệm  gì  cũng  là  nghiệp  luân  hồi,  có  ý 

nghĩa gì đâu! Nên đem tất cả ý niệm, đổi thành Phật A Di Đà, “thiện căn kiên cố” 

là tốt rồi.  Đến khi  mạng chung thì tình hình  một niệm, 10 niệm vãng sanh này, 

chúng ta hiểu là được rồi, đừng giữ lại trong tâm làm gì, nên nỗ lực niệm Phật, 

tiêu trừ nghiệp chướng của mình. Niệm Phật A Di Đà là tiêu trừ nghiệp chướng. 

Không niệm Phật A Di Đà là tăng trưởng nghiệp chướng. Đạo lý này, sự thật này 

chẳng thể không biết được. 

Dưới  đây  là  lời  trích  dẫn  trong  kinh  Phật:   Như  Phật  cáo  đại  vương,  nhân  tích 

 thiện hành, tử vô ác niệm. Hai câu này rất quan trọng, con người phải làm điều 

thiện, phải tích lũy việc thiện, và lúc chết không có niệm ác. 

 Như thọ tiên khuynh, đảo tất tùy khúc. Cây ngả xuống đất, trước hết là nó phải 

nghiêng, nghiêng sang một bên, sau đó mới ngả xuống đất. 

 Nhược  đao  phong  nhất  chí,  bách  khổ  tấu  thân.  Đây  là  nói  con  người  khi  lâm 

mạng chung, thần thức rời khỏi thân thể thì vô cùng thống khổ. 

 Nhược tập tiên bất tại hoài, niệm hà khả biện? “Nhược tập tiên bất tại hoài”, là 

tập  quán  chưa  trưởng  dưỡng  được  trước,  không  có  trong  tâm,  khi  lâm  chung, 

“niệm hà khả biện?” làm sao quý vị có thể làm được. Chữ “tập” này, tức là tập 

khí niệm Phật. Trong cuộc sống hàng ngày của chúng ta, phải nuôi dưỡng tập khí 

niệm  Phật,  khi  lâm  mạng  chung  mới  dễ  niệm  ra  danh  hiệu  Phật.  Bình  thường 

Tập 421  17 



không  niệm  Phật,  đến  lúc  lâm  chung  e  không  niệm  được.  Niệm  Phật  suốt  một 

đời, mà đến cuối đời không niệm được thì thật đáng tiếc! 

Khi tôi mới xuất gia, gặp được một vị cư sĩ, tôi không nhớ tên của vị này là gì. 

Khoảng hơn 50 năm trước, tôi xuất gia ở chùa Lâm Tế. Chùa Lâm Tế có một hội 

niệm  Phật,  ông  ta  là  phó  hội  trưởng.  Một  tuần  lễ,  họ  tổ  chức  niệm  Phật  ở  chùa 

Lâm Tế một lần, ông ta làm duy na, dẫn chúng rất tốt, rất kiền thành. Nhưng khi 

lâm  mạng  chung,  tướng  của  ông  ta  rất  khó  coi,  ông  ta  sợ  chết.  Lúc  đó  ông  bảo 

người nhà không được niệm Phật A Di Đà, mà niệm Bồ Tát Quán Thế Âm, ông 

ta  còn  muốn  được  sống.  Cho  nên  người  này  không  vãng  sanh  được,  thật  đáng 

tiếc. Quý vị xem, phó hội trưởng của hội niệm Phật, đến lúc đó còn tham sống sợ 

chết. Mỗi tuần dẫn chúng niệm Phật, bản thân ông ta cũng niệm, vậy mà không 

thể nuôi dưỡng tập khí niệm Phật. Vì thế khi lâm mạng chung không thể làm chủ, 

bao nhiêu người đều cảm thấy tiếc cho ông ta. 

Tiếp  theo  là  nói  về  tầm  quan  trọng  của  sự  trợ  niệm  lúc  lâm  chung:  “Các  nghi 

 đồng chí tam ngũ” . Mỗi người nên, “nghi” là nên, có năm ba người cùng chung 

chí hướng. “Dự kiết ngôn yếu” , mọi người đều có một ước định, nếu ai đi trước, 

thì chúng ta phải giúp họ trợ niệm. “Lâm mạng chung thời, điệt tương khai hiểu” . 

Phải tiễn người này vãng sanh, phải giúp đỡ họ. Nếu người đó không muốn vãng 

sanh, thì ngay lúc này ta phải khuyên họ vãng sanh, không nói bất cứ chuyện tạp 

nào, nhất định phải khuyên họ vãng sanh, bảo họ niệm theo mọi người, thấy được 

Phật A Di Đà là đi được. Chưa thấy được Phật A Di Đà thì không được đi, thấy 

bất  cứ  người  nào  cũng  không  được  đi  theo  họ.  Thấy  vị  Phật  Bồ  Tát  nào,  mà 

không  phải  là  Phật  A  Di  Đà,  không  phải  là  Bồ  Tát  Quán  Thế  Âm,  cũng  không 

được đi theo họ. Lời này rất quan trọng, lúc lâm chung đặc biệt phải nhắc nhở. 

“Vị xưng Di Đà danh hiệu, nguyện sanh an lạc quốc, thanh thanh tương thứ, sử 

 thành thập niệm”.  Giúp họ cuối đời thành tựu mười niệm vãng sanh. 

 “Thí như lạp ấn chi nê, ấn hoại văn thành, thử mạng đoạn thời, tức thị sanh An 

 Lạc quốc thời, nhất nhập chánh định tụ, cánh hà sở ưu, các nghi lượng thử đại 

 lợi, hà bất dự khắc niệm dã” . Đoạn này nói rất hay, sau cùng đưa ra ví dụ “thí 

như lạp ấn”, lấy sáp khắc hình con dấu, rồi dùng kim loại để đúc con dấu đó, ví 

dụ như con dấu bằng đồng, đem đồng đổ lên sáp này, sáp này chảy hết thì thành 

con dấu, con dấu này thành công rồi. Đây là cách  đúc  con dấu ngày xưa. Dùng 

cái  này  làm  ví  dụ,  niệm  Phật  giống  như  “cây  sáp”,  vãng  sanh  giống  như  “con 

dấu”. 

18  Tập 421 



Khi lâm mạng chung, mọi người giúp quý vị niệm Phật, trợ niệm để quý vị được 

an ổn, không kinh sợ, được xả báo thân trong danh hiệu Phật. Khi thần thức rời 

khỏi thân thể của quý vị, nếu thần thức đó tỉnh táo cùng mọi người niệm Phật, thì 

lúc này Phật A Di Đà nhất định đến tiếp dẫn quý vị. Lúc chưa đoạn khí, quý vị 

thấy Phật A Di Đà, quý vị nên nói với mọi người: Phật đến tiếp dẫn tôi rồi. Đây là 

người thật sự vãng sanh, không phải là giả. Có khi bệnh của người đó quá nặng, 

thể  lực  rất  suy,  khí  rất  yếu,  nhìn  thấy  Phật  đến  tiếp  dẫn,  nhưng  họ  nói  không 

thành tiếng được,  quý vị thấy  môi của họ  mấp  máy, họ  muốn nói nhưng không 

nói được. Họ muốn nói gì chúng ta không biết, có phải là họ đã nhìn thấy Phật 

đến tiếp dẫn rồi muốn nói với mọi người hay không? Họ đã ra đi như vậy, đi rất 

nhẹ nhàng, có đoan tướng xuất hiện. 

Có  một  số  người  về  báo  mộng  tình  hình  này,  sau  khi  chết  mấy  ngày,  họ  báo 

mộng  cho  người  thân  của  họ,  nói  với  người  đó  là  họ  đã  vãng  sanh  rồi.  Đây  là 

chuyện có thật, không phải giả. Nếu chưa vãng sanh, họ không thể về báo mộng 

được. Thật sự vãng sanh rồi, họ mới có thể dùng phương pháp này chuyển tin tức. 

Đây cũng là một loại công đức. Vì sao vậy? Vì họ chứng minh cho những người 

bạn cùng tu niệm Phật, là họ đã vãng sanh rồi. Đây không phải là giả, đây là việc 

tốt. Cho nên vừa đoạn khí bên này, thì bên kia đã sanh thế giới Cực Lạc rồi. 

“Nhất nhập chánh định tụ”. Vãng sanh thế giới Cực Lạc chính là chánh định tụ. 

Nói lên đó không phải tà định. Họ đến nước Phật rồi. “Chánh định tụ”, cũng là 

tâm thanh tịnh hiện tiền. Đề kinh này là Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác. Chánh định 

tụ thuộc cảnh giới nào? là “công phu thành phiến”, họ chưa đạt được  công phu 

thành  phiến,  mà  phải  nhờ  vào  những  người  đồng  tu  giúp  họ  trợ  niệm,  để  họ  ở 

phút  lâm  chung  không  có  những  ý  niệm  khác,  chỉ  có  một  câu  danh  hiệu  Phật. 

Phật  đến  tiếp  dẫn,  hào  quang  của  Phật  vừa  chiếu,  thì  họ  biến  thành  công  phu 

thành phiến. Nếu trước đó công phu chưa thành phiến, thì ngay lúc này sẽ thành 

phiến.  Công  phu  thành  phiến  tức  là  nói,  trong  tâm  họ  ngoài  Phật  A  Di  Đà  ra, 

không có tạp niệm nào khác. Đây là điều kiện chắc chắn phải có để vãng sanh. 

Bản thân chúng ta có năng lực, bình thường có thể niệm đến không còn tạp niệm, 

thì công phu thành phiến này bình thường quý vị đã đạt được rồi. Đạt được cảnh 

giới  này  thì  không  được  bỏ  cuộc,  mà  phải  càng  nổ  lực  hơn,  phải  càng  hướng 

thượng nâng cao. Vì sao vậy? Vì phải nâng cao đến mức có thể tự tại vãng sanh. 

Ta muốn đi thì Phật đến tiếp dẫn, là đi thôi. Nói cách khác, có thể đạt được sanh 

tử tự tại. Trong công phu thành phiến cũng có chín phẩm. Ba phẩm trên của công 

Tập 421  19 



phu thành phiến, là tự tại vãng sanh. Muốn vãng sanh là vãng sanh, muốn ở lại thì 

ở lại, muốn ở lại thêm mấy hôm nữa cũng không sao. Đây không phải là nhất tâm 

bất loạn, dễ gì được nhất tâm bất loạn. Ba phẩm trên của công phu thành phiến là 

có năng lực này. Vậy tại sao chúng ta không tranh thủ? Lục đạo, mười pháp giới 

của thế gian, còn lớn hơn sự việc này sao? Chắc chắn là không rồi. Đức Phật dạy: 

việc  lớn  nhất  là  liễu  sanh  thoát  tử,  vượt  ra  khỏi  tam  giới.  Vãng  sanh  Cực  Lạc, 

thân cận Phật Di Đà, một đời đạt được quả giác rốt ráo. Đây là pháp đại viên mãn 

của thế gian và xuất thế gian, nhất định không được lơ là. Hy vọng các bạn đồng 

học chúng ta, dùng tâm chân thành học tập, thật sự thể hội được ý nghĩa sâu xa 

của từng chữ từng câu trong kinh điển này, sau đó quý vị mới hiểu được mỗi chữ 

trong kinh văn này đều là linh văn, đều là từ trong tự tánh thanh tịnh tâm lưu xuất 

ra. Hiện tại công phu thành phiến, vãng sanh đến thế giới Cực Lạc là nhập chánh 

định tụ. Chánh định tụ là nhất tâm bất loạn, “Cánh hà sở ưu”, quý vị còn gì để lo 

lắng nữa? Quý vị đem những sự lo lắng, vọng tưởng, phiền não, tập khí buông bỏ 

hết. Sự buông bỏ này là trở về tự tánh. Thế giới Cực Lạc là cầu nối để quay về tự 

tánh, là cánh cửa lớn để quay về tự tánh. Giai đoạn này chúng ta bước vào rồi. 

Cuối  cùng  trong  kinh  văn  khuyên  chúng  ta,  “các”  nghĩa  là  mọi  người,  “nghi” 

nghĩa là nên, “lượng” suy xét lợi ích này. Vãng sanh, thấy Phật, khai ngộ, chứng 

quả, đây là lợi ích lớn. Lợi ích này ở thế gian không có, trong lục đạo không có, 

trong mười pháp giới không có, trong quốc độ của chư Phật trong mười phương 

cũng không có, chỉ thế giới Cực Lạc có mà thôi. Đời này chúng ta gặp được, “hà 

bất dự khắc niệm dã”. Vì sao không sớm đè nén vọng niệm của quý vị? “Khắc” là 

khắc phục, chỉ cần đè nén được vọng niệm, thì chắc chắn được sanh về Tịnh Độ. 

Đây là thật, không phải giả. Cho nên chúng ta ngày nay có duyên, duyên này thù 

thắng, hy hữu khó gặp. Hy vọng trong đời này nhất định không để vuột mất, nhất 

định phải thành tựu, cuộc đời này không vô ích. Cuộc đời này có ý nghĩa nhất, có 

giá trị nhất và có thành tựu nhất, tuyệt đối không được đợi đến kiếp sau. Trong 

đời này phải làm cho trọn vẹn, viên mãn. 

Hết giờ rồi, hôm này chúng ta học đến đây. 

 



 

20  Tập 421 



Tập 422 

Chuyễn ngữ:  Nguyên Thanh 

Biên tập: Bình Minh 

Giảng ngày:25.5.2011 

Địa Điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_Hong Kong 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 531, hàng thứ hai. Bắt đầu xem từ chỗ:  Hựu Di Đà 

 Yếu Giải diệc vân. 

Đại sư Ngẫu Ích nói:  Nhược vô bình thời thất nhật công phu, an hữu lâm chung 

 thập  niệm  nhất  niệm,  túng  hạ  hạ  phẩm  nghịch  ác  chi  nhơn,  tinh  thị  túc  nhân 

 thành thục, cố cảm lâm chung ngộ thiện hữu, văn tiện tín nguyện, tử sự vạn trung 

 vô nhất, khởi khả kiểu hãnh. 

Đoạn  này  đại  sư  Ngẫu  Ích  khai  thị  rất  hay.  Niệm  Phật  có  được  vãng  sanh  hay 

không  là  quyết  định  ở  một  niệm  sau  cùng.  Khi  lâm  chung  thì  một  niệm  hoặc 

mười niệm sau cùng là yếu tố quyết định được vãng sanh. Đạo lý và sự thật này ở 

trước  đã  nói  qua  nhiều  lần,  chúng  ta  nghe  rồi  tin  tưởng,  không  hoài  nghi,  tiếp 

nhận tất cả. 

Nhưng quý vị nhất định phải biết rằng, nếu thường ngày quý vị không nỗ lực hạ 

công phu. Công phu là gì? Là tín nguyện trì danh. Bồ Tát Đại Thế Chí dạy rằng: 

“đô nhiếp lục căn, tịnh niệm tương tục”. Đây là công phu thường ngày. Thế nào 

gọi là đô nhiếp lục căn? Dùng một câu đơn giản nhất mà nói, để ai cũng có thể 

hiểu được, đó là buông bỏ vạn duyên. Nói cách khác là mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, 

ý, ở trong cảnh giới lục trần: sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp, nhất định không có 

tham luyến, nhất định không có sân nhuế, không hoài nghi, không kiêu mạn. Đây 

mới gọi là thật sự buông bỏ. Sau đó là niệm câu danh hiệu Phật này. Tịnh niệm là 

không  hoài  nghi,  không  tạp  loạn.  Niệm  này  tức  là  thanh  tịnh,  tức  là  tịnh  niệm. 

Nói  cách  khác,  không  buông  bỏ,  thì  không  có  tịnh  niệm.  Điều  này  quý  vị  nhất 

định  phải  biết.  Tâm  không  thanh  tịnh,  tịnh  niệm  là  dùng  tâm  thanh  tịnh  niệm 

Phật. 

Tương tục là không gián đoạn. Mỗi ngày phải có quy định thời khóa cho mình, 

không được để gián đoạn. Định thời khóa không phải cần số lượng nhiều hay ít, 

mà quý ở chổ là quý vị nhất tâm chuyên niệm, mỗi ngày mười niệm cũng tốt rồi. 

Tập 422  21 



Ngoài việc định thời khóa ra gọi là tán thời khóa. Tán thời khóa tức là nhớ  lúc 

nào thì niệm lúc đó. 

Niệm Phật là điều tốt, không niệm Phật là vọng tưởng. Niệm Phật thì vọng tưởng 

không còn. Cho nên dùng danh hiệu Phật để thay thế tất cả vọng niệm. Cho nên 

niệm  Phật  gọi  là  chánh  niệm,  khi  không  niệm  Phật  là  tà  niệm.  Chúng  ta  luôn 

muốn chánh niệm thắng được tà niệm, như vậy chắc chắn quý vị được vãng sanh 

rồi.  Vì  thế  bình  thường  công  phu  bảy  ngày  là  rất  quan  trọng.  Ở  trước  chúng  ta 

cũng đã học qua, cũng có không ít các bạn đồng học đang học tập. Học tập điều 

gì? chư vị tổ sư bảo chúng ta một ngày một đêm, quý vị nên dành một chút thời 

gian  mỗi tháng tu  một lần. Câu danh hiệu Phật này, quý vị niệm  một ngày  một 

đêm đừng để gián đoạn, làm thành một thói quen, cứ mỗi tháng phải có một lần. 

Tức  là  dùng  mười  niệm  pháp  của  đại  sư  Ấn  Quang,  niệm  rõ  ràng,  nghe  minh 

bạch, nhớ kỷ càng. Chỉ cần nhớ từ một đến mười, quý vị không cần đếm, không 

cần  dùng  chuổi  hạt,  hoàn  toàn  nhớ  trong  tâm,  vả  lại  là  nhớ  một  cách  tự  nhiên, 

không được có chút miễn cưỡng nào. Phương pháp này rất dễ nhiếp tâm, tức là 

khi niệm Phật vọng niệm không có mặt, niệm cho hết vọng niệm. Thật ra thì vọng 

niệm là từ tâm nhiễm ô sanh ra. Tâm thanh tịnh thì khồn có vọng niệm. Không có 

vọng niệm, có thể giúp tâm chúng ta được thanh tịnh. Ích lợi nhiều lắm! Điều này 

quý vị cần phải biết. 

Thường ngày có công phu, lúc lâm chung mới có cảm ứng. Sự cảm ứng này tức 

là một niệm, mười niệm lúc lâm chung. Nếu thường này không có công phu, thì 

cảm ứng lúc lâm  chung rất khó nói. Nếu như nghiệp chướng hiện tiền, thì cuộc 

đời này của quý trôi qua một cách vô ích. Gặp được duyên tốt như vậy, mà không 

chịu  nắm  bắt.  Cho  nên  công  phu  hàng  ngày  là  quan  trọng  hơn  hết.  Quan  trọng 

nhất  của  công  phu  là  sự  buông  bỏ.  Ta  không  liên  quan  gì  với  thế  gian  lộn  xộn 

này. 

Muốn giúp đở hết thảy chúng sanh khổ nạn, phải biết tùy duyên diệu dụng. Quý 

vị  thấy,  trong  Vọng  Tận  Hoàn  Nguyên  Quán  nói  về  tùy  duyên  diệu  dụng,  điều 

quan  trọng  là  phải  hiểu  được  ý  nghĩa  của  diệu  dụng.  “Diệu  dụng”  là  gì?  Diệu 

dụng là không quan tâm. Buông bỏ là diệu dụng, không buông bỏ là không diệu 

dụng. Quý vị sở hữu tất cả đức dụng là tu phước. Điều này chẳng thể không biết. 

Nếu buông bỏ được, buông  bỏ gọi là tu công đức, công đức có thể giúp quý vị 

vãng sanh, nhưng phước đức thì không thể. Tu phước đức nhiều thì được phước 

22  Tập 422 



báo trời người, nhưng chắc chắn quý vị không thoát khỏi lục đạo luân hồi. Đạo lý 

này quý vị nhất định phải hiểu rõ. 

Ở  dưới  nói  “túng”:   Túng  nhiên  hạ  hạ  phẩm  ngũ  nghịch  thập  ác  chi  nhân,   lâm 

mạng  chung  thời,  nhất  niệm  hay  mười  niệm  cũng  có  thể  vãng  sanh.  Vãng  sanh 

không nhất thiết là hạ hạ phẩm, vãng sanh hạ hạ phẩm là gặp duyên, không gặp 

được thiện duyên chân chánh. Nếu khi gặp được thượng thượng duyên, thì người 

tạo  ngũ  nghịch  thập  ác,  khi  lâm  chung  rất  có  thể  là  thượng  thượng  phẩm  vãng 

sanh, không giống nhau! 

Điều này ở trước chúng tôi đã nói rất nhiều lần, bây giờ nhắc lại cho mọi người 

nhớ, tôi tin rằng ấn tượng vẫn còn rất sâu sắc, đều là nhờ nhân niệm Phật từ kiếp 

trước, đến phút lâm chung đã thành thục rồi, nên mới có quả báo thù thắng như 

vậy.  Sự  việc  này  chẳng  thể  không  biết.    Lúc  lâm  chung  họ  có  đủ  ba  điều  kiện, 

mới được thù thắng như vậy. Nếu thiếu đi một trong ba điều kiện này, thì không 

thể vãng sanh. 

Điều kiện thứ nhất là gặp được thiện hữu. Điều kiện thứ hai là trí óc minh mẫn, 

không mê mờ. Chúng ta quan sát thật kỹ, khi lâm chung có mấy người được trí óc 

minh mẫn? Có rất nhiều rất nhiều người khi bệnh nặng lâm chung, ngay cả người 

nhà cũng không nhận ra, việc này là phiền phức rồi. Hiện nay gọi đó là chứng 

mất  trí  của  người  già,  có  chứng  bệnh  này  là  vô  cùng  khó  khăn,  trợ  niệm  cũng 

không  dễ  gì  được  vãng  sanh.  Vì  sao  vậy?  Vì  họ  không  biết  niệm  Phật  theo,  họ 

không biết quý vị niệm cái gì. Quý vị thấy trí óc minh mẫn, quan trọng đến mức 

nào. 

Điều kiện thứ ba là, nghe thiện tri thức khai thị lập tức tiếp nhận, liền tin tưởng 

không nghi ngờ, y giáo phụng hành mới thành công được. 

Ngày xưa khi tôi mới học Phật, thầy Lý  rất coi trọng sự việc này, thầy thường 

nhắc nhở chúng tôi, không được hẹn, bây giờ tôi chưa niệm Phật, khi lâm chung 

niệm vẫn còn niệm kịp. Khi lâm chung quý vị có đủ ba điều kiện này không? Quý 

vị có thể nắm chắc điều này không? Một vạn người, trong một vạn người, chẳng 

có ai nắm chắc được cả. Nghĩ đến đây, thì bây giờ chúng ta siêng năng hàng ngày 

là  quan  trọng  nhất.  Quý  vị  tuyệt  đối  không  được  dựa  vào  sự  may  mắn,  muốn 

được thành tựu, thì điều này không đáng để tin cậy. 

 Do thượng khả kiến, nhất tâm chi cảnh thậm vi u thâm. Thị cố bổn kinh, tôn ư 

 chuyên niệm. Bổn kinh này dạy phương pháp tu hành cho chúng ta, chính là nhất 

tâm chuyên niệm Phật A Di Đà. Nếu chúng ta thật sự nghe hiểu, là đã giác ngộ 

Tập 422  23 



rồi đó. Hết thảy nhân, sự, vật trong thế gian này, càng đạm bạc càng tốt. Thật sự 

phát lòng từ bi, muốn độ những chúng sanh khổ nạn này, chúng ta có duyên thì 

nên  làm.  Không  phải  bảo  quý  vị  đừng  làm,  nếu  không  có  duyên  thì  đừng  nên 

phan duyên. Việc độ chúng sanh, đợi sau khi đến thế giới Cực Lạc thành tựu viên 

mãn rồi hãy làm. Nghĩ như vậy là đúng. 

Trong cuộc đời được thành tựu viên mãn là việc lớn, không gì lớn hơn. Nói cách 

khác, người chưa thành Phật, thì thành Phật là việc cần thiết, còn độ chúng sanh 

chưa gấp gáp. Vì sao vậy? Vì người chưa  thành Phật, thật sự  mà nói, họ cũng 

không  độ  được  chúng  sanh.  Chỉ  sau  khi  quý  vị  thành  Phật  rồi,  quý  vị  mới  độ 

được chúng sanh. Quan niệm này vô cùng quan trọng. Phật, Bồ Tát và chư vị tổ 

sư dạy chúng ta, mỗi lời của họ đều là lời chân thật. 

 Ngẫu Ích đại sư viết, hiện tiền nhất câu sở niệm chi Phật, diệc bổn siêu tình ly 

 kiến, hà lao thuyết diệu thuyết huyền. Đại sư Ngẫu Ích từ bi, Ngài hy vọng mỗi 

người chúng ta, được thành tựu trong đời này. Hiện tiền một câu A Di Đà Phật 

của chúng ta, hoặc là Nam Mô A Di Đà Phật cũng được, sáu chữ hay bốn chữ đều 

giống nhau. Một câu danh hiệu Phật này vốn là siêu tình ly kiến. “Tình” là gì? là 

luân hồi lục đạo.  Nhân của luân hồi lục đạo  chính là  chữ tình, không đoạn tình 

chấp  thì  không  thể  thoát  khỏi  lục  đạo.  “Kiến”  là  gì?  là  pháp  giới  tứ  Thánh.  Họ 

cao hơn chúng ta, họ không có tình cũng không có kiến. Kiến là phân biệt, tình là 

chấp trước. Kiến giải này mọi người rất dễ hiểu. 

Câu  danh  hiệu  Phật  này,  trong  lục  đạo  không  có.  Trong  mười  pháp  giới  cũng 

không có, nên gọi là siêu tình ly kiến. Sự cảm ứng của câu danh hiệu Phật này là 

ở thế giới Tây phương Cực Lạc. Người niệm Phật đều vãng sanh về thế giới Cực 

Lạc,  không  tương  ưng  với  những  thế  giới  khác.  “Hà  lao  thuyết  diệu  thuyết 

huyền”. Câu “thuyết diệu thuyết huyền” này nghĩa là gì? Nghiên cứu kinh điển, 

nghiên cứu kinh điển tức là “thuyết diệu thuyết huyền”. Đại sư Ngẫu Ích nói câu 

này, là chúng ta hiểu rõ rồi. 

Người chân chánh niệm Phật, một lòng quy y Phật A Di Đà, một phương hướng 

là cầu sanh Tịnh Độ, một mục tiêu là thân cân Phật A Di Đà, thì không cần kinh 

điển nữa. Vì sao vậy? Vì kinh giáo không còn kịp nữa. Nghiên cứu kinh điển là 

hiểu được một chút đạo lý, nhưng không thể vãng sanh. Không nghiên cứu kinh 

điển thì chẳng hiểu gì cả, nhưng họ có thể đến thế giới Cực Lạc. Đến thế giới Cực 

Lạc rồi thì điều gì họ cũng biết. Chưa đến thế giới Cực Lạc, thì họ không biết gì 

cả. Không biết gì cả là sao? Là căn bản trí, bát nhã vô trí. Người nhất tâm niệm 

24  Tập 422 



Phật đó là bát nhã vô trí, là căn bản trí, người đó đến thế giới Cực Lạc thì chẳng 

có gì họ không biết. Họ thật sự đang cầu trí huệ, trí huệ chân thật. 

Kinh này chư vị cổ đức nói cho chúng ta về ba điều chân thật. Tế chân thật là tự 

tánh, kinh này là từ trong tự tánh chân như hiển lộ ra. Thứ hai là trí huệ chân thật. 

Ba  là  lợi  ích  chân  thật.  Cho  nên  cần  nắm  vững  câu  niệm  Phật  này  để  cầu  sanh 

Tịnh Độ. Buông bỏ hết pháp thế gian và xuất thế gian, thì trí huệ của người này là 

trí huệ chân thật. Người này là lợi ích chân thật. Ba điều chân thật này họ đều đạt 

được. Đến thế giới Cực Lạc, nhất định họ chứng được tự tánh chân thật. Chứng 

đượ tự tánh chân thật nghĩa là gì? trong thiền tông là đại triệt đại ngộ, minh tâm 

kiến tánh, trong giáo môn là đại khai viên giải. Tịnh Độ tông gọi là nhất tâm bất 

loạn, quý vị đều thành tựu rồi, không ai hơn được quý vị. Đây là nói thật, lời nói 

này  hạng  người  nào  mới  tin  được?  Hàng    thượng  thượng  căn  tin  tưởng.  Hàng 

thượng thượng căn không nhất định phải có địa vị, không nhất thiết phải có của 

cải, không nhất thiết phải có thông minh trí huệ, mà họ thật sự tin tưởng, thật sự 

thực hiện, người này gọi là hàng thượng thượng căn, sự thành tựu của người này 

không thể nghĩ bàn. 

Dưới đây cũng là lời của đại sư Ngẫu Ích:  Chỉ quý tín đắc cập,  thật sự tin tưởng. 

 Thủ đắc ổn, trực hà niệm khứ, không chút hoài nghi, tu đến trình độ khổng hỗn 

tạp, không hoài nghi, không gián đoạn. 

 Hoặc  trú  dạ  thập  vạn,  hoặc  ngũ  vạn,  tam  vạn,  dĩ  quyết  định  khuyết  vi  chuẩn. 

Phương  pháp  niệm  như  thế  nào  phải  xem  hoàn  cảnh  sinh  hoạt  của  mình.  Mỗi 

ngày niệm được mười vạn tiếng, hoàn cảnh sinh hoạt của họ chắc chắn là rất tốt. 

Vì  sao  vậy?  Vì  họ  không  cần  làm  việc,  ăn  uống  đi  lại  đã  có  người  hầu  hạ,  có 

người lo cho họ, đây là người có phước báo rất lớn. Có thể niệm được mười vạn, 

năm vạn, hoặc ba vạn đều là người có phước báo lớn. Niệm ba vạn thì dễ hơn. 

Tôi thấy có những lão cư sĩ tuổi lớn sau khi về hưu, họ cũng học thiền, cũng học 

mật tông, cũng học giáo và cũng niệm Phật. Đến lúc hơn 80 tuổi về hưu rồi, cảm 

thấy sức mình không tu được Thiền, Giáo, Mật tông, cuối cùng bỏ hết rồi quyết 

một lòng niệm Phật. Họ nói với tôi, mỗi ngày niệm 3 vạn tiếng, chính xác! Vả lại 

tuổi  đã  cao  rồi,  3  vạn  tiếng  như  thế  họ  niệm  bằng  cách  nào?  3  vạn  tiếng  là  số 

đếm, mỗi ngày không thiếu một tiếng. Họ ở nông thôn, ở đó đi bộ. Ăn sáng xong 

họ  ra  ngoài  đi  bộ,  đi  một  vòng  khoảng  chừng  hai  thiếng  đồng  hồ,  hai-ba  tiếng 

đồng hồ là niệm xong ba vạn tiếng danh hiệu Phật. Mỗi bước họ niệm một danh 

hiệu Phật, tức là họ đi 3 vạn bước, vừa thể dục vừa niệm Phật. Phương pháp này 

Tập 422  25 



rất tốt! Nếu như lần chuỗi hạt đếm không nhiếp tâm được, thì dùng phương pháp 

của đại sư Ấn Quang, không cần đếm, tức là danh hiệu Phật này, mười câu mười 

câu niệm mãi như thế. Phương pháp này có thể nhiếp tâm. 

Pháp môn niệm Phật là coi trọng công phu chân thật, không quan tâm niệm Phật 

bao nhiêu tiếng, quý là ở chỗ nhiếp tâm, tức là phải không nghi ngờ, không tạp 

loạn.  Không  nghi  ngờ,  không  tạp  loạn  tuy  không  phải  là  chân  tâm,  nhưng  nó 

tương ưng với chân tâm, tiếp cận với chân tâm, sức cảm  ứng của nó rất mạnh, 

cảm ứng đạo giao với Phật A Di Đà. Nếu có hoài nghi, có hỗn tạp, thì không có 

cảm  ứng.  Đức  Phật  dạy  chúng  ta,  yêu  cầu  chúng  ta:  “một  niệm  tương  ứng  một 

niệm Phật, niệm niệm tương ứng niệm niệm Phật”. Còn dạy chúng ta rằng: “Tâm 

tịnh ắt cõi Phật tịnh”, tuy  một ngày niệm 10 vạn tiếng, nhưng tâm không thanh 

tịnh,  tập  khí  phiền  não  còn  nặng,  thì  không  thể  vãng  sanh,  đó  chỉ  là  nói  trồng 

thiện căn. Tuy thiện căn phước đức sâu dày, nhưng duyên vãng sanh chưa đủ, thì 

kiếp này chưa được vãng sanh. 

Đại sư Ngẫu Ích nói trong bài này quyết định được vãng sanh.  Tất thử nhất sanh, 

 thệ  vô  cải  biến.  Không  thay  đổi  này  là  nhất  tâm  bất  loạn.  Nhược  bất  đắc  vãng 

 sanh giả, tam thế Chư Phật tiện khoáng ngữ. Đây là quyết định được vãng sanh. 

Công phu của họ đều từ  chỗ kiên trì niệm danh hiệu  Phật  mà thành tựu. Thành 

tựu niệm Phật Tam Muội, thành tựu tương ứng với Phật. Trong tâm chỉ có Phật A 

Di Đà, ngoài Phật A Di Đà ra, họ buông bỏ hết, không còn gì cả. Người này chắc 

chắn được vãng sanh. 

 Hựu vân, yếu đáo nhất tâm bất loạn cảnh giới, diệc vô tha thuật. Đây cũng là lời 

của  đại  sư  Ngẫu  Ích.  Quý  vị  hy  vọng  niệm  đến  nhất  tâm  bất  loạn,  cũng  không 

ngoài phương pháp này. Phương pháp đó là gì?  Tối sơ hạ thủ, tu dụng số châu, ký 

 đắc phân minh, khắc định khóa trình, quyết định vô khuyết, cửu cửu thuần thục, 

 bất  niệm  tự  niệm.  Nhiên  hậu  ký  số  diệc  đắc,  bất  ký  sô  diệc  đắc.  Tổ  sư  khuyên 

chúng ta nên dùng phương tiện ban đầu, phương tiện ban đầu là dùng chuổi hạt. 

Vì sao vậy? Vì thời khóa đó quý vị đã định rồi. Người thời nay nếu bảo họ mỗi 

ngày niệm 1 vạn tiếng, họ không bao giờ làm được. Vậy phải bảo họ niệm như 

thế nào? bảo họ mỗi ngày niệm 1  ngàn tiếng họ  mới có thể làm được.  Một xâu 

chuổi có 108 hạt, bảo họ niệm 10 xâu  như vậy, điều này họ có thể làm được, từ 

từ sẽ được. Niệm như vậy 3 năm, 5 năm rồi khuyên họ tăng lên, hướng lên nâng 

cao. Ban đầu quy định nhiều quá, sau đó rất khó kiên trì. Điều này từ trước đến 

giờ  đều  có,  thậm  chí  bản  thân  chúng  ta  cũng  không  ngoại  lệ.  Cho  nên  ban  đầu 

26  Tập 422 



quy định thời khóa ít một chút, dần dần rồi tăng thêm, như vậy là tốt, đây là hiện 

tượng tiến bộ, hiện tượng nâng cấp. Quy định quá nhiều rồi sau đó ít lại là hiện 

tượng thụt lùi, là hiện tượng trừ cao rơi xuống thấp, hiện tượng này không tốt. Vì 

thế quy định thời khóa cho người mới học nên định ít lại. Tốt nhất là bảo họ nghe 

kinh. Nghe kinh giúp cho họ được hai điều, thứ nhất là giúp họ tín tâm. Thật sự 

nghe hiểu rồi, thì họ tin tưởng. Cho nên nói là đoạn nghi sanh tín. 

Vì sao con người không thể tiếp nhận pháp môn này? Lúc tôi mới học Phật, thầy 

Lý nhọc lòng khuyên bảo. Tôi từng nói với các vị đồng học rằng, tôi không phản 

đối pháp môn này nhưng không tiếp nhận nó. Bởi không hiểu rõ ràng, minh bạch, 

không biết chổ tốt của nó. 

Tôi học Kinh Lăng Nghiêm, giảng qua đại ý kinh Pháp Hoa một lần, giảng kinh 

Hoa  Nghiêm,  giảng  kinh  Hoa  Nghiêm  được  một  nửa,  thấy  Văn  Thù,  Phổ  Hiền, 

Thiện Tài Đồng Tử đều là niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, tôi mới suy nghĩ nhiều về 

vấn đề này, sau mới tiếp nhận pháp môn này. Cho nên chưa hiểu rõ mà tiếp nhận, 

thì  dễ  bị  thối  tâm.  Tôi  thấy  rất  nhiều  vị  đồng  học  niệm  Phật  thối  tâm,  học  qua 

pháp  môn  khác,  thậm  chí  học  tôn  giáo  khác,  chúng  tôi  thấy  điều  đó  rất  bình 

thường, không có gì lạ. Vì sao vậy? Vì họ không hiểu rõ pháp môn này. Nếu quý 

vị thật sự hiểu thấu triệt nó, thì chắc chắn không thay đổi tín ngưỡng, chắc chắn 

không thể rơi xuống thấp, là việc không thể xảy ra. 

Cho nên khi đức Thế Tôn còn tại thế, 49 năm giảng kinh dạy học là có đạo lý, 

Ngài giúp chúng ta đoạn nghi sanh tin, giúp chúng ta kiến lập lòng tin kiên cố. 

Lòng tin kiên cố này là đạo tâm. Điều này không nghe kinh là không làm được. 

Tự  mình  xem,  xem  không  hiểu.  Đặc  biệt  là  hiện  nay,  đối  với  lời  giáo  huấn  của 

các bậc Thánh hiền, người thật sự lý giải được càng lúc càng ít. Vì sao vậy? Vì 

mọi người không học nó, không phải là nó khó,  mà là không ai chịu học. Thầy 

Thái cũng rất khiêm tốn nói với tôi rằng, thầy cảm thấy đối với truyền thống văn 

hóa, sự học của mình còn kém, tức là không có căn bản về sự giáo dục của Thánh 

hiền. Hiện nay cần phải học tập, còn dẫn dắt một tốp học trò, bản thân thầy quả 

thực không có tín tâm, tuy mỗi ngày vẫn làm công việc này. Tôi bảo thầy rằng: 

then chốt thành tựu Thánh học là không chú trọng đến quá trình học như thế nào, 

không chú trọng mình học nhiều hay ít, mà quan tâm đến chút lòng chân thành đó 

của  thầy.  Điểm  này  thầy  hiểu  được.  Chỉ  cần  quý  vị  có  chút  lòng  chân  thành, 

không có chút tư tâm, không có danh dự lợi dưỡng, không tham đắm ngũ dục, lục 

trần. Chút chân tâm  này  rất dáng quý, nó tương  ưng với  Thánh học, thông suốt 

Tập 422  27 



với tâm tánh. Dựa vào điểm này, tôi nói thầy nhất định đạt được sự gia trì của tổ 

tông, Tam bảo gia hộ, thầy phải tiếp tục nổ lực. 

Phương pháp học như thế nào? Học những điều có thể hiểu trước, quí vị học nó 

trước, những điều xem không hiểu thì để đó, chớ động đến nó. Đợi năm - ba năm 

sau, bây giờ xem không hiểu, nhưng đến lúc đó sẽ hiểu hết. Đến tám-mười năm 

sau  không  những  hiểu  hết  mà  còn  thông  suốt,  thông  suốt  rồi  thì  khế  nhập  cảnh 

giới. Ấn Độ và Trung Quốc cổ xưa, học mọi thứ không chú ở số lượng nhiều, gọi 

là “nhất môn thâm nhập trường thời huân tu”, đạo lý là ở chỗ này. 

Một  người  chưa  hiểu  gì,  chưa  học  gì  nhiều,  thậm  chí  có  người  không  biết  chữ. 

Pháp sư Đàm Hư trong  Ảnh Trần Hồi Ức Lục nói rằng: một pháp sư phơi đèn 

cầy, pháp sư này tên gì tôi quên  mất rồi. 30 năm trước, tôi giảng kinh  ở  Hong-

Kong có nghe nói, pháp sư này là thầy hương đăng, thầy hương đăng tức là người 

phụ trách hương, đèn, và thắp hương trên chánh điện. Pháp sư quản lý những việc 

này. Vào tháng 6 mọi người phơi áo quần, kinh sách trong chùa đều đem ra phơi, 

hồi trước là dùng dây đóng sách, những kinh sách này phải phơi, mỗi năm phải 

phơi một lần. Có người nói đùa với pháp sư rằng: “thầy hương đăng à, những cây 

đèn  cầy  đó  thầy  cũng  đem  ra  phơi  đi”,  quý  vị  xem,  thật  rất  thật  thà,  thầy  liền 

mang đèn cầy ra phơi, thầy phơi đến chiều thì đèn cầy đó chảy tan hết. Hết cách 

rồi, buổi tối khi đại chúng tụng kinh, thì thầy đem cái tim đèn cầy đã chảy tan đó 

đốt lên, chẳng người nào nhịn cười được. Thầy duy na tìm đến vị trụ trì, làm sao 

bây giờ? Ông ta khờ đến như vậy. Vị trụ trì này rất giỏi, Ngài trì biết nhìn người, 

người này sau này có thể thành tựu, đây là một nhân tài. Vị trụ trì nói: được rồi, 

đổi  người  khác,  bảo  ông  ta  đừng  làm  hương  đăng  nữa,  bảo  ông  ta  đến  chùa  A 

Dục Vương, lạy xá lợi Phật Thích Ca Mâu Ni, quy định ông ta một ngày 3 ngàn 

lạy. Lạy xá lợi Phật Thích Ca Mâu Ni, thầy lạy như vậy 3 năm thì khai ngộ, thầy 

có thể làm thơ, có thể sáng tác kệ, có thể giảng kinh. Từ chỗ không biết gì cả biến 

thành thông tất cả. Đó là gì? Cổ kim trong ngoài, bí quyết của người thành công, 

thầy có đủ. Bí quyết này là mấy chữ: thật thà, vâng lời. Quý vị thấy thầy thật thà, 

vâng  lời.  Bảo  thầy  phơi  đèn  cầy,  thầy  liền  mang  đèn  ra  phơi,  thầy  đúng  là  biết 

vâng lời và thực hành điều đó. 

Chỉ cần có đủ 6 chữ này, chắc chắn con người sẽ thành tựu. Chúng ta  quan sát 

thật kỷ, cổ kim trong ngoài, phàm là người thành tựu, chắc chắn phải có đủ 6 chữ 

này. Cho nên nói mấy vị thầy giáo của chúng tôi, chỉ cần có đủ điều kiện 6 chữ 

này là tốt rồi. Tôi tin rằng, sau 10 năm quý vị sẽ có sự thành tựu lớn. Ba năm trì 

28  Tập 422 



giới, nỗ lực làm,  phải thực hành được Đệ  Tử  Quy, Cảm Ứng Biên,  Thập Thiện 

Nghiệp, đào thải hết tất cả tập khí tự tư tự lợi, danh dự lợi dưỡng. Khởi tâm động 

niệm là chỉ nghĩ đến Phật A Di Đà, chỉ nghĩ đến chúng sanh khổ nạn, ngoài điều 

này ra không còn nghĩ gì nữa. 

Thành tựu đức hạnh của mình, quý vị sẽ thành tựu Tam Muội. Tam Muội là gì? 

Là tâm thanh tịnh, là tâm của quý vị không ô nhiễm. Đạt tâm thanh tịnh rồi, ba- 

bốn năm chắc chắn sẽ khai ngộ, không thể đạt đến đại triệt đại ngộ, ít nhất cũng 

là đại ngộ. Quý vị sống trên đời này, đối với pháp thế xuất thế gian, tự nhiên quý 

vị cao hơn mọi người một bậc, quý vị có năng lực dạy người khác, không cần dạy 

gì khác, chỉ đem những kinh nghiệm thành tựu của mình, chia sẽ với mọi người, 

đây là sự dạy học tốt nhất. Đạo lý này chẳng thể không hiểu được. 

Cư sĩ Lưu Tối Vân ở Đông Bắc, đã làm tấm gương tốt cho chúng ta noi theo. Cho 

nên đối với bản thân phải có niềm tin, đây mới là điểm mấu chốt của sự thành 

bại.  Mình  không  có  niềm  tin  vào  chính  mình,  thì  không  thể  thành  tựu.  Quý  vị 

nghĩ xem, tín tâm quan trọng chừng nào. Mình mà còn nghi ngờ chính bản thân 

mình  thì  chịu  thôi.  Trước  hết  phải  tin  vào  chính  bản  thân  mình,  sau  đó  mới  tin 

vào sự gia trì của Phật Bồ Tát, tin tưởng đức hạnh của bậc tổ tông. Chúng ta phát 

đại nguyện lập chí làm rạng rở tổ tông, làm theo lời di giáo, đức hạnh của tổ tông, 

để làm rạng rỡ truyền thống. Như vậy chẳng thể không thành công được! không 

có một mảy may tư tâm. Điểm này vô cùng quan trọng. Nếu còn có một chút tư 

tâm, thì tâm của quý vị không thanh tịnh, Tam Muội của quý vị không thể hiện 

tiền. 

Dùng  công  phu  niệm  Phật,  dùng  phương  pháp  của  đại  sư  Ấn  Quang.  Phương 

pháp  của  Ngài  tức  là  nói  cho  người  hiện  đại.  Nói  cách  khác,  là  hợp  căn  cơ  với 

người hiện đại nhất. Đại sư Ngẫu Ích dạy, căn cơ của người ở cuối đời nhà Minh, 

cuối nhà Minh đầu nhà Thanh. Đại sư Ấn Quang xuất hiện ở thời đại của chúng 

ta, là nhằm vào căn cơ hiện tiền của chúng ta mà nói. Cho nên Văn Sao của Ngài 

rất quan trọng, cần phải xem nhiều. 

Câu cuối cùng là  cửu cửu thuần thục, dùng công phu lâu rồi, người này ít nhất là 

10 năm, khi được thuần thục rồi, thì không niệm cũng tự niệm, lúc đó đếm cũng 

được, mà không đếm cũng được. 

 Nhược sơ tâm tiện yếu, thuyết hảo khán thoại, yếu bất trước tướng, yếu học viên 

 dung  tự  tại,  tổng  thị  tín  bất  thâm,  hành  bất  lực.  “Sơ  tâm”  là  khi  mới  phát  tâm, 

phải học không chấp tướng, học tông môn, học giáo môn, học đàm huyền thuyết 

Tập 422  29 



diệu. “Tự tại viên dung” tức là đàm huyền thuyết diệu, đều là lòng tin không sâu, 

đây là sự thật. Điều đầu tiên của lòng tin không sâu là nói đến chính mình. Chính 

mình không có lòng tự tin, nên sự tu hành của quý vị không có hiệu quả. Chúng 

tôi thường nói  là công phu không đắc lực. Chúng ta thấy rất nhiều người  mắc 

phải căn bệnh này. 

 Hựu  Đạo  Trác  đại  sư  vân,  nhược  thỉ  học  giả,  vị  năng  phá  tướng,  đãn  năng  y 

 tướng chuyên chí, vô bất vãng sanh, bất tu nghi dã. Phá tướng là gì? Trong kinh 

Kim Cang nói đến tứ tướng: ngã tướng, nhân tướng, chúng sanh tướng và thọ giả 

tướng. Tứ tướng này chưa phá được. Chưa phá được tứ tướng, tức là quý vị chưa 

vào  cửa  của  đại  thừa,  tiểu  thừa.  Tiểu  thừa  là  sơ  quả.  Phá  được  tứ  tướng  rồi  là 

chứng sơ quả. Đại thừa, trong kinh Hoa Nghiêm nói, Bồ Tát Sơ Tín vị trong thập 

tín vị, đây là đại thừa sơ tín vị. Quý vị chưa vào được lớp  một tiểu học của đại 

thừa. Nói cách khác, chưa vào cửa như trước nói là lòng tin không sâu, tu hành 

không có hiệu quả, công phu không có hiệu quả. Nhưng trình độ như vậy, nếu có 

thể y theo pháp môn Tịnh Độ. Pháp môn Tịnh Độ không phá tướng, không đoạn 

phiền  não,  nương  nơi  tướng  chuyên  chí.  Điểm  then  chốt  này  là  chuyên  chí, 

chuyên  chí  nghĩa  là  gì?  Chuyên  đến  tột  cùng  gọi  là  chuyên  chí.  Cũng  tức  là  ở 

trước bổn kinh này nói “nhất tâm chuyên niệm”. 

Không phát bồ đề tâm, nhất hướng chuyên niệm cầu sanh Tịnh Độ, gọi là phát 

bồ đề tâm. Nếu nhất hướng chuyên niệm mà không cầu sanh Tịnh Độ, thì người 

này  không  thể  vãng  sanh.  Vì  sao  vậy?  Vì  không  có  bồ  đề  tâm.  Nhất  hướng 

chuyên niệm cầu sanh Tịnh Độ, tức là phát vô thượng bồ đề tâm. Đại sư Ngẫu Ích 

nói  câu  này  rất  hay!  Đại  sư  Ấn  Quang  rất  tán  thán  câu  này.  Ngài  nói  rất  hay, 

người  xưa  chưa  nói  câu  này  bao  giờ.  Tại  sao  quý  vị  muốn  cầu  sanh  Tịnh  Độ? 

Chẳng phải là vì muốn thân cận Phật A Di Đà sao! Vì sao muốn thân cận Phật A 

Di Đà? Chẳng phải là vì muốn thành Phật sao! Cho nên nhất niệm này chính là 

con đường bồ đề tâm vô thượng, không cần các thứ ở thế gian và xuất thế gian 

nữa, có cũng được, không có cũng được, quyết không để nó trong tâm. Đây gọi là 

phát bồ đề tâm vô thượng. 

Gặp  được  người  có  duyên,  nếu  có  thể  khuyên  nhủ được  thì  chúng  ta  nói  gì  với 

họ? Quý vị chỉ cần nói với họ hai câu: “phát bồ đề tâm, nhất hướng chuyên niệm” 

là  được  rồi.  Nếu  họ  có  thể  tiếp  nhận  thì  cuộc  đời  của  họ  cũng  thành  tựu  như 

chúng ta vậy. Nếu họ không thể tiếp nhận, thì hạt giống Kim Cang này đã được 

trồng  trong  thức  A  lại  da  của  họ  rồi.  Kiếp  này  tuy  không  thể  thành  tựu,  nhưng 

30  Tập 422 



chắc  chắn  kiếp  sau  họ  được  thành  tựu.  Quý  vị  có  thể  dạy  người,  khuyên  bảo 

người như vậy, đó là thật sự quý trọng, thật sự quan tâm, chân thật giúp đỡ mọi 

người. 

 Thị cố bổn kinh đãn dĩ phát bồ đề tâm, nhất hướng chuyên niệm vi tôn dã. “Tôn” 

tức là phương pháp tu hành quan trọng nhất. 

 Chí ư mạt thế,  đây là nói đến thời đại chúng ta bây giờ,  trì danh giả tuy quảng, 

 nhi vãng sanh giả bất đa. Hoàn cảnh hiện tại của chúng ta quả đúng là như vậy. 

Không phải hôm nay mới gọi là mạt thế, mà khoảng 100 trước năm đã là mạt thế 

rồi. Thời mạt thế người niệm Phật rất nhiều, nhưng người vãng sanh thì ít. 

 An Lạc kinh diệc hữu vấn đáp như hạ: Nhược nhân xưng niệm Di Đà danh hiệu, 

 năng trừ thập phương chúng sanh vô minh hắc ám đắc vãng sanh giả. Câu thứ 

nhất  này  là  ở  trong  kinh  Phật  dạy.  “Nhược  nhân”  tức  là  giả  thiết  nếu  có  một 

người như vậy. Người này là ai? Là người niệm Phật A Di Đà. Công đức niệm 

Phật không thể nghĩ bàn. Niệm danh hiệu Phật A  Di  Đà, thần lực, oai  đức của 

Ngài có thể trừ hết vô minh hắc ám của hết thảy chúng sanh, tức là giúp hết thảy 

chúng  sanh  phá  trừ  vô  minh,  “đắc  vãng  sanh  giả”  là  tương  lai  mình  chắc  chắn 

được vãng sanh. “Năng trừ thập phương chúng sanh vô minh hắc ám”, ý nghĩa 

của câu này rất sâu, có thật được như vậy không? Thật. Nhân này quá tốt rồi. Các 

pháp thế xuất thế gian không một pháp nào so sánh với nó được. Đây là gì? Là 

nhân  thành  Phật  của  chúng  sanh!  Tương  lai  họ  được  thành  tựu,  chắc  chắn  phải 

dựa vào câu danh hiệu này. Cho nên công đức của câu danh hiệu này không thể 

nghĩ bàn. Người niệm Phật chắc chắn được vãng sanh. 

Dưới đây tiếp tục:  Nhiên hữu chúng sanh, xưng danh ức niệm, nhi vô minh do tại, 

 bất mãn sở nguyện giả hà ý. Ngài nói chúng ta thấy có rất nhiều chúng sanh ngày 

đêm niệm Phật, niệm Phật nhớ Phật nhưng vẫn còn vô minh, chưa phá vô minh 

được. Tự mình cầu sanh Tịnh Độ, rốt cuộc cũng không được vãng sanh. Đây là 

do nguyên nhân gì? 

Dưới đây giải thích rằng:  Đáp viết, do bất như thật tu hành, dữ danh nghĩa bất 

 tương ưng cố. Họ niệm Phật A Di Đà, nhưng tâm của họ không tương ưng với 

Phật.  Thế  nào  gọi  là  tương  ưng?  Là  niệm  niệm  cầu  sanh  về  thế  giới  Cực  Lạc, 

niệm này tức là tương ưng. Nếu còn cầu danh dự lợi dưỡng ở thế gian, thì không 

tương ưng, đây gọi là “ bất như thật tu hành”. Ý nghĩa danh hiệu Phật A Di Đà là 

Vô Lượng Giác, Vô Lượng Trí, Vô Lượng Từ, Vô Lượng Bi. Tâm lượng của họ 

nhỏ  như  vậy,  nên  không  tương  ưng  với  Phật  được.  Vì  thế  họ  không  thể  vãng 

Tập 422  31 



sanh.  Người  niệm  Phật  A  Di  Đà,  phải  biết  Phật  A  Di  Đà  là  “tâm  bao  thái  hư, 

lượng châu sa giới”, nếu chúng ta dùng tâm lượng này niệm Phật, thì sẽ tương 

ưng với Phật A Di Đà. Nếu tâm lượng của chúng ta nhỏ hẹp, không có lòng tha 

thứ,  không  có  lòng  bao  dung,  thì  dù  có  niệm  Phật  cũng  không  thể  vãng  sanh 

được. 

 Dữ  danh  nghĩa  bất  tương  ưng,  sở  dĩ  giả  hà?  Vị  bất  tri  Như  Lai  thị  thật  tướng 

 thân thị vi vật thân. Điều này có ý nghĩa như thế nào, chúng ta phải hiểu rõ ràng. 

Phá trừ chướng ngại niệm Phật của chúng ta. “Thật tướng thân”, thật tướng tức là 

tự tánh. Phật A Di Đà xác thực là pháp tánh thân. Thế giới Tây phương Cực Lạc 

là cõi pháp tánh, khác với thân và quốc độ của thế giới chúng ta. Thân ở thế giới 

chúng  ta  là  thân  sanh  diệt,  quốc  độ  chúng  ta  là  quốc  độ  sanh  diệt,  vô  thường! 

Thân của Phật A Di Đà là Vô Lượng Thọ, Vô Lượng Quang. Ở thế giới Cực Lạc 

không có bất kỳ một thứ gì mà có biến đổi, nó không hề biến đổi, không biến đổi 

tức tà vĩnh hằng, là chân thường. Cho nên gọi Phật A Di Đà là pháp tánh thân, 

còn  chúng  ta  là  pháp  tướng  thân,  Ngài  là  pháp  tánh  thân.  Tánh  và  tướng  này 

không  giống  nhau.  Lại  nữa  thân  Ngài  là  “vi  vật  thân”,  Ngài  sống  không  vì  bản 

thân mình. “Vật” là gì? Vật là vạn vật, tức là vì hết thảy chúng sanh. Sở dĩ Phật A 

Di Đà hiện thân là vì hết thảy chúng sanh, không phải vì Ngài. 

Thân thể của chúng ta hôm nay, có mặt trong thế gian này, là vì bản thân của quý 

vị hay vì chúng sanh? Nếu vì bản thân thì đó là thân nghiệp báo. Mỗi ngày chúng 

ta đều nguyện tiêu trừ nghiệp chướng, vậy tại sao nghiệp chướng vẫn không tiêu 

được? Vì chúng ta xem nặng cái thân này quá. Người khác gặp khổ nạn, trước hết 

ta suy nghĩ việc này có lợi ích gì cho mình không, nếu không có lợi ích cho mình 

thì quý vị không giúp họ. Đây là điểm không tương ưng với Phật A Di Đà. Thân 

Phật  A  Di  Đà  là  vì  chúng  sanh,  thân  của  Ngái  có  vì  chúng  sanh  mà  chết,  Ngài 

cũng làm. Vì sao vậy? Vì người thế gian thấy thân này có sanh tử. Phật có sanh tử 

hay  không?  Không  có.  Thân  này  bỏ  đi,  thân  khác  lại  hiện  tiền.  Biết  đâu  lại  đổi 

thành thật tướng thân. Đây là thật, không phải giả. Tuy công phu của quý vị chưa 

đạt, nhưng Phật A Di Đà cũng gia trì quý vị, giúp đỡ quý vị, đưa quý vị lên cao. 

Ở dưới nói rất rõ ràng:  Phục hữu tam chủng bất tương ưng. Đây cũng là lời của 

chư vị tổ sư, các Ngài bảo rằng, nếu chúng ta có ba loại bất tương ưng này, thì 

tuy mỗi ngày niệm Phật 10 vạn tiếng, cũng không thể vãng sanh được. 

Loại thứ nhất là:  Tín tâm bất thuần, nhược tồn nhược vong. Bất thuần nghĩa là gì? 

Là không chân thật. Tâm này lúc có, lúc không. Bình thường thì nó giống như có, 

32  Tập 422 



nhưng ở tình trạng cấp bách thì không có nữa. Ở tình trạng cấp bách thì quên hết, 

hoàn toàn là vì bản thân, là vì cái nhục thể của mình, thật vô cùng sai lầm! 

Loại thứ hai là:  tín tâm bất nhất, vị vô quyết định cố. Dục của họ quá nhiều, yêu 

thích của họ quá nhiều. Học Phật, tông phái nào họ cũng thích. Thiện Tài Đồng 

Tử 53 tham vấn, 53 pháp môn đều hâm mộ, đều muốn học, học rộng nghe nhiều, 

muốn  làm  nhà  bác  học.  Nếu  có  ý  niệm  như  vậy,  thì  tâm  của  họ  đúng  là  “bất 

nhất”,  họ  không  thể  thành  tựu,  sự  thành  tựu  của  họ  chỉ  là  kiến  thức  Phật  học 

thông thường. Quý vị xem, 53 pháp môn, không có pháp môn nào chuyên, không 

có pháp môn nào tinh, chỉ là hiểu được một chút kiến thức bên ngoài, không ích 

lợi gì. 

Loại thứ ba là : tín tâm bất tương tục, vì sao? Vì  dư niệm gian cố, rất nhiều tạp 

niệm. Ba loại bất tương ưng này thực sự là một căn bệnh nặng. 

Dưới đây nói:   Điệp tướng thâu nhiếp, nhược năng tương tục, tắc thị  nhất tâm. 

 Đản năng nhất tâm tức thị thuần tâm. Cụ thử tam tâm, nhược bất sanh giả, vô 

 hữu thị xứ. Chúng ta phải buông bỏ ba loại “bất” này. “Thâu nhiếp” tức là buông 

bỏ, buông bỏ được ba loại này, thì đạt được ba điều. Thứ nhất là “tín tâm thuần”. 

Hai là “tín tâm chuyên”. Ba là “tín tâm tương tục”, quý vị sẽ thành tựu, chắc chắn 

quý vị được thành tựu. 

Sau cùng nói: “Nhược năng tương tục” tức là nhất tâm. “Đản năng nhất tâm” nhất 

tâm tức là thuần tâm. Người này nhất định được vãng sanh, nhất định thành tựu. 

Trong này nói mặt trái của nó “nhược bất sanh giả vô hữu thị xứ”. Người đủ ba 

tâm như vậy, mà không được vãng sanh, không thể có đạo lý này. “Vô hữu thị 

xứ” tức là không có đạo lý này. 

 Thử luận trực chỉ đương thế tịnh nghiệp hành nhân chi bệnh căn. Quả thực vì sao 

đại đa số tín tâm không thuần? Là bởi họ không hiểu rõ ràng, thời gian học tập 

đại thừa quá ngắn, nên không lý giải được, không thể thâm nhập được, nên tín 

tâm của họ là lúc có lúc không. Đây là hiện tượng rất bình thường. 

Hiện tại rất ít người giảng kinh. Bổn kinh này tuy có chú giải, nhưng chú giải đều 

là văn cổ, chư vị cổ đức ngày xưa chú giải. Bây giờ có chú giải bằng văn bạch 

thoại,  nhưng  các  bản  bạch  thoại  nói  không  rõ  ràng.  Nguyên  nhân  nói  không  rõ 

ràng, là do người dùng văn bạch thoại giải thích, họ không thể thâm nhập Tịnh 

Độ tông, không thể khế nhập những gì mà bậc cổ đức truyền lại. Cho nên họ nói 

không thấu triệt, khiến cho người đọc hoài nghi. Đó là điều thứ nhất. 

Tập 422  33 



Thứ hai là “tín tâm bất nhất”, con người ai thích tham nhiều, cũng thích hiếu kỳ, 

cũng thích học rộng nghe nhiều. Điều này chướng ngại rất lớn cho sự học thuật 

của  Thánh  hiền-  Thánh  học,  là  sự  chướng  ngại  lớn  nhất  cho  việc  tu  học  Phật 

pháp. Tín tâm không thể tương tục, là do giải đãi. Họ tu học không đạt được pháp 

hỷ. Trong “Luận Ngữ” Khổng Tử nói rằng: “Học nhi thời tập chi bất diệc duyệt 

hồ?”, họ không đạt được cái “duyệt” đó, thì đương nhiên họ không thể tương tục. 

Nếu ở trong kinh giáo đạt được pháp hỷ, thì họ tuyệt đối không gián đoạn. Chúng 

ta  biết  được  ba  nguyên  nhân  này  rồi,  cho  nên  chúng  ta  mới  lãnh  hội  được,  khi 

Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại thế, trong 49 năm mỗi ngày Ngài đều dạy học là vì 

điều gì? Mỗi ngày dạy học, thì ba căn bệnh này không phát sanh được. Giáo dục 

mà! 

Thời nay  mọi người đem giáo dục bỏ đi rồi, nên vấn đề xuất hiện. Ngày xưa vì 

sao đời này đến đời khác, có nhiều người thành tựu như vậy? Chính là bất cứ lúc 

nào, bất cứ chổ nào, họ cũng có thể tiếp xúc với giáo dục. Trong chùa dạy học, ở 

trường cũng dạy học. Tuy thầy cô là học theo Nho giáo, nhưng họ cũng hiểu kinh 

Phật, khi dạy họ luôn luôn lấy dẫn chứng trong kinh Phật. Trong gia đình cũng 

dạy học, dạy rất tốt! 

Chúng ta xem tiếp:  Niệm Phật nhi bất năng đắc vãng sanh chi quả giả, dĩ bất tri 

 Như Lai thị thật tướng thân, nhận thân như vật. Đây là ngộ nhận, là hiểu lầm rồi. 

Hiểu lầm thân này với tất cả vạn vật là một.  Thủ tướng chấp trước,  khởi tâm động 

 niệm,  “thủ tướng chấp trước”.  Vọng sanh kế giảo, “kế giảo” là phân biệt. Trong 

cuộc  sống  hàng  ngày  một  số  người,  khởi  tâm  động  niệm,  phân  biệt  chấp  trước, 

đều là dùng tâm này. Đây là tâm gì? là tâm luân hồi.  Khuyết thiểu trí huệ, thất 

 trung  đạo nghĩa.  Bây giờ  không nói thiếu trí huệ,  mà nói họ  không có  trí huệ. 

Nguời thời nay cầu tri thức chứ không cầu trí huệ. Cho nên thiên tai có mặt, nhiều 

thiên tai. 

Tối hôm qua có một Phật tử, cho tôi xem những nơi trên thế giới phát sanh thiên 

tai trong 3 tháng gần đây nhất, cho tôi xem tiêu đề mà thôi. Có hơn 100 lần thiên 

tai, trong vòng 3 tháng có hơn 100 lần. Hầu như ngày nào cũng có một lần, hai 

lần, hoặc ba lần,  chẳng có ngày nào  không có,  mà còn rất là nghiêm trọng. Tôi 

thấy động đất ở các nơi trên thế giới, đều từ cấp 5 trở lên. Núi lửa bộc phát, gió 

lốc, hạn hán, lũ lụt, quá khủng khiếp. Đây là nguyên nhân gì? Chúng ta quan sát 

thật kỹ, xét lại mình, rốt cuộc là sai ở chỗ nào? Thực sự là sai ở chỗ thiếu trí huệ, 

mất nghĩa trung đạo. Hai câu này có thể giải thích vấn đề này. Vì sao vậy? Khoa 

34  Tập 422 



học hiện nay, hoàn toàn là dùng tri  thức, không phải trí huệ. Vì sao vậy? Vì tri 

thức  là  lấy  hiện  tượng  vật  chất  làm  đối  tượng  để  nghiên  cứu,  còn  trí  huệ  là  lấy 

hiện tượng tâm lý để phát giác ra trí huệ. 

Trong kinh Phật chỉ cho chúng ta biết vật chất từ đâu mà có? Vật chất là từ tâm 

tưởng sanh ra. Kinh điển đại thừa nói rất nhiều: “tất cả pháp từ tâm tưởng sanh”, 

tất  cả  pháp  đó  tức  là  hiện  tượng  vật  chất,  từ  tâm  tưởng  sanh.  Cho  nên  vật  lý 

không phải là chỗ rốt ráo, không phải là vạn năng, nó có thể giải quyết vấn đề cục 

bộ, nhưng vấn đề đó còn để lại di chứng về sau. Trí huệ là viên mãn, nó có thể 

giải  quyết  hết  thảy  vấn  đề  vật  chất,  mà  không  để  lại  di  chứng  về  sau.  Đây  là 

nguyên nhân mang lại thiên tai ngày hôm nay. 

Trong kinh Phật thường nói “cảnh tùy tâm chuyển”. Muốn giải quyết vấn đề xã 

hội ngày nay, giải quyết vấn đề trên trái đất, phải từ trên tâm quan sát, từ tâm tìm 

phương pháp. Không phải vật chất phát sanh vấn đề, mà tâm lý sản sanh vấn đề 

rồi  ảnh  hưởng  đến  vật  chất.  Nếu  vấn  đề  tâm  lý  được  giải  quyết  rồi,  thì  vấn  đề 

thiên tai trên trái đất cũng được giải quyết. Giới học thuật ngày nay, gọi là văn 

minh khoa học kỷ thuật, coi trọng vật lý mà xem nhẹ tâm lý, vì thế nên sanh ra 

phiền phức, thực sự là do thiếu trí huệ, mất nghĩa trung đạo. Mất nghĩa trung đạo 

tức  là  mất  đi  sự  cân  bằng.  Trong  vật  lý  gọi  là  cân  bằng,  mất  đi  trật  tự  bình 

thường. 

 Linh tắc tam chủng bất tương ưng, thử tam chủng bất tương ưng, nhất ngôn dĩ tế 

 chi, chỉ thị tín tâm bất túc. Câu này nói rất hay  ba loại quy về nhất.  Chữ “nhất” 

này tức là tín tâm không đủ. Tín tâm điều gì? Thứ nhất là không tin chính mình. 

Quý  vị  nên  biết  rằng,  Phật  pháp  nói  về  tín  tâm  không  giống  các  tôn  giáo  khác. 

Một số tôn giáo nói về tín tâm, là tin thượng đế, tin thần, họ đặt những vị này vào 

vị  trí  thứ  nhất.  Tín  tâm  trong  Phật  pháp  thứ  nhất  là  tin  vào  chính  mình,  kế  đến 

mới tin người khác. Tin vào ai? Tin Thánh Hiền, tin Phật Bồ Tát, nhưng đặt Phật 

Bồ Tát và Thánh Hiền ở vị trí thứ hai. Trước hết là phải tin vào chính mình. Tin 

vào chính mình là sao? Trong kinh Phật dạy: “tất cả chúng sanh vốn là Phật”, quý 

vị có tin rằng quý vị vốn là Phật hay không? Nếu quý vị không tin mình vốn là 

Phật, thì quý vị không thành Phật được. Tại sao tin vào chính mình phải đặt ở vị 

trí thứ nhất, đạo lý ở chỗ này. 

Truyền thống văn hóa xưa cũng đặt tin chính mình là đệ nhất tín tâm. Quý vị có 

tin là “bổn tánh bổn thiện” không? Câu thứ nhất trong Tam Tự Kinh là “nhân chi 

sơ tánh bổn thiện”, và giáo lý đại thừa nói, trên thực tế là cùng một ý nghĩa. Tánh 

Tập 422  35 



bổn thiện tức là vốn là Phật. Chữ “thiện” trong “tánh bổn thiện” không phải chữ 

“thiện” trong thiện ác, mà nó là một từ tán thán. Viên mãn đến đỉnh cao, không 

chút khiếm khuyết, chính là ý nghĩa này. Đây gọi là thiện. Nghĩa là quá tốt, quá 

tốt rồi. Trong giáo lý đại thừa nói cụ thể hơn: quý vị vốn là Phật. 

Giáo  dục  Đông  phương  và  giáo  dục  Tây  phương  không  giống  nhau.  Không  có 

hoài nghi,  từ đó lập nên tín tâm kiên định, để cho chúng ta học tập, làm nền tảng 

đoạn phiền não thành Phật đạo. Cho nên tín tâm không đủ, thì không thể thành 

tựu gì cả, chẳng những không thể thành tựu pháp xuất thế gian, mà pháp thế gian 

cũng không thể thành tựu, tín tâm này quan trọng biết chừng nào. 

Tư lương của vãng sanh Cực Lạc là tín, nguyện và hạnh, thiếu một trong ba là 

không được. Vãng sanh thế giới Cực Lạc, tư lương hiện nay gọi là điều kiện, ba 

điều kiện. Thứ nhất là tín, thứ hai là nguyện và thứ ba là hạnh, thiếu một trong ba 

điều  kiện  này  đều  không  được  vãng  sanh.  Tín  là  điều  kiện  đầu  tiên.  Ai  có  thể 

vãng sanh thế giới Cực Lạc mà không bị chướng ngại gì? Nói với quý vị, người 

nào tin bản thân mình chính là Phật A Di Đà, thì chướng ngại của họ không còn 

nữa. 

Những năm gần đây, Tịnh Độ tông đề xướng Tam Thời Hệ Niệm Pháp Sự, pháp 

bổn  hệ  niệm  là  do  thiền  sư  Trung  Phong  đời  nhà  Nguyên  biên  tập.  Trong  pháp 

bổn này Ngài khai thị rất rõ ràng. Thiền sư nói: “tâm ta chính là Phật A Di Đà, 

Phật A Di Đà chính là tâm ta. Ở đây là Tịnh Độ, Tịnh Độ là ở đây”. Hai câu này 

quan trọng quá! Phật A Di Đà và ta đều là tự tánh thanh tịnh biến hiện ra, cùng 

một tâm. Thanh tịnh bình đẳng giác là chân tâm. Chân tâm hiện tướng Phật gọi là 

Phật A Di Đà. Thân tướng này của tôi, cũng là chân tâm biến hiện ra, sao không 

phải là Phật A Di Đà được? 

Đức Phật dạy rằng, thân của chúng ta là thân mang theo vọng niệm, nhưng vọng 

niệm đó là hư vọng, không  phải thật, chỉ cần quý vị giác ngộ, thì vọng này không 

chướng ngại gì, nó không khởi tác dụng. Quý vị không biết nó là vọng, nên lấy 

vọng  làm  chân,  bỏ  quên  chân  thì  vọng  tâm  này  khởi  tác  dụng,  tuy  nó  khởi  tác 

dụng, nhưng rốt cuộc nó cũng vô thường, nó không chịu đựng được khảo nghiệm. 

Chỉ cần quý vị giác ngộ thì nó không khởi tác dụng. Cho nên ân đức lớn nhất của 

chư Phật Bồ Tát, chư vị tổ sư đối với chúng ta là gì? Là nói rõ cho chúng ta về sự 

thật chân tướng này, chúng ta hoát nhiên đại ngộ. Khi ngộ rồi thì vọng tâm không 

khởi tác dụng, tâm thanh tịnh bình đẳng giác của quý vị dần dần được phục hồi. 

Thanh  tịnh  bình  đẳng  giác  chính  là  Phật  A  Di  Đà.  Cho  nên  nhất  định  phải  tin, 

36  Tập 422 



nhất định không được hoài nghi, nhất đinh phải phát nguyện vãng sanh Tịnh Độ, 

thân cận Phật A Di Đà. Tương lai ở thế giới Cực Lạc tu hành chứng quả, chứng 

được thân giống như thân Phật A Di Đà, không sai khác. 

Như trước chúng ta đã học A Xà Vương tử. Quý vị xem, một đoàn thể mấy chục 

người này, họ nghe Phật Thích Ca Mâu Ni giới thiệu về thế giới Cực Lạc, nghe 

rồi  sanh  lòng  hoan  hỷ,  trong  tâm  liền  nghĩ  rằng,  tôi  muốn  vãng  sanh,  tôi  muốn 

thành Phật, tôi muốn giống như Phật A Di Đà vậy. Tuy họ không nói ra, nhưng 

Phật A Di Đà cũng biết, liền thọ ký cho họ ngay lúc đó. 

 Cứ Yếu Giải sở vân, tín nguyện hữu khuyết, hoặc là quý vị có hoài nghi, hoặc là 

tâm  nguyện  cầu  vãng  sanh  thế  giới  Cực  lạc  của  quý  vị  dao  động.  Tắc  trì  danh 

 túng như ngân tường thiết bích, phong vũ bất nhập, diệc bất năng vãng sanh dã. 

Vì sao vậy? Vì không có nguyện, không có tín nguyện. Cho thấy tín, nguyện là 

điều kiện chủ yếu quyết định có được vãng sanh hay không. Chỉ cần có tín, có 

nguyện thì chẳng ai không được vãng sanh. Đại sư Ngẫu Ích nói rất hay: “phẩm 

vị cao thấp”. Vãng sanh thế giới Cực Lạc, quý vị thuộc đẳng cấp nào, là tùy thuộc 

vào công phu trì danh sâu cạn của quý vị, đó là công phu niệm Phật. Công phu 

niệm  Phật  cạn,  thì  ở  phẩm  vị  thấp.  Công  phu  niệm  Phật  sâu  thì  ở  phẩm  vị  cao. 

Vãng sanh được hay không là ở tại tín, nguyện. Có tín có nguyện thì chắc chắn 

được vãng sanh. Tín nguyện trì danh tức là nhất tâm bất loạn. Niệm Phật mà vẫn 

còn hỗn tạp là nói lên điều gì? Là nguyện không thiết, tín không sâu. Nếu thật sự 

có tín sâu nguyện thiết, thì niệm Phật sẽ không còn hỗn tạp. 

Đoạn dưới đây nói về “Trú Đại Thừa Giả”. Đây là chương cuối cùng của tam bối 

vãng  sanh.  Không  phải  ai  cũng  chuyên  tu  pháp  môn  Tịnh  Độ.  Một  số  người  tu 

pháp đại thừa. 

 Pháp Hoa Kinh Thí Dụ Phẩm viết, nhược hữu chúng sanh, tùng Phật Thế Tôn tức 

là Phật Thích Ca Mâu Ni,  văn pháp tín thọ, cần tu tinh tấn.  Người căn tánh đại 

thừa, nghe Phật Thích Ca Mâu Ni thuyết pháp, bất luận quý vị nghe bộ kinh nào, 

mà nghe rồi có thể tin, đều có thể tiếp nhận, và cũng có thể y giáo phụng hành. 

Tinh tấn tu học tức là y giáo phụng hành, cũng tức là người chân thật, người biết 

vâng lời, người đã thực hành. Đầy đủ sáu chữ này rồi, họ cầu điều gì? Cầu trí huệ, 

điều này nhất định phải biết. Khi học Phật mà cầu những thứ khác là bậy rồi, phải 

cầu trí huệ, cầu nhất thiết trí, cầu Phật trí, cầu tự nhiên trí, cầu tri kiến của Như 

Lai, lực vô sở úy, mười lực, bốn vô sở úy. Ở trước chúng ta đều đã học qua rồi. 

Quý vị thấy, họ cầu những điều này. 

Tập 422  37 



Khi  Phật  Thích  Ca  còn  tại  thế,  Ngài  làm  tấm  gương  tốt  cho  chúng  ta,  chúng  ta 

xem thử Phật cầu điều gì? Cuộc sống vật chất của Ngài chỉ có ba y và một bình 

bát, mỗi ngày ăn một bữa, ngủ dưới gốc cây, nhưng Ngài rất hạnh phúc. Vì sao 

Ngài sống ở thế gian này? Ngài sống ở thế gian này có ý nghĩa gì, có giá trị như 

thế nào? 

Dưới đây nói là:  vìmẫn niệm an lạc vô lượng chúng sanh.  Phật sống ở thế gian là 

vì điều này. “Mẫn” lân mẫn, “niệm” là niệm niệm không quên, muốn cho chúng 

sanh lìa khổ được vui,  miễn nạn đắc an, Phật là vì điều này, ngoài điều này ra, 

Ngài không có việc gì cả. Ngài dùng phương pháp gì để đạt được mục tiêu này? 

Dùng  phương  pháp  dạy  học.  Như  vậy  chúng  ta  biết  rằng,  dạy  học  có  thể  giúp 

chúng sanh lìa khổ được vui, dạy học có thể giúp chúng sanh tiêu trừ tai nạn. Vì 

sao vậy? Vì hết thảy pháp đều từ tâm  tưởng sanh. Khổ vui từ đâu  mà có? Tâm 

tưởng hành vi của chúng sanh thiện, tức là thế giới Cực Lạc. Tâm tưởng hành vi 

của chúng sanh sai lầm, chính là bây giờ thiên tai dồn dập trên trái đất của chúng 

ta. Quả thật là chúng ta nghĩ sai, nói sai và làm sai,  mới gây nên thiên tai nhân 

họa như vật. 

Nhật Bản bị động đất, sóng thần là thiên tai, phóng xạ hạt nhân là nhân họa. Đó 

chẳng phải là thiên tai mang đến nhiều khổ nạn cho chúng như vậy sao. Chỉ khi 

nào tâm con người hồi đầu giác ngộ thì vấn đề mới được hóa giải. Ngay cả Bố 

Lai Đăng người Mỹ cũng nói, hóa giải dự báo thiên tai Mã Nhã năm 2012. Ông 

nói chỉ có cách toàn bộ người trên trái đất giác ngộ, mọi người đều có thể bỏ ác 

làm lành, đồng nghĩa với trong Phật pháp chúng ta nói là dứt ác tu thiện, bỏ đi 

điều  bất  thiện,  phát  huy  điều  thiện,  bỏ  ác  dương  thiện,  cải  tà  quy  chánh,  đoan 

chánh tâm niệm. Khởi tâm động niệm là giống như chư Phật Bồ Tát, thương yêu 

tất  cả  chúng  sanh  khổ  nạn,  quan  tâm  tất  cả  chúng  sanh  khổ  nạn,  giúp  đỡ  tất  cả 

chúng sanh khổ nạn. Giúp dỡ như thế nào? Giúp bằng cách dạy học. Bất luận là 

trong nước hay nước ngoài, các bậc Thánh Hiền xưa đều dùng phương pháp dạy 

học. 

Mọi người cũng biết, hết thảy khổ nạn, kể cả thiên tai trên trái đất, nguyên nhân 

chính là ở chổ nào? Ở chổ tâm niệm và ngôn hạnh bất thiện của con người chiêu 

cảm ra. Phương pháp hóa giải là tâm niệm của con người thiện, ngôn hành thiện, 

thì  vấn  đề  lập  tức  được  giải  quyết.  Chúng  ta  lãnh  hội  được,  sở  dĩ  xã  hội  loạn 

động,  trái  đất  thiên  tai  dồn  dập,  hoàn  toàn  do  con  người  tự  làm  tự  chịu.  Hiểu 

thông suốt rồi, hiểu rõ rồi, thì thiên  nhiên không còn bị tai họa, khi thiên nhiên 

38  Tập 422 



không còn bị tai họa, thì thiên nhiên là  mỹ  mãn nhất,  rốt ráo nhất. Chỉ cần con 

người tùy thuận đại tự nhiên, thì không có thiên tai gì cả. 

Mỗi người chúng ta khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác, hành vi sinh hoạt, có 

thể tùy thuận đại tự nhiên, mạnh khỏe sống lâu. Mọi sự phiền toái đều bắt nguồn 

từ chỗ trái với tự nhiên, mới xảy ra như vậy. Đức Phật dạy rất rõ ràng, tổ tông của 

chúng ta cũng dạy rất rõ ràng, minh bạch, đáng tiếc là gì? là chúng ta không tin, 

không học tập theo lời dạy của tổ tông, mà học tập theo văn minh khoa học hiện 

đại. Đó là một sự thiệt thòi lớn. 

Ví dụ như y học, khi tôi học Phật với thầy Lý- cư sĩ Lý Bỉnh Nam, thầy là một 

người rất giỏi về đông y, tôi muốn theo thầy học, thầy nói là tôi đã qua tuổi học 

rồi, thầy nói nếu như thầy biết tôi 10 năm trước, thì thầy sẽ dạy tôi học. Lúc tôi 

biết thầy là 31 tuổi, đã trễ rồi, thầy bảo tôi hãy chuyên tâm học Phật, bảo tôi lịch 

sử y học Trung Quốc hơn 5 ngàn năm. Đông y chú trọng điều gì? Chú trọng về 

dưỡng sanh, đây là mục đích chính của Đông y. Theo kiến giải của Đông y thì thọ 

mạng của con người ít nhất cũng là 2 trăm năm. Nói cách khác, quý vị sống đến 2 

trăm tuổi là chuyện bình thường. Vì sao vậy? Vì thân thể của con người là một bộ 

máy, quý vị phải biết cách sử dụng bộ máy này, phải biết bảo dưỡng nó thì thọ 

mạng của nó mới dài như vậy được. Nếu quý vị không hiểu, quý vị làm hại nó, 

thì thọ mạng của nó rút ngắn lại, đạo lý là như vậy. Từ đó chúng tôi nghe được 

một  chút  kiến  thức  về  Đông  y.  Đây  là  những  mục  tiêu  chính  của  Đông  y.  Mục 

tiêu thứ nhất là để cho quý vị nhận biết. Mục đích thứ hai là ngăn ngừa bệnh tật, 

chỉ cho quý vị làm  sao tránh được  bệnh tật trong cuộc sống, nói về đạo lý này. 

Mục tiêu thứ hai này gọi là bảo vệ sức khỏe. Mục tiêu thứ ba mới là trị bệnh, mà 

trị bệnh không cần dùng thuốc. Vậy họ dùng gì để chữa bệnh? Là dùng tâm lý và 

vật lý trị liệu, cũng như trong Phật pháp nói là tướng do tâm sanh, cho nên trong 

kinh dùng cách niệm chú là hay nhất. Chú này không có ý, không có nghĩa, rất 

phù hợp với nguyên tắc nguyên lý của khoa học. 

Bệnh tật là gì? Là các khí quản bên trong của quý vị bị tắc nghẽn, không thể lưu 

thông. Dùng âm thanh chấn động, thì tắc nghẽn đó được khai mở, chấn động khai 

mở tức là được lưu thông. Những chú ngữ trị bệnh như vậy trong Đại Tạng kinh 

rất nhiều. Bây giờ chúng ta đọc có linh không? Không linh. Vì sao vậy? Vì âm 

thanh của chúng ta không đúng. Âm lượng, nói về âm lượng của nó, âm lượng, 

âm  của  nó  dài  hay  ngắn,  chấn  động  bộ  phận  nào  đều  không  giống  nhau.  Dùng 

phương pháp này  là phương pháp cao siêu nhất.  Nhưng phương pháp này nhất 

Tập 422  39 



định phải truyền miệng nhau. Trong sách cổ xưa chúng ta thấy ở thời nhà Đường 

vẫn  còn,  sau  đời  nhà  Đường  thì  không  còn  nữa.  Trong  kinh  sách  ghi  lại  nhưng 

bây giờ chúng ta đọc không đúng, không phải là nó không linh, mà do chúng ta 

đọc không đúng. Sau chú ngữ là xoa bóp, đây là phương pháp trị liệu tốt nhất. 

Khi nào bất đắc dĩ lắm mới châm cứu. Cho nên châm cứu xếp vào hạng thứ hai, 

âm thanh, xoa bóp là thứ nhất, là loại phương pháp trị liệu thứ nhất, phương pháp 

tốt nhất không cần dùng thuốc. Loại thứ hai là châm cứu, thứ ba mới dùng thuốc. 

Thầy giáo dạy những kiến thức thông thường này cho chúng tôi. Đông y là môn 

học vấn lớn, con đường dưỡng sanh. 

Một hôm thầy Phương Đông Mỹ hỏi tôi một chuyện như thế này, ông nói lịch sử 

Đông y 5 ngàn năm còn Tây y mới 3 trăm năm, thầy tin 5 ngàn năm hay tin 3 

trăm năm? Hỏi tôi vấn đề  này, thật  đáng để  suy nghĩ. Truyến thống của Trung 

Quốc tốt, chúng phải tin tưởng tổ tông. Bây giờ không tin tổ tông gọi là đại bất 

hiếu, đại bất hiếu này là nguyên nhân mắc bệnh của quý vị. Đây là  một ý niệm 

quá xấu. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 





---------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 423 

Chuyễn ngữ: Nguyên Thanh 

Biên tập: Minh Tâm 

Giảng ngày:25.5.2011 

Địa Điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_Hong Kong 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 532, bắt đầu xem đoạn thứ hai, từ chổ “trú đại thừa 

giả”. 



 Trú đại thừa giả, Pháp Hoa Kinh Thí Dụ Phẩm viết, nhược hữu chúng sanh, 

 tùng Phật Thế Tôn, văn pháp tín thọ, cần tu tinh tấn, cầu nhất thiết trí, Phật trí, 

 tự nhiên trí, vô sư trí, Như Lai tri kiến, lực vô sở úy. Mẫn niệm an lạc vô lượng 

 chúng sanh, lợi ích thiên nhơn, độ thoát nhất thiết, thị danh đại thừa. 

40  Tập 423 





Hôm trước chúng ta học đến chổ này. Đoạn cuối cùng của phẩm này là chú 

trọng vào câu “trú đại thừa giả”, tức là những người này không phải chỉ chuyên tu 

pháp  môn  Tịnh  Độ,  mà  tu  học  tất  cả  pháp  đại  thừa.  Đến  khi  lâm  chung,  họ  hy 

vọng được vãng sanh Tịnh Độ. Họ có thể đem công đức tu học của họ, hồi hướng 

thế giới Tây Phương Cực Lạc, như vậy cũng có thể vãng sanh. 

Trước hết giải thích đại thừa là gì? Trong kinh Pháp Hoa - phẩm Thí Dụ có một 

đoạn như thế này: “nhược hữu chúng sanh, tùng Phật Thế Tôn, văn pháp tín thọ ” . 

Phật Thế  Tôn là chỉ  cho Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật, chúng sanh nghe Phật 

nói  Phật  pháp  đại  thừa,  có  thể  tin  tưởng,  có  thể  tiếp  nhận.  Quý  vị  xem,  họ  tin 

tưởng, tiếp nhận lời Phật dạy lại thực hành được. 

“Cần tu tinh tấn” tức là thực hành. 

“Cầu nhất thiết trí”, phương hướng và mục tiêu của vị trú đại thừa này vô cùng 

chính  xác.  Học  Phật  không  cầu  thăng  quan  phát  tài,  không  cầu  phước  báo  trời 

người, mà là cầu nhất thiết trí, cầu Phật trí, tự nhiên trí, vô sư trí. Tất cả các trí 

trên đều là nói về trí huệ. 

“Như  Lai  tri  kiến,  lực  vô  sở  úy”.  Trong  kinh  Pháp  Hoa  nói  Phật  tri  Phật  kiến. 

Phật có trí huệ, những gì Ngài biết,  những gì Ngài thấy, chắc  chắn là  chân thật 

không hư vọng, tức là Ngài thấy được chân tướng của tất cả các pháp. Phật có 

mười lực, bốn loại vô úy, hai thứ này hợp lại gọi là trí huệ đức tướng của Như 

Lai, họ cầu là cầu điều này. 



“Mẫn  niệm  an  lạc  vô  lượng  chúng  sanh”,  Như  lai  thành  tựu  trí  huệ  đức 

tướng, ý niệm khởi tác dụng là muốn hóa độ chúng sanh. Cho nên ở đây nói là 

“mẫn niệm”,  mẫn  là lân  mẫn. Chúng sanh vốn là Phật, nhưng bổn tánh của họ 

hiện tại bị mê mờ, nên họ biến thành phàm phu, tuy biến thành phàm phu nhưng 

Phật tánh đó không mất đi, họ vẫn có Phật tánh, chỉ là họ bị mê mờ không giác 

ngộ mà thôi. Khi nào họ giác ngộ thì khi đó họ thành Phật. Cho nên Phật dạy “hết 

thảy chúng sanh vốn là Phật”, hết thảy chúng sanh này là chỉ cho lục đạo chúng 

sanh,  thập  pháp  giới  chúng  sanh,  những  chúng  sanh  này  đều  là  Phật.  Những 

chúng sanh này với Phật Thích Ca Mâu Ni là một, với Phật A Di Đà không hai. 

Cho nên mục đích học Phật là để thành Phật, tức là tìm lại trí huệ đức tướng của 

Như Lai trong ta. 

Đức Phật dạy rằng, chúng sanh sở dĩ mê mờ là vì 6 căn đối với cảnh giới 6 trần, 

khởi  tâm  động  niệm  là  mê,  là  phân  biệt  chấp  trước,  là  tạo  nghiệp.  Nghiệp  có 

nghiệp  thiện  nghiệp  ác,  nghiệp  thiện  chiêu  cảm  ba  đường  lành  trong  lục  đạo. 

Tập 423  41 



Nghiệp ác nhất định chiêu cảm ba đường ác. Cho nên đời đời kiếp kiếp không thể 

vượt thoát khổ đau. Đức Phật thấy được hiện trạng của chúng ta hôm nay, Ngài 

rất  thương  xót,  niệm  niệm  đều  muốn  giúp  chúng  sanh  lìa  khổ  được  vui,  muốn 

giúp chúng sanh đoạn phiền não thành Phật đạo, để lợi ích trời người, để độ thoát 

tất cả chúng sanh. Đây gọi là đại thừa. 



 Hựu  Thập  Nhị  Môn  Luận  vân,  ma  ha  diễn  giả.   Ma  ha  diễn  là  tiếng  Phạn, 

chữ hán dịch là đại thừa. Ma ha diễn tức là đại thừa. 



 Ư nhị thừa vi thượng, cố danh đại thừa. Nhị thừa là Thanh Văn, A La hán, 

còn Bích Chi Phật thì cao hơn Thanh Văn và A La hán. Hai hạng này gọi là tiểu 

thừa. Hoặc là Thanh Văn Thừa và Duyên Giác thừa gọi là nhị thừa. Bồ Tát là đại 

thừa,  cao  hơn  nhị  thừa  trên.  Cho  nên  nói  “ư  nhị  thừa  vi  thượng,  cố  danh  đại 

thừa”. 

  

 “Chư Phật tối đại, thị  thừa năng chí. Đại thừa có thể  đạt được cảnh giới 

thành Phật, nên gọi là đại thừa. 



 Chư Phật đại nhân thừa thị thừa. Chữ thừa ở trước là động từ, tức chúng ta 

ngồi xe. Chữ thừa ở sau là danh từ, là tên của chiếc xe, ý nói là chư Phật đại nhân 

ngồi trên chiếc xe đại thừa này. Đây là ví dụ. 



 Cố danh vi đại,  ngồi xe đại thừa mới có thể thành Phật đạo. Xe tiểu thừa chỉ 

đạt đến A La Hán. Ngồi xe trung thừa cũng chỉ đạt đến Bích Chi Phật mà thôi, 

không thể đạt đến cảnh giới của Phật. 



Trong kinh Phật nói tam thừa hoặc nhị thừa, có nghĩa là như vậy.   Hựu năng 

 diệt  trừ  chúng  sanh  đại  khổ.    Khổ  nạn  của  chúng  sanh  là  trôi  lăn  trong  lục  đạo 

luân hồi, đặc biệt là địa ngục tam đồ, địa ngục là khổ nhất. 



Địa ngục có thật hay không? có thật, không giả chút nào, điều này người tu 

học đại thừa biết được. Địa ngục thật sự có nhiều như vậy sao? Thật như vậy, vì 

sao? bởi cứ một niệm ác là hiện ra một địa ngục. Cho nên lục đạo luân hồi, thiên 

đường hay địa ngục là do tâm con người biến hiện ra. Quý vị không tạo nghiệp 

địa ngục, thì địa ngục ở ngay trước mắt quý vị cũng không nhìn thấy nó. Vì thế 

địa ngục không phải do Thượng đế tạo ra, cũng không phải do Diêm La vương 

tạo ra, không liên can đến bất cứ người nào, mà là do cực trọng tội của bản thân 

quý vị biến hiện ra. Giống như ban đêm chúng ta nằm mộng, không có người tạo 

ra giấc mộng đó, từ chổ này chúng ta có thể lý giải được điều ở trên. Mộng là bản 

thân của người hiện tại, gọi là ý thức biến hiện ra. Lục đạo luân hồi, tam đồ địa 

42  Tập 423 



ngục, cũng một đạo lý này. Là hành vi bất thiện của chúng ta biến hiện ra. Tâm là 

ý niệm, ý niệm bất thiện, hành vi bất thiện tự nhiên biến hiện ra như vậy. 



Do đây biết được, thượng thiện là thế giới Cực Lạc. Thượng ác, địa ngục 

nghiêm  trọng  nhất  là  Vô  Gián  địa  ngục,  A  Tỳ  địa  ngục.  Đây  là  địa  ngục  nặng 

nhất. Tất cả đều là mình làm mình chịu, không liên can với bất cứ người nào. Nếu 

oán  trời  trách  đất,  thì  chỉ  là  tội  chồng  thêm  tội,  khổ  chồng  thêm  khổ  mà  thôi. 

Chúng ta phải hiểu những đạo lý này. 

Trong kinh Phật thường nói: “tất cả pháp từ tâm tưởng sanh”. Ngày nay có những 

nhà khoa học hiểu được điều này. Họ chứng minh được rất nhiều điều trong kinh 

Phật nói, họ nói đó là thật không phải giả. Cho nên cái khổ lớn nhất của chúng 

sanh là luân hồi. Điều gì tạo nên luân hồi? Là do mê hoặc điên đảo, tạo tác nghiệp 

ác chiêu cảm nên. Phật thấy chúng sanh chịu khổ báo lớn như vậy, nên đến giúp 

họ diệt trừ đại khổ, tức là giúp chúng sanh thoát ly luân hồi lục đạo. Đây là do 

Phật thương xót chúng sanh đau khổ, nên muốn giúp chúng sanh thoát khổ được 

vui. 



Dưới đây là dữ đại lợi ích sự. “Dữ” là cho, tức là bố thí. “Đại lợi ích” là gì? 

đại lợi ích tức là thành Phật. Thành Phật như thế nào? Phật A Di Đà tạo nên thế 

giới Cực Lạc, đó là đại lợi ích cho hết thảy chúng sanh trong biến pháp giới hư 

không giới, những chúng sanh bị đọa lạc trong lục đạo luân hồi. Làm thế nào mới 

hồi đầu được?  Làm thế nào mới có thể thoát ly khổ hải? Làm thế nào để trong 

đời này được trở về với tự tánh, thành tựu Phật quả rốt ráo viên mãn? Thế giới 

Cực Lạc giúp quý vị giải quyết điều này, nhưng nếu quý vị không cầu sanh thế 

giới Cực Lạc, thì chắc chắn một đời một kiếp cũng không giải quyết được. Vì sao 

vậy? bởi phiền não khó đoạn! Trong lục đạo nghiêm trọng nhất là phiền não tình 

chấp, phiền não này dễ đoạn sao? Nếu không đoạn được, thì đó là cái gốc trong 

địa ngục. Cái gốc địa ngục của quý vị chưa nhổ được, thì quý vị không thể tránh 

khỏi khổ báo địa ngục này. 



Phân  biệt  là  chánh  nhân  của  pháp  giới  tứ  Thánh.  Quý  vị  có  phân  biệt,  thì 

quý vị không vượt qua được thập pháp giới. Quý vị có hữu tình chấp, thì quý vị 

không thoát ly được luân hồi lục đạo. Riêng hai loại này chúng sanh thật sự khó 

đoạn. 



Đức Thế Tôn 49 năm dạy học, thiên ngôn vạn ngữ, chung quy là nói rất rõ 

ràng, minh bạch về việc này. Người lợi căn nghe, giác ngộ được thì họ có thể hồi 

đầu. Thượng, trung, hạ  căn  thì không được. Họ  có biết được điều này   không? 

Tập 423  43 



Biết. Tuy họ biết nhưng không thể hồi đầu. Vậy phải làm sao mới hồi đầu được? 

chư  Phật  Như  Lai  chứng  Phật  quả  rốt  ráo  viên  mãn,  như  vậy  là  chúng  ta  hiểu 

được, những vị này, bao gồm cả pháp thân Bồ Tát, 6 căn của họ đối với cảnh giới 

6 trần, chưa bao giờ khởi tâm, chưa bao giờ động niệm. Khởi tâm động niệm còn 

không có, thì đương nhiên không thể có phân biệt chấp trước rồi. Cho nên chư 

Phật Như Lai độ chúng sanh, là chúng sanh phải có cảm, Phật mới có ứng. Chúng 

ta phải biết rằng, không phải Phật không có lòng từ bi nên Ngài không khởi tâm 

động niệm. 



Thật hiếm có, thật hiếm có Phật A Di Đà lúc Ngài xuất gia ở nhân địa. Ngài 

xuất gia pháp hiệu gọi là tỳ kheo Pháp Tạng, lúc này chưa chứng quả vị, chỉ phát 

tâm  lớn  mà  thôi.  Phát  tâm  từ  bi  lớn,  chính  là  48  nguyện.  48  nguyện  là  phát  ở 

trong nhân. Nói cách khác, không phải khi minh tâm kiến tánh rồi mới phát tâm 

này. Khi  minh tâm kiến tánh, thì không có phát nguyện,  mà là quay về tự tánh. 

Hiếm  có  nhất  trong  lúc  này,  là  mỗi  nguyện  Ngài  đều muốn  giúp  lục  đạo  chúng 

sanh khổ nạn lìa khổ được vui. Sau khi phát nguyện, Ngài tu hành 5 kiếp, trãi qua 

thời gian dài như vậy, mỗi nguyện của Ngài đều được thành tựu viên mãn. Cho 

nên tự nhiên cảm ứng biến hiện ra thế giới Cực lạc. Thế giới Cực Lạc này là do tỳ 

kheo Pháp Tạng dùng tánh đức tu thành. Ngài vì ai mà tu như vậy? là vì lục đạo 

khổ nạn chúng sanh trong biến pháp gới hư không giới  mà tu hành thành công. 

Cho nên thế giới Cực Lạc tuyệt đối không có người thiết kế, không có người chế 

tạo,  không  có.  Tất  cả  đều  là  tự  nhiên  biến  hiện,  tự  nhiên  thành  tựu,  không  thể 

nghĩ bàn! Đạo lý này không khác với sự tạo nghiệp của chúng sanh mà biến hiện 

ra địa ngục. Địa ngục là khổ báo. Thế giới Tây phương là lạc báo. Đều là do trong 

tự tánh diễn biến ra. 



Ở trước chúng ta đã học qua 48 nguyện, nếu quả thực Phật A Di Đà không 

phát những nguyện này, thì chúng ta không nghĩ ra được, làm sao Ngài nghĩ chu 

đáo như vậy? mặc dù chúng ta có nghĩ ra được, cũng không hoàn toàn, được một 

mất  mười. Vả lại  dù có nghĩ ra được  mà không thật sự tu hành, thì nguyện này 

cũng như không, không thể làm tròn được. Tỳ kheo Pháp Tạng đã thực hành, thật 

sự thực hành! Cho nên mỗi nguyện của Ngài đều tự nhiên hiển hiện. Pháp Tạng 

có năng lực tạo ra thế giới Cực Lạc. Lục đạo chúng sanh có năng lực tạo ra thiên 

đường  và  địa  ngục.  Chúng  ta  tưởng  tượng  lục  đạo  chúng  sanh  có  thể  kiến  tạo 

thiên đường hoặc địa ngục, thì chúng ta cũng có thể tin tưởng Phật A Di Đà kiến 

tạo  thế  giới  Cực  Lạc  rồi.  Cho  nên  địa  ngục  không  phải  do  con  người  thiết  kế, 

44  Tập 423 



cũng không phải con người chế tạo. Quý vị thấy nó rất giống với thế giới Cực 

Lạc. Một bên là thuần tịnh thuần thiện, một bên là thuần nhiểm thuần ác- hai cực 

đoan. Nếu hiểu rõ đạo ý này, thì tín tâm của chúng ta liền sanh khởi, nghi hoặc 

của chúng ta liền đọan diệt, đoạn nghi sanh tín. 



Cuộc đời của chúng ta, may mắn gặp được Phật Thích Ca Mâu Ni. Tuy Phật 

Thích Ca Mâu Ni không còn tại thế gian, nhưng di giáo của Ngài vẫn còn lưu lại 

ở thế gian này, chúng ta cũng thấy được. Phật dạy rằng pháp vận của Thế Tôn là 

12 ngàn năm. Nhà Phật nói pháp vận, bây giờ người thế gian gọi là ảnh hưởng, 

tức là Di giáo của Phật Thích Ca Mâu Ni ảnh hưởng ở thế gian này 12 ngàn năm. 

Phật cách thời đại chúng ta, Phật diệt độ cách chúng ta bây giờ là 3.038 năm, về 

sau còn 9.000 năm nữa. Trong khoảng thời gian này, chúng sanh có duyên gặp 

được kinh điển của Phật, tin được, hiểu được, có thể y giáo phụng hành, đều có 

thể  đạt  được  lợi  ích.  Đạt  được  lợi  ích  gì?  là  vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc,  được 

thân cận Phật A Di Đà. Ở thế giới Cực Lạc thành tựu Phật quả vô thượng, đây là 

việc lợi ích lớn. 

“Cố danh vi đại”.  Hựu dĩ thử thừa năng tận nhất thiết chư pháp biên để, cố danh 

 vi đại. “Thử thừa” là đại thừa, đại thừa là một môn học vấn. “Năng tận nhất thiết 

pháp biên để”, khoa học chúng ta ngày nay, nghiên cứu về vật lý, hướng đến hai 

cực đoan, một là hồng quan vũ trụ, đó là nói về “biên”, “biên” chính là hồng quan 

vũ trụ. “Để” là thế giới vi quan- lượng tử lực học. Chúng ta xem câu kinh văn: 

 “đại thừa năng tận nhất thiết chư pháp đích biên duyên, năng tận nhất thiết chư 

 pháp đích vi quan”.  “Biên duyên” là lớn vô tận, “vi quan” là nhỏ vô cùng. Người 

xưa nói là “lớn mà không ra ngoài”, đây là biên của chư pháp. “Nhỏ mà vô tận”, 

không đáy, nhỏ mà không có đáy. Đây là vi quan vũ trụ, ngày nay gọi là lượng tử 

lực học. “Đại thừa năng tận”,  bây giờ khoa học đã đạt đến “biên để” rồi, nhưng 

không thể đạt đến tận được. Đã đạt được vật chất nhỏ nhất tức là lượng tử lực- 

tiểu quang tử, cũng gọi là trung vi tử. Vì sao nói không có tận? Trong kinh Phật 

nói, vật chất nhỏ như vậy, trong nó có thế giới, có đại thiên thế giới. Đại thiên thế 

giới không thu nhỏ lại, tiểu lượng tử này không phóng to, trong đó lại có thế giới. 

Ở trước chúng ta đã từng học qua đoạn Bồ Tát Phổ Hiền có thể đi vào thế giới vi 

quan tham vấn, trong thế giới đó có mười phương chư Phật. Bồ Tát vào trong đó 

cúng Phật nghe pháp, điều này hiện tại khoa học chưa phát hiện ra. Khoa học chỉ 

phát hiện được những vật chất nhỏ mà thôi, trong vật chất nhỏ còn có rất nhiều 

Tập 423  45 



thứ họ chưa phát hiện ra. Nghiên cứu về hồng quan vũ trụ, họ thấy được biên giới 

của tất cả pháp, nhưng không thấy hết được. 

Chúng  ta  thấy  báo  cáo  của  giới  khoa  học  nói  rằng,  họ  đã  quan  sát  đến  sát  biên 

giới của vũ trụ, nhưng trên thực tế, chỉ có thể thấy được 10% của toàn vũ trụ mà 

thôi. Chỉ có thế thấy được 10% biên giới của vũ trụ, còn 90% của vũ trụ không 

thấy. Vậy 90% đó đi đâu? Họ không biết, cho nên họ không thể thấy toàn thể vũ 

trụ. Nhưng đại thừa thì thấy tất cả, đại thừa biết được 90% còn lại của vũ trụ đi 

đâu, là quy về tự tánh. Phàm những gì đã quy về tự tánh đều không thể nhìn thấy. 

Vì sao? Bởi trong tự tánh không có hiện tượng. 

Khoa học nghiên cứu bắt buộc phải có hiện tượng, nếu không có hiện tượng thì 

họ  không  cách  nào  nghiên  cứu  được.  Cho  nên  tự  tánh,  trong  Tịnh  Độ  gọi  là 

Thường Tịch Quang. Thường Tịch Quang chính là tự tánh. Tự tánh không phải là 

hiện tượng vất chất, nên nhãn, nhĩ, tỷ, thiệt, thân của chúng ta không tiếp xúc đến 

được.  Tự  tánh  không  phải  hiện  tượng  tâm  lý,  nên  ý  thức  của  chúng  ta  không 

duyên đến được. Ý thức cần phải có đối tượng, có hiện tượng tinh thần, ý thức 

mới có thể duyên đến, nhưng tự tánh không phải là hiện tượng tinh thần. Bởi tự 

tánh không phải là hiện tượng tinh thần, nên ý thức không duyên đến được.  Tự 

tánh cũng không phải hiện tượng tự nhiên nên ngay cả A lại da cũng không duyên 

đến được. Nhưng  người tu đại thừa, không khởi tâm,  không động niệm, không 

phân biệt, không chấp trước, nên họ duyên đến được tất cả. Cho nên đại thừa có 

thể thấy hết tất cả vũ trụ. Chữ “hết” này là thật không thể ngờ, là vượt trội khoa 

học, vượt trội triết học. Nói cách khác, khoa học và triết học ngày nay, không giải 

quyết được vấn đề này, nhưng dùng đại thừa thì giải quyết được tất cả, biên giới 

của  vũ  trụ  cũng  giải  quyết  được,  “cho  nên  gọi  là  đại”.  Đây  là  trong  Thập  Nhị 

Môn luận giải thích đơn giản về định nghĩa đại thừa. 





 Hựu Bảo Tích Kinh Nhị Thập Bát vân, chư Phật Như Lai chánh chân 

 chánh  giác.  Trên  chánh  giác  còn  thêm  chánh  chân  nữa.  “Chánh”  là  không  tà, 

không thiên lệch, không tà vạy. “Chân” là không giả, chắc chắn không phải giả, 

chắc chắn không phải hư vọng không thật. Đó là chánh chân chánh giác. Do đây 

biết  được,  trong  kinh  Phật  nói  “Vô  Thượng  Chánh  Đẳng  Chánh  Giác”,  đây  là 

pháp  chân  chánh,  không  phải  hư  vọng,  những  điều  này  không  phải  giả.  Ngoài 

những điều này ra, các thứ khác đều là giả, không có một thứ nào là chân cả. Vì 

sao  vậy?  bởi  tất  cả  pháp  khác  đều  có  thể  thay  đổi,  có  thể  biến  hóa.  Chỉ  có  Vô 

Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác là vĩnh hằng bất biến, nó là gì? là tự tánh của 

46  Tập 423 



mỗi chúng sanh. Trong Phật pháp gọi nó là Phật, tự tánh Phật, gọi nó là Phật A Di 

Đà. Cho nên nói tất cả chúng sanh vốn là Phật, hết thảy chúng sanh vốn là A Di 

Đà Phật, điều này quý vị cần phải biết. 

Chúng  ta  học  Phật,  mục  đích  là  muốn  được  thành  Phật.  Thành  Phật  gì?  Thành 

Phật A Di Đà. Cho nên đây là một môn giáo dục, giáo dục rốt ráo viên mãn, dạy 

chúng  ta  vĩnh  viễn  lìa  khổ  được  vui,  dạy  chúng  ta  vĩnh  viễn  phá  mê  khai  ngộ. 

Ngộ là vốn có trong tự tánh của chúng ta. Trong tự tánh vốn không có mê. Trong 

luận Khởi Tín nói rất hay: “vốn đã không có thì đương nhiên có thể đoạn được, 

vốn đã có thì đương nhiên có thể hồi phục”. Quý vị vốn đã có mà! Chỉ cần quý vị 

buông  bỏ  chướng  ngại  đó,  thì  quý  vị  đã  viên  mãn  rồi.  Lúc  nào  chúng  ta  cần 

buông  bỏ?  Là  ngay  bây  giờ.  Người  có  thể  buông  bỏ  ngay  lúc  này,  trong  Phật 

pháp gọi là người thượng thượng căn. Ở trong đại thừa, gọi họ là người thượng 

thượng thừa, nghe xong họ có thể lập tức buông bỏ. 

Phật Thích Ca Mâu Ni là người làm gương cho chúng ta. Lúc 30 tuổi, Ngài nhập 

định ở dưới cội bồ đề, buông bỏ hết khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trước, là 

đã thành Phật. Ở Tung Quốc đời nhà Đường, lục tổ Huệ Năng của thiền tông, vào 

lúc canh ba ở trong phương trượng của ngũ tổ, ngũ tổ giảng cho Ngài kinh Kim 

Cang, giảng đến câu “ưng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm”, Ngài liền buông bỏ hết, đại 

triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Y bát của ngũ tổ được truyền cho Ngài, lúc đó 

lục  tổ  Huệ  Năng  32  tuổi.  Hạng  người  này  trong  Phật  pháp  gọi  là  người  thượng 

thượng căn. 

Lục tổ Huệ Năng không biết chữ, trước đó chưa đọc qua một bộ kinh nào, cũng 

chưa  nghe  giảng  qua  một  lần  nào,  ở  trong  đạo  tràng  của  ngũ  tổ  Hoàng  Mai  8 

tháng, cũng chưa lần nào đi vào thiền đường. Nói cách khác, “giải môn” và “hành 

môn”, Ngài chưa từng thực hành. Nghe ngũ tổ giảng kinh Kim Cang, ngũ tổ chưa 

giảng hết kinh Kim Cang, giảng khoảng chừng được ¼ bộ kinh, chúng tôi khẳng 

định Ngũ Tổ chỉ giảng đại ý của kinh, thì Ngài đã hiểu rõ rồi, Ngài đã buông bỏ 

rồi, buông bỏ tức là đã thành Phật. Sự buông bỏ của đại sư Huệ Năng, cảnh giới 

đó của Ngài hoàn toàn tương đồng với cảnh giới Phật Thích Ca Mâu Ni ở dưới 

cội  bồ  đề.  Chúng  ta  có  tin  được  điều  này  không?  Ngày  xưa  tôi  có  hoài  nghi, 

nhưng bây giờ huân tập đại thừa 60 năm, nên không còn hoài nghi nữa. Vì sao 

vậy? bởi đã hiểu rõ nghĩa lý rồi, tôi cảm thấy đây không phải là một chuyện lạ, tất 

cả mọi người đều có, chẳng ai không có! Chỉ cần quý vị chịu buông bỏ, thì quý vị 

Tập 423  47 



chẳng  khác  gì  lục  tổ  Huệ  Năng  và  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni.  Vậy  tại  sao  quý  vị 

không buông bỏ? 

Buông bỏ được thì chứng đắc viên mãn lớn, buông bỏ thì chứng đắc tự tại lớn, hà 

tất phải tham luyến? Việc này nói thì dễ mà làm rất khó. Nguyên nhân khó là gì? 

Nguyên nhân khó, ở trước chúng ta đã học qua, là do ở trong tâm ta có vấn đề, là 

chúng ta không thể tin tưởng! Nếu quý vị thật sự tin thì quý vị sẽ làm được. Nếu 

lòng tin của  mình  không đủ thì phải làm sao? chúng ta nên nghĩ đến vì sao khi 

xưa  Thế  Tôn  lại  thuyết  pháp  suốt  49  năm.  Bởi  giảng  kinh  thuyết  pháp  là  giúp 

chúng ta phá mê khai ngộ, giúp chúng ta đoạn nghi sanh tín. Tín tâm của chúng ta 

không  đủ,  thì  chỉ  có  đọc  tụng  kinh  giáo.  Đọc  tụng  kinh  giáo  căn  tánh  của  mỗi 

người  không  giống  nhau.  Phương  pháp  tốt  nhất  là  đừng  nghe  lung  tung,  đừng 

nghe quá nhiều. Vì sao vậy? bởi nó sẽ sanh chướng ngại cho sự đoạn nghi sanh 

tín của quý vị. Phương pháp tốt nhất là “nhất môn thâm nhập, trường thời huân 

tu”. Đệ tử của Thế Tôn khi Ngài còn tại thế, đại đa số, có thể nói là 8-9/10 người 

đều là dùng phương pháp này để chứng quả. Điều này phải dùng tâm thể hội. 

Chúng ta nên nghe những gì? là nghe một bộ kinh. Một bộ kinh, khi còn tại thế 

Phật không phải chỉ giảng một bộ, làm gì có chuyện nghe xong một bộ kinh mà 

họ thuộc lòng được. Chuyện không thể có! Nhưng chúng ta có thể nghĩ đến, đệ tử 

của Thế Tôn nghe Ngài thuyết pháp, chắc chắn là giống ba nguyên tắc trong Đại 

Thừa Khởi Tín luận, đó là: “lìa tường ngôn thuyết, lìa tướng danh tự, lìa tướng 

tâm duyên”, dùng phương pháp này nghe kinh là đúng rồi. Vì sao vậy? bởi nghe 

kinh có thể đạt được Tam Muội, có thể đại triệt đại ngộ. Oai thần của Thế Tôn sẽ 

gia trì quý vị. 

Có rất nhiều đệ tử của Thế Tôn là Phật tái lai, là pháp thân đại sĩ tái lai, những vị 

này sẽ giúp quý vị dễ thành tựu hơn. Sau khi Phật diệt độ, khi không có Phật trên 

đời, chúng ta phải nhớ kỷ một câu: “nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu”, 

quý  vị  phải  hiểu  đạo  lý  này.  Vì  sao  vậy?  bởi  cương  lĩnh  tu  học  của  đại  thừa, 

không  ra  ngoài  giới,  định,  huệ.  Giới  là  gì?  là  giữ  quy cũ,  do  giới  sanh  định,  do 

định phát huệ. Phát huệ tức là đại triệt đại ngộ,  minh tâm kiến tánh. Trước hết 

phải đắc định, quý vị mới có thể khai ngộ được. Trước là phải tu đắc định, định 

cần phải chuyên nhất. Cho nên pháp môn niệm Phật này. Trong Đại Tập kinh đức 

Phật  dạy  rằng  “trì  danh  niệm  Phật  là  vô  thượng  thâm  diệu  thiền”,  đáng  tiếc  là 

không ai hiểu được đạo lý này. Niệm đến nhất tâm bất loạn, trong tâm chỉ có Phật 

A Di Đà, gọi là bất loạn. Ngoài Phật A Di Đà ra, không có gì cả, như vậy thì quý 

48  Tập 423 



vị đắc định, định này gọi là niệm  Phật Tam  Muội. Tịnh Độ  tông gọi đó là nhất 

tâm bất loạn. Quý vị đạt đến nhất tâm bất loạn, tiếp tục nổ lực, không được một 

chút buông lơi, như vậy nhanh thì 2 đến 3 năm, chậm thì 5 đến 6 năm là khai ngộ. 

Sự khai ngộ này gọi là “lý nhất tâm bất loạn”, như trong thiền tông nói là đại triệt 

đại  ngộ,  minh  tâm  kiến  tánh  là  cùng  một  tầng  thứ,  cùng  một  cảnh  giới.  Chúc 

mừng quý vị, quý vị đã vãng sanh đế thế giới Tây phương Cực Lạc, sanh vào cõi 

Thật Báo Trang Nghiêm. 

Trong đời này điều mà chúng ta có thể tranh thủ được, quý vị nên nhớ, đó chính 

là buông bỏ. Cho nên không buông bỏ được là sự chướng ngại lớn nhất của chúng 

ta.  Trong  Tu  Hoa  Nghiêm  Áo  Chỉ  Vọng  Tận  Hoàn  Nguyên  Quán,  đại  sư  Hiền 

Thủ nói về tứ đức, đức thứ nhất là “tùy duyên diệu dụng”, chúng ta chưa học đến 

kinh này. Đây là đức thứ nhất của Bồ Tát. Bồ Tát sở dĩ được thành Bồ Tát, diệu 

là diệu ở chổ này. Tùy duyên là gì? là hằng thuận chúng sanh,  mình không có ý 

kiến  gì  cả,  sao  cũng  được,  rất  hoan  hỷ,  hoan  hỷ  kết  duyên  với  hết  thảy  chúng 

sanh. Hoan hỷ, không khởi tâm, không động niệm, không phân biệt, không chấp 

trước gọi là “diệu dụng”. Nếu ta có ý kiến của ta, ta có kiến giải của ta là không 

diệu  rồi.  Vì  sao  vậy?  bởi  quý  vị  khởi  tâm  động  niệm,  khởi  tâm  động  niệm  là 

phàm phu. Có khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trước là phàm phu. Nếu khởi 

tâm động niệm, phân biệt nhưng không chấp trước, thì quý vị thành A La Hán. A 

La Hán thuộc cảnh giới nào? là vượt thoát lục đạo luân hồi. Từ trong lục đạo luân 

hồi tĩnh lại, họ không làm những việc của lục đạo luân hồi nữa. 

Cho nên Phật dạy chúng ta buông bỏ, nếu không thể hoàn toàn buông bỏ một lúc, 

không  thể  lập  tức  buông  bỏ,  thì  phải  biết  buông  bỏ  từ  từ.  Trước  hết  buông  bỏ 

chấp trước. Vì sao vậy? Bởi nó  rất  có  lợi  cho  sự  cầu  sanh  Tịnh  Độ  của quý  vị. 

Không thể hoàn toàn buông bỏ chấp trước, thì chấp trước cũng nhẹ bớt phần nào, 

chấp  trước  cũng  mờ  nhạt  bớt  phần  nào.  Quý  vị  nắm  chắc  được  vãng  sanh  cõi 

Đồng Cư, như vậy là tốt rồi. Đại sư Ngẩu Ích nói rằng Ngài rất bằng lòng, có thế 

đến thế giới Cực Lạc, đạt được tư cách vãng sanh, quyết định đó không quá đáng. 

Nhất  định  không  để  việc  này  trong  tâm.  Người  kia  tạo  nghiệp  địa  ngục  A  Tỳ, 

chúng ta nên khuyên họ, họ tiếp nhận được Phật A Di Đà thì tốt, họ không tiếp 

nhận  cũng  tốt.  Không  tiếp  nhận  thì  họ  phải  đọa  địa  ngục,  không  sai.  Nếu  họ 

không đọa địa ngục, họ cũng không quay đầu lại được. Đọa địa ngục là tiêu trừ 

nghiệp chướng của họ. Khi nghiệp chướng tiêu rồi, thì họ ra khỏi địa ngục, gặp 

Tập 423  49 



được Phật pháp, hạt giống bồ đề trong A lại da của họ nảy mần, họ phải thông 

qua cánh cửa địa ngục đó mới có thể ra khỏi được. Cho nên đó là việc tốt. 

Chúng  ta  không  được  chấp  trước,  cũng  không  được  luyến  tiếc  điều  gì.  Vì  sao 

vậy? bởi quý vị khởi tâm động niệm là không tốt. Không khởi tâm, không động 

niệm, không phân biệt, không chấp trước là việc tốt. Tập khí phiền não nhẹ là tốt. 

Tập khí phiền não quá nặng, thì đời này không thể vãng sanh. Vì vậy tu hành nên 

bắt đầu từ đâu tu? Là tu ở trong cuộc sống hàng ngày của chúng ta, tu trong công 

việc của chúng ta, tu trong cách đối nhân xử thế. Đó gọi là thật sự tu hành, thật sự 

thành tựu. Đây là giúp chúng sanh, thoát khỏi biển khổ vô biên, hưởng được niềm 

vui vô tận. Đó gọi là được sự lợi ích lớn. 



Kinh Bảo Tích nói rất hay: “Chư Phật Như Lai chánh chân chánh giác sở hành 

 chi đạo, bỉ thừa danh vi đại thừa”. “Chư Phật Như Lai chánh chân chánh giác sở 

hành chi đạo” là gì? chính là giới, định, huệ. Ở kinh này nói là “phát bồ đề tâm, 

nhất hướng chuyên niệm”. Chúng ta gặp chuyện, nếu khởi tâm thì phải làm cách 

nào? Do đâu mà chúng ta khởi tâm động niệm? là do tập khí! Tự nhiên khởi tâm 

động niệm vậy. Người xưa nói “không sợ niệm khởi, chỉ sợ giác chậm”. Câu này 

rất hay. Niệm khởi chính là khởi tâm động niệm, khởi lên ý niệm phân biệt chấp 

trước. Không sợ niệm khởi. Niệm là tập khí vô thỉ vô minh. Ý niệm này của quý 

vị  không  khởi,  chẳng  phải  quý  vị  đã  thành  Phật  rồi  sao?  Quý  vị  không  phải  là 

người phàm phu nữa. 

Trong lục đạo luân hồi, làm gì có chuyện không khởi tâm động niệm? làm gì có 

chuyện  không  phân  biệt  chấp  trước?  Cho  nên  đây  là  hiện  tượng  bình  thường, 

quan trọng nhất là giác. Giác là gì? giác là hồi đầu, đã hồi đầu là giác ngộ rồi. Sự 

hồi đầu của Tịnh Độ tông chính là một câu niệm Phật. Ý niệm vừa khởi lên, là lập 

tực  niệm  A  Di  Đà  Phật.  Dùng  một  câu  niệm  A  Di  Đà  Phật  này,  là  đã  hóa  giải 

được ý niệm rồi. Cho nên niệm thứ nhất là vọng niệm, niệm thứ hai là A Di Đà 

Phật, để cho vọng niệm của quý vị không tương tục, phải để cho chánh niệm của 

quý  vị  tương  tục  bất  đoạn.  Chánh  niệm  là  niệm  Phật.  Quý  vị  nghĩ  xem,  quý  vị 

niệm  những  cái  khác  là  quý  vị  tạo  nghiệp  luân  hồi.  Thiện  niệm  chẳng  qua  là 

phước báo trời người mà thôi. Ác niệm là khổ báo trong tam đồ. Quý vị chuyển ý 

niệm  thành  Phật  A  Di  Đà,  là  quý  vị  không  tạo  nghiệp  luân  hồi  rồi.  Tạo  tịnh 

nghiệp, là quả báo ở thế giới Cực Lạc. Phải luôn luôn nhớ, phải luôn luôn thức 

tĩnh, thì quý vị đạt được thọ dụng. Câu này quý vị nên biết, nếu không nhớ được, 

50  Tập 423 



luôn luôn quên, thì vấn đề nghiêm trọng rồi đó. Đó chính là “Chư Phật Như Lai 

chánh  chân  chánh  giác  sở  hành  chi  đạo”,  chính  là  phát  bồ  đề  tâm,  nhất  hướng 

chuyên niệm. Phát bồ đề tâm là gì? Tâm cảnh giác tức là bồ đề tâm. Một câu A 

Di Đà Phật này, một tâm nguyện kia đều cầu sanh Tịnh Độ, thì đó là “chư Phật sở 

hành chi đạo”. 



 Trú  đại  thừa  giả,  tức  thường  trú  ư  như  thượng  đại  thừa  pháp  trung  chi  nhân. 

Trong câu này, quan trọng nhất là  chữ  “thường”,  phải  thường  trú.  Một  ngày  24 

tiếng đồng hồ, quý vị có bao nhiêu thời gian trú ở trong danh hiệu Phật? có bao 

nhiêu thời gian trú ở trong tạp niệm, vọng tưởng? Quý vị đối chiếu thử xem, thì 

quý  vị  sẽ  biết  mình  như  vậy  thì  có  vãng  sanh  được  hay  không.  Không  nên  hỏi 

người khác, người khác nói với quý vị chỉ là lời giả, tự hỏi mình là thật nhất. Nếu 

chánh niệm của chúng ta vượt trội vọng niệm, là việc tốt, nhưng chưa hẳn được 

vãng sanh. 

Hồi trước, thầy Lý luôn luôn nhắc nhở chúng tôi rằng,  một ngày 24 tiếng đồng 

hồ, mỗi ngày quý vị có thể niệm 10 tiếng đồng hồ là tốt lắm rồi. Còn lại 14 tiếng 

quý vị trú trong vọng niệm, quý vị có nắm chắc đước vãng sanh không? thật sự là 

không nắm chắc được. Chỉ có thể nói là quý vị đã kết thiện duyên với pháp môn 

Tịnh  Độ  mà  thôi.  Quý  vị  chưa  hẳn  là  được  vãng  sanh.  Điều  kiện  vãng  sanh  thì 

bây giờ chúng ta đã hiểu rõ rồi. “Tâm tịnh ắt cõi Phật tịnh”, đây là điều kiện chân 

chánh. Mỗi ngày  quý vị niệm  một  câu hoặc hai  câu cũng không sao, chắc chắn 

quý vị cũng được vãng sanh. Vì sao vậy? bởi tâm thanh tịnh, trong tâm không có 

phân biệt, không có chấp trước, quý vị đã dùng chân tâm. Nói cách khác, trong 

cuộc  sống,  quý  vị  dùng  Phật  tâm,  quý  vị  dùng  Phật  tâm  trong  công  việc,  dùng 

Phật tâm trong đối nhân xử thế. Tuy không niệm Phật A Di Đà, nhưng tâm của 

quý vị mỗi phút mỗi giây đều tương ưng với Phật. Tâm của Phật niệm hết thảy 

chúng  sanh  khổ  nạn,  quý  vị  mỗi  ngày  cũng  niệm  hết  thảy  chúng  sanh  khổ  nạn. 

Tâm niệm về chúng sanh khổ nạn này, quý vị không ngừng nghĩ. Người như vậy 

chính là trong kinh thường nói, một niệm hay mười niệm đều có thể vãng sanh. 

Khi mạng chung một niệm hay mười niệm, thì bình thường cũng niệm như vậy. 

Niệm niệm tương ưng với Phật, trong tâm họ thật có Phật A Di Đà, ngoài Phật A 

Di Đà ra xác thực không có những tạp niệm khác. Bốn câu sau đây nói về hạng 

người như vậy rất hay “Đương tri thị nhân, quyết phi phàm tiểu”, người này chắc 

chắn không phải là phàm phu, cũng không phải là tiểu thừa. “Tuy thị nhục thân, 

Tập 423  51 



diệc danh Bồ Tát”. Quý vị thấy hình tướng họ là phàm phu, nhưng thật sự họ là 

Bồ Tát. Họ khởi tâm động niệm, điều họ nghĩ, điều họ làm đều không khác với 

Phật Bồ Tát. “Trú đại thừa giả” chúng ta học đến đây. 

Đoạn tiếp theo là “Thanh tịnh tâm”. Chúng ta xem đoạn “Thanh tịnh tâm” này. 

 Thanh  tịnh  tâm,  vô  ngại  vô  cấu,  tịnh  tín  chi  tâm  dã.  Trước  hết  là  không  nghi 

hoặc, thứ đến là không nhiểm ô, đây là “tịnh tín chi tâm”. Không nghi hoặc là trí 

huệ, không nhiểm ô là phước đức. 

 Trung  A  Hàm  Kinh  Tứ  Thập  Nhất  viết,  thanh  tịnh  tâm,  tận  thoát  dâm  nộ  si, 

 “thành tựu ư tam minh” . Dâm là tham, nộ là sân, si là ngu si. Bởi vì trong kinh, 

mỗi câu 5 chữ có trật tự. Trong kinh điển đại thừa Phật thường nói, ở sau tham, 

sân,  si  còn  có  hai  chữ  mạn  và  nghi  nữa.  “Thoát”  là  thoát  ly.  “Tận”  là  hết  sạch. 

Đoạn hết tất cả, nhổ sạch gốc rễ của nó. Tham, sân, si gọi là 3 độc, cộng thêm 

mạn và nghi nữa là 5 độc. Trong kinh đại thừa thường nói 3 độc, trên thực tế phía 

sau 3 độc này còn có thêm hai độc nữa. Không cần nói chúng ta cũng biết rằng, 

nó cũng bao gồm trong đó. 5 loại độc này là 5 cái gốc của địa ngục. Trong kinh 

Phật nói, tham, sân, si, mạn, nghi là 5 cái gốc của địa ngục. Chỉ cần có một gốc là 

quý vị đã đọa địa ngục rồi. Nếu tất cả 5 gốc này đều có mặt, thì đó là địa ngục gì? 

đó gọi là địa ngục Vô Gián, khổ không kể xiết. 5 độc này làm cho chúng ta đời 

đời kiếp kiếp, vô lượng kiếp chịu khổ chịu nạn, ngu si điên đảo, oan oan tương 

báo. Nếu quý vị yên lặng quan sát thì thật đáng sợ! Nếu không phải Phật nói rõ 

ràng, minh bạch cho chúng ta, thì đến lúc nào chúng ta mới giác ngộ được, đến 

lúc nào mới biết được buông bỏ những thứ này? 

Ngày nay thiên tai quá nhiều. Có bạn đồng học xem tin tức trên internet, rồi tập 

hợp  những  đề  mục  này  lại,  bảo  với  tôi  rằng,  tháng  ba,  tháng  tư  và  tháng  năm 

trong  vòng  ba  tháng  này,  trên  toàn  thế  giới  xảy  ra  động  đất,  sóng  thần,  núi  lửa 

bùng phát, còn có nhân họa, chỉ riêng tiêu đề của tin tức là đã có hơn hai trăm lần 

rồi. Ba tháng mà hơn hai trăm lần, vì sao nhiều thiên tai như vậy? Nếu quý vị yên 

lặng quan sát, thì căn nguyên của nó tức là 5 chữ: tham, sân, si,  mạn, nghi này. 

Đức  Phật  dạy  rằng:  tham  lam  chiêu  cảm  là  thủy  tai.  Nước  sông  lai  láng,  nước 

biển dâng cao, đều do tham lam cảm ra, cảm ứng. Tâm chúng sanh có sở cảm, thì 

hoàn cảnh có đối ứng, thì sơn hà đại địa có ứng. Sân nhuế chiêu cảm hỏa tai, núi 

lữa bùng phát, nhiệt độ của trái đất tăng cao. Hạn hán cũng thuộc về hỏa tai, sân 

nhuế gây nên tai họa. Ngu si chiêu cảm là phong tai. Chúng ta nghe nói ở Mỹ, có 

mấy  trăm  lần  gió  lóc,  chưa  từng  có  trong  lịch  sử,  chưa  bao  giờ  nghe  qua,  tạo 

52  Tập 423 



thành tai hại rất nghiêm trọng. Bão, gió lốc đều là do ngu si cảm ra. Ngạo mạn, 

cống cao ngã mạn cảm ra động đất, động đất kèm theo sóng thần. Đáng sợ nhất là 

động đất dưới đáy biển, sức phá hoại của sóng thần rất lớn, trong vài giây là phá 

hủy  một thôn làng,  một thành phố. Hoài nghi càng đáng sợ. Hoài nghi là gì? là 

mất đi tín tâm. 

Xã hội ngày nay có rất nhiều người nói nguy cơ tín tâm. Trong các loại nguy cơ 

thì nguy cơ tín tâm là nghiêm trọng nhất. Người thời nay rất tội nghiệp, ngay cả 

bản thân mình cũng không tin. Họ tin ai? không tin cha mẹ, không tin sư trưởng, 

không tin tổ tông, không tin Thánh Hiền, đương nhiên Phật Bồ Tát thì không cần 

nói nói rồi. Nói cách khác, họ đã mất hết tất cả tín tâm trong thế gian nay, điều gì 

cũng  nghi  ngờ.  Hoài  nghi  chiêu  cảm  là  đại  địa  nhão  ra  không  kiên  cố,  núi  đổ 

xuống, đá đổ xuống, núi sẽ bị san bằng, đại địa chìm xuống đáy biển, đều là hoài 

nghi, phản ứng của hoài nghi. Những thiên tai này là do tham, sân, si, mạn, nghi 

chiêu cảm ra, không phải thiên tai tự nhiên. Quý vị nhất định phải nhớ, tự nhiên 

chắc  chắn  không  có  thiên  tai,  tự  nhiên  là  hoàn  mỹ  viên  mãn.  Con  đường  của 

Thánh  Hiền  không  gì  khác  chính  là  tùy  thuận  tự  nhiên,  điều  đó  cảm  ra  là  mưa 

thuận gió hòa, thiên hạ thái bình, tiêu tai miễn nạn, tùy thuận tự nhiên là như vậy. 

Phá  hoại  tự  nhiên  thì  sanh  ra  phiền  toái.  Cho  nên  tất  cả  thiên  tai  đều  là  do  tâm 

hành bất thiện của con người chiêu cảm ra. 

Đối với chúng ta mà nói. Năm loại độc này là nguyên nhân mang đến bệnh tật 

cho chúng ta. Tham, sân, si, mạn, nghi đều là nguyên nhân để chúng ta mắc bệnh, 

là nhân tố gây bệnh thứ nhất. Bất luận là bệnh gì đều chắc chắn có liên quan đến 

vấn đề này. Cho nên có thể thoát khỏi 5 độc này, buông bỏ tất cả, thì tâm của quý 

vị mạnh khỏe, quý vị không bị bệnh khổ. Nơi quý vị sống ít thiên ít tai. Mặc dù 

có nhưng không nghiêm trọng lắm, không có nhiều tổn thất. Cho nên Phật dạy 

chúng ta hai câu: “Cần tu giới định huệ. Tức diệt tham sân si”. Hai câu này nếu 

quý vị thật sự hiểu, thật sự y giáo phụng hành, xác thực có thể tự độ mình và độ 

người khác. Duy trì được phước đức trí huệ trong đời này của mình, cũng có thể 

giúp mọi người xung quanh, và phạm vi cư trú của quý vị được tiêu tai miễn nạn. 

Cho nên chẳng thể không coi trọng nó. 

Câu ở dưới là “thành tựu ư tam minh”, tam minh và lục thông có quan hệ liên đới 

với nhau. Lục thông đạt đến cảnh giới cao nhất gọi là tam minh. Gọi tam minh là 

từ pháp thân Bồ Tát trở lên. Thứ nhất gọi là thiên nhãn minh. Trong kinh này nói 

thiên nhãn của thế giới Cực Lạc. Thiên nhãn nhìn xuyên suốt, thiên nhĩ nghe thấu 

Tập 423  53 



triệt. Nói cách khác, vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, thì quý vị không phải là lục 

thông,  mà  là  tam  minh.  Có  tin  được  không?  tin  được.  Vì  sao  vậy?  bởi  chỉ  cần 

vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, nguyện thứ 20 trong 48 nguyện, Phật A Di Đà 

nói “giai tác a duy việt trí Bồ  Tát”, Bồ  Tát a duy việt trí có tam  minh. Quý vị 

xem, đến thế giới Cực Lạc thì quý vị đạt được, quý vị đạt được thiên nhãn minh, 

điều này Bồ Tát bình thường không có. Quý vị có thể nhìn thông suốt biến pháp 

giới hư không giới. Quý vị có được năng lực đó. 

Thứ hai là túc mạng minh. Trong lục thông gọi là túc mạng thông, ở đây thì gọi là 

túc mạng minh, là quý vị hoàn toàn thấy được từ vô thỉ kiếp đến nay, thấy được 

kiếp này đến kiếp khác trong vô lượng kiếp, không phải chỉ thấy một kiếp hay hai 

kiếp  trong  quá  khứ,  mà  là  thấy  được  30  kiếp,  50  kiếp.  Có  thể  thấy  được  rất  rõ 

ràng vô lượng kiếp trong quá khứ. 

Thứ ba là lậu tận minh. Trong nhị thừa và Bồ Tát quyền giáo gọi là lậu tận thông, 

ở đây gọi là lậu tận minh. Lậu là gì? là phiền não. Họ đã đoạn sạch tập khí phiền 

não, không còn chút phiền não nào nữa. Nói đến ba loại này, chúng ta liên tưởng 

đến thiên nhãn, thiên nhĩ, tha tâm và thần túc thông, mỗi thông đều viên mãn. Sáu 

loại thần thông này, trong tự tánh vốn có đủ sáu loại thần thông này, nhưng khi tự 

tánh của chúng ta mê thất thì nó cũng không còn. 

Nếu chúng ta được vãng sanh về thế giới Tây phương Cực Lạc là quá tuyệt rồi. 

Chúng ta thấy A La hán, Bích Chi Phật, Bồ Tát có 6 thần thông cũng rất ngưỡng 

mộ,  nhưng  6  thần  thông  của  những  vị  này  không  viên  mãn.  Như  A  la  hán,  túc 

mạng thông của A la hán chỉ biết được 500 kiếp, họ biết được 500 kiếp trong quá 

khứ,  trước  500  kiếp  thì  họ  không  thể  biết.  Tam  minh  thì  khác,  những  người 

chứng  được  tam  minh  thì  biết  được  tất  cả  vô  lượng  vô  thỉ  kiếp  trong  quá  khứ, 

năng lực này của họ xem như là đức năng. Trí huệ đức năng của họ không khác 

gì  trí  huệ  đức  năng  chư  Phật  Như  Lai.  Đây  là  thế  giới  Cực  Lạc  không  thể  nghĩ 

bàn,  trong  mười  phương  thế  giới  không  có,  chỉ  thế  giới  Cực  Lạc  có  mà  thôi. 

Phiền não đã đoạn tận rồi, vô thỉ vô minh phiền não đã đoạn tận rồi, là “khế nhập 

Đại Bát Niết Bàn” như trong giáo lý đại thừa thường nói, cũng như chúng ta nói 

là đã thành Phật, cảnh giới của những vị này là như vậy. 

Có một kiến giải khác về “tam minh”, kiến giải này cũng là trong giáo lý đại thừa 

nói. Thứ nhất gọi  là “Bồ  Tát  minh”, ý là chỉ cho bát nhã, Bồ Tát  minh,  Bồ Tát 

thành tựu trí huệ bát nhã, bát nhã là trong tự tánh vốn có đủ. Phải phá trừ vô minh 

thì trí huệ bát nhã mới hiện tiền, gọi là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, bát 

54  Tập 423 



nhã  minh.  Bồ  Tát  thành  Phật  rồi,  sanh  về  cõi  Thật  Báo  Trang  Nghiêm  của  chư 

Phật Như Lai. 

Loại thứ hai là “chư Phật minh”, chư Phật minh tức là thiên nhãn minh, như thiên 

nhãn  minh  trong  tam  minh  ở  trước.  Những  gì  họ  thấy  trong  biến  pháp  giới  hư 

không  giới,  đều  giống  như  ở  ngay  trước  mắt,  không  chút  chướng  ngại.  Trong 

kinh  ví  dụ  rằng,  thiên  nhãn  của  Phật  nhìn  biến  pháp  giới  hư  không  giới,  giống 

như nhìn quả Am Ma La trong tay vậy, nhìn rất rõ ràng, rất thấu triệt. 

Loại thứ ba là “vô minh minh”, ý nghĩa giống như lậu tận minh trong tam minh ở 

trước. Vô minh minh, nội dung của vô minh minh là biết được biến pháp giới hư 

không giới, là tất  cánh không tịch, nhất vô sở hữu, tất  cả các hiện tượng  đều là 

huyễn  tướng.  Như  trong  kinh  Đại  Bát  Nhã  nói  “nhất  thiết  pháp  vô  sở  hữu,  tất 

cánh không, bất khả đắc”, Phật thấy rõ ràng . 

Hai câu này nối lại với nhau, là nói nhân và quả rõ ràng đặt ngay trước mắt của 

chúng  ta.  Chúng  ta  ngày  nay  vì  sao  mất  đi  tam  minh  lục  thông?  Bởi  quý  vị  có 

tham, sân, si, mạn, nghi, nên quý vị bị mất đi năng lực này. Nếu quý vị buông bỏ 

được tham, sân, si, mạn, nghi thì năng lực này của quý vị sẽ được hồi phục. Cho 

nên năm độc là chướng ngại, nó làm chướng ngại tam minh lục thông của tự tánh 

chúng  ta,  nó  làm  chướng  ngại.  Khi  không  còn  chướng  ngại  thì  tam  minh  lục 

thông của chúng ta lập tức được hồi phục. 

 Như thị thanh tịnh tâm, công đức nan tư. “Công” là công dụng, tức là tác dụng 

của nó. Trong thanh tịnh tâm có vô lượng trí huệ. Trí huệ bát nhã, là vốn có trong 

tự tánh, không phái có từ bên ngoài. Cho nên ở trước chúng tôi đã giảng qua, nếu 

thật  sự  tin  tưởng  “nhất  môn  thâm  nhập,  trường  thời  huân  tu”,  quý  vị  ắt  sẽ  đắc 

Tam Muội, quý vị sẽ khai ngộ. Quý vị phải tu tâm, phải có lý giải như vậy. Vì sao 

người ta có thiện căn, có phước đức? bởi họ tin tưởng, bởi họ không hoài nghi. 

Mỗi  ngày  họ  chỉ  tụng  một  loại  kinh  tức  là  kinh  Vô  Lượng  Thọ  mà  thôi.  Hàng 

ngày chúng ta tụng kinh này, suốt đời cũng tụng kinh này, tuyệt đối không được 

đổi bộ kinh khác. Đó là “nhất môn thâm nhập”. Nếu quý vị hạ quyết tâm làm 10 

năm như vậy, quý vị sẽ thấy sau 10 năm quý vị là người như thế nào, khi đó quý 

vị  không  phải  là  phàm  phu,  chắc  chắn  vượt  lên  phàm  phu.  Nhưng  nếu  quý  vị 

không tin tưởng, quý vị vẫn còn nhiều lòng tham, cái này cũng muốn học, cái kia 

cũng muốn học, thì quý vị đã tự hủy hoại chính mình, 10 năm của quý vị trôi qua 

vô ích. 10 năm học được điều gì? chỉ là học một số kiến thức, tri kiến nông cạn 

mà thôi. 

Tập 423  55 



Ngày nay chúng ta gọi là tri thức, không phải trí huệ. Những thứ quý vị học là tri 

thức. Trong tri thức có tham, sân, si, mạn, nghi, làm chướng ngại trí huệ, chướng 

ngại phước đức của quý vị. Tướng hảo, phước đức, trí huệ trong tự tánh của quý 

không  thể  hiện  tiền.  Đây  chính  là  trong  giáo  lý  đại  thừa  Phật  thường  than  thở, 

đáng thương cho chúng sanh, thật đáng thương, họ đã đi sai đường rồi. Nếu họ 

thật sự “nhất môn thâm nhập” được, thì 10 năm như vậy họ sẽ thành tựu tuyệt vời 

rồi.  10  năm  có  thể  chứng  quả.  Tiểu  thừa  thì  có  thể  chứng  quả  Tu  đà  hoàn.  Đại 

thừa thì có thể chứng Sơ tín, Nhị tín, thậm chí chứng đến Bồ Tát tam tín. Cơ hội 

ở ngay trước mặt, gọi là để tuột mất nó trong tầm tay. 

Lời dạy của Phật, Bồ Tát ai chịu tin, ai chịu nghe. Ở đây đã nói tiêu chuẩn của 

tâm thanh tịnh,  Tận thuyết tham, sân, si, mạn, nghi, chúng ta buông bỏ hết nhiễm 

ô thì tâm thanh tịnh hiện tiền. Tâm thanh tịnh hiện tiền tức là thành tựu tam minh. 

Nếu  lục  thông  không  hiện  tiền,  chứng  tỏ  chúng  ta  chưa  chứng  được  tâm  thanh 

tịnh, quý vị còn bị nhiễm ô. Tiêu chuẩn là ở đây. Những thứ làm hại con người, 

làm cho chúng ta đời đời kiếp kiếp sống cuộc sống khổ sở như thế này, là không 

phải do người khác mà do chính tham sân si của mình tạo ra. 

 Cố Thập Phương Phật Tán Phẩm  viết, nãi chí năng phát nhất niệm tịnh tín tùy 

 thuận giai sanh dã. “Nhất niệm tịnh tín”, được niệm này rất khó. Vì sao vậy? bởi 

nhất niệm tịnh tín chính là nhất niệm chân tín. Trong cuộc sống hàng ngày chúng 

ta đều dùng vọng tâm, chưa bao giờ biết chính mình cũng có chân tâm. Quý vị 

nên nhớ, chân tâm chưa bao giờ bị mất đi, mà là trong chân tâm bị tham, sân, si, 

mạn, nghi xen tạp. Những thứ này đã phá hoại đức dụng chân tâm của chúng ta. 

Đào thải đi những thứ xen tạp này, thì đức dụng chân tâm của chúng ta sẽ hiện 

tiền.  Đạo  lý  này  quý  vị  chẳng  thể  không  biết,  cho  nên  quý  vị  chẳng  thể  không 

buông bỏ nó. Không buông bỏ thì suốt đời này của quý vị không thể vãng sanh, 

vẫn tiếp tục trôi lăn trong luân hồi sanh tử. Trôi lăn trong luân hồi, nhất định phải 

nhớ  là  chắc  chắn  đọa  vào  ba  đường  ác.  Vì  sao  vậy?  bởi  quý  vị  tạo  nghiệp  ba 

đường ác. Sát sanh, trộm cắp, tà dâm là nghiệp ba đường ác, dù cố tình hay vô ý 

sát hại chúng sanh. Cho nên nhất niệm  thanh tịnh tâm  chính là trong nhất niệm 

không có tham, sân, si, mạn, nghi. Đây gọi là nhất niệm thanh tịnh tâm. 

 Tùy nguyện giai sanh.  Quý vị có nguyện cầu sanh Tịnh Độ, có nguyện thân cận 

Phật A Di Đà, thì quý vị nhất định được vãng sanh. 

 Dĩ  như  thượng  chi  thanh  tịnh  tâm,  quy  hướng  vô  lượng  thọ  Phật.  Cố  vân,  dĩ 

 thanh tịnh tâm, hướng vô lượng thọ. Tám chữ “dĩ thanh tịnh tâm, hướng vô lượng 

56  Tập 423 



thọ” này rất hay, vậy là chúc phúc quý vị, chúc mừng quý vị, công đức của quý vị 

đã viên mãn rồi đó. Nên nhớ rằng, tâm thanh tịnh tuyệt đối không xen tạp tham, 

sân, si, mạn, nghi. Đó gọi là thanh tịnh tâm. Nếu có xen tạp tham, sân, si, mạn, 

nghi  thì  gọi  là  ý  nhiễm  ô.  Không  gọi  nó  là  tâm,  mà  gọi  là  ý  nhiễm  ô.  Bỏ  đi  ý 

nhiễm ô tức là thanh tịnh tâm, thanh tịnh và nhiểm ô là một, không phải hai. 

Những năm gần đây, tôi thường động viên đồng học rằng, chúng ta thật sự học 

Phật thì phải buông bỏ 16 chữ.  Phải buông bỏ tự tư tự lợi, phải buông bỏ danh 

văn lợi dưỡng, phải buông bỏ ngũ dục lục trần. Ngũ dục là tài, sắc, danh, thực 

thùy.  Lục  trần  là  sắc,  thanh,  hương,  vị,  xúc,  pháp.  Phải  buông  bỏ  tham,  sân  si, 

mạn.  Tôi  chỉ  nói  16  chữ,  nếu  buông  bỏ  được  16  chữ  này  thì  tâm  thanh  tịnh  có 

hiện tiền không? không. Nếu tâm thanh tịnh hiện tiền thì quý vị đã thành tựu rồi. 

Tôi nói buông bỏ, là không phải buông bỏ triệt để, mà buông bỏ một phần, còn 

một phần giữ lại đó, nhưng chỉ cần quý vị chịu buông bỏ, thì dần dần cũng tiếp 

cận được cửa lớn. Phương pháp này của tôi đã dẫn quý vị đến cửa lớn, dẫn đến 

cửa Phật mà không dẫn vào bên trong được. Sao không dẫn vào bên trong ? tôi 

không dẫn vào được, quý vị phải dựa vào sự nổ lực của chính mình. Vì sao? Phải 

dùng tiêu chuẩn của Phật, tiêu chuẩn ở đây là   tận  thoát  dâm  nộ si,  thành  tựu ư 

 tam minh.  Vậy là chúc mừng quý vị, không những quý vị vào trong,  mà quý vị 

được từng bước tiến vào. 

Vãng  sanh  về  cảnh  giới  này  không  phải  là  cõi  Đồng  Cư,  cũng  không  phải  cõi 

Phương Tiện mà là cõi Thật Báo Trang Nghiêm. Địa vị này rất cao. Nhưng thế 

giới Cực Lạc rất đặc thù, rất hy hữu, chúng ta không thể “tận thoát”, chúng ta chỉ 

có “thoát” nhưng không có “tận”, ý nói là chúng ta hạ nhiệt độ của tham sân si 

mạn nghi, cố gắng giảm bớt nó, giảm bớt một phần, thì chúng ta đến gần thế giới 

Cực Lạc một phần, giảm bớt hai phần, thì chúng ta đến gần thế giới Cực Lạc hai 

phần. Chúng ta dùng phương pháp này, cố gắng giảm bớt nó. Một số người có thể 

làm  được  điều  này.  Cho  nên  năm  loại  tập  khí  phiền  não  này  rất  nghiêm  trọng. 

Làm sao để tham, sân, si, mạn, nghi của quý vị năm này nhẹ hơn năm trước. Sau 

đó  làm  được  tháng  này  nhẹ  hơn  tháng  trước,  thì  quý  vị  nắm  chắc  cơ  hội  vãng 

sanh, thì quý vị sẽ không còn chút hoài nghi nào. 

Bất luận lúc nào, quý vị nhất định  được vãng sanh thế giới Cực Lạc, quý vị nhất 

định  nhìn  thấy  Phật  A  Di  Đà  đến  tiếp  dẫn  quý  vị.  Vì  sao  vậy?  bởi  quý  vị  “dĩ 

thanh tịnh tâm, hướng vô lượng thọ”, hai câu này rất tuyệt vời, chẳng có chuyện 

không được vãng sanh! trong tâm có vô lượng thọ Phật, chính là Phật A Di Đà, 

Tập 423  57 



ngoài Phật A Di Đà ra, dần dần ta buông bỏ hết, ta không cần gì cả. Như vậy thì 

có thể thành tựu,  có thể chứng đắc  viên  mãn. Đây là  “tâm tịnh ắt quốc  độ Phật 

tịnh”. Tâm tịnh này là thanh tịnh tâm. Người niệm Phật nên lấy điều này làm mục 

tiêu  thứ  nhất  để  tu  hành,  không  cần  thiết  niệm  Phật  nhiều  hay  ít,  mà  tâm  thanh 

tịnh có hiện tiền hay không mới là điều quan trọng. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây.  







------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------ 

 

 

 

Tập 424 

Chuyển ngữ:  Trung Tấn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 26.05.2011 

Địa điểm: Phật đà giáo dục hiệp hội_Hongkong 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải, trang 533 hàng thứ 5, “cho đến mười niệm” bắt đầu xem từ đó. 

Cho đến mười niệm, cho đến là nói từ nhiều đến ít, như nói xuống đến, ý nghĩa 

của cho đến và xuống đến là tương  đồng. “Như tín nguyện ở trên, trì danh quy 

hướng tịnh độ, xuống đến chỉ được mười niệm liên tục cũng được sanh nước đó”. 

Trong lời kinh mấy câu này vô cùng quan trọng, khiến cho chúng ta đối với niệm 

Phật  cầu  sanh  tịnh  độ,  giữ  vững  được  lòng  tin  của  chúng  ta,  giữ  vững  được 

nguyện  vọng  của  chúng  ta.  Chúng  ta  trong  đời  này  một  lòng  cầu  sanh  tịnh  độ, 

chắc chắn sẽ không thất vọng, đây là đại sự đứng đầu trong đời mình. Tịnh tông 

cùng với tất cả kinh luận này, suy cho cùng chính là câu này, tín nguyện trì danh 

quy hướng tịnh độ. 

58   



Trì  danh,  thậm  chí  là  nói  đến  cho  đến  chỉ  được  mười  niệm  liên  tục,  cũng  được 

sanh nước đó, ngữ khí này rất chắc chắn, khiến chúng ta một mảy may hoài nghi 

cũng không có. 

Bên  dưới  vì  chúng  ta  giải  thích  mười  niệm.  Mười  niệm  bao  gồm,  thứ  nhất  là 

 “bình thời” , thứ hai là  “lâm thời” . Lâm thời là lúc sắp lâm chung, bao gồm hai 

loại này, đến nỗi bình thời mười niệm cũng có hai loại. 

Thứ nhất như trước dẫn Kinh Di Lặc Phát Vấn. Mười niệm của Phật nói không 

lẫn kiết sử. Kiết là phiền não, sử là kiến tư, cũng chính là nói không trộn lẫn kiến 

tư phiền não. Kiến hoặc, phía trước chúng ta đã học rất nhiều. Thân kiến, biên 

kiến,  kiến  thủ  kiến,  giới  kiến  thủ,  tà  kiến.  Năm  loại  kiến  hoặc  này,  ngoài  ra  có 

tham sân si mạn nghi đây là tư hoặc. Năm thứ này khiến chúng ta mất đi tự tánh, 

chúng ta đối với tất cả vấn đề đều nghĩ sai hết. Phía trước là thấy sai, phía sau là 

nghĩ sai, tổng cộng mười điều gọi là mười sử, ở đây nói kiết sử. Không lẫn, lúc 

niệm  Phật,  trong  tâm  niệm  Phật  thanh  tịnh  không  có  mười  điều  này.  Không  có 

thân kiến, biên kiến, kiến thủ, giới thủ, tà kiến. Kiến đã thanh tịnh, không lẫn lộn 

tham  sân  si  mạn  nghi,  tư  tưởng  của  chúng  ta  đã  thanh  tịnh.  Kiến  giải,  tư  tưởng 

đều được chánh, “chính là Bồ Tát niệm”. Vì sao vậy? Kiến tư phiền não, Bồ Tát 

đã đoạn, phàm phu chưa đoạn. Trong phàm phu còn lẫn lộn những thứ này, đó 

gọi là “phàm phu niệm”, không phải Bồ Tát niệm. Bồ Tát không lẫn lộn những 

thứ này. Nơi này đã trình bày rất rõ ràng cho chúng ta, chúng ta là Bồ Tát hay là 

phàm phu. Dùng tiêu chuẩn này để đo lường thì tự mình biết được, không nên hỏi 

người khác. Chúng ta niệm Phật trong niệm này không trộn lẫn kiến tư phiền não, 

kiến  tư  phiền  não  ở  trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  gọi  là  chấp  trước.  Năm  loại  kiến 

hoặc, năm loại tư hoặc vẫn không rời chấp trước, cho nên chúng ta thật sự có thể 

buông xã được chấp trước, chính là kiến tư phiền não đã buông xả. Quý vị đạt 

được tâm thanh tịnh, trên đề kinh gọi là “thanh tịnh bình đẳng giác”. Thanh tịnh 

quý vị đã đạt được, tâm thanh tịnh niệm Phật là Bồ Tát niệm. Kiến tư phiền não 

chưa đoạn. Nói cách khác quý vị vẫn còn thân kiến, chấp trước thân này là tôi, 

quý vị còn đối lập với người, quý vị vẫn còn thành kiến, quý vị vẫn còn rất nhiều 

kiến  giải  sai  lầm.  Tham  sân  si  mạn  nghi  chưa  đứt,  việc  niệm  Phật  này  là  phàm 

phu niệm Phật không phải Bồ Tát niệm Phật. Vậy kinh này nói: “lấy tâm thanh 

tịnh, hướng vô lượng thọ, cho đến mười niệm”. Câu này nói rất rõ ràng, rất tường 

tận,  niệm  Phật  phải  dùng  tâm  thanh  tịnh,  tâm  thanh  tịnh  cho  đến  mười  niệm. 

Công đức này đều không thể nghĩ bàn, tức là dứt hết ba độc dâm nộ si, thành tựu 

Tập 424  59 



trí đức của tam  minh. Lấy tâm như vậy  mà trì danh hiệu Phật. Đây là tâm tiêu 

chuẩn của người niệm Phật, tâm tiêu chuẩn chính là tâm thanh tịnh. 

Cho nên cổ đức tu pháp môn này muôn người tu muôn người đi. Chúng ta ngày 

nay  niệm  Phật,  một  vạn  người  niệm  Phật  chỉ  vài  người  thực  sự  vãng  sanh  mà 

thôi. Nguyên nhân là gì? Chúng ta đã dùng sai  tâm, chúng ta không phải dùng 

tâm thanh tịnh, cho nên người niệm Phật được vãng sanh, chính là trong đời quá 

khứ  túc  căn  sâu  dày,  nội  tình  của  họ  rất  sâu,  nương  việc  này  vãng  sanh.  Hiểu 

được đạo lí này hiểu rõ chân tướng sự thật, trong cuộc sống hằng ngày chúng ta 

sẽ biết được cái gì quan trọng nhất, tâm thanh tịnh quan trọng nhất. Nên dùng tâm 

thanh tịnh qua ngày tháng, nên dùng tâm thanh tịnh làm việc, dùng tâm thanh tịnh 

đối nhân xử thế, dùng tâm thanh tịnh niệm Phật. Trong mọi lúc mọi nơi mọi cảnh 

duyên, biết dùng tâm thanh tịnh. Chúng ta đời này cầu vãng sanh chắc chắn được 

vãng sanh. Nếu như không phải tâm thanh tịnh, trong đời quá khứ lại không có 

thiện căn phước đức sâu dày, nương vào đời này thật không dễ gì thành tựu. Vì 

vậy đời này niệm Phật điều không phải tâm thanh tịnh, công phu niệm Phật đã bị 

phá hoại, đã bị kiết sử phiền não phá hoại. Ở đây câu này dứt hết tham sân si mạn 

nghi.  Chúng  ta  thêm  vào  hai  chữ  năm  độc,  như  vậy  mới  có  thể  thành  tựu  tam 

minh lục thông. Nên dùng tâm như vậy để niệm Phật. “Niệm Phật như vậy, công 

đức khó nghĩ”. Vì sao vậy? Cảm ứng. Cổ đức bảo với chúng ta một niệm tương 

ưng  một niệm  Phật, tâm  thanh tịnh niệm  Phật thì tương ưng, niệm niệm  tương 

ưng niệm niệm Phật. Lấy đó làm nhân thì lúc lâm chung chánh niệm bày ra chắc 

được vãng sanh. Nhưng đây là mười niệm của Bồ Tát. 

Phật Bồ Tát dạy như vậy, Phật Bồ Tát là học tập thành tựu, chúng ta ngày này 

tiếp nhận giáo huấn của đại thừa, nhân duyên đầy đủ. Chúng ta có thể nương giáo 

mà làm, một lòng một dạ để học Bồ Tát đạo. Bồ Tát đạo ở nơi nào? Ở trong cuộc 

sống thường ngày mang áo ăn cơm, đối nhân xử thế. Thế nào là Bồ Tát đạo? Chỉ 

cần quý vị có thể học tập tùy duyên bất biến, chính là Bồ Tát đạo. Tùy duyên tùy 

biến chính là luân hồi đạo, bất biến  không tùy duyên là tiểu thừa đạo, chúng ta 

nên hiểu được, trong tùy duyên học tập bất biến là Bồ Tát. Bất biến tùy duyên đó 

là Phật, Phật bất biến có thể hằng thuận chúng sanh, tùy hỉ công đức, cho nên đó 

là Phật. Chúng ta ngày nay ghi nhớ, trong tùy duyên học tập bất biến chính là Bồ 

Tát. 

Ấn Quang đại sư dạy chúng ta một phương pháp, là trong cuộc sống hằng ngày 

mọi  lúc  mọi  nơi,  từng  phút  từng  giây  nghĩ  đến  danh  hiệu  Di  Đà.  Niệm  ra  tiếng 

60  Tập 424 



cũng được, không ra tiếng cũng được, không ra tiếng cũng có thể niệm được rõ 

ràng, nghe được rõ ràng, ghi nhớ rõ ràng. Đây chính là học tập, tâm thanh tịnh 

niệm Phật của Bồ Tát. Trong tâm thanh tịnh nói rất rõ ràng, dứt hết kiến tư phiền 

não, cũng chính là triệt để buông xả, nghiêm túc buông xả, thật sự buông xả. 

Hai là, Từ Vân Sám chủ, có sáng sớm mười niệm pháp, mỗi ngày sáng sớm, súc 


miệng đốt hương, hướng về tây chắp tay niệm Phật hết mười hơi, trong một hơi 

hết lòng niệm Phật hiệu,  một hơi hết là tính  một niệm. Dùng phương pháp này, 

phương pháp này từ xưa đến nay người dùng rất nhiều, thực sự nhận được hiệu 

quả. Mật quyết của họ chính là kiên nhẫn mà trì, một lần không quyết, thời khóa 

này sớm tối mỗi ngày nhất định phải làm. Sáng sớm sau khi dậy, sau khi rửa mặt 

súc  miệng,  buổi  tối  trước  lúc  đi  ngủ  cũng  sau  khi  rửa  mặt  súc  miệng.  Phương 

pháp này phía sau nói rất hay, đây vì dẫn dắt người có công việc bận rộn, hoặc 

biện  pháp  khuyên  tu,  hoặc  là  học  thiền,  hoặc  là  học  mật,  hoặc  là  học  giáo.  Họ 

không có nhiều thời gian để niệm Phật, dùng biện pháp này. Cho dù tu học pháp 

môn  nào,  đem  công  đức  tu  học  hồi  hướng  tây  phương,  cầu  sanh  tịnh  độ,  sớm 

muộn chỉ dùng mười niệm thì được rồi. Tu lúc lâm chung được bổn nguyện của 

Phật gia hộ cũng được vãng sanh, chắc chắn có thể vãng sanh. 

Năm 1999 tôi ở Singapore giảng Kinh Vô Lượng Thọ, cũng nói với thính chúng 

mười niệm pháp, mười niệm pháp của tôi nói so với Từ Vân Sám Chủ còn đơn 

giản hơn. Ngài là mười hơi, một hơi gọi là một niệm, một hơi bất luận bao nhiêu. 

A Di Đà Phật, A Di Đà Phật, A Di Đà Phật, hết một hơi gọi là một niệm đây là 

dùng ở sớm tối. Mười niệm pháp của tôi dạy mọi người chính là mười câu Phật 

hiệu,  nếu  giống  với  phương  pháp  của  Ấn  Tổ,  mỗi  một  câu  Phật  hiệu  nên  niệm 

thật rõ ràng, nghe thật rõ ràng, ghi nhớ rõ  ràng. Đây là  mười câu,  mười  câu  thì 

được  rồi,  một  ngày  niệm  chín  lần,  cái  này  không  thể  thiếu  sót,  tập  thành  thói 

quen. Sáng sớm thức dậy một lần, buổi tối trước khi đi ngủ một lần, hai lần này, 

mỗi  ngày  trước  lúc  ăn  cơm,  trước  lúc  ăn  cơm  chắp  tay  không  niệm  chú  cúng 

dường, niệm mười câu, đó là ba lần, thế là được năm lần rồi, thêm vào sớm tối thì 

5 lần. Quý vị sáng sớm làm việc, đi làm, trước lúc làm việc niệm mười câu Phật 

hiệu rồi làm việc, công việc làm xong tan ca, công việc xong rồi niệm mười câu 

Phật hiệu tan ca. Buổi sáng hai lần, buổi chiều hai lần tổng cộng chín lần, đây là 

niệm  niệm  không  quên  Phật  A  Di  Đà,  thời  gian  này  rất  ngắn,  khoảng  một  hai 

phút thì đã làm xong. Niệm bốn chữ, niệm sáu chữ đều có thể được, nhưng phải 

niệm thật rõ ràng, nghe thật rõ ràng, ghi nhớ rõ ràng. Đây cũng là đối với người 

Tập 424  61 



có công việc bận rộn tập thành thói quen này. Phương pháp này sau khi đề xuất 

ra,  Singapore,  Malaysia  rất  nhiều  bạn  học  đều  dựa  vào  phương  pháp  này  để  tu. 

Viết thư cho tôi, điện thoại báo với tôi rằng rất công hiệu. Đặt biệt đối với bạn tu 

nước ngoài, công việc ở nước ngoài đều rất bận rộn, dùng phương pháp này thực 

sự thu được hiệu quả. Cho nên phương pháp này truyền đi rất rộng, tôi thấy được 

rất  nhiều  phía  sau  quyển  sách  Phật,  đều  thêm  mười  niệm  pháp  này.  Cho  nên  tu 

lúc lâm chung được bổn nguyện của Phật gia trì cũng được vãng sanh. 

Thứ hai “ngay cả mười niệm lúc lâm chung ” , chính là lâm thời, mười niệm lúc 

lâm chung. Như Quán Kinh đã nói: khế nhập lí nhất tâm, nên được vãng sanh. 

Mười niệm lúc lâm chung nếu tâm niệm Phật thật sự là lí nhất tâm, phẩm vị của 

họ không phải hạ bối mà là thượng bối vãng sanh. Thượng bối vãng sanh sanh cõi 

thật  báo  trang  nghiêm,  không  phải  sanh  cõi  đồng  cư,  cõi  phương  tiện.  Cõi  thật 

báo, công đức chẳng thể nghĩ bàn. 

Phía sau là tổng kết, là tóm tắt. Mười niệm vãng sanh đều trong hoằng thệ của Di 

Đà,  mười  niệm  tất  sanh  sở  cảm  của  đại  nguyện.  Đây  muốn  nói  bất  luận  mười 

niệm  pháp  nào,  đều  là  nguyện  thứ  18  trong  48  lời  nguyện  của  Phật  A  Di  Đà. 

Nguyện thứ 18 chính là lúc lâm chung mười niệm tất được vãng sanh, tương ưng 

với nguyện lực của Phật, cho nên công đức chẳng thể nghĩ bàn. Một niệm thanh 

tịnh,  phát  một  niệm  tâm,  một  niệm  này  với  một  niệm  tịnh  tín,  đều  là  nhất  tâm 

vậy.  Câu  này  bạn  học  tịnh  tông,  nhất  định  nên  nghiêm  túc  lĩnh  hội,  nghiêm  túc 

học tập, không nên xem nhẹ bỏ qua. Vì sao vậy? Bên dưới nói rất rõ, nhất tâm 

này  là  bản  thể  của  mười  pháp  giới,  tên  khác  của  chân  như  thật  tướng.  Cho  nên 

phía trước Quán kinh đã nói “khế hợp lí nhất tâm”, cũng chính là nói nó với lí 

nhất tâm tương ưng, nếu như niệm này là tịnh tâm, niệm này là tịnh tín, niệm này 

chính là nhất tâm bất loạn, cho nên người xưa nói hợp ý đạo diệu, cũng tức Kinh 

Na Tiên gọi là tối vi đệ nhất. Di Đà Sớ  Sao của  Liên  Trì đại sư gọi là tất cả là 

Phật.  Chúng  ta  thấy  những  câu  này,  phát  tâm  một  niệm,  niệm  với  Phật  đó  tức 

được sanh cõi nước đó. Cùng với ý nghĩa một niệm của ông Hạnh Tây Thị người 

Nhật Bản, chủ trương ý nghĩa  một niệm  của ông, tín tâm  của phàm phu nếu có 

thể một niệm tương ưng với Phật trí, tức được vãng sanh vậy. 

Những lời này rất rõ ràng, cũng vô cùng đơn giản, rõ ràng bảo với chúng ta một 

niệm,  trong  một  niệm  không  có  tạp  niệm.  Nhất  tâm,  trong  nhất  tâm  không  có 

vọng tâm. Cái tâm này chính là chân tâm, tâm này chính là tự tánh, chân tâm vốn 

dĩ là Phật. Thế Tôn ở trong kinh giáo đại thừa thương hay bảo với chúng ta: “hết 

62  Tập 424 



thảy chúng sanh vốn dĩ là Phật”, chính là ý nghĩa này. Một tâm một niệm quý vị 

có  không  phải  không  có.  Hết  thảy  vọng  tâm  vọng  niệm,  đều  là  nương  vào  một 

tâm  một  niệm  mà  khởi  lên,  cho  nên  vọng  không  rời  chân,  rời  chân,  thì  vọng 

không  tồn  tại,  vọng  là  nương  vào  chân  mà  khởi  lên,  chúng  ta  không  thể  không 

biết. Cho nên niệm này chúng ta phải đặt biệt chú ý. Trong cuộc sống hằng ngày 

niệm  này  tốt  nhất  trong  tâm  thường  có,  thời  gian  ngắn  không  sợ,  giống  như  tia 

chớp vậy, bầu trời u ám đột nhiên có một tia chớp. Tia chớp thời gian ngắn, nó 

sáng rồi, sáng tỏ rồi. Cái sáng tỏ này chính là chân tâm, thỉnh thoảng có một lần 

chân tâm này hiện ra, việc tốt, tuyệt đối là việc tốt. Có tia sáng này thì quý vị đã 

có lòng tin rồi, hi vọng một niệm thanh tịnh này có thêm vài lần, thương xuyên 

có. Thời gian càng ngày càng dài, từ từ thì quý vị có thể được nhất tâm bất loạn. 

Vậy chúng ta biết vọng tâm từ đâu mà có rồi? Trong Kinh Hoa Nghiêm nói rất rõ 

ràng, cũng không khó hiểu, vọng tâm là cái gì? Chấp trước phân biệt khởi tâm 

động niệm. Ý nghĩa của khởi tâm động niệm tương đối sâu, nhưng phân biệt chấp 

trước dễ hiểu. Chúng ta bắt đầu từ trong này, trong cuộc sống hàng ngày buông 

xả phân biệt chấp trước hết khả năng của  mình, hết  mình mà buông, ngày ngày 

học buông xả, từng phút từng giây học buông xả. Phương pháp nào có hiệu quả 

nhất? Nói cho các vị biết có hiệu quả nhất chính là nhất tâm chấp trì danh hiệu. 

Vì  sao  vậy?  Chúng  ta  niệm  Phật  thì  vọng  niệm  sẽ  không  xen  vào  được,  trong 

niệm Phật còn lẫn lộn vọng niệm, cho thấy tập khí vọng niệm rất sâu, sức mạnh 

của tập khí vọng niệm đó rất lớn, sẽ cho chúng ta tâm cảnh giác cao độ, thì nhất 

định nên dùng. 

Phương pháp của Ấn Quang đại sư dạy cho chúng ta ba cái rõ ràng, Phật hiệu từ 

trong tâm sanh khởi rõ ràng, trong miệng niệm A Di Đà Phật rõ ràng, lỗ tai nghe 

được rõ ràng, lại thêm vào nhớ số là tốt nhất. Trong mười câu Phật hiệu đây là 

câu  thứ  mấy,  niệm  đến  thuần  thục,  thuần  thục  được  khoảng  ba  năm,  chúng  ta 

thường nói một ngàn ngày. Công phu ba năm niệm không thể gián đoạn, ba năm 

tâm thanh tịnh hiện tiền. Lúc này có hiện tượng gì? Không niệm mà niệm, niệm 

mà không niệm, cảnh giới này rất có thể hiện bày, đây là cảnh giới tốt. Ở trong 

cảnh giới này dùng tâm bình thường để xem xét, không có vui mừng, cũng không 

có lo nghĩ. Thật bình thường, công phu cẩn thận giữ gìn không nên gián đoạn. Lại 

có  thêm  ba  mấy  năm  cảnh  giới  không  ngừng  hướng  lên  cao  hơn.  Từ  công  phu 

thành phiến nâng lên đến sự nhất tâm bất loạn, sự nhất tâm bất loạn, thì lục thông 

phục  hồi.  Vì  sao  tôi  nói  như  vậy?  Nói  như  vậy  cho  quý  vị  tham  khảo,  tự  trong 

Tập 424  63 



tâm quý vị hiểu rõ công phu của chúng ta đến giai đoạn nào. Thiên nhãn thiên nhĩ 

thông hiền tiền, thì công phu của quý vị đã đắc lực. Quý vị đến giai đoạn sơ quả, 

tha tâm, túc mạng thông hiện tiền, quý vị đến giai đoạn nhị quả. Thần túc thông 

hiện tiền quý vị đến giai đoạn tam quả, kiến tư phiền não thực sự đã dứt, thì quý 

vị đến giai đoạn A La Hán, vãng sanh đến cõi phương tiện hữu dư của thế giới 

tây phương. Nếu công phu lại hướng lên thêm một tầng, phá một phẩm vô minh, 

cũng chính là chúng ta thường nói, lục căn ở trong cảnh giới lục trần không khởi 

tâm, không động niệm. Lục căn có khởi tác dụng không? Khởi tác dụng gì? Rõ rõ 

ràng ràng, tường tận vô cùng chính là trí tuệ, tự tánh bát nhã trí tuệ hiện ra. Tuy 

rõ ràng, thấu rõ trong tâm như như bất động, không có khởi lên một ý nghĩ, đây là 

thiền định, đây là diệu dụng. Lúc này là định tuệ đều có. Định là không động tâm, 

tuệ là hết thảy rõ ràng, đây là lí nhất tâm bất loạn. Đến tầng lớp này, vãng sanh 

thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc  sanh  về  cõi  thật  báo  trang  nghiêm.  Cho  nên  một 

niệm lúc lâm chung tương ưng, chắc chắn phẩm vị vãng sanh của quý vị, thực sự 

có người không ngờ được. Một niệm này lúc lâm chung hợp ý đạo diệu thượng 

phẩm vãng sanh. Phía trước cũng đã nói không phải không có nguyên nhân, vẫn 

là có nguyên nhân, đời trước công phu tu tập sâu dày, lúc lâm chung mới có cảm 

ứng  này.  Cho  nên  cổ  đức  nói  sự  việc  này  trong  một  vạn  người  khó  được  một 

người,  nếu  như  không  phải  công  phu  trước  đây  thâm  sâu,  thì  lúc  lâm  chung 

không  thể  hiện  ra  cảm  ứng  này.  Sự  thị  hiện  này  vẫn  là  đang  khích  lệ  chúng  ta, 

nên chú trọng tu hành hằng ngày, thì lúc lâm chung rất có thể có cảnh giới này 

hiện  ra.  Nói  tóm  lại  là  đều  phải  nên  thường  ngày  buông  xả,  thực  sự  nhận  biết 

“phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”. “Nhất thiết hữu vi pháp, như mộng huyễn 

bào ảnh”. 

Giống như Liên Trì đại sư đã nói: lại niệm này, toàn thể đã là Phật. Câu này rất 

quan trọng, toàn thể này là niệm của Phật, lấy niệm đó niệm Phật, dùng cái niệm 

này niệm A Di Đà Phật, nên một niệm tức được tương ưng, nên chắc chắn được 

sanh về  nước đó. Đắc bất thoái chuyển vô thượng bồ đề, cái gọi là viên chứng 

tam bất thoái, đắc quả vị bất thoái, đắc hành bất thoái, đắc niệm bất thoái. Người 

này lúc lâm chú như đang trong mộng, vì một niệm vãng sanh, cũng nói đến tam 

bối,  nên  phẩm  loại  rất  nhiều.  Cảnh  tượng  lâm  chung  cũng  nên  tùy  đó  mà  khác, 

không  giống  trước  đây  đã  nói:  thượng  bối,  trung  bối,  hạ  bối.  Cảnh  tượng  lâm 

chung đó là nhất định, một niệm lâm chung vãng sanh, cảnh tượng của họ không 

giống nhau. 

64  Tập 424 



Bên dưới có giải thích, với hàng thượng bối, “sanh tử tình tận, phàm thánh thể 

không”,    biết  được  Phật  không  đến  đi,  mà  thấy  Phật  đến,  hiểu  rõ  sanh  tử  vốn 

không  mà  hiện  vãng  sanh,  xả  đây  sanh  đó,  đều  như  huyễn  mộng,  nên  nói  như 

mộng  vậy.  Mộng  này  của  họ  không  phải  nằm  mộng,  cảnh  giới  này  giống  như 

trong mộng, họ không phải nằm mộng. Hàng thượng bối vãng sanh, đây là nói bất 

luận tu hành pháp môn nào, cửa sanh tử này đã phá được, thực sự thông hiểu rõ 

ràng không có sanh tử. 

Nhà  lượng  tử  lục  học  Phổ  Lãng  Khắc  người  Đức,  suốt  đời  ông  nghiên  cứu 

nguyên tử, kết luận cuối cùng ông nói với mọi người: trên thế giới này cơ bản là 

không có vật chất. Thân thể của chúng ta là vật chất, vốn dĩ không có. Vật chất là 

gì? Là ý niệm. Ý niệm vô lượng vô số tập hợp một chỗ, mà sanh ra huyễn tướng, 

phàm phu gọi nó là vật chất. Chư Phật Bồ Tát gọi nó là cảnh giới tướng của A 

Lại  Da,  tướng  phần  của  trong  tam  tế  tướng,  tướng  phần  của  trong  bốn  phần.  Ý 

niệm  là  kiến  phần,  cho  nên  vật  chất-  tướng  phần  là  do  kiến  phần  biến  hiện  ra. 

Kiến phần là giả, tướng phần nào đâu có thật? Cho nên đức Phật dạy “phàm sở 

hữu tướng giai thị hư vọng ” . Tướng phần có sanh diệt hay không? Không có sanh 

diệt. Vì sao không có sanh diệt? nó vốn dĩ không tồn tại, sanh diệt ở đâu! Phật ở 

trong kinh bảo với chúng ta, duyên tụ thì nó thành hình, duyên tán thì  hình mất 

đi, không có nữa. Thực sự thấu hiểu được đạo lí này, hiểu rõ chân tướng sự thật 

này, cách nhìn của quý vị với phàm phu không giống nhau nữa. 

“Tức tướng ly tướng, đương thể tức không, liễu bất khả đắc”. Đây gọi là “sanh tử 

tình tận, phàm thánh thể không”. Hiểu rõ, nhận thức được Phật không có đến đi, 

không có đến đi, thấy Phật đến rồi. Phật từ mà đâu đến? Phật không có đến đi, 

Phật  cũng  chỉ  là  hiện  ra,  còn  Phật  đi  rồi?  “Tùy  xứ  diệt  tận”,  còn  Phật  đến  rồi? 

“Đương  xứ  xuất  sanh”.  Tùy  xứ  diệt  tận,  không  đến  không  đi,  không  có  sanh 

không có diệt, đây là chân tướng sự thật. 

Liễu đạt, liễu là hiểu rõ, đạt là thông suốt, sanh tử vốn không, không có sanh tử. 

Sanh tử là cảm giác sai lầm của chúng sanh trong sáu nẻo, họ không hiểu được 

chân tướng sự thật, họ thấy sai rồi, cho rằng có sanh có diệt. Phật tùy thuận chúng 

sanh  nói  sanh  trụ  dị  diệt,  đây  tùy  thuận  chúng  sanh  mà  nói.  Nếu  như  Phật  tùy 

thuận  cảnh  giới  của  mình  chứng  được  mà  nói,  Phật  nói  không  sanh không  diệt. 

Sanh tử vốn không, mà hiện vãng sanh. Thế giới tây phương Cực Lạc hiện ra, bỏ 

đây sanh đó, đều như huyễn mộng. Đối với bản chất của huyễn mộng này, ngài 

Tập 424  65 



biết được quá rõ ràng, cho nên thấu hiểu. Thế Tôn bất đắc dĩ dùng như mộng để 

làm ví dụ. 

Với  hàng  trung  bối,  thấu  hiểu  thế  gian  như  mộng  huyễn  bào  ảnh,  nên  lúc  lâm 

chung không chút lưu luyến, đều xem như trong mộng vậy. Trung bối vãng sanh, 

họ đối với chân tướng các pháp không rõ ràng như hàng thượng bối, vì sao vậy? 

Vì  hàng  thượng  bối  là  thân  chứng.  Hàng  trung  bối  cũng  biết,  cũng  có  thể  thấu 

hiểu  thế  gian,  nhưng  họ  không  phải  thân  chứng,  họ  là  do  nghe  giáo  nhiều,  đọc 

kinh nhiều, cho nên họ giải ngộ, hàng thượng bối là chứng ngộ. Hàng thượng bối 

thực sự đi vào cảnh giới, hàng trung bối chưa bước vào cảnh giới, cho nên trung 

bối vãng sanh là sanh cõi hữu dư, những người nào? A La Hán, Bích Chi Phật, 

Quyền Giáo Bồ Tát, nghĩa là hàng Bồ tát chưa kiến tánh. 

Chúng ta học đại thừa chính là ở giai đoạn này, không thể không nổ lực. Bây giờ 

đã hiểu được diệu pháp nổ lực chính là chấp trì danh hiệu. Chúng ta muốn sanh 

về thế giới Cực lạc, chúng ta quyết định muốn học tập với A Di Đà Phật. Ý niệm 

này chính là tâm vô thượng bồ đề, chúng ta có thể đem tất cả duyên của thế gian 

này, duyên của thế xuất thế gian đều buông xả. Trong tâm chỉ có A Di Đà Phật, 

ngoài A Di Đà Phật ra cái gì cũng không có. Như vật có thể giúp đở chính mình 

nâng  cao.  Nâng  cao  đến  cảnh  giới  nào?  Nâng  cao  đến  chứng  ngộ,  từ  giải  ngộ 

nâng cao đến chứng ngộ. Giải ngộ biết được chướng ngại chứng ngộ của chúng ta 

là gì? Chính là vọng tưởng phân biệt chấp trước, chỉ cần đem thứ này buông xả, 

chướng ngại không còn, chứng ngộ hiện bày. Từ trung bối nâng lên đến thượng 

bối, cho nên trung bối họ thực sự có giải ngộ, lúc lâm chung họ không lưu luyến 

gì. Cảnh giới lúc lâm chung xem như trong mộng, trong tâm họ với cảnh mộng là 

một  không  phải  hai.  Cảnh  mộng  là  cái  gì?  “Đương  thể  tức  không  liễu  bất  khả 

đắc”. Cho nên tâm của họ là tâm thanh tịnh không có ô nhiễm, cũng có nghĩa là 

buông xả hết thảy rồi. 

Thậm chí hàng hạ bối, người đó lâm chung phảng phất như mộng, được thấy Phật 

đó cũng được vãng sanh. Hàng hạ bối là ai? Lục đạo phàm phu, vọng tưởng phân 

biệt chấp trước đều có, tuy học Phật nghe giáo, nhưng chưa hiểu. Ý nghĩa này là 

gì? Ngay cả giải ngộ cũng không có, chưa nghe hiểu. Trong cuộc sống hằng ngày 

đối nhân xử thế tiếp vật, vẫn là phiền não tập khí làm chủ. Họ có thể vãng sanh 

không? Then chốt ở chỗ họ có thật tin hay không, có thật nguyện hay không, có 

thật niệm Phật hay không, then chốt là ở đây. Nếu như họ có đủ ba điều kiện này, 

66  Tập 424 



thì người này lúc lâm chung sẽ phảng phất như mộng, thấy được A Di Đà Phật 

đến tiếp dẫn sẽ chắc chắn được sanh. 

Trong  dấu  ngoặc  này  đã  nói  rất  rõ,  nhưng  hạng  hạ  bối  trong  nhất  tâm  tam  bối, 

không bằng với hạ bối trong tam bối chánh tông. Thượng bối trung bối cũng như 

vậy.  Nó  với  phẩm  này  phía  trước  đã  nói,  thượng  bối,  trung  bối,  hạ  bối  không 

giống nhau. “Nhất tâm tam bối, phong cách riêng lạ không như thường lệ”. Mấy 

câu  này  vô  cùng  quan  trọng.  Họ  chắc  chắn  không  như  những  người  chuyên  tu 

tịnh tông, khác với người chuyên tu. Nhưng chúng ta đã rõ ràng, trong A Lại Da 

Thức của những người này có hạt giống A Di Đà Phật, có cội nguồi của kinh giáo 

tịnh tông, chắc chắn là có. Nhưng ở trong đời này, họ không gặp được tịnh tông, 

không  gặp  được  duyên  của  Di  Đà.  Họ  học  pháp  môn  khác  thậm  chí  là  học  tôn 

giáo khác, trong A Lại Da Thức có hạt giống Di Đà, cho nên lúc lâm chung gặp 

được bạn tốt nhắc nhở. Sự nhắc nhở này lập tức từ hạt giống của A Lại Da khởi 

lên, thì họ có thể tin, họ có thể phát nguyện, họ thật sự buông bỏ vạn duyên một 

lòng  chuyên  niệm,  một  niệm  mười  niệm  Phật  đến  tiếp  dẫn  họ  vãng  sanh.  Vãng 

sanh  đến  thế  giới  Cực  Lạc  phẩm  vị  hoàn  toàn  không  giống  nhau.  Từ  thượng 

thượng phẩm đến hạ hạ phẩm tất cả đều có, họ là phẩm nào khó mà xác định, chỉ 

có tự họ biết được. 

Chúng ta xem đoạn kế tiếp, như trên thấy được, niệm Phật đạt nhất tâm. Đạt là 

đạt đến, công phu niệm Phật niệm đạt đến nhất tâm bất loạn. Người được vãng 

sanh, phẩm loại khác nhau, trên tức thánh hiền, dưới đến phàm phu. Phẩm vị này 

của họ chín phẩm đều có, từ thượng thượng phẩm đến hạ hạ phẩm. Niệm Phật đạt 

được nhất tâm cho đến có thể phát một niệm tịnh tín, đạt được một niệm tịnh tâm, 

phát một niệm tâm niệm vị Phật đó đều được vãng sanh. 

Hiển bày pháp  môn rộng lớn, trong xã hội ngày nay gọi là đa nguyên văn hóa, 

không cùng quốc tịch, không cùng văn hóa, không cùng tín ngưỡng, không cùng 

chủng  tộc.  Nhưng  họ  cùng  một  tự  tánh,  cùng  một  nguồn  cội.  Cho  nên  lúc  lâm 

chung nếu gặp được duyên như vậy, ở trong sát na đó họ thật có thể tin, thật sự 

muốn vãng sanh, thật niệm một câu A Di Đà Phật, không xen tạp mảy may vọng 

niệm, đây chính là một niệm tịnh tâm. Một niệm tịnh tâm này niệm A Di Đà Phật 

đều được vãng sanh. Nhất tâm thật đáng quý! 

Hạng người thấp nhất, tức là ngũ nghịch thâp ác, lâm chung phát nguyện, chí tâm 

niệm  Phật,  mười  tiếng  liên  tục,  cho  đến  chỉ  được  một  tiếng,  khi  hơi  thở  cuối 

cùng, lúc đó một tiếng A Di Đà Phật, được khế lí nhất tâm, cho nên cũng được 

Tập 424  67 



vãng sanh. Đây nói lên công đức nhất tâm là tối cao nhất. Ở đây  nói người thấp 

nhất  đó,  là  nói  đến  ai?  Trước  lúc  họ  chưa  niệm  Phật  vãng  sanh  tạo  ngũ  nghịch 

thập ác, ở phía trước nói trong tam bối vãng sanh, họ là hạ hạ phẩm. Nhưng loại 

người này lúc lâm chung gặp được bạn lành, vừa nhắc đền thì lập tức tin tưởng, 

lập tức phát nguyện vãng sanh tịnh độ. Chí tâm niệm Phật. Hai chữ chí tâm này 

rất quan trọng, chí tâm là cái gì? Chân tâm. Không hoài nghi, không xen tạp gọi 

là chí tâm. Mười tiếng liên tục, thậm chí không kịp niệm  mười tiếng, chỉ niệm 

được một tiếng, niệm một câu thì họ vãng sanh. Nhưng một câu này, một câu này 

lại khế lí nhất tâm, đây là cảnh giới chẳng thể nghĩ bàn- khế lí nhất tâm. Hiển bày 

công đức nhất tâm là tối cao nhất. Phật lúc đang thuyết pháp đã nói nhiều lần: 

“chế  tâm  nhất  xứ,  vô  sự  bất  biện”.  Phía  trước  chúng  ta  học  qua  “chỉ  tâm  nhất 

xứ ” ,  chỉ  của  chỉ  quán.  Chúng  ta  đem  tâm  ngừng  ở  một  nơi,  “vô  sự  bất  biện”, 

người này tuy tạo ngũ nghịch thập ác, lúc lâm chung có thể đem tâm ngừng ở nơi 

A Di Đà Phật, một niệm sau cùng, một niệm sau cùng không gì khác, hoàn toàn 

là A Di Đà Phật. 

Pháp  môn tịnh độ trì danh vi diệu khó nghĩ bàn, ngũ nghịch thập ác lâm  chung 

niệm Phật, ý hợp đạo diệu, khế lí nhất tâm, tức vượt sanh tử, mà lên bất thoái. Sự 

bất thoái này là tam bất thoái viên mãn. Diệu là diệu ở chổ nào? “Ý hợp đạo diệu, 

khế lí nhất tâm”, tám chữ này chẳng thể nghĩ bàn! Khế lí nhất tâm, sanh về thế 

giới tây phương Cực Lạc là thượng bối vãng sanh. Họ ở thế gian này là gì? Thế 

gian là là ngũ nghịch thập ác, lúc lâm chung vãng sanh lại có thể là thượng bối 

vãng sanh. Hiện ra pháp môn trì danh, phương tiện rốt ráo, chẳng thể nghĩ bàn, 

đây là thật không phải giả. 

Chúng ta lại xem đoạn sau, Niệm Lão phân tích cho chúng ta, phân tích rất xuất 

sắc. 

Phía trên hai loại vãng sanh. Một là tam bối vãng sanh, đều do phát tâm bồ đề, 

nhất hướng chuyên niệm, đây là tông chỉ của kinh này vậy. Chính là nguyên tắc 

chỉ đạo tu hành cao nhất của tịnh độ tông, “đều là do phát tâm bồ đề nhất hướng 

chuyên niệm”. 

Hai là, một niệm tịnh tín, một niệm vãng sanh, đều ở một niệm. Một niệm là thật 

tướng, là thể của kinh này vậy. Điều thứ hai này thù thắng so với điều thứ nhất. 

Điều thứ nhất là tông chỉ của kinh này, thứ hai là thể của kinh này. Điều này hay 

quá! Một niệm này, một niệm là thật tướng. Một niệm này chính là tự tánh của 

chính mình, một niệm này là bản tánh chân như của chính mình, lí thể chân tâm. 

68  Tập 424 



Một niệm tịnh tâm là thể của tâm bồ đề, tâm bồ đề viên mãn. “Niệm vị Phật đó, 

chính  là  chuyên  niệm”,  so  với  phía  trước  đã  nói  nhất  hướng  chuyên  niệm  còn 

chuyên hơn. 

Nên  biết  nhất  tâm  tam  bối  cũng  không  nằm  ngoài  tông  chỉ  của  kinh  này  vậy, 

tương ưng với tông chỉ của kinh này, hiển bày ra tông chỉ của kinh này. Nguyên 

tắc chỉ đạo tu học cao nhất. Nhất tâm tam bối và nguyên tắc chỉ đạo cao nhất này 

hoàn toàn tương ưng. Pháp môn trì danh của tịnh tông, phương tiện rốt ráo, chẳng 

thể nghĩ bàn! 

Lại Quán Kinh ngũ nghịch thập ác có thể vãng sanh. Phật ở trong Kinh Quán Vô 

Lượng Thọ Phật đã nói. Nhưng kinh này chỉ trừ ngũ nghịch, phỉ báng chánh pháp 

là không thể vãng sanh vậy. 

Gia  Tường  ở  trong  Quán  Kinh  Nghĩa  Sớ  chú  thích:  phẩm  thứ  ba  làm  ác  có  ba 

người, ba loại người làm ác. 

“Thứ  nhất  nói  về  người  làm  mười  điều  ác”,  chính  là  mặt  trái  của  mười  thiện 

nghiệp đạo. Sát sinh, trộm cắp, tà dâm, vọng ngữ, hai lưỡi, ỷ ngữ, ác khẩu, tham 

dục, sân nhuế, ngu si đây là mười ác. Ngũ nghịch là giết cha, giết mẹ, giết A La 

Hán, làm thân Phật chảy  máu, phá hòa hợp tăng đây là ngũ nghịch. Trong kinh 

này chỉ trừ ngũ nghịch, hủy báng chánh pháp, là không thể vãng sanh. Gia Tường 

đại sư nói loại ác thứ nhất là làm mưới tội ác. 

“Thứ hai làm tứ trọng”, tứ trọng là bốn giới trọng của người xuất gia: Sát sanh, 

trộm cắp, tà đâm, vọng ngữ, đây là bốn giới trọng. 

“Thứ ba tạo tội ngũ nghịch”, không biết báng pháp xiển đề, báng pháp gọi là xiển 

đề. Xiển đề là tiếng Phạn, dịch thành chữ hán là người không có căn lành, người 

này không có căn lành nên gọi là xiển đề, báng pháp chính là không có căn lành. 

Không  có  căn  lành  chắc  chắn  không  thể  vãng  sanh.  Vì  sao  vậy?  Họ  không  tin 

tưởng, cơ bản không tin tưởng tịnh độ, không tin tưởng có Phật A Di Đà, không 

tin tưởng có thế giới Cực Lạc, họ làm sao có thế phát nguyện vãng sanh? Cho nên 

đây gọi là nhất xiển đề. Nên biết ác không cùng, mười ác bốn trọng năm nghịch 

cũng  được  sanh  tây  phương.  Nếu  là  báng  pháp  xiển  đề  không  được  vãng  sanh 

vậy. Ngũ nghịch thập ác tứ trọng không báng tịnh tông. Họ có thể tin, họ có thể lí 

giải, họ có thể phát nguyện, họ cầu sanh tịnh độ, có thể được sanh không? Có thể. 

Cho  nên  trong  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  nói  “chỉ  trừ  ngũ  nghịch,  phỉ  báng  chánh 

pháp”, chú trọng ở sau câu này, nếu như nói là phỉ báng chánh pháp chắc chắn 

không được sanh, vậy ngũ nghịch thập ác lại phỉ báng Phật pháp thì họ không thể 

Tập 424  69 



sanh,  ngũ  ngịch  thập  ác  không  phỉ  báng  cháng  pháp  họ  vẫn  có  thể  được  sanh. 

Phía trước đã nói hạ bối vãng sanh là ác phàm phu, thượng bối vãng sanh là đại 

phàm phu, trung bối vãng sanh là tiểu phàm phu, hạ bối đều là ác phàm phu. 

Phía sau nói: nếu là báng pháp xiển đề không được vãng sanh, xiển đề không tin 

pháp,  không  tin  tưởng  Phật  pháp.  Lâm  chung  tuy  nói  có  vô  lượng  Phật  lúc  đó 

không tin, họ không muốn tin thì họ làm sao phát nguyện vãng sanh? Cho nên họ 

“không được vãng sanh”, đạo lí là ở đây. 

Lại  An  Lạc  Tập  đã  nói  rõ,  đã  dẫn  lục  ở  trước,  cái  đấy  không  thừa,  phía  trước 

chúng ta đọc qua. 

Lại  “tứ  thiếp  sớ”  có  thêm  nghĩa  khác.  Sớ  nói,  như  trong  48  nguyện  trừ  người 

báng pháp ngũ nghịch. Như lai sợ chúng sanh tạo hai tội này, nên phương tiện nói 

không được vãng sanh. Cũng không phải không nhiếp vậy. 

Tứ  Thiếp Sớ là Thiện Đạo đại sư tạo.Thiện Đạo đại sư là Phật A Di Đà tái lai. 

Lời này là Phật chính của đức Phật A Di Đà vì chúng ta mà nói. Nguyện thứ hai 

mươi, có trừ người báng pháp ngũ nghịch, có câu này. Phía dưới giải thích: đây là 

Phật Thích Ca Mâu Ni sợ chúng ta tạo hai tội lỗi này. Tạo ngũ nghịch không tin 

Phật  pháp,  nên  phương  tiện  nói  không  được  vãng  sanh.  Không  phải  thật  không 

thể vãng sanh. 

“Nếu tạo”, phía sau nói đã từng sám hối. Tạo tội báng pháp, tạo tội ngũ nghịch, 

có ví dụ chưa? Có. Thiên Thân Bồ Tát lúc trẻ học tiểu thừa, hủy báng đại thừa, 

sau này đã được anh của ngài dạy dỗ, cuối cùng ngài giác ngộ, đã hiểu rõ. Trước 

đây ngài soạn 500 luận phê bình đại thừa, tạo nghiệp hủy báng đại thừa, sau khi 

ngài sám hối, ngài  muốn chuộc tội, thật phát tâm ngài  muốn cắt đi cái lưỡi của 

mình, anh của ngài hỏi ngài, vì sao vậy? Ngài nói: trước đây em nói chuyện tạo 

tác tội nghiệp, bây giờ em phải sám hối. Anh của ngài nói: không cần vậy. Ngươi 

lại dùng cái lưỡi của ngươi tán thán địa thừa thì không phải tốt sao? Sau này lại 

soạn 500 luận tán thán đại thừa, ngài vãng sanh tịnh độ. Cho nên là đã từng sám 

hối, phát nguyện, trì danh hiệu Phật, vẫn được vãng sanh. A Di Đà Phật vẫn tiếp 

nhận, vẫn đến tiếp dẫn, quý vị vẫn được sanh. 

Lời của hai sớ tuy thù thắng, nhưng không tương vi. Gia Tường đại sư gọi đó là 

báng pháp xiển đề, không thể khởi tín, nên không được sanh. Ý của Thiện Đạo 

đại sư là tuy là báng pháp ngũ nghịch, nhưng lúc lâm chung nghe pháp có thể tin 

sám hối thay đổi, chí tâm tín lạc, nguyện sanh nước đó. Ngay cả mười niệm, Phật 

thùy đại từ, cũng có thể được vãng sanh Cực Lạc. Thiện Đạo đại sư nói, là thật! 

70  Tập 424 



Xiển  đề  cũng  có  thể  thành  Phật,  nên  lâm  chung  nếu  sanh  chánh  tín,  tức  không 

phải  xiển  đề,  họ  đã  thay  đổi.  Ngạn  ngữ  có  câu:  “người  biết  quay  đầu  thật  đáng 

quý”, huống hồ Thế Tôn vì chũng ta nói rất nhiều, rất rõ ràng  “ hết thảy chúng 

sanh vốn dĩ là Phật”. Người xưa, bậc cổ thánh tiên hiền bảo với chúng ta “nhân 

tánh vốn thiện”, với ý nghĩa quý vị vốn dĩ là Phật hoàn toàn tương đồng. Quý vị 

nhất thời mê hoặc, mất đi tự tánh biến thành phàm phu, tạo vô lượng vô biên tội 

nghiệp, tạo tội nghiệp là vọng tâm khiến quý vị tạo, bây giờ quý vị quay đầu, quý 

vị  đã  sám  hối,  là  chân  tâm  chỉ  đạo  quý  vị.  Ngạn  ngữ  gọi  là  “tà  không  thắng 

chánh”, chân tâm là chánh, vọng tâm là tà. Phát nguyện cầu sanh tịnh độ, chấp trì 

danh hiệu là chánh, quá khứ tạo tác ngũ nghịch báng pháp đó đều là tà. Tà không 

thắng chánh, vì sao vậy? Vì tà là giả, chánh là thật, chánh là mãi mãi không đổi, 

tà là sát na vô thường. Sát na sanh diệt không thể hiểu được, chúng ta hiểu rõ đạo 

lí này, thì thật sự tin tưởng khẳng định tà không thắng chánh. Một niệm chánh có 

thể trừ vạn ác, một niệm chánh này chẳng thể nghĩ bàn. Đáng quý của con người 

chính là họ có thể quay đầu, họ biết sám hối, họ thật sự tin có thế giới tây phương 

Cực Lạc, thật có A Di Đà Phật, chính mình xác thực đúng vậy, thật đúng là “vốn 

dĩ là Phật ”.  Vấn đề này đương nhiên có thể giải quyết. Đây là vấn đề lớn còn có 

thể  giải  quyết.  Ngày  nay  trên  trái  đất  những  tai  nạn  này  là  vấn  đề  nhỏ,  ngũ 

nghịch, thập ác, báng Phật là nghiệp vô gián địa ngục, đều có thể từ vô gián địa 

ngục lên đến thế giới tây phương Cực Lạc, thượng thượng phẩm vãng sanh. Thật 

không thể nghĩ bàn, vô gián địa ngục là tầng dưới cùng. Thế giới tây phương Cực 

Lạc thượng thượng phẩm vãng sanh là tầng cao nhất. Quý vị thấy lời nguyện oai 

thần của Phật A Di Đà có thể giúp đỡ quý vị, từ hạ hạ phẩm lên đến thế giới Cực 

Lạc thượng thượng phẩm. Thượng thượng phẩm là cái gì? Pháp thân Bồ Tát. 

Tiếp theo bên dưới câu này nói rất hay, nhưng người xiển đề lâm chung sanh tín, 

thật  là  khó  trong  khó,  câu  này  là  thật  không  phải  giả.  Có  hàng  xiển  đề  lúc  lâm 

chung sanh tín hay không? Có thể có, chúng ta chắc không phủ định. Vì sao có 

thể có? Phía trước đã nói qua, căn lành  ở đời. Nếu họ không có căn  lành  ở đời 

trước, thật gọi là khó trong khó, là quá khó. Trong đời quá khứ có căn lành, khó 

trong khó họ cũng có thể làm được. 

Như Quán Kinh nói: người mười niệm lúc lâm chung được vãng sanh, đã là một 

trong vạn vạn, vạn vạn là một ức, trong một ức người có thể có một. Nếu như Tứ 

Thiếp Sớgọi là báng pháp ngũ nghịch, lúc lâm chung có thể chí tâm tín lạc niệm 

Phât vãng sanh, là một trong ức ức vậy. Lời này của Niệm Lão là khích lệ chúng 

Tập 424  71 



ta, chúng ta đã đọc được nhưng lời này, đừng bao giờ có thể sinh ra một sai lầm, 

nghĩa là thế nào? Bây giờ không muốn học, bỏ mặc, lúc lâm chung vẫn còn kịp, 

bây giờ việc xấu gì cũng đều có thể làm, lâm chung còn có thể vãng sanh. Nếu 

như tồn tại tâm này thì sai rồi, quá sai, rất sai! Trước tiên nên nghĩ đến, người này 

lúc lâm chung họ đã chuẩn bị ba điều kiện quan trọng. Ba điều kiện quan trọng 

này, nghĩ mà xem chúng ta lúc lâm chung có thể gặp được không? Đây là thầy Lý 

lúc xưa thường nhắc nhở hàng hậu bối chúng tôi. 

Thứ nhất lúc lâm chung đầu óc minh mẫn, cơ duyên này lớn hay không? Chúng 

ta xem qua rất nhiền bà con bạn bè, lâm chung sống ở bệnh viện, lúc đi thăm họ 

rất nhiều người mất đi tri giác, không nhận ra ai. Bây giờ chúng ta thấy được rất 

nhiều người già, bị bệnh gì? Bệnh đãng trí. Khi đã mắc bệnh này hi thì hi vọng 

không còn nữa, thật đáng sợ. Bị bệnh đãng trí thì chắc chắn không thể sanh tịnh 

độ, đều kiện đầu tiên, khó! 

Thứ hai ở trong thời cơ khẩn cấp, gặp được một bạn lành thực sự thông hiểu tịnh 

độ, quý vị có thể gặp được người này không? Đây cũng rất khó, không dễ gì. 

Điều kiện thứ ba là tự quý vị nghe được lời giảng đạo của thiện tri thức, lập tức 

tin tưởng, lập tức phát nguyện cùng theo niệm Phật.  Ba  điều kiện đầy đủ, hiện 

tượng  này  có  thể  hiện  ra.  Ba  điều  kiện  này  không  đầy  đủ  thì  quý  vị  không  có 

phần! 

Cổ đức chú giải trong Quán Kinh, trong Kinh Vô Lượng Thọ, nói đến vấn đề này. 

Niệm lão không thể không nhắc đến. 

Câu sau cùng này nhắc nhở chúng ta không thể bỏ qua, công phu nhất định nên 

làm lúc thường ngày, bây giờ nên làm, sự việc này không đợi được, ngày ngày 

nên  làm.  Bỏ  ác  làm  lành,  cải  tà  quy  chánh,  phát  tâm  bồ  đề,  nhất  hướng  chuyên 

niệm.  Đem  những  công  đức  chúng  ta  tu  hằng  ngày,  không  cầu  danh  văn  lợi 

dưỡng của thế gian, hồi hướng thật tế, hồi hướng bồ đề, hồi hướng chúng sanh. 

Hồi  hướng  thật  tế  chính  là  hồi  hướng  Phật  A  Di  Đà,  hồi  hướng  bồ  đề  là  hồi 

hướng thế giới Cực Lạc, hồi hướng chúng sanh là biến pháp giới hư không giới 

chúng sanh khổ nạn trong lục đạo, có duyên với hết thảy chúng sanh, tương lai 

chúng  ta  vãng  sanh  bất  thối  thành  Phật  rồi,  với  hết  thảy  chúng  sanh  có  duyên 

trong  biến  pháp  giới  hư  không  giới,  giống  như  Phật  A  Di  Đà.  Phật  không  độ 

người không có duyên! Cho nên chúng ta bây giờ nên phát tâm hướng đến Phật A 

Di Đà học tập, sau khi thành Phật giống như Phật A Di Đà, thế giới Cực Lạc biến 

pháp giới hư không giới.  Nói cách khác  ở  mọi nơi đều có phân bộ của thế giới 

72  Tập 424 



Cực Lạc, phân bộ này ai làm nên? Những vị Phật Như Lai này ở tây phương thế 

giới tu học thành tựu, cảm niệm ân đức của Phật A Di Đà, biết ơn đền ơn. Cho 

nên  thế  giới  Cực  Lạc  biến  pháp  giới  hư  không  giới,  phân  bộ với  bộ  gốc  là  một 

không phải hai, vi diệu không nên lời! Cho nên chúng ta đọc chú giải này, đem 

tâm cảm ơn, tâm đền ơn, hồi hướng cho Hoàng Niệm Tổ lão cư sĩ, và Hạ Liên Cư 

lão  cư  sĩ.  Không  có  hai  người  này,  chúng  ta  đối  với  Kinh  Vô  Lượng  Thọ, 

sẽkhông thể có nhận thức sâu sắc thế này, cũng không thể có niềm vui nhiều như 

thế. Pháp hỷ sung mãn, thường sanh tâm hoan hỷ, đây là vì sao? Chúng ta đang 

giải  ngộ  không  phải  giác  ngộ.  Giải  ngộ  hướng  lên  cao  hơn,  làm  mạnh  thêm  tín 

tâm  của  chúng  ta,  khiến  chúng  ta  buông  xả  tất  cả  những  nghi  hoặc  đối  với  thế 

giới tây phương Cực Lạc. Chúng ta thật phát nguyện, thật cầu sanh, đã buông xả 

duyên đối với thế giới này, sanh tử đã buông xả, tình chấp đã buông xả. Khiến 

chúng ta đối với vãng sanh thế giới Cực Lạc, thân cận Phật A Di Đà tràn đầy tín 

tâm. Ân đức này không thể quên được, biết ơn đền ơn. Phương pháp báo ân chính 

là nghiêm túc nỗ lực niệm Phật cầu sanh tịnh độ. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 





-------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 425 

Chuyển ngữ:  Trung Tấn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian: 27.05.2011 

Địa điểm: Phật đà giáo dục hiệp hội_Hongkong 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải, trang 536, hàng thứ năm từ dưới đếm lên. Từ câu “lại Kinh Pháp 

Cổ nói”, bắt đầu xem từ đó. 

“Nếu  người  lâm  chung,  không  thể  niệm  được,  nhưng  biết  phương  ấy  có  Phật, 

mong muốn vãng sanh, cũng được vãng sanh”. 

Trong  Kinh  Pháp  Cổ  đức  Phật  nói  với  chúng  ta:  Người  niệm  Phật  lúc  sắp  lâm 

chung, thân thể yếu ớt, không có âm thanh nữa. Cũng chính là nói câu Phật hiệu 

Tập 425  73 



này cũng niệm không nổi nữa, điều này không phải lo, chỉ cần trong tâm họ rất rõ 

ràng, rất thấu đáo, thực sự chính xác có thế giới Cực Lạc, có Phật A Di Đà. Trong 

tâm thật sự muốn vãng sanh, thật muốn thân cận Phật A Di Đà. Chỉ cần có ý nghĩ 

này, ý niệm này, đều có thể vãng sanh, đây chính là nói lâm chung mặc dù không 

có niệm này, có cái ý niệm của niệm này cũng được. 

“Từ đức của Như Lai, vi diệu khó nghĩ ”, đây là câu tán than. Như Lai là Phật A 

Di Đà. Ân đức đại từ đại bi của Phật A Di Đà, thực sự không thể nghĩ bàn. Chỉ 

cần có ý niệm này, không cần ra tiếng đều có thể vãng sanh. Vậy nên An Lạc Tập 

nói: nên biết Như Lai có phương tiện thù thắng, thắng này là thù thắng. Nói cách 

khác Phật A Di  Đà có phương tiện pháp  môn thù thắng vô cùng. “Nhiếp hộ tín 

tâm ” , nhiếp là nhiếp thọ, hộ là hộ niệm, nhiếp thọ hộ niệm người thực sự có tín 

tâm. Điều kiện của tín tâm chính là câu phía dưới này: chỉ lấy nhân duyên chuyên 

ý niệm Phật, mong muốn vãng sanh. Ở đây quan trọng nhất chính là chuyên ý, ý 

chính là tâm, chuyên ý với chuyên tâm là cùng một nghĩa. Chuyên tâm ý niệm về 

Phật A Di Đà, cũng chính là trong tâm quý đang nghĩ về Phật A Di Đà. Thật nghĩ 

Phật A Di Đà, hi vọng trong cuộc sống thường ngày đem những tạp sự, duyên tạp 

này, cố gắng nên ít, phải biết buông xả. Dụng tâm của chúng ta không những là 

niệm Phật, cuộc sống, đối nhân xử thế đều nên dùng tâm thanh tịnh, cái này là tốt. 

Đồng thời không phải nói lúc niệm Phật dùng tâm thanh tịnh. Tạp sự của cuộc 

sống thường nhật thì chúng ta có thể dùng tâm bình thường, điều nay không thể 

được. Phật ở trong kinh giáo bảo với chúng ta: một chân tất cả chân, một vọng là 

tất cả đều vọng. Trong cuộc sống tâm chúng ta dùng là tình cảm giả tạo, lúc niệm 

Phật cái chân tâm này cũng không phải thật, đạo lý  này phải biết. 

Chư Phật Bồ Tát, chúng ta nói pháp thân Bồ Tát, tâm của họ dùng là chân tâm, 

không có vọng tâm, cho nên họ có thể chứng đắc cảnh giới của pháp thân. Chúng 

ta luôn luôn cho rằng mình đã làm đúng, đó chính là lúc lễ Phật, niệm Phật như 

trong  kinh  đã  nói,  chúng  ta  đem  vọng  niệm  buông  xả.  Nhưng  trong  cuộc  sống 

hằng  ngày,  công  việc,  đối  nhân  xử  thế  vẫn  là  vọng  tâm.  Vẫn  là  có  tự  tư  tự  lợi, 

danh văn lợi dưỡng, ngũ dục lục trần, tham sân si mạn, cái này không thể. Vì sao 

có người niệm Phật một niệm tương ưng một niệm Phật. Chúng ta niệm Phật một 

vạn tiếng Phật hiệu có mấy tiếng được tương ưng? Tương ưng là công phu hiệu 

nghiệm,  không  tương  ưng  là  công  phu  chưa  hiệu  nghiệm,  đạo  lý    này  chúng  ta 

nên nghiêm túc mà suy xét, mà suy nghĩ. Thực sự đã hiểu rõ, nên sám hối, sám 

hối là sửa lỗi làm mới lại. Đem những lỗi lầm này thật sự đem nó sửa đổi, lại bắt 

74  Tập 425 



đầu  làm  lại.  Hoàn  toàn  học  Phật  Bồ  Tát  thì  đã  đúng.  Vì  sao  vậy?  Phật  Bồ  Tát 

minh tâm kiến tánh, Phật Bồ Tát không có ô nhiễm một chút nào, đối nhân xử thế 

hoàn toàn là chân tâm hiển bày. Cho nên chuyên tâm niệm Phật là quan trọng hơn 

gì hết. 

“Tịnh tán nói”, nghĩa là trong An Lạc Tập xưng tán Như Lai. Nếu nghe đức hiệu 

A  Di  Đà  tâm  hoan  hỷ  tán  ngưỡng  nương  tựa.  Tâm  hoan  hỷ,  tâm  tán  thán,  tâm 

ngưỡng mộ, nương tựa Phật A Di Đà nương tựa thế giới Cực Lạc. “Thậm chí một 

niệm được đại lợi ” , tầng sau cùng thậm chí là nói chỉ có một niệm, một niệm lúc 

lâm  chung. Vì họ là chân tâm,  chân  tâm là tánh đức, niệm đó vãng sanh  về thế 

giới Cực lạc, là phẩm vị như thế nào không ai dám nói. Nói không chừng thì một 

niệm lúc lâm chung của người này là thượng phẩm thượng sanh, có thể không? 

Thật sự có thể. Quý vị phải hỏi tại sao có thể? Bởi vì họ là lý  nhất tâm. Trong 

niệm này không có hoài nghi, không có lẫn lộn, họ là thật lòng. Thật lòng niệm 

Phật gọi là lý  nhất tâm, lý  niệm, công đức không thể nghĩ bàn! 

Câu phía dưới này nói rất hay “tức là đầy đủ  công đức báu”, niệm này đầy đủ 

công đức của xưng tánh. Công đức này, “đại thiên thế giới chứa đầy lửa”. Tam 

thiên  đại  thiên  thế  giới  đều  bị  lửa  lớn  thiêu  đốt.  “Cũng  nên  trực  nghe  qua  tên 

Phật”. Họ cũng nên trực tiếp thông qua nghe danh hiệu Phật, nghe danh hiệu Phật 

A Di Đà này. Nghe A Di Đà không lay chuyển, cho nên chí tâm thủ lễ. Nói rõ chí 

tâm niệm Phật, cho dù nạn lửa khắp ba ngàn đại thiên thế giới, họ đều có thể qua 

khỏi. Chí tâm niệm  Phật chẳng thể  nghĩ bàn, nên chí tâm thủ lễ, đáng được tán 

thán, đáng được tán dương, đáng được lễ bái. 

“Tam bối vãng sanh” chúng ta học đến chổ này. 

Tiếp theo là“vãng sanh chánh nhân” thứ 25. Tam bối vãng sanh của phẩm trước 

chủ  yếu  nói  rõ  vị  thứ  sau  khi  vãng  sanh,  đây  là  phía  trước-  phẩm  thứ  24 . “Mà 

chưa nói rộng nhân hành của vãng sanh”, vãng sanh thế giới tây phương Cực Lạc, 

rốt cuộc nên tu nhân như thế nào, tu hành như thế nào, mới có thể thực sự đầy đủ 

nguyện vọng của chúng ta,  ở phẩm  này đem nó nói rõ ra. Nên phẩm này gọi là 

mở rộng chánh nhân vãng sanh. Hai phẩm này đan xen lẫn nhau, hàm nhiếp lẫn 

nhau. Ở trong chánh nhân vãng sanh thì bao gồm tứ độ tam bối cửu phẩm, trong 

tứ độ tam bối cửu phẩm cũng bao gồm chánh nhân vãng sanh. Sở hành của tam 

bối vãng sanh ở phẩm trước, cũng đều là chánh nhân vãng sanh. Chánh nhân hiện 

bày trong phẩm này, quả của nó cũng tức là tam bối của phẩm trước. Sự liên quan 

Tập 425  75 



của  hai  phẩm  này  nói  rất  rõ  ràng.  Trong  phẩm  này  nói  về  nhân,  tam  của  phẩm 

trước là nói về quả. 

Lại phẩm này trình bày các nhân, rất hợp với tịnh nghiệp của Quán Kinh. Quán 

Kinh nói: người sanh nước đó, nên tu tam phước. Đây chính là tịnh nghiệp tam 

phước, là tu tịnh độ cầu vãng sanh, phát tâm tu hành nguyên tắc chỉ đạo cao nhất. 

Ba  điều  tổng  cộng  11  câu,  11  câu  này  nhất  định  phải luôn  ghi  nhớ  trong  lòng, 

phải siêng năng nổ lực thực hành nó. Vì nó là cơ sở của tịnh nghiệp, không có ba 

điều này, làm trái với 11 câu này, cho dù một ngày niệm 10 vạn tiếng Phật hiệu 

cũng không thể vãng sanh, thì quý vị biết sự quan trọng của ba điều này rồi. Cho 

nên  Thế  Tôn  ở  trong  Kinh  Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật  đã  nói  “người  sanh  nước 

này nên tu tam phước”, cho nên ba điều này cũng gọi là tịnh nghiệp tam phước. 

Trong Kinh A Di Đà nói vãng sanh về thế giới tây phương Cực Lạc “không thể 

thiếu  thiện  căn  phước  đức  nhân  duyên”.  Ba  điều  này  là  phước  đức,  thiện  căn, 

phước  đức,  nhân  duyên,  ba  điều  kiện  này  thiếu  một  cái  cũng  không  thể  vãng 

sanh, ba điều này nghiêng nặng về phước. 

Một là: “hiếu dưỡng phụ  mẫu, phụng sự sư trưởng, từ tâm bất sát, tu thập thiện 

nghiệp”. Điều này thật quan trọng! Điều thứ nhất đấy. Nói cách khác, người niệm 

Phật bất hiếu với cha mẹ, họ có thể vãng sanh không? Chúng ta nên cẩn thận để 

lĩnh hội. Thế giới Cực Lạc không tìm được một người bất hiếu với cha mẹ, Phật 

A Di Đà đứng đầu, cũng không tìm được một người không tôn trọng thầy giáo, vì 

sao  vậy?  Ân  đức  của  hai  người  này  đối  với  chúng  ta  là  lớn  nhất.  Thân  thể  của 

chúng ta có được là từ cha  mẹ, cha mẹ sanh chúng ta nuôi chúng ta, chăm sóc 

chúng ta lớn lên, cho chúng ta thân mạng. Thầy giáo cho chúng ta huệ mạng. Trí 

huệ là từ nơi thầy giáo mà đạt được, trong nhà Phật nói là huệ mạng. Vì vậy nên 

biết, thầy giáo giúp cho chúng ta là mở mang trí tuệ của chúng ta, không phải tri 

thức,  là  huệ  mạng  chứ  không  phải  thân  mạng.  Vẫn  nên  phải  làm  rõ  ràng,  làm 

tường tận. Không có trí tuệ chân thực, phương tiện thiện xảo của thầy giáo hướng 

dẫn  chúng  ta,  đặc  biệt  là  thời  đại  hiện  nay,  rất  dễ  dàng  mất  đi  tự  tánh,  mất  đi 

phương hướng, mất đi mục tiêu. Cho nên hiếu kính chính là nền tảng quan trọng 

nhất  của  con  người,  thành  Phật  phải  cần  có  nó,  không  có  cái  nền  tảng  này  thì 

không thể thành Phật. Trong thế gian pháp đức hạnh, công danh, phú quý, cũng 

nên  dựa  vào  nó.  Vì  sao  vậy?  Vì  nó  là  nền  tảng  của  trí  tuệ,  nó  là  nền  tảng  của 

phước báu. Nếu như hai điều này không cần nữa, nghĩa là quí vị không cần trí 

tuệ, quý vị không cần trí tuệ, quý ví không cần phước báu. Nguồn gốc của phước 

76  Tập 425 



đức là hiếu thân, nguồn gốc của trí tuệ là tôn sư, đối với cha mẹ không có tâm 

hiếu, người này không có phước báu, đối với sư trưởng không có tôn kính, người 

này thứ gì  cũng không học được.  Tuyệt đối không phải nói thầy giáo nhất định 

muốn  quý  vị  tôn  trọng,  quý  vị  không  tôn  kính  họ,  họ  không  dạy  quý  vị,  không 

phải vậy. Tội nghiệp của quý vị càng nặng thêm, thầy giáo dạy học sinh tâm rất 

bình đẳng, không có bỉ thử, không có dày mỏng. Nhưng bình đẳng dạy học, học 

sinh đạt được lại không bình đẳng. Thực sự có học sinh nghe bài của thầy giáo 

cái gì cũng không nghe được, thậm chí đem những gì thầy giáo nói nghĩ sai, nghĩ 

lệch nữa. Có thật, mà thật không ít. Có phải thầy giáo mong muốn học sinh nên 

tôn trọng họ không? Không phải. Đặt biệt là chư Phật Bồ Tát tam luân thể không. 

Quý ngài ngay cả khởi tâm động niệm cũng không có, lấy đâu ra phân biệt chấp 

trước? Mà là cái gì? Hiếu với kính là tánh đức, hiếu là nguồn gốc của phước đức 

ở trong tự tánh. Kính chính là kính thầy giáo, kính! Kính là ngồn gốc của trí tuệ ở 

trong tánh đức. Quý vị có hai thứ này, tu phước tu tuệ dễ dàng, không khó. Trí 

tuệ là ở trong tự tánh vốn đã đầy đủ, phước báu này có bao nhiêu? Trí tuệ có bao 

nhiêu? Nói với quý vị vô cùng lớn. Lớn mà không ngoài, là thật không phải giả 

vậy. Bây giờ trí tuệ của chúng vì sao không có? Mê thất tự tánh rồi, tự quý vị cẩn 

thận mà xét lại. 

Quý vị có biết hiếu dưỡng cha mẹ hay không? Quý vị có biết phụng sự sư trưởng 

hay không? Nếu như ngay cái này cũng không hiểu, nói cách khác, đời này quý vị 

học thế nào cũng không học được. Không có người nào không mong muốn phát 

tài, phát tài là phước. Không có người nào không mong cầu trí tuệ, trí tuệ là thông 

minh. Nhưng đời này, tâm tưởng của họ với nguyện vọng của họ vẫn là làm sai 

trái,  nên  không  phải  tâm  nghĩ  việc  thành.  Có  người  tâm  nghĩ  việc  thành  hay 

không?  Có.  Tám  chữ  này  làm  được  thì  họ  tâm  nghĩ  việc  thành,  một  chút  cũng 

không giả. 

Hiếu, chữ này là  hội ý, phía trên là chữ lão, phía dưới là chữ tử, quý vị thấy ý 

nghĩa này, nó với chúng ta, trên một đời là cha mẹ, dưới một đời là con cháu, là 

mội thể, không thể chia. Phân thì sai rồi, phân thì bất hiếu. Ý nghĩa của chữ hiếu 

này, chúng ta từ nơi đây thể hội, thấy thân của cha mẹ với thân của mình là một 

thân. Không có tâm niệm này thì hiếu không có cội rễ. Con người chúng ta đều 

biết  được  yêu  thương  thân  mạng  của  mình.  Có  xem  thân  mạng  của  cha  mẹ  với 

thân mạng của chính mình hoàn toàn giống nhau hay không? Thậm chí còn muốn 

Tập 425  77 



vượt qua? Khái niệm của hiếu không thể lĩnh hội được thì tận hiếu thật khó. Điểm 

này không thể không biết. 

Người  xưa,  có  thể  nói  rất  lâu,  rất  lâu  rồi,  chúng  ta  có  lý    do  để  tin  tưởng,  văn 

minh  truyền  thống  xưa  chắc  chắn  mười  ngàn  năm  trước.  Người  xưa,  cách  đây 

mười ngàn năm hiểu được hiếu đạo, không những hiểu được, họ thực sự có thể 

làm được, mà còn có thể phát triển rộng rãi. 

Xây  sựng  sư  đạo  trên  văn  tự  có  ghi  chép,  thời  kỳ  vua  Nghiêu,  vua  Nghiêu  xây 

dựng một tư đồ, tên của quan, tư đồ chính là thầy giáo, vị thầy giáo này mở mang 

giáo dục. Dạy điều gì? Dạy ngũ luân ngũ thường bát đức. Nội dung giáo dục này 

tương ưng với tánh đức viên  mãn, cho nên người xưa ngàn vạn năm trước cho 

đến ngày nay, tổ tông tích đức. Tổ tông thực sự có trí tuệ có đức hạnh, dân tộc 

này, luân lý  đạo đức, thâm căn cố đế. 

Hai trăm năm trở lại đây, tuy là đã mất đi phương hướng, đã làm sai mục tiêu, 

chiêu  cảm  ra  thiên  tai  trước  mắt,  thiên  tai  này  càng  diễn  ra  càng  nghiêm  trọng. 

Trước môn học này, đưa tin ba tháng gần đây, tháng ba tháng bốn tháng năm, tôi 

đã xem một ít, có 173 lần thiên tai. Chúng ta chỉ xem tiêu đề 173 lần, trước đây 

chưa từng có, tại sao lại nhiều như vậy! Tại sao lại nhiều như vậy? Do người bây 

giờ  không  biết  hiếu  thảo  cha  mẹ,  không  biết  phụng  sự  sư  trưởng,  đây  là  nguồn 

gốc  của  tất  cả  thiên  tai.  Không  hiếu  dưỡng  cha  mẹ,  thì  không  có  phước  báu, 

không tôn trọng sư trưởng, thì không có trí tuệ, họ có thể không gặp nạn sao? Bây 

giờ có một số người nói đây là thiên tai tự nhiên, oán trách tự nhiên! Làm sao có 

thể nói thiên tai của tự nhiên, tự nhiên là tuyệt đẹp nhất, tại sao quý vị có thể nói 

nó là thiên tai chứ. Chư Phật Bồ Tát đại thánh đại hiền không có ai là không tùy 

thuận tự nhiên. Con người thời nay tại sao vậy? Con người thời nay  muốn thay 

đổi tự nhiên, đã hiểu sai người định thắng trời. Câu nói này là của người xưa nói, 

ý nghĩa của người xưa nói không sai, họ đã hiểu sai. Nhân định thắng trời, con 

người nhất định có thể thắng tự nhiên, đem nó sửa sai, dốc hết vào phát triển trên 

khoa  học,  dùng  phương  pháp  khoa  học  để  thay  đổi  tự  nhiên.  Tự  nhiên  xảy  ra 

thiên tai, nguyên nhân là gì? Quý vị thay đổi nó thì phiền hà đã đến. Người xưa 

thuận theo tự nhiên, ví như sinh con dạy cái, người xưa là tự nhiên. Con cái đã 

đến nhà quý vị, trong nhà quý vị đời đời kiếp kiếp tích đức tu phước, cho nên trẻ 

con  của  quý  vị,  có  phước  báo,  có  trí  tuệ,  đều  đến  nhà  quý  vị,  vì  sao  vậy?  Cảm 

ứng! người người đều biết đạo lý  này, nhà nhà đều biết chân tướng sự thật này, 

cho nên trong nhà bần hàn không sao cả, phải tích đức, con cháu sẽ phát đạt. Họ 

78  Tập 425 



hiểu được đạo lý    này.  Người thời nay không tin tưởng những đạo lý  này, cho 

rằng trí tuệ của mình, tri thức của mình đủ để có thể thay đổi tự nhiên. Thay đổi 

rồi, tác dụng phụ mang đến chính là thiên tai nhiều như vậy. Đối với con người 

mà nói, mang đến cho quý vị rất nhiều rất nhiều bệnh tật, không khỏe mạnh. Môi 

trường của quý vị sống mang đến những thiên tai, bất kể là tự mình, bất kể là gia 

đình, bất kể là môi trường sinh sống, tất cả đều là do nghiệp lực chiêu cảm ra, chứ 

không phải tự nhiên. Nói thật với quý vị, là tự làm tự chịu, quý vị còn nói thiên 

tai này là của tự nhiên, quý vị không phải đã hàm oan tự nhiên rồi sao? Đem tất 

cả những thiên tai bất thiện, trách nhiệm đều nhường cho tự nhiên, đây có tội lỗi. 

Người xưa nếu gặp phải những thiên tai như vậy, họ sẽ phản tỉnh, thậm chí trai 

giới tắm rửa, sám hối, bỏ ác làm lành, cải tà quy chánh, để hoa giải thiên tai. Có 

đạo lý ! Vì sao vậy? Là tội lỗi của mình tạo thành, sửa đổi làm mới thì thiên tai 

bên ngoài có thể hóa giải. Cho nên mỗi con người sanh tồn ở thế gian, có thể đội 

trời đạp đất, có thể lập công lập đức. Ân giáo dục của thầy giáo, con người nhất 

định là thầy giáo và cha mẹ hợp tác mà dạy nên. Nếu như chỉ có một phương diện 

không có một phương diện kia, thì người này không thể thành tựu. Nhất định là 

hai phương diện phối hợp lẫn nhau. Dạy hiếu cha mẹ khó ở mở miệng, cha mẹ 

không nói được: Ta là cha mẹ của con, nhất định con phải hiếu thảo với ta. Lời 

này không nói ra được. Cho nên hiếu dưỡng cha mẹ cần ai dạy? thầy giáo dạy. 

Phụng sự sư trưởng, thầy giáo cũng không thể nói: Tôi là thầy giáo của quý vị, 

quý vị phải tôn trọng tôi. Điều này ai nói? Cha mẹ nói, cha mẹ dạy con cái tôn sư 

trọng đạo. Thầy giáo dạy học sinh hiếu dưỡng cha mẹ. Thầy giáo dạy chúng sanh, 

cho dù dạy nhiều hơn nữa, rộng hơn, sâu hơn, gốc rễ của nó vẫn là hiếu dưỡng 

cha mẹ. Nếu như không có cái gốc rễ này thì không có cành lá, không có hoa quả. 

Cây này là cây phước, phước báu lớn. Ngoài ra một cây nữa là cây trí tuệ. 

Cho nên lúc xưa tiểu học lễ nhập học rất đơn giản long trọng, đó là cái gì? Đó là 

giáo dục của cuộc sống, bây giờ không có nữa. Xã hội ngày nay vì sao thành ra 

thế này? Người đọc sách xưa đều hiểu rõ, vì sao? Cổ thánh tiên hiền đều đã nhắc 

đến, tất cả đều là tâm hành bất thiện chiêu cảm ra, thiện tâm thiện hạnh không có 

nữa. Không những quý vị không thấy được, nghe cũng nghe không được, không 

ai nói. 

Người  xưa  còn  coi  như  là  rất  may  mắn,  tổ  tông  có  đức,  điển  tích  lưu  lại  quá 

phong  phú,  chỉ  cần  những  thứ  này  có  người  xem  được,  họ  hiểu  được,  người 

không thấy, không biết được. Thời cận đại thuật in ấn phát triển, những điển tích 

Tập 425  79 



này lưu thông với lượng lớn, việc tốt. Chỉ có lượng lưu thông lớn mới không biết 

mất đi, cổ tích bị thất lạc nhiều rồi, vì lúc xưa không có thuật in ấn. Thuật in ấn 

triều Tống mới phát minh. Trước tiều Tống không có in ấn, đều là chép tay, viết 

tay. Thuật in ấn 30 năm gần đây, có in ảnh, in ấn hình ảnh, cái này quá tiện lợi, 

giảm  bớt  kinh  phí  rất  nhiều.  Như  Tứ  Khố  Toàn  Thư  trước  đây  ai  dám  tưởng 

tượng, toàn Trung Quốc tổng cộng có 7 bộ, thật là quý! Trải quá nhiều năm chiến 

loạn như vậy, bây giờ toàn thế giới chỉ còn ba bộ rưỡi, một nữa không còn nữa. 

Tứ Khố Toàn Thư Hội Yếu chỉ còn một bộ. Năm đó lúc biên soạn tổng cộng là 

hai bộ, đặt ở viên minh viên bộ đó bị liên quân tám nước đem nói thiêu mất. Cho 

nên chỉ còn một bộ, rất dễ bị thất lạc. Đài Loan đã làm một việc tốt, đem nó in ra, 

số lượng in không nhiều. Tứ Khố Toàn Thư chỉ in ba trăm bộ, Tứ Khố Hội Yếu 

chỉ in 2 hai trăm bộ. Tuy số lượng không nhiều chúng ta tưởng tượng, số sách này 

phân chia lưu giữ ở các thư viện đại học nổi tiếng trên toàn thế giới, dù cho thiên 

tai toàn cầu, chúng ta tin tưởng vẫn còn giữ lại được vài bộ. Chúng ta hiểu rõ sự 

việc này, biết sự quan trọng của sự việc này, toàn tâm toàn lực vì tiếp tuyệt học 

của thánh hiền, nên làm thế nào? In sách. Cho nên trong hai năm này, tôi đã đặt 

hàng nơi nhà in sách Thương Vụ 100 bộ Tứ Khố Toàn Thư, đặt hàng ở nhà in 

Thế Giới 200 bộ Tứ Khố Hội Yếu. Có dụng ý gì? Hy vọng sách này không bị thất 

truyền, giúp đỡ chúng sanh có duyên bây giờ và mai sau, mục đích là ở đây. Gặp 

được những cái đáng quý này, thì chúng ta phải nên làm, có trách nhiệm, có sứ 

mệnh.  Vì  tiếp  tuyệt  học  của  thánh  hiền,  vì  muôn  đời  khai  thái  bình.  Tiếp  tuyệt 

học  là  nhân,  khai  thái  bình  là  quả.  Trong  Phật  pháp,  tục  Phật  tuệ  mạng  đây  là 

nhân, phổ độ chúng sanh là quả. Cho nên biết những việc nào chúng ta nên làm, 

những việc nào chúng ta không nên làm. Nên làm thì toàn tâm toàn ý mà làm. Có 

một  người  thật  sự  thích  đọc  sách,  có  người  thực  sự  học  Phật  chúng  ta  cũng  hết 

long ủng hộ họ. Vì tuyệt học của thánh hiên, thành thánh thành hiền, tục Phật tuệ 

mạng, thành Phật thành Bồ Tát, tự chúng ta không có năng lực làm được, chúng 

ta nên giúp đỡ người khác, thành tựu người khác. Họ thành tựu rồi tự chúng ta 

cũng thành tựu, họ không thể thành tựu, tự chúng ta cũng không thể thành tựu. Vì 

sao phải làm? Người hiểu rõ thì đã làm rồi, người không hiểu thì họ không muốn 

làm. Cho nên hiếu này với kính quá là quan trọng. 

Ấn Quang đại sư suốt đời khuyên người, một phần thành kính được một phần lợi 

ích, 10 phần thành kính được 10 phần, thành kính chính là hiếu kính. Chân thành 

đến cực điểm, chính là viên  mãn của hiếu đức, viên mãn của sư đạo. Cần phải 

80  Tập 425 



biết hiếu đạo với sư đạo là tự tánh của mình, viên mãn hiếu đạo, sư đạo thì tự quý 

vị đã viên mãn thành Phật, ai được lợi ích? Tự mình được lợi ích chân thật, người 

khác được lợi ích là chỉ được lợi ích bên ngoài, lợi ích của chính quý vị đạt được 

là lợi ích bên trong. Cho nên thánh giáo không thể không học, kinh Phật không 

thể không đọc. Hai câu này làm được rồi, thì trong thế pháp là đại thánh đại hiền, 

trong Phật pháp là chư Phật Bồ Tát. Bắt đầu từ đâu? Thời đại ngày nay, vì giáo 

dục thánh hiền, giáo dục Phật đà hoàn toàn đã mất, không ai biết được. Xã hội đại 

chúng hoàn toàn xa lạ đối những sự việc này, có những lúc chúng tôi cảm thấy 

không bằng người nước ngoài, người nước ngoài đọc sách nghiên cứu biết một tí. 

Chúng ta so với người nước ngoài càng mới lạ, nhưng người xưa có nền tảng rất 

dày. Chúng tôi làm làm thí nghiệm chứng mình thấy được, không có thí nghiệm 

này chính bản thân chúng ta cũng không dám tin tưởng. 

Thông qua thí nghiệm này, trước đây 2006, 2007, 2008 ba năm này, chúng tôi ở 

Lô Giang Thang Trì đã làm  thí nghiệm, đã làm thành công. Thí nghiệm cái gì? 

Thí nghiệm nhân tánh vốn thiện, con người là có thể dạy tốt được. Chúng tôi làm 

thí nghiệm này, thí nghiệm này thành công. Chúng ta đối với thánh giáo, đối với 

Phật pháp càng thêm tín tâm. Trước đây không tránh được có hoài nghi, sau khi 

thông qua thí nghiệm này, hoài nghi của chúng tôi đã hết. Thí nghiệm này đối với 

chính chúng ta mà nói, lòng tin của chúng ta, tâm nguyện của chúng ta hướng lên 

nâng cao,  mà  còn vô cùng kiên định. Chúng ta biết bất kỳ  một người nào, nếu 

như  có  thể  nghiêm  túc  tu  học,  thì  trong  đời  này  thành  thánh  thành  hiền,  thành 

Phật thành Bồ Tát, là tuyệt đối có thể được. Thực sự có thể làm được. 

Bên dưới: “từ tâm bất sát, tu thập thiện nghiệp”, hai câu phía trước là căn bản, có 

căn  bản  này  thì  phía  sau  chúng  ta  có  thể  làm  được.  Từ  tâm  là  gì?  Từ  lâm  là 

thương yêu, từ của nhà Phật là lạc vậy. Hi vọng thấy được hết thảy chúng sanh, 

trong đời này đều có thể hạnh phúc, vui vẻ mỹ mãn. Đây là tâm của thánh hiền 

nhân, đây là tâm của Phật Bồ Tát. Thánh hiền Bồ Tát không có tật đố, không có 

ngạo mạn, niệm niệm hi vọng mọi người đều tốt, mỗi mỗi đều thành Phật. 

Trong hành  môn đức hạnh căn  bản nhất chính là  mười thiện nghiệp, không sát 

sanh, không trộm cắp. Không sát sanh tuyệt không làm hại hết thảy sanh mạng, 

cho đến với hoa cỏ cây cối. Bây giờ phải thêm vào một câu, tuyệt đối không tùy ý 

đi phá hoại sơn hà đại địa, đó là tâm thương yêu. 

Không  trộm  cắp  là  nghĩa,  là  đại  nghĩa.  Tuyệt  đối  không  thể  chiếm  lợi  gì  của 

người khác, phải nên giúp đỡ người khác, thành tựu người khác. Buông xả khống 

Tập 425  81 



chế,  buông  xả  chiếm  hữu,  tùy  thuận  tự  nhiên.  Trong  mạng  nghèo  nàn,  vui  với 

nghèo nàn, trong mạng phú quý, vui với phú quý, không quá đáng! Cái gọi là lý  

được tâm an, hiểu rõ đạo lý  thì tâm họ đã an. Đạo lý  này trong điển tích của 

thánh  hiền,  trong  kinh  giáo  của  Phật,  tâm  thật  đã  an.  Sau  khi  an  định  thì  họ  vô 

cầu, vô cầu thì trí tuệ mở ra, không trộm cắp. 

Không tà hạnh, trong tà hạnh quan trọng nhất là dâm dật, cái này nên dứt. Không 

vọng ngữ, trong vọng ngữ  mở ra bốn điều, tuyệt đối không lừa dối người khác, 

người khác lừa chúng ta, chúng ta không lừa họ. Vì sao vậy? Họ không biết họ là 

thánh hiền, họ không biết họ vỗn dĩ là Phật, người học Phật chúng ta biết được. 

Phật dạy “hết thảy chúng sanh vốn dĩ là Phật”, chúng ta là chúng sanh, chúng ta 

vốn  là  Phật.  Chúng  ta  tuy  vốn  dĩ  là  Phật  thì  không  thể  nào  lừa  dối  người  khác, 

đâu  có  lý    Phật  Bồ  Tát  lừa  dối  người  khác!  Chúng  ta  nên  học  Phật,  học  Phật 

không lừa dối người khác. Không hai lưỡi, không gây xích mích thị phi, không ỷ 

ngữ, không nói lời ngon tiếng ngọt, không ác khẩu, ngược lại của không ác khẩu 

chính  là  thái  độ  hòa  nhã.  Người  khác  nghe  quý  vị  nói  chuyện  êm  tai,  nghe  rồi 

sanh  tâm  hoan  hỷ.  Giữ  tâm  không  tham  không  sân  không  si,  đây  là  mười  thiện 

nghiệp. 

Ở  Trung  Quốc,  văn  hóa  truyền  thống  của  ba  nhà  Nho  Thích  Đạo.  Mười  thiện 

nghiệp là căn của Phật, cũng có thể nói là căn bản giới luật của Phật pháp, đây là 

giáo dục thế gian. Hết thảy chúng sanh đều phải nên học tập. Nền tảng của Nho 

giáo là đệ tử quy, nền tảng của Đạo giáo là thái thượng cảm ứng thiên, nền tảng 

của Phật pháp là thập thiện nghiệp, hiếu dưỡng cha mẹ, phụng sự sư trưởng. Nếu 

như chúng ta thực hành được đệ tử quy, thì hai câu này cũng gần như nhau, hai 

câu  chắc  chắn  ở  đệ  tử  quy.  đệ  tử  quy  chưa  làm  được  thì  hai  câu  này  không  có 

nữa.  Cảm  ứng  thiên  chưa  làm  được  thì  từ  tâm  bất  sát  không  còn  nữa,  quý  vị 

không làm được.  Mười thiện nghiệp không làm được, tam quy ngũ giới đều là 

giả, không phải thật vậy. 

Cho nên đã từng có người hỏi tôi, vì sao phải đề xướng ba căn của Nho Thích 

Đạo? Chính là nói “đệ tử quy” “cảm ứng thiên” “thập thiện nghiệp”. Vì sao đề 

xướng cái này không đề xướng những kinh giáo đại thừa khác, tứ thư ngũ kinh 

của Nho giáo, vì sao không làm cái này? Nếu như không có nền tảng, tứ thư ngũ 

kinh, thập tam kinh là tri thức, những tri thức của Nho giáo. Tri thức nó có tính 

cục hạn, mà còn di chứng về sau rất nhiều. Vì sao vậy? Vì nó không có nền tảng. 

Dùng phương pháp của Nho giáo để nói thì rất dễ hiểu. Nho giáo theo học vấn có 

82  Tập 425 



năm trình tự: bác học, thẩm vấn, thận tư, minh biện. Mọi người bây giờ làm công 

phu này, chuyên gia học giả đã làm rất nhiều. Phía sau có hai chữ đốc hạnh, họ đã 

bỏ qua rồi.  Trở  thành cái gì? Nói được  mà không làm  được, họ nói đều là đạo, 

nhưng họ không làm được, đó chính là tri thức, không phải trí tuệ. Nếu là học 

Nho từ cội rễ thì trước tiên phải thực hành đệ tử quy, sau đó tứ thư ngũ kinh, thập 

tam kinh đã biến thành trí tuệ, họ có thể thông hiểu đạo lý . Bất luận dùng ở ở 

cuộc sống, dùng ở công việc, dùng ở xử sự đối nhân xử thế, không có cục hạn. Tự 

tại viên dung, trí tuệ mà! Nếu như chúng ta học Nho, chúng ta chỉ học đệ tử quy, 

những  thứ khác  đều  không  cần  nữa.  Quý  vị  ở  trên  xã hội  này  là  một  người  tốt, 

quý vị hiểu được tích đức, quý vị thực sự đang tu phước báu, không giả chút nào. 

Cho nên thiếu sót đốc hạnh, cái đó không phải thật mà là giả vậy. Mọi người bây 

giờ đều làm điều này, đều mang hai chữ đốc hạnh này bỏ đi. Nho Thích Đạo ba 

nhà đều không coi trọng tu hành, tu hành chính là đốc hạnh, chỉ biết nói, không 

làm được! Cho nên chiêu cảm ra ba tháng 173 lần thiên tai, tháng này còn chưa 

xong, tôi vừa mới thấy được, chỉ thấy được dường như hết hạn ở ngày 23 tháng 5. 

Sau ngày 23 tháng 5  mấy ngày nay thêm vào, có thể hai trăm lần thiên tai, thật 

đáng sợ. Đây là nguyên nhân gì? Chưa có đốc hạnh, nguyên nhân ở chổ này. Phật 

pháp suy rồi, nguyên nhân gì? Thập thiện nghiệp đạo chưa làm được, nhưng nên 

biết được, thập thiện nghiệp đạo là xây dựng ở trên cơ sơ hiếu thân tôn sư, từ bi. 

Nếu  như  không  có  hiếu  dưỡng  cha  mẹ,  phụng  sự  sư  trưởng,  từ  tâm  bất  sát,  thì 

thập  thiện  nghiệp  là  giả,  không  phải  thật  vậy.  Cho  nên  ngày  nay  suy  của  Phật 

pháp, suy ở nơi đâu? Suy ở nơi chúng ta đã mang căn bản đánh mất. Căn của căn 

là đệ tử quy là cảm ứng thiên. Người học Phật trước đây, không kể tại gia, xuất 

gia tất cả đều học. Đối với đệ tử quy, cảm ứng thiên vô cùng coi trọng. Quý vị 

thấy Ấn Quang đại sư, cái mà suốt một đời ngài đề xướng, quý vị không phải đã 

hiểu  rồi  sao?  Suốt  cuộc  đời  ngài,  đồ  cúng  dường  của  tứ  chúng  đồng  học,  ngài 

dùng làm việc gì? Đều là đi ấn kinh ấn sách hay. In được nhiều nhất không phải 

là kinh Phật. Chúng tôi cẩn thận đi kiểm tra một chút, in được nhiều nhất là liễu 

phàm tứ huấn, thái thượng cảm ứng thiên vựng biên, an sĩ toàn thư, ba loại này in 

được nhiều nhất. Ở thời đại đó của ngài lượng phát hành đạt được 300 vạn quyển, 

thật khó tưởng được. Thời đại đó là bản chữ diên. Phát hiện này của tôi là phát 

hiện  ở  Hongkong,  năm  1977  tôi  ở  phố  giới  hạn  Hongkong,  thư  viện  Phật  giáo 

Trung  hoa  giảng  Kinh  Lăng  Nghiêm.  Thư  viện  đó  là  Đàm  Hư  lão  pháp  sư  xây 

nên, không lớn. Sách lưu giữ bên trong, sách của Ấn Qung pháp sư in rất đầy đủ, 

Tập 425  83 



có  một  bộ  đầy  đủ.  Giảng  kinh  đều  ở  ban  đêm,  buổi  tối  không  có  việc  gì thì  tôi 

xem  những  sách  này  của  nhà  xuất  bản  Hoằng  Hóa.  Xem  xem  trang  bản  quyền 

phía sau thật không ngờ được, lúc in những sách này, một bản sẽ không dưới một 

vạn  quyển,  ít  nhất  là  một  vạn  quyển,  ba  vạn  quyển,  năm  vạn  quyển.  Đã  in  bao 

nhiêu bản? Mấy mươi bản. Quí vị tính tất cả thử xem, ba loại sách này vượt qua 

300 vạn quyển. Ấn Quang pháp sư là vì cái gì? Không phải Phật kinh. Ấn Quang 

pháp sư làm quả không sai, những gì ngài làm là giáo dục bám rễ. Nền tảng của 

thập thiện nghiệp đạo trong Phật pháp, là xây dựng trên cơ sở của Nho và Đạo. 

Nho giáo đề xướng là liễu phàm tứ huấn, Đạo giáo đề xướng là cảm ứng thiên 

vựng  biên.  Trong an  sĩ  toàn  thư  có Phật,  nói  nhiều về  nhân  quả.  Văn  xướng  đế 

quân âm trắc văn, nội dung tương tự thái thưởng cảm ứng thiên, chiếm ½  toàn bộ 

sách, ngoài ra trong ½ là ba thiên, thiên thứ nhất vạn thiện tiên tư, là nói nhân quả 

của  sát  sanh.  Thiên  thứ  hai  là  dục  hải  hồi  cuồng,  là  nói  rõ  nguyên  nhân  của  tà 

dâm, nói rất tường tận. Thiên sau cùng là Phật pháp- tây quy trục chỉ, khuyên mọi 

người  niệm  Phật  cầu  sanh  tịnh  độ.  Ấn  Tổ  suốt  dời  dốc  hết  toàn  lực  đề  xướng 

những thứ này, mà còn tán thán đối với an sĩ toàn thư .  Ngài nói ở trong 100 năm 

trở lại, bộ sách này là loại sách tốt bậc nhất. 100 năm trở lại bộ sách này xếp thứ 

nhất, nói lên rằng không những người học Phật nhất định phải đọc, mà mọi người 

nhất định phải đọc. Tổ Sư hết lòng đề xướng, cho nên bốn câu điều thứ nhất là 

căn của căn. Bốn câu này là gì? Bốn câu này là thiện của thế gian, làm người cần 

phải đầy đủ, không có bốn câu này không thể gọi là con người. Sau khi đã làm 

người tốt rồi mới có thể học Phật. Cho nên điều thứ hai ba câu là tiểu thừa, điều 

thứ ba bốn câu là đại thừa. Nền tảng của tiểu thừa, nền tảng của đại thừa, quý vị 

trước tiên là làm nền tảng của người. Nền tảng của người cũng chưa làm tốt thì 

quý vị không thể học Phật, học Phật trước nên học tiểu thừa. Tiểu thừa không học 

tốt thì không thể học đại thừa, nó có thứ tự vậy. 

Thứ hai: “thọ trì tam quy, cụ túc chúng giới, bất phạm oai nghi”. Tiểu thừa đặc 

biệt coi trọng giữ quy cũ. Thọ là tiếp nhận, trì là giữ gìn, sau khi tiếp nhận rồi quý 

vị ngày ngày phải làm, đó gọi là trì. Quý vị không làm thì đó không gọi là trì. 

Tam quy là gì? Quý vị bước vào cửa Phật, Phật trước tiên đem tổng cương lĩnh, 

tổng nguyên tắc của tu hành bảo với quý vị. Đây là gì? Đây là phương hướng của 

quý  vị,  là  con  đường  của  quý  vị,  là  quỹ  đạo  của  quý  vị,  quý  vị  không  thể  vượt 

qua, thì quý vị mới có thể đạt được mục đích. Mục đích là thành Phật, ba điều của 

tam  quy  mọi  người  đều  hiểu  rõ,  quy  y  Phật,  quy  y  Pháp,  quy  y  tăng.  Biết  đọc, 

84  Tập 425 



nhưng ý nghĩa là gì thì không biết. Không những người thời nay không biết, đại 

khái thời nhà Đường, người thời đó cũng đã không biết rồi. 

Triều  Đường  thời  đó  Phật  pháp  vào  Trung  Quốc  đã  700  năm.  700  năm  là  thời 

gian tương đối dài, cho nên Phật pháp theo thời gian càng truyền càng sai. Truyền 

đến cuối cùng truyền sai, mọi người mang ý nghĩa hoàn toàn hiểu sai. Quy y Phật 

là gì? Tượng Phật của đất nặn cây tạc cho rằng đó chính là Phật. Quy y pháp? 

Pháp là kinh điển. Quy y tăng? Tăng là người xuất gia, kỳ thực đều sai hết. Người 

xưa nói “Bồ Tát đất qua sông, tự mình khó giữ”, nó làm sao có thể bảo hộ quý vị? 

Cho  nên  tượng  Phật,  kinh  sách,  người  xuất  gia  là  hình  tướng.  Quý  vị  nên  hiều 

được trong cái hình tướng này tượng trưng cho hàm ý gì, quý vị mới có thể thật 

sự học được. 

Phật tượng trưng cho cái gì? Phật tượng trưng cho giác, chữ Phật này là chữ Ấn 

Độ, từ Ấn Độ âm dịch lại, dịch thành chữ hán chính là giác ngộ. Giác mà không 

mê, mê là phàm phu, giác gọi là Phật, Phật là ý nghĩ của giác. Cho nên tốt nhất 

bây giờ chúng ta phải dùng cách nói của Huệ Năng đại sư trong Pháp Bảo Đàn 

Kinh. Pháp Bảo Đàn Kinh nói pháp quy y tam bảo,  Lục Tổ  quy y cho người ta 

ngài  không  nói  quy  y  Phật  Pháp  Tăng.  Ngài  giảng  trực  tiếp,  quy  y  giác,  quy  y 

chánh, quy y tịnh, như thế mọi người không mê hoặc. Ngày nay có một số người 

phản đối Phật, tốt  nhất không nên nói Phật, vậy chúng ta nói giác thì họ không 

phản  đối  nữa.  Giác  chính  là  Phật,  Phật  chính  là  giác,  người  Ấn  Độ  gọi  Phật, 

người Trung Quốc gọi là giác. Chúng ta dùng lời của Pháp Bảo Đàn Kinh để nói. 

Vậy Phật giáo là gì? Là giáo dục của giác ngộ. Quý vị không muốn giác ngộ thì 

quý vị mê hoặc, đối ngược với giác là mê hoặc. Cho nên giác mà không mê chính 

là quy Phật chân chính. 

Từ đó cho thấy, đệ tử Phật ngày ngày học cái gì? Là học trí tuệ, là học giác ngộ. 

Tự tánh giác, Phật nói với chúng ta, trong tự tánh thanh tịnh tâm của chúng ta vốn 

là giác. Truyền thống văn hóa, lão tổ tông với chúng ta là nói bổn thiện. Ý nghĩa 

cái  thiện  đó  chính  là  bổn  giác,  bổn  chánh,  bổn  tịnh.  Chánh  giác  tịnh  chính  là  ý 

nghĩa của Phật. Cho nên quy y Phật đây chính là nói với quý vị, quý vị muốn học 

Phật, phải niệm niệm không mê, giác mà không mê. Giác mà không mê, học cách 

nào? Học kinh giáo. Những gì Phật Thích Ca Mâu Ni đã nói, những gì Phật Thích 

Ca  Mâu  Ni  đã  làm,  chính  là  giác  mà  không  mê.  Thật  đã  quy  y  Phật,  khởi  tâm 

động niệm, lời nói tạo tác, phá mê khai ngộ, khai ngộ là giác. 

Tập 425  85 



Thứ hai quy y Pháp, Pháp là kinh sách, trong kinh sách nói những gì? Kinh sách 

giảng là chánh tri chánh kiến, chánh mà không tà. Con người chúng ta thường nói 

cải tà quy chánh. Cải tà quy chánh đó chính là quy y Pháp. Pháp là gì? Pháp là 

chánh. Bây giờ có người nói chân lý , Pháp là chân lý . Chân lý  không phải con 

người làm ra, không phải con người phát minh, không phải con người xây dựng 

nên, chân lý  là tự nhiên. Ở Trung Quốc, ngũ luân là Pháp, ngũ thường cũng là 

Pháp,  tứ  duy  bát  đức  đều  là  Pháp,  nó  là  tiêu  chuẩn  của  chánh  tà.  Chúng  ta  nên 

tuân thủ, chánh mà không tà. 

Quy y Tăng, Tăng nghĩa là gì? Tăng là người học Phật, là người xuất gia, chổ này 

các vị nhất định nên ghi rõ. Tăng là thường chỉ cho người tu hành, nó là đoàn thể. 

Bốn người trở lên cùng nhau tu hành thì đây gọi là Tăng đoàn, cái đoàn thể này 

gọi là Tăng đoàn. Cho nên Tăng dịch ra thành chữ hán có nghĩa là chúng, người 

Trung Quốc là ba người, chúng nhiều là ba người, ba người trở lên. Cổ Ấn Độ là 

bốn  người,  bốn  người  trở  lên  ở  chung  cùng  nhau  tu  hành,  thì  đây  gọi  là  Tăng 

đoàn. Tăng đoàn quan trọng nhất là thanh tịnh, cho nên lục hòa kính, bốn người ở 

cùng nhau thật sự tu lục hòa kính thì đây gọi là Tăng đoàn.  Ở trong Tăng đoàn 

này tu học như lý  như pháp, trên thế giới chỉ cần xuất hiện tăng đoàn này ở một 

nơi, chư Phật hộ niệm, thiên long thiện thần ủng hộ, nơi này chắc chắn sẽ không 

có thiên tai. Trên thế giới này có hay không? Không có, thật không có. Hai người 

ở cùng nhau đã cải lộn, đã có ý kiến. Cho nên quan trọng nhất trong Tăng đoàn 

chính là kiến hòa đồng giải, điều thứ nhất không làm được, mỗi người đều có ý 

kiến của mình. Lúc nào bốn người ở cùng nhau đều buông xả, buông xả cái gì? 

Tu Đà Hoàn thì được rồi. Buông xả tự tư tự lợi, buông xả thân kiến, đây là điều 

thứ nhất. Buông xả biên kiến chính là đối lập, buông xả thành kiến, cái gì gọi là 

thành kiến? Tôi cho rằng thế này…, đó chính là thành kiến. Có thành kiến không 

thể tùy thuận chúng sanh, không có thành kiến thì có thể hằng thuận chúng sanh. 

Người không có thành kiến cái gì cũng tốt, vì sao vậy? Họ không có phân biệt, họ 

không có chấp trước, tuy có khởi tâm động niệm, không có phân biệt, không có 

chấp trước, thì gần với Phật Bồ Tát. Ngay cả A La Hán phân biệt đều rất ít, chấp 

trước không còn nữa, vẫn còn một chút phân biệt, đó là A La Hán. Bồ Tát ngay 

cả phân biệt cũng không còn, tâm của họ mới thanh tịnh. Cho nên Tăng là ý nghĩa 

của  thanh  tịnh,  tịnh  mà  không  nhiễm,  nhiễm  là  cái  gì?  Phiền  não,  tập  khí.  Họ 

không có phiền não không có tập khí, cũng chính là nói họ không có tự tư tự lợi, 

86  Tập 425 



họ không có danh văn lợi dưỡng, họ không có tham sân si mạn nghi, những thứ 

này đều không còn nữa. Cho nên tâm thanh tịnh hiển bày, tịnh mà không nhiễm. 

Quý vị vào của Phật quý vị tiếp nhận Tam quy y, chính thức là đệ tử của Phật, đó 

quý  vị  thường  nên  nghĩ  đến,  tuân  thủ  ba  nguyên  tắc  này,  giác  mà  không  mê, 

chánh mà không tà, tịnh mà không nhiễm. Ba nguyên tắc, ba tổng cương lĩnh này, 

làm sao thực hành? Thực hành ở đệ tử quy, cảm ứng thiên, thập thiện nghiệp, sau 

đó tiếp thêm một bước, đây chính là giới luật, năm giới, mười giới, cụ túc giới, bồ 

tát giới. Những cái này quý vị đều có thể làm được, khởi tâm động niệm, lời nói 

tạo  tác  tuyệt  đối  không vượt  ranh  giới,  giới  luật  chính  là  quỹ  đạo.  Quý vị  tuyệt 

đối sẽ không vượt qua, đây là giới luật. Trì giới thời gian lâu rồi quý vị tập thành 

thói quen tự nhiên được định, định là tam muội. Định lâu rồi thì chắc chắn khai 

ngộ, khai ngộ thì chứng quả, thì đã thành Phật. Nhân giới được định, nhân định 

được tuệ. Định có rất nhiều cấp bậc, giống như giới cũng có rất nhiều cấp bậc. đệ 

tử quy là cấp bật thứ nhất, cảm ứng thiên là cấp bậc thứ hai, thập thiệnnghiệp đạo 

là cấp bậc thứ ba, tam quy ngũ giới là cấp bậc thứ tư, giới luật có rất nhiều cấp 

bậc, định cũng có rất nhiều cấp bậc, tuệ cũng có rất nhiều cấp bậc, đây là đệ tử 

Phật  chân  chánh.  Cho  nên  đầy  đủ  các  giới,  từ  từ  đem  giới  luật  hướng  lên  cao, 

không phạm oai nghi. Oai nghi không phải giới luật, oai nghi là gì? Oai nghi là 

lời  nói  hành  động  của  chúng  ta  có  biểu  hiện  tốt,  đây  là  oai  nghi.  Khiến  người 

khác  thấy  được  sanh  tâm  hoan  hỷ,  sanh  tâm  tôn  trọng,  làm  tấm  gương  tốt  cho 

người khác, đây thuộc về oai nghi. Cho nên nói đi đứng nằm ngồi, lời nói cử chỉ, 

đây đều là thuộc về oai nghi. 

Điều  thứ  hai  chính  là  nền  tảng  của  học  Phật,  không  đầy  đủ  điều  thứ  nhất  thì 

không thể bước vào điều thứ hai. Quy củ của nhà Phật bây giờ hư rồi, điều thứ 

nhất không có, Điều thứ hai là thọ tam quy thì lập tức thọ bồ tát giới. Đây đều là 

sai  lầm,  nhưng  mà  ngày  nay  người  thực  sự  phát  tâm  lớn,  phát  tâm  tục  Phật  tuệ 

mạng, truyền thánh giáo của Phật, hoằng pháp lợi sanh, thì chúng ta khuyên họ 

nhanh nhanh đi thọ giới, vì sao vậy? Giả vậy. Đều là giả, đều không phải chân 

vậy.  Thật  sự  muốn  thọ  giới  tìm  một  sư  phụ  truyền  giới  cũng  tìm  không  được. 

Truyền giới ít nhất phải là năm truyền giới sư quý vị mới có thể đắc giới. Đến nơi 

đâu để tìm, một vị cũng không tìm được, lấy đâu ra năm người. Dựa vào quy cũ 

thông  thường  của  nhà  Phật  là  thập  sư,  gọi  là  tam  sư  thất  chứng.  Mười  vị  thầy 

truyền giới quý vị mới có thể đắc giới, cho nên bây giờ giới là giả vậy, hình thức 

hữu danh vô thật. Vậy con nên thọ không? Nên, tránh được người khác hủy báng 

Tập 425  87 



quý vị, nói quý vị là bạch y, không có thọ giới, cho nên hình thức nên thọ, trong 

tâm mình nên hiểu rõ, không nên kiêu ngạo. Vì sao vậy? Quý vị không thọ được 

giới. Sau khi thọ rồi thật sự học tập thì đấy mới đúng. Đây là điều Chương Gia 

đại sư  năm đó  dạy cho tôi. Ngài nói với tôi sự  việc thọ  giới này, nói đến Phật 

pháp  trọng  thật  chất  không  trọng  hình  thức.  Nghi  thức  đăng  đàn  thọ  giới,  đó  là 

hình thức đó không phải thật chất. Thật chất như thế nào? Ví như năm giới quý vị 

muốn thọ một điều, thì điều này quý vị thực sự làm được, quý vị đã đắc giới, quý 

vị chưa làm được, đó là giả vậy, quý vị cần phải làm được. Tự mình phát nguyện 

trước Phật Bồ Tát, nghĩ một chút năm điều này, điều nào quý vị có thể làm được, 

làm được 1,2 năm cũng đã tốt rồi, không có vấn đề gì thì chúng ta lại thọ thêm 

một  điều,  có  thể  làm  như  vậy.  Phật  pháp  phương  tiện thiện  xảo  không  thể  nghĩ 

bàn,  nó  không phải  là  cứng  nhắc,  học  Phật  không  thể  không  biết.  Phải  học  thật 

không học giả, cho nên giới luật, mỗi một điều giới luật đều có khai giá trì phạm, 

nhất định phải hiểu. Bằng không thì quý vị sẽ chết ở trên giới điều, quý vị cái gì 

cũng không học được. 

Thí dụ không sát sanh, điều này trong kinh Phật có ví dụ như vầy:  

Có một vị A La Hán, ngài phải đi nơi khác để hoằng pháp, phải đi thuyền, thời 

quá khứ, hàng hải là đi thuyền. Con thuyền này có 500 thương chủ,  bây giờ gọi 

là nhà xí nghiệp, đều là người có địa vị, có ức vạn tài sản. Trên thuyền mang rất 

nhiều châu báu, đều là tài sản của những thương nhân này, trong đó có một người 

khởi lên ác niệm, muốn hại chết 499 người đó, ông ta muốn nuốt hết số tài sản 

này.  A  La  Hán  có  thần  thông,  có  tha  tâm  thông.  Lúc  người  đó  khởi  lên  ý  nghĩ 

này,  ngài  biết  được.  Làm  thế  nào  đây?  Người  này  tạo  tội  nghiệp  nhất  định  đọa 

vào địa ngục, 499 người này đã bị ông ta hại, tương lai ông ta đều phải đền mạng, 

tài sản bị ông ta lấy đi tương lai phải trả lại, hậu quả thật không thể lường được. 

Thế nên A La Hán giết chết người này đi. Như thế có gọi là phá giới hay không? 

Không gọi là phá giới, đây gọi là khai giới, chứ không phải phá giới. Không khai 

không  được,  vì  sao?  Bởi  vì  biết  được  ý  nghĩ  của  thương  chủ  này  vô  cùng  ác, 

không  thể  khuyên  ông  ta,  quý  vị  khuyên  ông  ta,  ông  ta  giết  quý  vị  trước,  giết 

người bịt miệng. Ý nghĩ của ông ta vô cùng kiên cố, cho nên chỉ có giết ông ta, 

giết ông ta là cái gì? Đã cứu ông ta, vốn là phải đọa địa ngục, nợ tài nợ mạng này 

của ông ta bao nhiêu đời bao nhiêu kiếp vẫn chưa hết. Đây ông ta không cần trả 

nữa, ông ta cũng không đọa địa ngục. Ngoài ra 499 người này đã được ngài cứu 

họ, sanh  mạng của họ có thể bảo toàn, tài sản không có  mất  mát. Cho nên ngài 

88  Tập 425 



làm việc này, song phương điều được cứu, đây là trí tuệ chân thật, đây là đại từ 

đại bi, cho nên nên hiểu được giới luật này là sống, nó không phải là chết. Lúc 

nào nên dùng phương pháp gì để làm, nhất định phải hiểu, quý vị không nên chết 

trên giới luật. Nếu như A La Hán đã hiểu để người đó đi làm, miễn là không liên 

can với chính mình. Vậy thì quý vị thấy được người làm này đọa A Tỳ địa ngục, 

ngươi bị hài đều là oan thân trai chủ của ông ta, đời đời kiếp kiếp oán này không 

thể kết thúc. Cho nên mỗi điều luật điều có khai giá trì phạm, quý vị đều phải nên 

thông  suốt,  đều  phải  nên  hiểu  rõ,  ở  trong  tình  huống  nào  cũng  phải  tùy  cơ  ứng 

biến. Cho nên phương tiện thiện xảo, tùy cơ ứng biến, giới luật là sống. Giới luật 

là phải tự mình được thiện, cũng nên để người khác được thiện. Tự mình không 

đọa lạc cũng không thể để người khác đọa lạc. Đây là tinh thần cơ bản của giới 

luật. 

Không  phạm  oai  nghi,  câu  này  rất  quan  trọng,  không  phạm  oai  nghi,  chính  là 

trong cuộc sống hằng ngày, lời nói cử chỉ đều phải làm tấm gương tốt cho người 

khác, đây gọi là không phạm oai nghi, oai nghi chính là tấm gương tốt. Chắc chắn 

không thể làm tấm gương xấu cho người khác, điều này có thể làm được, đây là 

tiểu thừa mới có thể tu đại thừa. Đại thừa là “phát tâm bồ đề, thâm tín nhân quả”, 

thâm tín nhân quả này phải mất mấy năm tôi mới thông được. Vì sao? Nếu thâm 

tín nhân quả nằm ở điều thứ nhất, chúng tôi sẽ không phản đối chút nào, mà lập 

tức hiểu được, làm người phải tin tưởng nhân quả báo ứng. Đằng này nó nằm ở 

điều thứ ba nên tôi không hiểu được, điều thứ ba là Bồ Tát, chẳng lẽ Bồ Tát vẫn 

không tin tưởng nhân quả sao? Vẫn phải bảo họ tin sâu nhân quả sao? Thật vậy, 

nhân quả này không phải là nhân quả bình thường “niệm Phật là nhân, thành Phật 

là quả”. Nói cách khác, nhân quả này là dùng để chỉ quý vị nên tin tưởng Phật A 

Di Đà thế giới Cực Lạc. Rất nhiều Bồ Tát không tin tưởng, cho nên pháp môn có 

nhiều  như  vậy,  tám  vạn  vốn  ngàn  pháp  môn,  vô  lượng  pháp  môn,  nghĩa  là  đã 

khuyên vào cửa đạo, tu hành đều rất hay, quý vị muốn thành tựu nhanh, thì quý vị 

đem  công  đức  tu  học  tất  cả  đều  hồi  hướng  về  tây  phương  tịnh  độ.  Giống  phía 

trước, ở đoạn sau cùng nói về nhất tâm tam bối, là tin tưởng nhân quả này. Phải 

“đọc tụng đại thừa”, đọc tụng đại thừa nhất định nên hiểu. Không phải bảo quý vị 

mang  tất  cả  kinh  đại  thừa  đều  niệm  thông,  vậy  quý  vi  rất  tốt.  “Nhất  môn  thâm 

nhập, trường thời huân tu”, nhưng nên chọn kinh điển đại thừa, vì sao? Kinh điển 

đại thừa mỗi bộ kinh đều thông đạt tự tánh. Nói cách khác mỗi pháp môn, mỗi bộ 

kinh của đại thừa, đều có thể giúp quý vị  minh tâm kiến tánh, đại triệt đại ngộ, 

Tập 425  89 



đều có thể làm được. Cho nên Phật ở trong Kinh Kim Cang nói rất hay: “Pháp 

môn bình đẳng, không có cao thấp” đó gọi là đại thừa, đại thừa là pháp môn bình 

đẳng, không có cao thấp. Quý vị thích bộ nào chỉ cần một môn chuyên sâu, một 

môn chuyên sâu đến cùng, thì quý vị sẽ minh tâm kiến tánh. Minh tâm kiến tánh, 

kiến  tánh  thành  Phật,  quý  vị  chứng  được  Phật  quả.  Cho  nên  điều  này  rất  nhiều 

quyền  giáo  Bồ  Tát  đều  không  tin  tưởng,  đặt  biệt  để  ở  đoạn  này.  Đọc  thông  đại 

thừa quý vị thấy mười câu trước mắt đều là tự lợi, chỉ có câu cuối cùng “khuyến 

tấn hành giả”, đây là khuyên người khác, đây chính là giáo hóa chúng sanh. Mười 

câu  tự  mình  đều  làm  được,  mới  có  thể  giáo  hóa  chúng  sanh,  tự  mình  chưa  làm 

được làm sao có thể  khuyên người? Người ta làm sao có thể  tin tưởng? Tất cả 

pháp của thế xuất thế gian, chúng ta chỉ nói hết thảy thiện pháp, hết thảy pháp lợi 

ích chúng sanh lợi ích xã hội, nhất định nên trước tự mình làm được sau đó mới 

có thể dạy người. Tự mình chưa làm được, người khác không tin tưởng. 

Bồ đề tâm thì chúng ta tuân theo những gì Ngẫu Ích đại sư đã nói. Thực sự tin 

tưởng có thế giới Cực Lạc, có Phật A Di Đà, chắc chắn là có thật. Đối với pháp 

môn  tịnh  độ  thâm  tín  không  nghi,  chính  là  chánh  tín,  thật  tin  tưởng.  Thật  lòng 

phát nguyện cầu sanh tịnh độ, chúng ta thật muốn đi, thật muốn thân cận Phật A 

Di Đà. Sự việc khác chúng ta không làm, không làm nữa. Phía trước chúng ta có 

thọ trì tam quy, cụ túc chúng giới, bất phạm oai nghi, thì tự nhiên làm được. Ngày 

nay vì sao thấy được  tam  quy khó  như vậy, thọ trì khó như vậy? Là vì bây giờ 

chúng ta vẫn không muốn đến thế giới Cực Lạc, chúng ta đối với thế giới này vẫn 

còn  tham  luyến,  còn  không  muốn  đi.  Thật  làm,  thật  tu,  thật  làm,  Hồ  Tiểu  Lâm 

làm tấm gương cho chúng ta. Quý vị thấy lúc cha ông lâm bệnh nặng những biểu 

hiện  của  ông,  phá  trừ  cái  gì?  Phá  trừ  phân  biệt  chấp  trước  của  mình,  đây  là 

chướng ngại lớn nhất. Dùng cách gì đột phá phân biệt chấp trước của mình? Có 

thể đối với hết thảy chúng sanh đều tôn trọng. Phương pháp của ông, dụng ý của 

ông, khổ tâm của ông, các vị nghe video trình bày của ông thì đã hiểu. Đây đều là 

thị hiện cho mọi người thấy, thật sự dẫn dắt, ông có thể khuyến tấn hành giả. Tự 

mình chưa có làm được, khuyến tấn hành giả thật khó. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học  đến đây. 



 

 

90  Tập 425 



Tập 426 

Chuyển ngữ:  Trung Tấn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 27.05.2011 

Địa điểm: Phật đà giáo dục hiệp hội_Hongkong 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quí vị xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 437 hàng thứ 4 đếm từ dưới lên, xem từ câu “như ba 

việc này”. 

“Như ba việc này gọi là tịnh nghiệp”. Chính là Quán kinh tam phước ở phía trước 

đã nói. Quán kinh tam phước gọi là tịnh nghiệp. 

“Đức Phật nói với Vi Đề Hy: ngươi nay biết không? Ba loại nghiệp này chính là 

tịnh nghiệp chánh nhân của ba đời chư Phật trong quá khứ hiện tại vị lai”. 

Câu này vô cùng quan trọng. Phật nói với Vi Đề Hy cũng chính là nói cho mọi 

người chúng ta, phu nhân Vi Đề Hy là đại diện của chúng ta. Chúng ta ngày nay 

có biết hay không? 

Ba loại nghiệp này. Loại thứ nhất: “hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, từ 

tâm bất sát, tu thập thiện nghiệp”, đây là loại thứ nhất. Loại thứ hai: “thọ trì tam 

quy,  cụ  túc  chúng  giới  giới,  bất  phạm  oai  nghi”.  Loại  thứ  ba:  “phát  bồ  đề  tâm, 

thâm tín nhân quả, đọc tụng đại thừa, khuyến tấn hàng giả”. Ba loại nghiệp này 

chính là quá khứ hiện tại vị lai, đây là nói về ba đời, trong ba đời nhất định sẽ bao 

gồm mười phương. Hết thảy tịnh nghiệp chánh nhân của mười phương ba đời chư 

Phật. Nói cách khác, Bồ Tát muốn thành Phật, cần phải tu ba loại nghiệp này, ba 

loại tịnh nghiệp, hoặc giả là tu ba loại phước này. Nếu như không tu ba loại tịnh 

nghiệp  chánh  nhân  này,  thì  họ  không  thể  thành  Phật.  Đây  là  nói  rõ  ba  loại  tịnh 

nghiệp mà trong Quán Kinh đã nói. Công đức của nó bao gồm vô lượng vô biên 

pháp môn, tu bất kỳ một pháp môn nào đều phải lấy cái này làm nền tảng, lấy ba 

loại  này  làm  nguyên  tắc  chỉ  đạo  cao  nhất.  Nói  cách  khác,  chúng  ta  có  thể  nhận 

thức được, ba điều 11 câu này, chính là đã thực hành được đầy đủ vô lượng vô 

biên  pháp  môn.  Tất  cả  các  pháp  môn  tu  cái  gì?  Chính  là  tu  ba  điều  này,  chỉ  là 

phương pháp không giống nhau, con đường không tương đồng. Tất cả đều là tu 

ba  loại  tịnh  nghiệp  hoặc  là  ba  loại  phước  này.  Chúng  ta  đối  với  ba  sự  việc  này 

nếu xem nhẹ, sơ ý, thì cả đời tu học này của ta không thể thành tựu. Không thể 

trách chư Phật Bồ Tát, cũng không thể trách kinh điển, mà nên trách chính chúng 

Tập 426  91 



ta lơ là sơ ý. Đọc đoạn kinh này không thể thấu hiểu được, như trong khai kinh kệ 

nói, chúng ta lại đối lập là: không giải được nghĩa chân thật của Như Lai. Trong 

11 câu 10 câu đầu là tự lợi, câu sau cùng là lợi tha, chỉ có tự lợi mới có thể lợi 

tha. Tự mình chưa có thành tựu thì làm sao có thể giúp người khác? Khi chúng ta 

thấy  đức  Phật  dạy:  “ba  đời  chư  Phật  chánh  nhân  tịnh  nghiệp”  Ta  có  thể  không 

cảnh giác, có thể không giác ngộ sao? 

Từ đoạn kinh này thì chúng ta biết, pháp môn niệm Phật trong Phật pháp đại thừa 

là ở địa vị nào? Tôi nghĩ các vị đều có thể hiểu được. Ở trong tất cả pháp môn đó 

là địa vị cao nhất, địa vị thù thắng nhất, địa vị không thể so sánh được. Gặp được 

pháp  môn này, nếu có thể lí giải, có thể chân thật phát tâm  tu hành, đó là công 

đức lợi ích thù thắng vô lượng vô biên không gì sánh được. 

Phía dưới lại nói ba loại chúng sanh, đáng được vãng sanh. Hiển bày ra sự rộng 

lớn của pháp môn tịnh tông, không thể nghĩ bàn, chuyên tu có thể vãng sanh có 

thể thành tựu, không phải chuyên tu cũng có thể thành tựu. Đây mới thực sự hiển 

bày pháp môn thù thắng. 

Lại nói: có ba loại chúng sanh đáng được vãng sanh, thế nào là ba? Ba loại nào? 

Thứ nhất: “tâm từ không sát, đủ các giới hạnh”. Đây bao hàm hết tất cả Phật giáo. 

Bất luận tu học pháp  môn nào đều phải trì giới, chỉ cần người có tâm từ không 

sát, đủ các giới hạnh, thì có thể đem công đức tu hành của họ hồi hướng cầu sanh 

tịnh độ, thì họ có thể vãng sanh. Nhưng không thấy nói đến phát bồ đề tâm? Thực 

sự tin tưởng pháp môn tịnh độ, thực sự tin tưởng đức Phật A Di Đà, thật  muốn 

vãng sanh, đây chính là vô thượng bồ đề tâm, đó là lời dạy của Ngẩu Ích đại sư. 

Ở đây chúng ta thấy được tâm từ không sát, đây là tịnh nghiệp tam phước, câu 

thứ ba  ở trong phước thứ nhất. Chúng ta  ở đây tự nhiên nhận thức được, người 

không  có  lòng  từ  bi,  làm  tổn  hại  chúng  sanh,  không  thể  vãng  sanh.  Một  ngày 

niệm mười vạn tiếng Phật hiệu cũng không thể vãng sanh, do vậy chúng ta cũng 

có thể nhận thức được, mỗi mỗi người ở thế giới tây phương Cực Lạc đều là từ 

bi, không có một người là không có lòng từ bi. Chúng ta tu tâm từ bi, lấy tâm từ 

để đối đãi với tất cả chúng sanh, thì biết đây là một đại sự vô cùng quan trọng, 

đây là tương ứng với thế giới Cực Lạc, tương ứng với phong tục tập quán của thế 

giới Cực Lạc, không thể không xem trọng, không thể không siêng năng học tập. 

Từ  là  dữ  lạc,  tâm  từ  và  tâm  bi  đều  là  tình  thương.  Trong  “từ”  với  lạc  là  thành 

phần nhiều. Trong bi ý nghĩa thương xót khổ của chúng sanh là nhiều. Lòng từ 

92  Tập 426 



lúc nào cũng suy nghĩ, làm thế nào giúp chúng sanh lìa khổ được vui, đây là lòng 

từ, đây là loại thứ nhất. 

Thứ  hai:  đọc  tụng  các  loại  kinh  điển  đại  thừa.  Không  phải  chuyên  tu  tịnh  tông. 

Quý vị thấy đoạn cuối cùng trong tam bối vãng sanh trước kia. Từ Châu đại sư 

chia làm “nhất tâm tam bối”. Ở trong “nhất tâm tam bối” có một câu quan trọng: 

“trụ đại thừa giả”, đọc tụng các loại kinh điển đại thừa, chính là “trụ đại thừa giả” 

yêu thích đại thừa, thường hay đọc tụng kinh điển đại thừa đây là loại thứ hai. Ý 

nghĩa ở trong này so với trước còn rộng hơn, so với ý nghĩa lớp sau cùng của tam 

bối vãng sanh còn rộng hơn, nhưng văn tự của nó ít. 

Thứ ba: tu hành sáu niệm, hồi hướng phát nguyện, nguyện sanh cõi kia. Đầy đủ 

công đức này thì từ một ngày cho đến bảy ngày tức được vãng sanh. Quý vị thấy 

thuận tiện làm sao! Sáu niệm là cái gì? Tôi nghĩ rất nhiều bạn học đều biết, niệm 

Phật niệm Pháp niệm Tăng, Phật Pháp Tăng tam bảo, niệm Giới niệm Thí  niệm 

Thiên.  Thí  là  bố  thí  cũng  chính  là  buông  xả.  Niệm  thiên,  thiên  này  là  nói  chư 

thiên, lễ kính với chư thiên. Chư thiên là người đầy đủ đức hạnh phước báu nhân 

gian mà sanh làm thiên nhân. Vì sao niệm họ? Vì chư thiên họ làm được điều thứ 

nhất trong tam phước: “Hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, từ tâm bất sát, 

tu  thập  thiện  nghiệp”.  Chư  thiên  là  tu  thượng  phẩm  thập  thiện  sanh  thiên,  đáng 

được tôn kính, họ đầy đủ căn cơ đại thừa. Nếu như gặp được thắng duyên, nhân 

duyên thù thắng, họ nhất định sẽ tu học đại thừa, đây là tu hành sáu niệm. 

Phía dưới năm câu sau là tổng kết của đoạn này, cũng là nói loại thứ nhất, loại 

thứ hai, loại thứ ba, ba loại người này. 

Hồi hướng phát nguyện, nguyện sanh nước này, đầy đủ công đức này, thì từ một 

ngày  cho  đến  bảy  ngày  tức  được  vãng  sanh.  Câu  này  nói  ba  loại  người  ở  phía 

trước, họ đều có công đức. Loại thứ nhất: công đức của lòng từ không sát, giới 

hạnh  đầy  đủ.  Loại  thứ  hai:  công  đức  đọc  tụng  các  loại  kinh  điển  đại  thừa.  Loại 

thứ ba: công đức tu hành sáu niệm. Cho thấy ba loại người này họ đều là chân tu, 

họ không phải chỉ nói mà thôi, họ ở trong đời sống hằng ngày đã làm được rồi. 

Tâm có sáu niệm, thân khẳng định có sáu hạnh, biểu hiện ở trong đời sống hằng 

ngày của  mình. Người này là gì? Thiện nhân! Điều kiện vãng sanh của thế giới 

tây phương Cực Lạc, là “chư thượng thiện nhân câu hội nhất xứ”. Lòng dạ của 

sáu niệm, đây là người của thượng thiện. Họ niệm tam bảo, cung kính tam bảo, 

niệm giới, niệm thí, niệm thiên. Tâm địa của người này tâm làm nhiều việc lương 

thiện, có thể đem công đức này hồi hướng phát nguyện. Hồi hướng cầu sanh thế 

Tập 426  93 



giới  tây  phương  Cực  Lạc,  hồi  hướng  cầu  sanh  thân  cận  đức  Phật  A  Di  Đà,  đây 

chính  là  phát  tâm  vô  thượng  bồ  đề,  nguyện  sanh  nước  này.  Họ  thật  sự  có  công 

đức có thể hồi hướng. Thông thường hồi hướng chúng ta, lấy cái gì hồi hướng? 

Thực tế đại đa số nói hồi hướng, đều không phải là thật, là hồi hướng trên miệng 

thôi, vì sao vậy? Vì chưa làm được, kinh là tụng, tụng rồi chưa làm được, tụng rồi 

cũng không hiểu. Thí như tịnh nghiệp tam phước quý vị đọc mỗi ngày, đọc rồi 

hồi  hướng.  Được  hay  không?  Không  được.  Quý  vị  còn  không  có  hiếu  thảo  cha 

mẹ, vẫn còn không tôn trọng thầy giáo. Đối với động vật nhỏ không có lòng từ bi, 

mười thiện nghiệp chưa làm được, niệm  mỗi ngày nó cũng không có tác dụng, 

một  ngày  niệm  một  vạn  biến  cũng  không  được,  vì  sao  vậy?  Vì  không  có  công 

đức. Người ta niệm  xong thì thực hành tất cả  đều thực hành hết. Cần bao lâu? 

Đều nói về lúc sắp lâm chung, một ngày cho đến bảy ngày là được vãng sanh. 

Lúc sắp lâm chung một ngày, bảy ngày đều có thể vãng sanh. 

Quán Kinh đã nói. Kinh Quán Vô Lượng Thọ vì chúng ta khai thị, “với nội dung 

của  phẩm  này  phần  nhiều  khớp  nhau”.  Với  nội  dung  của  Kinh  Vô  Lượng  Thọ, 

những gì phẩm này đã nói, điểm tương đồng rất nhiều. 

Bây giờ chúng ta xem kinh văn, đoạn thứ nhất của kinh văn là “chánh nhân vãng 

sanh”, đoạn này là “nghe trì kinh này”: 

“Phục thứ A Nan, nhược hữu thiện nam tử thiện nữ nhơn, văn thử kinh điển thọ 

trì  đọc  tụng  thư  tả  cúng  dường,  trú  dạ  tương  tục  cầu  sanh  bỉ  sát”.  Ngày  đêm 

không gián đoạn. Tôi tu pháp môn này, vì sao? Chính là cầu sanh thế giới Cực 

Lạc. “phát bồ đề tâm, trì chư cấm giới, kiên thủ bất phạm, nhiêu ích hữu tình, sở 

tác  thiện  căn,  tất  thí  dữ  chi,  thị  nhân  mạng  chung,  như  Phật  sắc  tướng,  chủng 

chủng trang nghiêm, sanh bảo sát trung, tốc đắc văn pháp, vĩnh bất thối chuyển”. 

Đây là chánh nhân vãng sanh, loại thứ nhất ở trong ba loại sai khác, chánh nhân 

vãng sanh. “Hữu văn”, bên phải đoạn kinh này. “Đoạn đầu của phẩm kinh này”, 

là đoạn lớn thứ nhất của chánh nhân vãng sanh. Nói rõ loại chánh nhân thứ nhất, 

phát tâm niệm Phật, thọ trì kinh giới, từ nơi hai lợi ích mà được sanh. Đoạn kinh 

này  đều  từ  “Tống  dịch”.  Tống  dịch  là  Phật  thuyết  Đại  Thừa  Vô  Lượng  Trang 

Nghiêm Kinh, đề kinh này chính là đề kinh của Tống dịch. Chánh nhân thứ nhất 

tổng cộng có sáu câu, cũng chính là sáu đoạn, sáu đoạn nhỏ. 

Loại  thứ  nhất:  “thọ  trì  kinh  này”  Kinh  Vô  Lượng  Thọ.  Thứ  hai:  “cầu  sanh  tịnh 

độ”. Thứ ba: “phát tâm bồ đề”. Thứ tư: “nghiêm trì các giới”. Thứ năm: “làm lợi 

94  Tập 426 



hữu tình”. Thứ sáu: “nhớ Phật niệm Phật”. Niệm Lão phía dưới vì chúng ra  mà 

giải thích: 

Thứ  nhất  Quán  Kinh  nói:  đọc  tụng  đại  thừa.  Điều  thứ  ba  trong  tịnh  nghiệp  tam 

phước: phát tâm bồ đề, đọc tụng đại thừa. Quán kinh Ước Luận nói: Ước Luận là 

chú giải, “không đọc đại thừa thì không hiểu tâm Phật”. Tâm của Phật là như thế 

nào? Nguyện vọng của Phật là như thế nào? Trong kinh điển đại thừa đã nói rất 

rõ ràng, rất tường tận, đây là Phật Thích Ca Mâu Ni vì chúng ta mà giới thiệu. 

Phật là ai? Đức Thế Tôn ở trong kinh điển đại thừa thường nói: “hết thảy chúng 

sanh vốn là Phật”. Từ đó cho thấy, đức Thế Tôn vì chúng ta mà thuyết kinh đại 

thừa, chính là nói chính chúng ta vốn là Phật. Bây giờ tại vì sao lại biến thành thế 

này? Trong kinh có câu nói rất hay: là “chân như không giữ tự tánh”. Tự tánh là 

giác,  không  giữ  được  tự  tánh  thì  là  mê.  Vì  là  mê  cho  nên  mới  tạo  nghiệp,  mới 

chiêu cảm được quả  báo hiện tại, tất cả đều là tự làm tự chịu, cho nên kinh đại 

thừa  không  thể  không  đọc.  Đọc  kinh  đại  thừa  là  tìm  lại  diện  mục  vốn  có  của 

mình, kinh điển đại thừa đối với chúng ta có lợi ích như vậy. 

Chúng  ta  tiếp  tục  xem  phía  dưới.  Không  đọc  đại  thừa  thì  không  hiểu  Phật  tâm, 

không hiểu Phật tâm thì không vào được Phật trí, không vào Phật trí, dù sinh cõi 

này, cũng không gặp được Phật. Kinh điển đại thừa quan trọng, vậy chúng ta nên 

đọc tụng đại thừa không? Nên. Đọc những kinh điển đại thừa nào? Một bộ này là 

đủ rồi, không cần quá nhiều. Một bộ này nhưng tất cả tinh hoa của kinh đại thừa, 

đều hàm chứa ở trong đó. Không cần lãng phí thời gian, lãng phí tinh thần, “nhất 

môn  thâm  nhập  trường  thời  huân  tu”,  như  vậy  là  đúng.  Kinh  không  thể  không 

đọc! Bắt đầu đọc thì đọc không được, không đọc được phải cố gắng, còn có một 

phương pháp, nếu như có duyên quý vị nghe giảng. Vì sao lại đọc không được, 

đọc mà khô khan vô vị, tuy là mỗi ngày đọc mà không hiểu nghĩa của nó. Cho 

nên không có pháp hỉ, nếu như quý vị đọc mà từng chữ từng câu đều hiểu được, 

như vậy thú vị vô cùng. Khổng Tử có nói: “học nhi thời tập chi, bất diệc thuyết 

hồ”,  quý  vị  có  thể  làm  rõ  những  nghĩa  lí  trong  kinh  giáo,  thực  hành  trong  đời 

sống, trong c công việc, trong cách đối nhân xử thế, đó là việc vui sướng biết bao. 

Thực  sự  là  nó  mang  đến  cho  chúng  ta  hạnh  phúc,  niềm  vui  mỹ  mãn.  Cái  này 

không liên quan gì đến phú quý bần tiện trong xã hội của chúng ta. Bất kỳ người 

nào học tập đều có thể đạt được, đây là sự thật. Muốn biết một người bần tiện phú 

quý, đó là những gì trong đời quá khứ tu được, nó không phải tánh đức. Quý vị 

giác ngộ rồi, quý vị hiểu rõ rồi, đây là tánh đức, tu đức tương ứng với tánh đức thì 

Tập 426  95 



quý vị mới thật sự rõ ràng. Trước tiên là hiểu rõ chính mình, quý vị sẽ rất vui vẻ, 

sẽ rất an ổn, vì sao vậy? Vì hoàn toàn hiểu rõ triệt để, trong đời quá khứ đời đời 

kiếp đã làm những gì. Khởi tâm động niệm là tịnh, là nhiễm, là thiện, là ác, chiêu 

cảm ra quả báo hiện tiền của ngày hôm nay. Quý vị phú quý thì quý vị sẽ nhàn 

nơi phú quý, bần tiện quý vị sẽ nhàn nơi bần tiên, nhàn ở cái này là đem nó xóa 

bỏ đi. Tôi từ đây về sau tôi phải tu thành quả Phật, phú quý có thể thành Phật, bần 

tiện cũng như vậy, cũng có thể thành Phật. Hình như người bần tiện thành Phật 

còn dễ hơn cả so với người phú quý, vì sao vậy? Vì phú quý khó buông khó bỏ, 

không dễ dàng buông xả. Người bần tiện cái gì cũng không có nên dễ dàng buông 

xả. 

Phật Thích Ca Mâu Ni vì chúng ta mà thị hiện, quý vị thấy 3000 năm trước, ngài 

đã vì chúng ta mà thị hiện. Ngài xuất thân là vương tử, nếu không xuất gia thì làm 

quốc vương, ngài từ bỏ quốc vương, không cần nữa. Xuất gia làm khổ hạnh tăng, 

trãi qua đời sống như vậy, ngày một bữa, nghĩ dưới gốc cây, ba y một bát. Như 

vậy hay, dễ dàng thành tựu, ngài mới hiện ra hình dáng như vậy, thật sự đã buông 

xả được. Chúng ta học Phật thì điểm này không thể không hiểu rõ tường tận. Vì 

sao  ngài  lại  thị  hiện  như  vậy?  Thị  hiện  của  ngài  khẳng  định  có  lợi  ích  đối  với 

chúng ta, giúp đỡ chúng ta. Người giác ngộ đời sau không còn ở lục đạo luân hồi 

nữa. Đời sau còn ở lục đạo luân hồi thì quý vị vẫn mê mà không giác. Người thật 

sự  giác  ngộ  không  làm  việc  khờ  dại  này,  cần  phải  trong  đời  này  công  đức  viên 

mãn. 

Lợi ích của kinh đại thừa đối với chúng ta thì quá nhiều, hiểu rõ chân tướng sự 

thật. 



Hiện  nay  chúng  ta  lợi  ích  đạt  được  là  gì?  Trong  kinh Pháp  Hoa    nói  là  Phật  tri 

Phật kiến. Quý vị cùng với chư Phật Như Lai có trí huệ giống nhau, có kiến giải 

giống  nhau.  Nếu  như  không  rõ  Phật  tâm  không  vào  Phật  trí,  thực  tế  mà  nói  họ 

không thể vãng sanh. Ở đây nói “dù sanh nước này”, dù cho quý vị sanh về thế 

giới  Cực  Lạc,  quý  vị  cũng  không  gặp  được  Phật  A  Di  Đà.  Câu  này  là  nói  cho 

chúng  ta,  nhất  định  phải  đọc  kinh  nhất  định  phải  nghe  pháp.  Có  duyên  thì  phải 

nghe pháp, không có duyên thì đọc kinh. 

Chú giải của Hoàng Niệm Lão rất hay, ông dụng công trong bộ sách này, suốt đời 

một bộ kinh thì chắc chắn chính xác. 

96  Tập 426 



Kinh này nói: nghe kinh điển này thọ trì đọc tụng. Kinh này tức là Phật Thuyết 

Đại  Thừa  Vô  Lượng  Thọ  Trang  Nghiêm  Thanh  Tịnh  Bình  Đẳng  Giác  Kinh.  Ở 

đây  Niệm  Lão  nói,  kinh  này  là  tịnh  độ  đệ  nhất  kinh,  cũng  là  trung  bổn  Hoa 

Nghiêm. 

Lại nữa kinh này là Thế Tôn duy nhất lưu lại, sau này kinh khác không còn, nó 

trụ thế thêm trăm năm, vì chúng sanh sau này mà làm  người đưa qua sông vậy. 

Bộ kinh Vô Lượng Thọ này, Phật ở trong bộ kinh này nói rất rõ ràng, tương lai 

Phật pháp ở thế gian này không còn. Ngày đó là lúc nào? Còn có chín ngàn năm. 

Pháp vận của Phật Thích Ca Mâu Ni là mười hai ngàn năm. Chúng ta lấy cách nói 

của người Trung Quốc xưa, Đức Phật Thích Ca Mâu Ni sinh vào năm  24 Châu 

Chiêu Vương, khi Phật diệt độ là Châu Mục Vương. Dựa vào ghi chép của Trung 

Quốc  để  tính,  thì  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  diệt  độ  đến  nay,  là  ba  ngàn  lẻ  ba 

mươi tám năm. Pháp vận một mười hai ngàn năm, ba ngàn năm đi qua rồi còn có 

chín  ngàn  năm  nữa.  Trong  chín  ngàn  năm  này  chúng  ta  mới  qua  ba  mươi  tám 

năm. Thời mạt pháp, một ngàn năm gọi là một giai đoạn, chúng ta là giai đoạn 

thứ hai, giai đoạn thứ hai vừa mới bắt đầu, mới qua được ba mươi tám năm. Cuối 

cùng Phật pháp thực sự sẽ mất khỏi thế gian này, mất cũng là mất dần đần, vì sao 

sẽ  mất  đi?  Vì  không  còn  người  học  nữa,  không  còn  người  học  thì  mất  đi,  có 

người tiếp tục học thì nó sẽ không mất. 

Vậy chúng ta biết, chúng ta thấy hiện tượng bây giờ, mọi người đều thiên về tịnh 

độ, người tu tịnh độ nhiều nhất. Vì sao vậy? Vì tịnh đỗ dễ dàng, kinh điển ít, gom 

lại  mà nói cũng không quá năm kinh  một luận, tổng cộng là sáu bộ. Người bây 

giờ càng ngày càng sợ phiền não, càng ngày càng cảm thấy thời gian của  mình 

không đủ dùng, lại huống hồ nền móng của chúng ta ngày nay, thực sự mà nói so 

sánh với người xưa thì kém rất nhiều. Chỉ có đơn giản nhất, dễ dàng nhất, chúng 

ta mới có thể đạt được một chút lợi ích. Tứ độ tam bối cửu phẩm vãng sanh, như 

những phàm phu chúng ta này. Trong Quán Kinh nói: ba loại này chúng ta là loại 

cuối  cùng.  Thượng  bối  vãng  sanh  là  đại  phàm  phu,  trung  bối  vãng  sanh  là  tiểu 

phàm  phu,  hạ  bối  vãng  sanh  chính  là  cõi  phàm  thánh  đồng  cư,  gọi  là  ác  phàm 

phu, đều tạo ác nghiệp. Học Phật rồi thì không tạo nữa, khi chưa học Phật thì tạo 

nghiệp.  Vô  tình  hay  cố  ý  đều  đã  tạo  ác  nghiệp,  đây  là  ác  phàm  phu,  có  thể  đới 

nghiệp vãng sanh. Tam bối cửu phẩm đều có thể đới nghiệp vãng sanh, sanh về 

thế giới tây phương Cực Lạc, đừng xem thường phàm phu đới nghiệp, đây là ác 

phàm  phu.  Nếu  như  gặp  được  duyên  thù  thắng,  biết  đâu  họ  là  thượng  thượng 

Tập 426  97 



phẩm  vãng  sanh.  Họ  gặp  được  thiện  tri  thức  tốt,  thực  sự  có  duyên  với  họ,  Phật 

không độ chúng sanh không có duyên, phải thực sự có duyên với họ. Thế nào gọi 

là thực sự có duyên? Họ thật sự tin tưởng, thật sự nghe lời, người khác nói với họ, 

khuyên  họ,  họ  không  nghe.  Người  đó  đến  khuyên,  họ  nghe,  đây  gọi  là  duyên. 

Không có duyên Phật Bồ Tát nói với họ họ cũng không nghe, họ cũng hoài nghi. 

Sau khi nghe rồi họ thật sự chịu buông bỏ, thật sự làm. Trong cái duyên này thì 

có đốn có tiệm. Căn lợi gọi là một nghe ngàn ngộ, thì họ có thể buông bỏ. Căn 

tánh chậm chạp  một chút thì từ từ buông bỏ. Cũng chính là nói họ tuần tự từng 

bước, mỗi năm đều có tiến bộ. Sự tiến bộ này chính là buông bỏ được nhiều hơn, 

đến lúc buông bỏ triệt để thì thật đã khai ngộ rồi. Buông bỏ không ở nơi sự mà ở 

tâm, trong tâm thực sự không chấp trước nữa, đây là trí huệ chân thật. Trên sự mà 

buông bỏ là phước báo, trong tâm buông bỏ là trí tuệ. Trong tâm buông bỏ có lợi, 

có thể vãng sanh. Trên sự buông bỏ nhưng tâm không thể buông bỏ, thì không thể 

vãng  sanh,  được  phước  báo  trời  người.  Đạo  lý  này  các  bạn  học  tu  tịnh  độ  của 

chúng ta, nhất định phải hiểu rõ ràng, hiểu tường tận. 

Thí như chúng ta có được giàu có,  tôi có rất nhiều tài sản, trong tâm tôi thực sự 

đã buông xả. Không còn cho rằng tài sản này là của tôi, có cũng được không có 

cũng  được,  không  để  trong  tâm,  đây  là  trí  huệ.  Họ  có  thể  vãng  sanh,  không 

chướng ngại họ vãng sanh. Trên sự tài sản này sử dụng thế nào, cũng là có nhân 

duyên,  có  duyên  nhiều  là  việc  tốt,  không  có  duyên,  không  có  duyên  thì  thôi, 

không trở ngại vãng sanh. Nếu như trong tâm không buông được, trên sự tuy đã 

buông rồi, làm bao nhiêu việc từ thiện tổn thất bao nhiêu tiền, buông xuống rồi, 

trong tâm còn chưa có buông xuống họ không thể vãng sanh. Quả báo họ được là 

quả  báo  nhân  thiên,  không  ra  được  lục  đạo  luân  hồi,  làm  nhiều  việc  tốt  cũng 

không được. Trong tâm vẫn cứ vướng bận, quý vị thấy tôi làm bao nhiêu việc tốt, 

tôi  giúp  biết  bao  nhiêu  người  cực  khổ,  cứu  biết  bao  nhiêu  chúng  sanh.  Tướng 

chấp trước, tướng chấp trước này không thoát khỏi hám danh lợi dưỡng, dẫu rằng 

đem  tiền  tài  đều  bỏ  hết,  phước  báo  chỉ  ở  trời  người.  Phước  báo  lớn  nhân  gian 

không  có  thì  họ  lên  cõi  trời,  phước  báo  cõi  trời  lớn.  Đây  là  sự,  nếu  như  Phật 

không ở trong kinh đại thừa, nói cho chúng ta thấu triệt thì chúng ta làm sao hiểu 

rõ được? 

Bộ kinh này khẳng định cho đến đời mạc pháp, pháp diệt hết rồi, nó còn lưu lại ở 

thế gian một trăm năm, nó diệt sau cùng. Sau khi bộ kinh này diệt rồi còn có câu 

Phật  hiệu:  Nam  Mô  A  Di  Đà  Phât  ở  thế  gian  thêm  một  trăm  năm  nữa.  Lúc  đó 

98  Tập 426 



không cần nghe kinh nghe đến câu Phật hiệu này, có thể tin, thực sự có thể tin, 

thực sự phát nguyện cầu vãng sanh thế giới tây phương Cực Lạc, tất cả đều có thể 

đi,  đều  có  thể  được  sanh.  Sự  rộng  lớn  của  pháp  môn  này,  vô  lượng  công  đức, 

chính xác là không có gì so sánh được. Chúng ta rất hạnh phúc ở lúc này đã gặp 

được, gặp được rồi khẳng định được sanh. Cho nên bộ kinh này, danh hiệu này 

“vì chúng sanh sau này” chính là chúng sanh một trăm năm sau cùng của đời mạc 

pháp  “giữ  làm  cứu  giúp”.  Tân  là  nước  giống  như  sông  nhỏ.  Tề  đây  là  thuyền, 

giúp quý vị qua khỏi con sông này. Dùng nước này để tỉ dụ lục đạo luân hồi, bờ 

này là lục đạo, bờ kia là thế giới Cực Lạc, bộ kinh này có thể giúp quý vị, qua 

khỏi biển khổ sinh tử đến được bến bờ niết bàn. 

Lại kinh này cũng là chỉ Kinh Vô Lượng Thọ, Hán Ngô Ngụy Đường Tống năm 

loại bản dịch gốc, cho đến quyển hội tập của Vương Long Thư, quyển tiết hiệu 

của Bành Tế Thanh, quyển hội tập của Ngụy Mặc Thâm, với quyển này Kinh Vô 

Lượng Thọ có chín bản không giống nhau. Chổ này các vị có thể thấy được, quý 

vị thấy Hán Ngô Ngụy Đường Tống năm loại. Vương Thị là Vương Long Thư, 

Bành Thị là Bành Tế Thánh, Ngụy Thị cũng là Ngụy Mặc Thâm chính là Ngụy 

Nguyên,  chín  loại  sách.  Đây  là    quyển  của  Hạ  Liên  Cư,  quyển  hội  tập  của  Hạ 

Liên Cư, chín loại sách, bất luận loại sách nào đều cũng được. “Có thể thọ trì đều 

là chánh nhân”, chín loại sách đều tốt. Nhưng bản hội tập này được gọi là thiện 

bản, nên thọ trì kinh công đức càng thêm thắng vậy. “Di” là càng thêm, công đức 

của quý vị trì quyển này là càng thêm thù thắng, vì sao vậy? Vì quyển này hội tập 

được hoàn mỹ nhất. Tám quyển nói trên, đối với việc giới thiệu thế giới Cực Lạc, 

có  thể  nói  quyển  này  là  hoàn  mỹ  nhất,  quyển  viên  mãn  nhất,  có  thể  nói  là  tập 

nguyên bản phía trước, thành công của quyển chắt lọc. Ở trong các quyển khác 

đều còn có thiếu sót, quyển này không có. Cho nên những gì trong kinh này nói, 

tất cả đều dung hợp ở trong quyển này, cho nên quyển này khó có được. Hạ lão 

cư sĩ không phải người tầm thường, người bình thường không làm được, Vương 

Long Thư chưa làm được, Ngụy Mặc Thâm cũng chưa làm được. Trong tay ông 

với thời gian mười năm, không dễ dàng. Ba năm hội tập thành công, còn bảy năm 

mỗi năm sữa chữa, sửa sai bổ sung. Mười năm hội thành quyển này, hội tập bắt 

đầu là ba mươi bảy phẩm. Chúng tôi ấn hành một ngàn quyển làm kỷ niệm. Đem 

quyển sửa đổi đối chiếu với bản gốc, thì quý vị sẽ biết. Dụng tâm của Liên Công 

đại sư thật sự là vất vả, quyển này đối với chúng sanh của chín ngàn năm về sau 

mà nói, là cống hiến vô cùng lớn. Hoàng Niệm Lão chú giải ở trong có dẫn chứng 

Tập 426  99 



hơn một trăm chín mươi loại kinh luận chú giải, bộ này của chúng ta không được, 

khác nào nói là đem những khai thị quan trọng của lịch đại tổ sư tịnh tông, tất cả 

đều đọc đến. Liên Lão soạn thành là tập kinh, Hoàng Niệm Lão soạn thành là tập 

chú giải các tổ sư xưa nay, thật khó có, thực sự không dễ dàng. Duyên của của 

chúng ta thù thắng, tất cả chúng ta đều gặp được. 

Bên dưới nói đêm ngày liên tục, dũng mãnh tinh tấn không gián đoạn. “Thọ trì” 

ở trong kinh văn, thọ là tiếp nhận, trì là lưu giữ. Chắc chắn không để rơi mất, một 

ngày cũng không để rơi mất, mỗi ngày đọc tụng, bất kỳ lúc nào trong cuộc sống, 

trong cách đối nhân xử thế, đều dùng đến nó, đây gọi là trì. Trong cửa Phật trì là 

ý nghĩa của tập. Nho giáo nói: “học nhi thời tập chi”, thọ là học, trì là tập. Học 

cho  đến  dùng  chúng  ta  đem  nó  sử  dụng  được.  “Đọc  tụng”,  niệm  niệm  không 

quên, “thư tả”, thư tả là lợi ích chúng sanh. Vì trước đây chưa có thuật in ấn, kinh 

sách  phải  sao  chép,  quý  vị  có  thể  chép  một  bộ  kinh  lưu  truyền  trong  thế  gian, 

công đức đều không thể nghĩ bàn. Ngày nay thuật in ấn phát triển không cần phải 

sao chép, chúng ta đọc tụng thì tốt. 

“Cúng dường”, trong tất cả cúng dường cúng dường pháp là tối thượng. Ngày nay 

chúng ta lấy pháp bảo cúng dường người, nên mang pháp bảo in thành tinh phẩm, 

in  cho  thật  tốt,  vì  sao  vậy?  Vì  khiến  người  khác  cầm  lên  trên  tay  tuyệt  đối  sẽ 

không bỏ đi, dù cho họ không xem họ thấy được trang trí đẹp như vậy, họ sẽ rất 

tôn trọng mà gìn giữ. Gìn giữ, tốt! Giữ cho tương lai gặp được người có duyên, 

thì họ đã thành tựu, cho nên ý nghĩa này rất hay. 

“Đêm ngày liên tục”, đây là dõng mãnh tinh tấn không gián đoạn, cũng chính là 

Đại Thế chí Bồ Tát dạy cho chúng ta: “tịnh niệm tương tục”. Đọc bộ kinh này 

cũng là tịnh niệm tương tục, niệm A Di Đà Phật cũng là tịnh niệm tương tục, nghĩ 

đến  Phật  A  Di  Đà,  nhớ  Phật  niệm  Phật.  Ý  nghĩ  như  thế  nào?  Nghĩ  đến  những 

nghĩa lí ở trong kinh đã dạy, chính là nghĩ đến Phật A Di Đà. Quý vị thấy nghĩ 

đến phát nguyện của ngài, nghĩ đến công đức năm kiếp tu hành của ngài, nghĩ 

đến y chánh trang nghiêm của thế giới Cực Lạc, nghĩ đến chúng sanh trong mười 

phương gặp được duyên này. Mọi người đều chăm chỉ tu hành cầu sanh tịnh độ, ý 

nghĩ này hay. Đây là nhớ Phật niệm Phật, hiện tại tương lai nhất định gặp Phật 

Thứ hai “cầu sanh nước đó”, dùng cách gì để cầu sanh? Ở đây nói rồi, dùng thọ 

trì,  đọc  tụng,  ghi  chép,  Ngày  nay  ghi  chép  chính  là  ấn  kinh.  “Cúng  dường”, 

nương giáo lí tu mà tu hành, “tất cả công đức hồi hướng tịnh độ”. 

100  Tập 426 



Thứ ba “phát tâm bồ đề”, vì phát tâm bồ đề nhất hướng chuyên niệm là tông chỉ 

của kinh này, con đường đúng của tam bối vãng sanh, nên xem trọng phẩm này. 

Phát  tâm  bồ  đề  phía  trước  đã  nói  rất  rõ,  chỗ  tam  bối  vãng  sanh  phát  tâm  bồ  đề 

nhất hướng chuyên niệm. Chúng ta ghi nhớ lời giáo huấn của ngài Ngẫu Ích đại 

sư, đây là Ấn Quang đại sư tán thán.  Ngài giải thích phát tâm bồ đề cho chúng ta, 

chính là chân tín, nguyện cầu vãng sanh, cái tâm này chính là tâm vô thượng bồ 

đề. Chân tín thì không có nghi hoặc, chân nguyện thì không có xen tạp. Tôi đời 

này thì chỉ một nguyện vọng, chính là một phương hướng một mục tiêu, cầu sanh 

về thế giới tây phương Cực Lạc, thân cân Phật A Di Đà. Ngoài niệm này ra đừng 

có niệm thứ hai, cái tâm này chính là tâm vô thượng bồ đề, chắc chắn được sanh 

tịnh độ, đây là phát tâm. 

Thứ tư trì các giới cấm, giữ gìn không phạm. Quán Kinh gọi là đầy đủ giới hạnh, 

đầy đủ các giới, không phạm oai nghi. Trong tịnh nghiệp tam phước nói. 

“Che đậy giới tức như cái phễu”, điều này chúng ta cần phải biết. Lậu khí là cái 

gì? Khí là đồ đựng, ví như ly trà này của chúng tôi, đây là đồ đựng nó có thể chứa 

nước trà. Nếu như nó vỡ rồi, có lỗ hổng, nước đỗ vào đều chảy hết. Phá giới cũng 

như là bị bể, đựng đồ thì nó chảy ra, chảy hết. Trì các giới cấm, giữ gìn không 

phạm,  quan  trọng.  Giới  cấm  làm  từ  đâu?  Thập  thiện,  tam  quy,  ngũ  giới,  đây  là 

giới  thấp  nhất,  cần  phải  thọ  trì.  Cách  tu  như  thế  nào?  Thực  sự  chính  xác,  thực 

hành ở Đệ Tử Quy và Cảm ứng Thiên. Cảm ứng Thiên và Đệ Tử Quy không thể 

không đọc nhiều, đó là giới. Sau khi đọc xong cần phải làm được, các bạn đồng 

học cùng nhau tu hành cần phải khuyến khích nhau. Không cần có bất kỳ kiêng kị 

gì, nhìn thấy người khác sai phải nói, phải khuyến cáo. Đây mới gọi là bạn cùng 

học đạo, nương tựa vào chúng. 

Ở thời đại này của chúng ta, không có ai chỉ ra sai lầm của chúng ta, tự chúng ta 

không biết được. Người thực sự chỉ ra sai lầm của chúng ta nhất định phải cảm 

ơn,  giúp  chúng  ta  sữa  đổi  chính  mình,  giúp  chúng  ta  vãng  sanh  tịnh  độ,  giúp 

chúng ta nâng cao phẩm vị. Bất luận họ là thiện ý, ác ý, cố ý, vô ý, người có thể 

phê bình chúng ta, có thể nói lỗi của chúng ta, đều là đại ân nhân. Chúng ta thấy 

được  người  khác  có  sai  lầm  nhất  định  phải  khuyến  cáo.  Khuyến  cáo,  chúng  ta 

phải biết đúng lúc. Có những người rất sĩ diện, khi ở trước mặt người khác quý vị 

nói lỗi của họ, tuy họ biết, nhưng họ oán hận quý vị, họ rất khó tiếp nhận. Cho 

nên chỉ lỗi khuyến thiện, phải ở nơi không có người bên cạnh, lúc này thì có thể 

nói,  có  người  ở  bên  cạnh,  đừng  nói,  đây  là  lễ  kính.  Không  ở  trước  mặt  bất  kỳ 

Tập 426  101 



người  nào  phê  bình  người  khác,  lúc  chỉ  có  một  mình  họ  bên  cạnh  không  có 

người, thì hãy nói. Thực sự có thể tiếp thu, ở nơi chốn đông người mà chỉ trích 

họ, họ vẫn có thể tiếp thu, con người này chắc chắn thành tựu. Loại người này có, 

không nhiều, không phải không có, họ thật sự có thể sửa lỗi chính mình, mà còn 

thật sự có thể cảm ân đội đức. 

Thầy  giáo  dạy  học  cũng  không  ngoại  lệ,  năm  xưa  chúng  tôi  thân  cận  thầy  Lý, 

thầy Lý dạy học, chúng tôi theo ông mười năm. Các đối nhân xử thế tiếp vật của 

thầy  chúng  tôi  hiểu  rất  rõ,  làm  gương  tốt  cho  chúng  tôi  thấy.  Thầy  mở  lớp  học 

kinh,  phương  pháp  truyền  thụ  học  kinh,  trong  lớp  cùng  học  có  hơn  hai  mươi 

người. Có hai ba người thầy giáo đối với họ đặt biệt khách khí, họ có lỗi sai, thầy 

giáo  không  bao  giờ  nhắc  đến,  đều  rất  khách  khí,  rất  cung  kính.  Nhưng  cũng  có 

mấy người ít nhất cũng phải có năm, sáu người, thầy giáo đối với những người 

này có đánh có mắng, phê bình trước mặt mọi người, một chút khách khí cũng 

không có. Vì sao dùng thái độ không giống nhau đối với học sinh? Tôi hồi đó lúc 

đi  hoài  nghi  đối  với  việt  này,  thầy  giáo  biết  được,  một  hôm  gọi  tôi  vào  trong 

phòng. Hỏi tôi: có phải đối với việc này có hoài nghi không? Tôi nói đúng vậy. 

Thầy  giáo  liền  nói:  nghiêm  khắc  đối  với  học  sinh  này,  họ  muốn  học,  đánh  họ 

mắng họ, họ cảm ơn, họ sẽ không hận quý vị. Nếu không dạy họ, là có lỗi với họ. 

Còn những người đối với họ đặc biệt tốt, không thể dạy họ. Quý vị chỉ nhắc nhở 

một  chút,  mặt  họ  lập  tức  đỏ  lên,  họ  không  thể  tiếp  thu.  Chúng  tôi  mới  hiểu  rõ, 

người không thể tiếp thu, chúng tôi thấy, thầy giáo xem họ là học sinh dự thính, 

không được là học sinh chính thức, học sinh dự thính, rất khách khí rất, ưu đãi. 

Đây là chúng tôi học được, thực sự có thể tiếp thu, thì phải dạy họ, không thể tiếp 

thu chỉ có trong lúc giảng kinh nhắc đến, họ nghe hiểu được thì tốt, nghe không 

hiểu thì thôi vậy. Đây là mỗi người gặp duyên không giống nhau. 

Trong kinh nói “không phạm oai nghi”, câu này cũng quan trọng. Câu này thực 

sự  dạy  cho  chúng  ta,  bất  kỳ  lúc  nào,  đều  phải  làm  tấm  gương  tốt  cho  đại  chún 

trong xã hội. Người ta thấy quý vị là người học Phật, người học Phật mỗi người 

đều là tấm gương tốt, lời nói cử chỉ đều có lễ phép, xã hội đại chúng tôn kính quý 

vị. Tôn trọng quý vị chính là tôn trọng Phật pháp, đây là báo Phật ân, đây là giúp 

cho chánh pháp cửu trụ. Chúng ta hình dáng này làm  không tốt, khiến người ta 

phê  bình  rằng:  quý  vị  xem  người  học  Phật  là  như  vậy.  Khiến  cho    người  khác 

nhìn  thấy  thì  báng  Phật  báng  Pháp,  vậy  thì  chúng  ta  có  lỗi  với  Phật  Bồ  Tát. 

Chúng  ta  mang  đến  cho  Phật  Bồ  Tát  sự  nhục  nhã,  không  phải  mang  đến  hào 

102  Tập 426 



quang. Điều này rất quan trọng, nếu như muốn Phật Pháp hưng thịnh, chúng ta 

cần thực hành giới luật, Phật Pháp mới có thể hưng thịnh, không thực hành được, 

Phật Pháp không thể hưng thịnh. Người xưa nói rất hay: “người có thể hoằng đạo 

không phải đạo hoằng người”, nhất định siêng năng mà làm. 

Thứ năm “nhiêu ích hữu tình” câu này là lợi tha. “Nhiêu” là phong phú, “ích” là 

lợi  ích.  Nói  cách  khác  phải  mang  đến  cho  chúng  sanh  lợi  ích  tốt  nhất,  lợi  ích 

phong phú nhất, lợi ích viên mãn nhất, đây là tâm Phật Bồ Tát. 

Chúng ta xem chú giải bên dưới. Làm lợi hữu tình là hạnh lợi tha của Bồ Tát, như 

phẩm Phổ Hiền hạnh nguyện nói: “Bồ Tát nếu có thể tùy thuận chúng sanh, tức là 

tùy thuận cúng dường chư Phật. Nếu như chúng sanh tôn trọng việc này tức là tôn 

trọng việc của Như Lai. Là người hành tịnh nghiệp nên vì chúng sanh mà làm lợi 

ích. Làm các thiện căn tức bố thí vậy, chỉ hết thảy công đức và thiện căn tự làm, 

tất cả thí cho hết thảy chúng sanh làm cho lìa khổ được vui”. Đây là tâm gì? Tâm 

Phật, tâm Bồ Tát.  Tâm  của Bồ Tát chỉ có cho đi  mà không cầu báo đáp, vì sao 

vậy? Vì chỉ có Như Lai và pháp thân Bồ Tát biết được, biến pháp giới hư không 

pháp giới với mình là một thể. Vì là một thể cho nên không cầu báo đáp, không 

có ý nghĩ báo đáp, phải giúp đỡ họ, phải cảm hóa họ. Hy vọng họ có thể giác ngộ, 

hy vong họ có thể hồi đầu. Chúng ta cần làm một tấm gương hồi đầu, tấm gương 

giác ngộ. Nhất là vào thời đại hiện nay, chúng sanh mê rồi, thật sự mê rồi, mê đến 

mức  quá  đáng  thương.  Vì  sao  vậy?  Khởi  tâm  động  niệm  đều  là  tự  tư  tự  lợi,  ý 

niệm tự tư tự lợi là ý niệm gì? Nói với các vị là ý niệm tam đồ địa ngục, là ý niệm 

của  chúng  sanh  trong  địa  ngục  ở  tam  đồ,  chứ  không  phải  là  ngạ  quỷ  súc  sanh. 

Thật đáng sợ! Chỉ vì tự tư tự lợi, họ có thể gây tạo ngũ nghịch thập ác, khởi tâm 

động niệm hại người lợi mình. Sai rồi, sai đến cùng rồi! Người học Phật nhất định 

nên hiểu rõ, nhất định nên giác ngộ, nhất định phải hướng về chư Phật Bồ Tát mà 

học tập. Học tập Phật Bồ Tát tất cả đều là vì chúng sanh, chúng ta tu hành thành 

Phật là vì chúng sanh, vì sao vậy? Vì chỉ có thành Phật, mới có thể thực sự giúp 

đỡ chúng sanh. Phương pháp thành Phật bây giờ chúng ta đã biết, vãng sanh về 

thế giới tây phương Cực Lạc lúc nào cũng có thể đi. Cho nên tất cả suy nghĩ sợ 

sệt đều không còn nữa, lúc nào cũng có thể đi, tất cả đều bỏ được. Học Phật cần 

nên ghi nhớ: hết thảy chúng sanh vốn là Phật, họ không biết nhưng ta biết. Nhân 

tánh vốn thiện, đây trong Tam Tự Kinh nói: “nhân chi sơ tánh bổn thiện”. Thánh 

nhân tự hành hóa họ, đó chính là giúp đỡ hết thảy chúng sanh quay về nẻo thiện. 

Phật Bồ Tát ứng hiện ở thế gian, cũng chính là chỉ vì giúp đỡ hết thảy chúng sanh 

Tập 426  103 



trở về nẻo thiện, vốn dĩ là Phật, chỉ một đạo lý. Vậy phải tu như thế nào? Mười 

nguyện của Phổ Hiền Bồ Tát là hạnh của Bồ Tát, lục độ ba la mật là hạnh của Bồ 

Tát. Chúng ta nói ba cội rễ của Thích Đạo Nho, đây là thiện pháp của thế gian, 

thiện  pháp  của  nhân  thiên.  Không  ra  khỏi  lục  đạo  luân  hồi  không  phải  lợi  ích 

chân thật, đó là biện pháp đầu đau có thuốc đau đầu, chân đau có thuốc đau chân. 

Đây là bất đắc dĩ làm phương tiện tối sơ, thực sự vào được Bồ Tát hạnh là lục độ 

ba la mật. 

Thứ  nhất  phải  buông  bỏ,  bố  thí  chính  là  buông  bỏ,  thế  giới  của  thân  tâm  đều 

buông xả không còn tham trước. 

Thứ hai là trì giới, trì giới chính là làm tấm gương tốt, làm tấm gương tốt cho xã 

hội đại chúng. “Đệ Tử Quy ” là trì giới, “Cảm ứng Thiên” là trì giới, tam quy ngũ 

giới là trì giới. Trì giới chính là sám hối, trì giới chính là tiêu trừ nghiệp chướng, 

sau khi trì giới có thể nhẫn nhục. Không trì giới không thể nhẫn nhục, trì giới có 

thể nhẫn nhục. Có thể nhẫn mới có thể tin tấn, mới có thể được định, mới có thể 

khai huệ. Bồ Tát đều như vậy tu thành. 

Lại hướng lên một bước, hiện nay chúng ta tu tịnh độ. Tịnh độ là nhất thừa pháp, 

ở trên Bồ Tát, nhất thừa pháp là pháp tu một đời thành Phật. Bồ Tát tu nhất thừa 

pháp  thành  Phật, nhất  thừa  pháp  nên  tu  Phổ  Hiền  hạnh.  Cho  nên,  phẩm  thứ  hai 

Đức Tuân Phổ Hiền trong kinh Vô Lượng Thọ, đến thế giới tây phương Cực Lạc 

tu cái gì? Tu hạnh Phổ Hiền. Lục độ ba la  mật thành tựu hạnh Phổ Hiền. Mười 

nguyện của Phổ Hiền, trong mỗi một nguyện đều là lục độ ba la mật, trong mỗi 

một nguyện đều có đầy đủ “Đệ Tử Quy”, đầy đủ “Cảm ứng Thiên”, đầy đủ “Thập 

Thiện  Nghiệp  Đạo”.  Cái  đầu  tiên  tu  lễ  kính,  hết  thảy  cung  kính.  Đối  tượng  của 

cung kính là gì? Nhất định cần hiểu rõ, đối tượng của cung kính là tánh đức, là tự 

tánh. Hết thảy pháp của thế xuất thế gian chỉ có tự tánh là thật, cái khác đều là 

giả. “Phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”, chỉ có cái này là thật. Cho nên chân 

thật phải lấy lễ kính để thị hiện, quý vị thấy thế gian pháp cũng giống vậy. Câu 

thứ nhất trong Lễ Ký của Trung Quốc. Câu thứ nhất của Khúc Lễ, “khúc lễ nói 

đừng  bất  kính”,  trong  kinh  Phật  nói:  “nhất  thiết  cung  kính  nhất  tâm  đảnh  lễ”, 

chính là cung kính đến cùng cực. Đối nhân đối sự đối vật, đối với hoa cỏ cây cối, 

đối với sơn hà đại địa, hết thảy cung kính. Vì sao vậy? Vì hết thảy chúng sanh, 

đều là tự tánh biến hiện mà ra. Bất luận người này là người tốt hay người xấu, tự 

tánh của họ chỉ là một. Vì sao lại có tốt xấu? Tốt xấu là tập khí, không phải bản 

tánh, bản tánh không có tốt xấu. Hết thảy cung kính là cung kinh bản tánh, cung 

104  Tập 426 



kính tánh đức, là ý nghĩa này. Chúng ta cung kính đối với họ từ từ khiến họ giác 

ngộ, giúp đỡ họ có thể quay về tự tánh, đây là tự hành hóa tha. 



Cho nên lễ kính chư Phật là pháp bình đẳng, hết thảy chúng sanh vốn dĩ là Phật, 

chúng sanh này là nghĩa rộng. Nghĩa rộng có nghĩa là thế nào? Phàm hiện tượng 

chúng duyên hòa hợp mà sanh khởi, đều gọi là chúng sanh. Con người là chúng 

sanh,  động  vật  là  chúng  sanh,  thực  vật  là  chúng  sanh,  sơn  hà  đại  địa  cũng  là 

chúng sanh, hiện tượng tự nhiên cũng là chúng sanh. 

Quý vị thấy một áng mây trên trời, cũng là các duyên hòa hợp mà sanh, gió nổi 

lên gió đó cũng là các duyên hòa hợp mà sanh. Không có thứ gì chẳng phải chúng 

duyên hòa hợp mà sanh, cho nên nói nghĩa rộng của chúng sanh là bao gồm tất 

cả. Tất cả nên lễ kính, phải dùng tâm bình đẳng, tâm cung kính mà đối đãi, đây 

gọi là lễ kính chư Phật. Chẳng có cái gì không phải là chư Phật, cây cối hoa cỏ là 

chư Phật, sơn hà đại địa là chư Phật, một giọt nước là chư Phật, một hạt bụi là 

chư Phật. Quý vị lấy tâm cung kính đối đãi nó, nó lấy cung kính báo đáp quý vị, 

làm sao có thiên tai được! Ngày nay thiên tai từ đâu mà có? Chúng ta lấy tâm bất 

thiện  đối  đãi  nó,  nó  lấy  tâm  bất  thiện  để  báo  đáp,  chính  là  việc  này  vậy!  Khởi 

nhân của thiên tai đều là tâm tự tư, tâm ô nhiễm, tâm bất thiện, kết quả của tạo 

tác, gọi là tự làm tự chịu. Chúng ta ngày nay ở trong Phật pháp đại thừa, mới hiểu 

rõ ràng, hiểu tường tận. 

Cho nên khoa học vật lý không thể giải quyết được vấn đề. Nghiên cứu phát triển 

của khoa học ngày nay, thành tựu tương đương khả quan, nó phát hiện được vấn 

đề, nhưng nó không thể giải quyết được vấn đề. Vấn đề của nó phát hiện, đối với 

người học Phật chúng ta mà nói có công đức lớn. Phật ở trong kinh điển tuy đã 

nói cách đây ba ngàn năm, kinh điển lưu tại thế gian đã ba ngàn năm. Chỉ cho 

chúng ta vật chất là từ thọ tưởng hành thức mà biến hiện ra. Chúng ta đối với vấn 

đề  này,  chúng ta đang nắm đồ  vật  sẽ  nói, tin hay không tin? Bán tín bán nghi. 

Người nói bán tín bán nghi, người nghe làm sao mà tin được? Ngày nay nhà khoa 

học đang theo đuổi vấn đề này, vật chất cứu cánh là gì? Họ thật sự tìm ra được 

nguyên nhân này rồi, vật chất là ý niệm biến hiên ra, giống với Phật pháp đã nói. 

Ý  niệm  biến  hiện  ra,  ý  niệm  là  bản  chất  của  vật  chất.  Chúng  ta xem  phần  trình 

bày  này,  lập  tức  hiểu  được.  Cho  nên  hoài  nghi  đều  không  có,  thật  sự  giúp  cho 

chúng ta đoạn nghi sanh tín. Đức Phật nói một vấn đề lớn như vậy đã được khoa 

học chứng minh rồi, do đó chúng ta thật sự tâm an lí đắc. Đem tất cả mọi thứ đều 

Tập 426  105 



buông  xả  rồi,  vật  chất  là  giả,  hiên  tượng  tinh  thần  cũng  không  phải  thật,  vì  sao 

vậy? Vì trong tâm thanh tịnh của tự tánh, không có thứ này. Thọ tưởng hành thức 

đều không có. “Tâm  Kinh”  mà chúng ta tụng  mỗi ngày.  “Quán Tự  Tại Bồ  Tát 

hành thâm Bát Nhã Ba la mật đa, thời chiếu kiến ngũ uẩn giai không”. Đó chính 

là nói quý vị buông xả triệt để. 

Ngũ uẩn là cái gì? Là sắc thọ tưởng hành thức. Sắc là vật chất, thọ tưởng hành 

thức là tinh thần. Vật chất, tinh thần tất cả cần buông xả, là giả không phải chân. 

Chân là cái gì? Đức Phật dạy: “hết thảy chúng sanh đều có đức tướng trí tuệ của 

Như Lai”, đó là chân, trí tuệ là chân, đức tướng là chân, tướng hảo là chân. Chân 

ở đâu? Ở cõi thật báo trang nghiêm của chư Phật Như Lai. Người niệm Phật vãng 

sanh đến thế giới Cực Lạc, cho dù là hạ hạ phẩm vãng sanh của cõi phàm thánh 

đồng cư, sanh về thế giới Cực Lạc thì quý vị chứng đắc rồi. Cõi thật báo hạ hạ 

phẩm vãng sanh, sao có thể chứng đắc cõi thật báo trang nghiêm? Đây là oai thần 

bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì. Trong 48 lời nguyện đã nói, những chúng 

sanh này sanh về thế giới Cực Lạc, đến thế giới Cực Lạc rồi đều làm A Duy Việt 

Trí Bồ Tát. A Duy Việt Trí Bồ Tát chính là pháp thân đại sĩ của cõi thật báo trang 

nghiêm. Cho nên chúng ta mới khẳn định, hạ hạ phẩm vãng sanh cũng là A Duy 

Việt  Trí  Bồ  Tát,  họ  thấy  được  cõi  thật  báo  trang  nghiêm,  trí  tuệ  của  họ,  thần 

thông đạo  lực,  với  pháp  thân  Bồ  Tát  trong  cõi  thật  báo  không  hai không  khác. 

Đây là sự việc trong mười phương thế giới không có, chỉ có ở thế giới Cực Lạc. 

Chúng ta đối với việc này thâm tín không nghi. Nếu quý vị hoài nghi, đó quý vị 

đã  sai,  quý  vị  vãng  sanh  không  được.  Không  có  hoài  nghi,  thật  sự  tin  tưởng, 

chúng ta thật sự mong muốn đi. Chỉ cần đến thế giới Cực Lạc thì chúng ta đầy đủ 

những  điều  trong  kinh  Hoa  Nghiêm  nói,  trí  tuệ  tướng  đức  giống  như  chư  Phật 

Như Lai. 

Lễ kính của Phổ Hiền Bồ Tát, sau khi học rồi thì phải tu, thì thật sự thực hành. 

Đem tật xấu tập khí của chúng ta sửa đổi. 

“Xưng tán Như Lai”, lễ kính với xưng tán có sai khác. Lễ kính chư Phật không có 

phân biệt, hết thảy chúng sanh vỗn dĩ là Phật. Nhưng xưng tán có phân biệt, xưng 

tán Như Lai. Như Lai là từ trên tánh mà nói, chư Phật là từ trên tướng mà nói. 

Chúng sanh tạo tác tội nghiệp, không xưng tán họ. Tư tưởng của họ, ngôn hành 

với đại thừa tương ứng, nên xưng tán họ. Với tam đồ lục đạo tương ứng có thể 

không xưng tán, đặt biệt là đối với tam đồ, đó tạo tội nghiệp. Tạo tội nghiệp làm 

sao có thể xưng tán? Cho nên trong xưng tán có sai khác. Tương ưng với tướng 

106  Tập 426 



đức thì xưng tán, không tương ưng thì không xưng tán của, việc tốt cũng không 

xưng tán. 

Thứ ba “cúng dường”, cúng dường không phân, giống với lễ kính chư Phật, cúng 

dường là bố thí. Người ác có khó khăn, không cơm ăn, nên bố thí họ, không có áo 

mặc nên bố thí cho họ. Không thể nói họ là người xấu cho nên mặc kệ họ, vậy là 

không được, vậy là không có lòng từ bi. Trong Bồ Tát hạnh ba điều này vô cùng 

quan trọng! 

Thứ  tư:  “sám  hối  nghiệp  chướng”,  đây  là  giúp  đỡ  nâng  cao  chính  mình.  Từ  vô 

lượng kiếp tạo nghiệp nặng nề, nên thực sự phát tâm sám hối. Dùng phương pháp 

nào để sám hối? Câu A Di Đà Phật chính là chân sám hối, trong lòng chỉ có A Di 

Đà Phật. Ngoài A Di Đà Phật ra không còn cái gì khác, thì tội nghiệp của quý vị 

sám hối sạch rồi. 

Lúc mới học Phật thầy Lý dạy cho chúng tôi đổi tâm, đổi tâm cách thế nào? Đem 

cái tâm tạo tác tội nghiệp từ vô thỉ kiếp đến nay của chúng ta, cái tâm tự tư tự lợi 

đổi thành A Di Đà Phật. Khiến trong tâm chỉ có A Di Đà Phật, ngoài A Di Đà 

Phật ra cái gì cũng không có, thì nghiệp chướng của quý vị tiêu hết rồi. Quý vị vì 

sao lại có nghiệp chướng? Các bạn học Phật thường thấy được, oán thân trái chủ 

tìm đến dựa thể. Vì sao họ đến dựa thể của quý vị? Quý vị tạo nghiệp, họ bám 

trên thân quý vị. Nếu như quý vị thật sự đem tâm hoán đổi thành A Di Đà Phật, 

họ chạm vào cũng không dám chạm đến quý vị, thì họ làm sao dám tìm quý vị? 

Trong miệng của quý vị có Phật, trong tâm không có Phật, thì họ bám vào thân 

của quý vị, họ sẽ làm phiền quý vị. Nếu như trong tâm quý vị có A Di Đà Phật thì 

họ không làm được, họ đến cầu quý vị vị siêu độ, cầu quý vị giúp đỡ, chắc chắn 

họ sẽ không làm đến làm phiền. Họ đến tìm quý vị siêu độ, họ phải có phước báo 

lớn. Không có phước báo, quý vị có thần Hộ Pháp họ không thể đến gần quý vị, 

họ có phước báo lớn họ đến tìm quý vị, quý vị giúp họ vãng sanh thế giới Cực 

Lạc, đây là ý nghĩa thực sự của sám hối. Sám hối chú trọng ở  chỗ “sau không tái 

phạm”, chân sám hối! Không phải ngày ngày làm hình thức, ngày ngày sám hối. 

Ngày ngày sám nhưng ngày ngày tạo nghiệp, vậy có ích gì chứ? Chỉ có thể nói 

tốt  hơn  so  với  không  sám  hối,  lúc  sám  hối,  trong  tâm  vẫn  còn  phóng  một  vệt 

sáng, sau khi sáng xong thì không có nữa tốt hơn so với không sám hối. Lúc nào 

vệt sáng đó thực sự thắp sang tâm của quí vị, nghiệp tạo mới thật sự tiêu trừ. 

Cho nên tôi lúc còn trẻ, Chương Gia đại sư dạy tôi thế nào gọi là sám hối? Ngài 

nói  là  “sau  không  tái  phạm”,  chân  sám  hối!  Sám  hối  rồi  ngày  mai  lại  tạo,  đây 

Tập 426  107 



không phải sám hối. Nhưng cũng rất tốt có tâm sám hối, có ý niệm này. Tự mình 

không thắng được nghiệp lực. Nghiệp lực quá lớn rồi, quý vị không thắng được 

nó, cho nên cảnh giới trước mắt vần còn phạm. Tự mình biết sai rồi, hiểu rõ còn 

phạm, quý vị thấy nghiệp lực, tập khí thật đáng sợ! Sau khi nghiệp chướng tiêu 

trừ  mới  có  thể  “thường  tùy  Phật  học”.  Vãng  sanh  đến  thế  giới  Cực  Lạc  thì  câu 

này  thực  hiện  được.  Quý  vị  ngày  ngày  ở  bên  A  Di  Đà  Phật,  không  thành  Phật 

không rời A Di  Đà Phật, đây là thường tùy Phật học.  Sau khi thành Phật giống 

như Phật A Di Đà, nguyện của Phật A Di Đà là nguyện của chính mình, hạnh của 

Phật  A  Di  Đà  là  hạnh  của  chính  mình.  Quảng  độ  chúng  sanh  gọi  là  Phật  sự, 

những việc Phật làm chính là độ chúng sanh. Phương pháp độ chúng sanh là dạy 

học. Cho nên chúng ta đọc được ở trong kinh, A Di Đà Phật ở thế giới Cực Lạc, 

ngày ngày giảng kinh nói pháp không có gián đoạn. 

Người thế giới Cực Lạc vô lượng thọ, người thế giới Cực Lạc không cần ăn uống, 

người thế giới Cực Lạc không cần ngủ nghĩ, cho nên thời gian học tập ở thế giới 

Cực Lạc không bị gián đoạn, họ sẽ tiến bộ rất nhanh! Ở nơi ấy là trường đại học 

Phật giáo, là trường tu hành Phật giáo, bảo đảm quý vị thành Phật. Lúc quý vị vào 

học  là  phàm  phu,  lúc  quý  vị  tốt  nghiệp  là  đã  thành  Phật,  không  còn  sót  một  ai, 

không  có  ai  lưu  ban.  Ở  thế  giới  Cực  Lạc  có  siêng  năng,  có  biếng  nhác  nhưng 

không có lưu ban, người tin tấn thì thành Phật sớm, tốt nghiệp sớm một tí, người 

mà biếng nhác thì tốt nghiệp muộn một tí, chắc chắn vãng sanh! Thành tựu rồi. 

Nguyện sau cùng của Phổ Hiền Bồ Tát: “thỉnh chuyển pháp luân, thỉnh Phật trụ 

thế”. Ai thỉnh? Chính mình thỉnh! Tuyệt đối không quên tứ hoằng thệ nguyện đã 

phát  khi  ở  nhân  địa:  “chúng  sanh  vô  biên  thệ  nguyện  độ”.  Quý  vị  giúp  đỡ  độ 

chúng  sanh,  độ  chúng  sanh  là  dạy  học.  Thỉnh  chuyển  pháp  luân  chính  là  thỉnh 

giảng kinh dạy học. Thỉnh Phật trụ thế là thỉnh Phật ở lại lâu dài nơi này để giáo 

hóa chúng sanh. Bây giờ thỉnh Phật trú thế là trụ ở đâu? Chỉ cần trú tại trên trái 

đất là được rồi, bất luận trú ở đâu, vì sao vậy? Vì có truyền hình vệ tinh, có mạng 

lưới iternet, toàn thế giới đều có thể xem thấy được. Cho nên chỉ cần ở trên trái 

đất này là được, không giống như trước đây, trước đây không có những thiết bị 

này, vậy chỉ có trú tại nơi này. Người ở nơi này được nhờ họ có cơ hội đến nghe 

kinh. Phật dạy các đệ tử, linh động thấu lí, nghĩa là hợp tình hợp lí, khiến những 

người thọ qua Bồ Tát giới này, nơi này có pháp sư giảng kinh, người thọ Bồ Tát 

giới  nhất  định  phải  đến  nghe  kinh,  họ  không  đến  nghe  kinh  thì  họ  phạm  giới. 

Nhưng là có khoảng cách, 40 dặm, khoảng cách 40 dặm, quý vị đi bộ đến bên đó 

108  Tập 426 



nghe kinh buổi tối có thể đi về. Ngoài 40 dặm có thể  không đi, 40 dặm  phải đi 

bao nhiêu thời gian? thông thường nói là đi khoảng 4,5 tiếng đồng hồ. Một tiếng 

đồng hồ đi chưa được 10 dặm đường, khoảng được 8,9 dặm, nên đi 5 giờ đồng hồ 

đây là Phật nói, ở trong khoảng cách này quý vị nhất định phải đến nghe. Bây giờ 

giao thông thuận tiện rồi, nói cách khác lái xe 1 tiếng đồng hồ, khoảng cách như 

vậy  quý  vị  không  đến  nghe  kinh  thì  quý  đã  phạm  giới.  Nếu  như  quý  vị  là  một 

người giàu có, quý vị đã thọ Bồ Tát giới, quý vị có máy bay riêng, nằm cách đạo 

tràng này thời gian 4 giờ đồng hồ, quý vị không đến nghe kinh thì quý vị đã phạm 

giới. Phương tiện của mỗi người không giống nhau, trước đây là đi bộ, cho nên 

giải thích những cái này nhất định phải hiểu. Đây là gì? Hộ trì chánh pháp, làm 

ảnh  hưởng  chúng,  kinh  này  quý  vị  rất  quen  thuộc  rồi,  thậm  chí  là  quý  vị  đều 

giảng  được.  Vì  sao  lài  còn  đến  nghe?  Làm  ảnh  hưởng  đến  đại  chúng,  làm  tăng 

trưởng tín tâm cho người mới học. Họ thấy rồi sẽ truyền tai nhau: vị kia giảng 

kinh mọi người đang nghe, đại khái giảng cũng rất hay, quý vị thấy họ đều đến 

nghe đó. Giúp chánh pháp bền lâu. Nếu như nơi này có duyên, có người hộ pháp 

chân chánh hộ trì, mời pháp sư thường đến nơi này thành lập giảng đường, xây 

một  tinh  xá  nhỏ  cúng  dường  pháp  sư,  xây  giảng  đường,  đại  giảng  đường,  cúng 

dường đại chúng. Mời pháp sư quanh năm ở đây giảng kinh, ở bên này dạy học, 

dùng lời của bây giờ mà nói là xây trường học, thật sự đúng như vậy. Chùa chiền 

miếu đền ngày xưa đều là trường học, trường học có thể mở rất nhiều lớp, trình 

độ học sinh không giống nhau. Có lớp sơ cấp, có lớp trung cấp, có lớp cao cấp. 

Trình độ  không đều, quý vị đến giảng đường không giống nhau để  học tập, có 

dạy sơ học, có dạy người đã vào học 3,5 năm, có dạy lớp người tu hành lâu năm, 

10 năm 20 năm, không giống nhau. Cho nên Phật giáo là dạy học, Phật Thích Ca 

Mâu  Ni  một  đời  vì  chúng  ta  diễn  xướng  dạy  học,  ngoài  dạy  học  ra  không  làm 

việc gì khác. 

Ba nguyện sau cùng của mười nguyện Phổ Hiền là hồi hướng, hồi hướng thật tế, 

hồi hướng bồ đề, hồi hướng chúng sanh. Bồ Tát không tu Phổ Hiền hạnh không 

thể viên thành Phật đạo. Điểm này đưa ra một trọng điểm, Bồ Tát nếu có thể tùy 

thuận chúng sanh. Mười nguyện Phổ Hiền “hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công 

đức”. Tùy hỷ thì đố kị, chướng nghi, ngã mạn không còn nữa. Có đố kị chướng 

nghi,  có  ngã  mạn  chắc  chắn  sẽ  không  tùy  hỷ,  cho  nên  hồi  hướng  sau  cùng. 

Thường tùy Phật  học là hồi hướng bồ  đề, hằng thuận chúng sanh là hồi hướng 

chúng sanh, tất cả hồi hướng là hồi hướng thực tế, chính là hồi hướng tự tánh. Ba 

Tập 426  109 



loại hồi hướng đầy đủ, vì hằng thuận chúng sanh chính là tùy thuận cúng dường 

chư Phật, vì họ vốn dĩ là Phật. Nếu chúng sanh tôn trọng việc này tức là tôn trọng 

Như Lai. Tất cả đều từ hết thảy chúng sanh vốn dĩ là Phật, đứng trên lý này mà 

nói vậy. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 







------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 427 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ:  Trung Tấn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian: 28.05.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_Hongkong 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải, trang 539, hàng thứ năm, xem từ câu cuối cùng.  “Phẩm Phổ Hiền 

 Hạnh Nguyện viết”,  bắt đầu xem từ đây. 

 “Bồ Tát nếu có thể tùy thuận chúng sanh, tức là tùy thuận cúng dường chư Phật, 

 nếu với chúng sanh tôn trong thừ sự, tức là tôn trọng thừa sự Như Lai. Cho nên 

 người tu tịnh nghiệp hạnh, ứng với chúng sanh rộng làm lợi ích.” 

Hôm qua chúng ta học đến đoạn này. Nghĩa lý lời kinh rất sâu rất rộng. Học Phật 

không phải đọc thuộc kinh này, nghe hiểu được rồi, không thể coi là xong việc. 

Trong  kinh  đức  Phật  thường  dạy  chúng  ta:  “tín  gải  hành  chứng”,  đây  là  Phật 

pháp. Bất luận là đại thừa tiểu thừa hiển giáo hay mật giáo, đều không thể rời xa 

nguyên tắc này. Nghe hiểu rồi, đọc nhiều rồi, chúng ta mới có thể đoạn nghi sanh 

tín, xây dựng lòng tin. Sau khi đã có lòng tin, còn phải càng đi sâu vào để lí giải, 

để lãnh hội. Sau đó thực hành trong cuộc sống của chúng ta, trong công việc, đối 

nhân  xử  thế.  Mỗi niệm  mỗi  hành  động  đều không  rời  kinh  giáo, đây  gọi  là  học 

Phật. Học Phật như vậy, quý vị chắc chắn đạt được pháp hỉ, hoan hỉ! Có thể thực 

sự  đạt  được  pháp  hỉ,  chính  là  những  điều  trước  đây  Thầy  Phương  đã  nói:  “học 

110  Tập 427 



Phật là sự hưởng thụ cao nhất của đời người”. Sự hưởng thụ cao nhất này chúng 

ta đã đạt được chưa? Thường phải phản tỉnh, thật sự đạt được quý vị từ từ có thể 

bước vào cảnh giới của Phật Bồ Tát. Sẽ có được hưởng thụ giống như Phật Bồ 

Tát.  Lúc  này  lòng  cảm  ân  tự  nhiên  mà  khởi  lên,  mới  biết  được  ân  đức  của  chư 

Phật Bồ Tát đối với hết thảy chúng sanh, ân đức với chính mình, biết ơn và báo 

ơn. 

Câu này trong  “ Phẩm Hạnh Nguyện” nói với chúng ta, Bồ Tát làm thế nào có thể 

tùy thuận chúng sanh? Trì giới, “đầy đủ các giới, không phạm oai nghi” thì có thể 

tùy thuận. Tùy thuận chúng sanh chính là tùy thuận cúng dường chư Phật, vì sao 

vậy?  Vì  trong  kinh  đại  thừa  đức  Phật  thường  nói :  “hết  thảy  chúng  sanh  vỗn  là 

Phật”,  cho nên tùy thuận chúng sanh chính là tùy thuận cúng dường chư Phật. Tu 

pháp môn tùy thuận này để cúng dường chư Phật. 

Sự việc này chúng ta không thấy được. Học Phật đã nhiều năm như vậy chúng ta 

không ý thức được, nguyên nhân này là gì? Là công phu không đắc lực, nói cách 

khác quý vị không thật sự học Phật. Người thật sự học Phật thời gian tuy không 

nhiều, thông thường là thời gian ba năm thì có thể đi vào cảnh giới, năm, sáu năm 

thì đã rất thấu triệt. Thật sự thọ dụng được Phật pháp, được lợi ích thù thắng của 

Phật pháp. Vì quý vị biết hết thảy chúng sanh vốn dĩ là Phật. Có cần tôn kính hay 

không? Cần tôn kính. 

Phật là gì? Phật là tự tánh. Trước khi Phật giáo truyền vào Trung Quốc, cổ thánh 

tiên hiền của chúng ta cũng biết. Nói với chúng ta bản tánh vốn thiện,  “ nhân chi 

sơ, tánh bổn thiên ” . Thánh nhân Trung Quốc gọi là bản tánh vốn thiện. Đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni nói với chúng ta “hết thảy chúng sanh vốn dĩ là Phật”  , ý nghĩa 

này giống nhau. Bản thiện cái thiện này không phải là thiện trong thiện ác, thiện 

ác ý nghĩa của nó rất hạn hẹp, nhỏ hẹp. Ý nghĩa của cái thiện này chính là Phật. 

Như trong Kinh Hoa Nghiêm đức Phật dạy: “hết thảy chúng sanh đều có trí huệ 

đức tướng của Như Lai”. Ba câu này là cùng một ý nghĩa, một tức là ba, ba tức là 

một. 

Thiện trong bản thiện là gì? Thiện là đức tướng trí huệ của Như Lai, là cái thiện 

này. Ở trong tự tánh vốn đã đầy đủ, đây chính là Phật, đây chính là bản thiện. Có 

thể không cung kính sao? Cho nên tùy thuận, chân thành cung kính đối với hết 

thảy chúng sanh. Kỳ thực là đối với chính mình, đối với chư Phật Bồ Tát cũng là 

đối với chính mình. Chư Phật Bồ Tát, hết thảy chúng sanh, đều là từ trong tự tánh 

mà hiện bày ra. Biến pháp giới hư không pháp giới, muôn sự muôn vật với chúng 

Tập 427  111 



ta là  một thể. Do vậy, con người phải hiểu được thương chính mình  mới có thể 

thương người khác. Nói một cách khác đối với chính mình không có lòng từ bi, 

quý vị làm sao có thể từ bi đối với người khác?. Vì sao vậy? Vì từ bi, yêu thương 

đều là tánh đức, trong tự tánh vốn có. Khi mê thất tự tánh, tánh đức đã biến chất, 

trở thành phiền não, trở thành nghiệp chướng, như vậy là sai. Mục đích cuối cùng 

của học Phật là trở về tự tánh, tông môn đã nói: đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến 

tánh,  kiến  tánh  thành  Phật,  quý  vị  đã  trở  về  tự  tánh.  Cho  nên  chư  vị  tổ  sư  nói 

rằng: Bồ Tát chứng đến quả vị cứu cánh “quy vô sở đắc”. Họ có đạt được cái gì 

không? Không có, cái gì cũng không đạt được. Vì sao vậy? Đều là trong tự tánh 

vốn có, mê thất tự tánh, những thứ này tuy là có, nhưng quý vị không đạt được 

thọ  dụng.  Trí  huệ  biến  thành  phiền  não,  đức  năng  biến  thành  tạo  nghiệp,  tướng 

hảo  biến  thành  lục  đạo  tam  đồ,  quý  vị  ở  nơi  đó  chịu  quả  báo.  Khi  mê  nó  biến 

chất, khi giác ngộ nó trở về chân thường, cho nên gọi là quy vô sở đắc. Nói cách 

khác, quý vị đều đã đạt được, chính là ý nghĩa này. Đạt được là cái chính quý vị 

vốn có, cho nên đức Phật mới nói: “ngoài tâm không có pháp, ngoài pháp không 

có tâm”. Thứ đáng quý nhất của Bồ Tát chính là trong đời sống hằng ngày, khởi 

tâm động niệm, lời nói hành động đều có thể tương ứng với tánh đức. 

Trong   “ Hoàn  Nguyên  Quán ”   đã  nói  vô  cùng  đơn  giản,  chỉ  nói  bốn  câu,  dễ  ghi 

nhớ. Bốn câu này là tổng cương lĩnh. 

Thứ  nhất  là  “tùy  duyên  diệu  dụng”,  diệu  là  cái  gì?  Giác  ngộ,  đã  mê  thì  không 

ngộ. Chúng sanh trong lục đạo, chúng sanh trong mười pháp giới không giác ngộ, 

không thể gọi là diệu. Pháp thân Bồ Tát thật giác ngộ, đó mới gọi là diệu, thật sự 

là  diệu  dụng.  Đây  là  tự  mình  ngộ  rồi,  biểu  hiện  ở  ra  ở  nơi  nào?  “Oai  nghi  hữu 

tắc”  biểu  hiện  ở  bên  ngoài.  “Oai  nghi  hữu  tắc”  chính  là  trong  kinh  thường  nói: 

“cụ  túc  chúng  giới,  bất  phạm  oai  nghi”.  Điều  thứ  hai  trong  tịnh  nghiệp  tam 

phước: “Thọ trì tam quy, cụ túc chúng giới, bất phạm oai nghi”, chính là điều thứ 

hai của tứ đức trong Hoàn Nguyên Quán. 

Thứ ba là nói chúng ta, dùng tâm thái xử sự đối nhân xử thế, tâm gì? Tâm chân 

thành, không phải là hư vọng, dùng chân tâm. Còn thái độ? Nhẹ nhàng. Học trò 

của Khổng tử tán thán đức hạnh của thầy, với những điều Phật Bồ Tát nói không 

khác nhau. Dịu dàng cung kính- “ôn lương cung kiệm nhượng”, hiền lành, cung 

kính, nhân nhượng, tiết kiệm. Trong Hoàn Nguyên Quán dùng bốn chữ “nhu hòa 

chất  trực”.  Điều  sau  cùng  “đại  chúng  sanh  khổ”,  đều  làm  tấm  gương  tốt  cho 

chúng sanh thấy. 

112  Tập 427 



Đức Phật Thích Ca Mâu Ni lúc còn tại thế, vì chúng ta thị hiện tám tướng thành 

đạo, đó là đại chúng sanh khổ, đó thưc sự là một tấm gương tu hành tốt cho người 

đệ tử nhà Phật. Nếu như chúng ta không thường xuyên nghĩ đến, thường xuyên 

lĩnh hội, học tập siêng năng, thì sự thị hiện này của đức Thế Tôn chẳng phải uổng 

công sao? Không ai nhận ra, không ai hiểu được. Chúng ta đến đâu để học tâp? 

Chúng  ta  đối  với  thân  hành  ngôn  giáo  của  Thế  Tôn,  cần  phải  lĩnh  ngộ  sâu  sắc, 

phải học giống như ngài, thì tự chúng ta đã thành tựu. 

“Nếu với chúng sanh tôn trọng thừa sự tức là tôn trọng thừa sự Như Lai”. Hằng 

thuận  chúng  sanh,  tùy  hỉ  công  đức,  đây  là  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  dạy  cho  chúng  ta. 

“Cho  nên  người  hành  tịnh  nghiệp”, bạn  cùng  tu  tịnh độ.  “Ứng  với  chúng  sanh 

làm lợi ích rộng lớn”, đối với hết thảy chúng sanh, bất luận họ học tông phái nào, 

bất luận họ học tôn giáo nào, vì sao vậy? Vì họ đều là chúng sanh. Ý nghĩa của 

hai chữ chúng sanh vô cùng rộng lớn. Phàm là hiện tượng do các duyên hòa hợp 

mà sanh khởi, đều gọi là chúng sanh. Quý vị thấy phạm vi thật quá rộng. Trong 

Kinh Hoa Nghiêm nói: “tình dữ vô tình, đồng viên chủng trí”. Đồng như thế nào? 

Hữu  tình  là  chúng  sanh,  vô  tình  cũng  là  chúng  sanh,  thì  nó  giống  nhau  thôi. 

Chúng ta bây giờ nói động vật là chúng sanh, các duyện hợp lại mà sanh. Thực 

vật- hoa cỏ cây cối vẫn là các duyên hợp lại mà sanh. Khoáng vật, sơn hà đại địa 

cho đến hiện tượng tự nhiên, không có cái gì chẳng phải các duyên hòa hợp mà 

sanh  khởi.  Ý  nghĩa  chúng  sanh  này  quá  lớn!  Đối  với  tất  cả  hiện  tượng  chúng 

duyên hòa hợp mà sanh khởi, đều phải tùy thuận, đều phải cúng dường, đều phải 

tôn  trọng,  đều  phải  thừa  sự,  đây  gọi  tôn  trọng  thừa  sự  Như  Lai.  Như  Lai  Là  tự 

tánh. 

Bạn cùng tu học đại thừa không thể không biết. Đối với lí sự này không biết, thì 

quý vị sẽ không làm được, ứng với chúng sanh làm lợi ích rộng lớn quý vị không 

làm được, quý vị phải làm rõ đạo lí này, chân tướng sự thật rõ ràng rồi thì quý vị 

mới làm được, trong tâm quý vị thật sự có. 

Hai câu bên dưới: “sở tác thiện căn, tức thí dữ chi”. Chỉ tự làm tất cả công đức và 

thiện  căn,  tất  cả  đều  có  thể  hồi  hướng,  bố  thí  cúng  dường  cho  hết  thảy  chúng 

sanh, khiến cho họ lìa khổ được vui. Lìa khổ được vui là quả, quả tức có nhân. 

Nhân là gì? Nhân là phá mê khai ngộ. 

Khổ của chúng sanh từ đâu mà có? Một lời để diễn tả hết, là từ mê thất bản tánh 

mà có. Bản tánh bản thiện, mê mất bản tánh. Tư tưởng, kiến giải, ngôn hạnh của 

họ đều sai, không tương ứng với tự tánh, trái ngược với tự tánh tướng. Đây gọi là 

Tập 427  113 



tạo nghiệp, thọ báo khổ từ đây mà có. Lạc từ đâu mà có? Là từ giác ngộ mà có, 

đã rõ ràng, thật tướng của các pháp đã làm rõ. Tư tưởng, kiến giải, ngôn hạnh của 

họ  thuần  túy,  không  lệch  không  tà,  với  tánh  đức  tương  ứng,  đây  chính  là  được 

lạc. Như trong kinh đại thừa Phật thường dạy : “ thường sinh tâm hoan hỷ”,  mọi 

lúc mọi nơi quý vị đều hoan hỷ, quý vị đều vui vẻ. Đây mới gọi là thật sự hạnh 

phúc  mỹ  mãn.  Hạnh  phúc  mỹ  mãn,  đời  người  vui  vẻ,  chỉ  có  Phật  Bồ  Tát  mới 

hưởng thụ được. Quý vị muốn hỏi do nguyên nhân gì? Vì các ngài giác ngộ, hiểu 

rõ, không còn mê, chính là đạo lí này. Vì vậy cho nên nếu muốn khiến hết thảy 

chúng  sanh  lìa  khổ  được  vui,  thì  quý  vị  phải  giúp  hết  thảy  chúng  sanh  phá  mê 

khai ngộ. 

Do đó chúng ta đã thấy được, Đức Phật Thích Ca Mâu Ni vì chúng ta mà thị hiện, 

sau khi thành đạo, ngài thị hiện 30 tuổi thành đạo. Sau khi thành đạo thì bắt đầu 

dạy học, 79 tuổi đức Phật niết bàn. Giảng kinh hơn 300 hội, thuyết pháp 49 năm, 

đây  là  sự  nghiệp  một  đời  của  ngài.  Đức  Phật  đến  thế  gian  này  làm  gì?  Là  đến 

giúp  đỡ  chúng  sanh  phá  mê  khai  ngộ,  là  đến  làm  việc  này  đây.  Mê  của  chúng 

sanh  đã  phá,  khai  ngộ  rồi  thì  lìa  khổ  được.  Đây  là  bố  thí  vĩ  đại  nhất  của  Phật 

Thích  Ca  Mâu  Ni,  đối  tượng  là  hết  thảy  chúng  sanh  trong  biến  pháp  giới  hư 

không giới. Đây gọi là Phật sự, chính la sự nghiệp của nhà Phật. Sự nghiệp của 

nhà Phật là dạy học, dạy cái gì? Dạy con người phá mê khai ngộ. Vì sao vậy? Vì 

chúng sanh lìa khổ được vui. Không phải đã rõ ràng, đã minh bạch rồi sao? 

Phật giáo có phải tôn giáo hay không? Quý vị nói nó là tôn giáo cũng được, quý 

vị nói nó không phải là tôn giáo cũng được. Quý vị thấy cuộc đời của đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni, những gì ngài đã làm, dùng lời lẽ của người thời nay mà nói, 

Phật Thích Ca Mâu Ni là nhà giáo dục, là một nhà giáo dục xã hội đa nguyên văn 

hóa.  Quý  vị  thấy  cuộc  đời  của  ngài  có  phải  làm  việc  này  hay  không?  Còn  thân 

phận  của  ngài?  Là  đa  nguyên  văn  hóa,  người  tình  nguyện  làm  giáo  dục  xã  hội, 

ngài  dạy  học  không  thu  học  phí,  không  phân  quốc  gia,  không  phân  chủng  tộc, 

không  phân  tín  ngưỡng.  Nam  nữ  già  trẻ  chỉ  cần  muốn  theo  ngài  học,  ngài  đều 

dạy, cho nên nó là đa nguyên văn hóa. Không có phân biệt, không có chấp trước. 

Quý vị theo ngài, ngài nhất định giúp quý vị phá  mê khai ngộ, khiến quý vị lìa 

khổ  được  vui,  gọi  là  “hằng  thuận  chúng  sanh,  tùy  hỷ  công  đức”.  Chúng  ta  cần 

phải học theo. Bất luận tại gia hay xuất gia, nhất định phải hiểu. Người khác hỏi 

chúng ta Phật giáo là gì? Phải nói cho rõ ràng nói thấu đáo. Thật sự đã rõ rồi, con 

người có thể không học Phật sao? Việc đại sự trong đời người chính là học Phật, 

114  Tập 427 



Phật là gì? Phật là trí huệ, là giác ngộ. Quý vị có cần trí tuệ chăng? Quý vị có cần 

giác ngộ chăng? Không có trí huệ thì quý vị ngu si, không có giác ngộ thì quý vị 

hồ đồ. Quý vị bằng lòng làm một con người hồ đồ hay sao? Quý vị bằng lòng làm 

một con người ngu si sao? Không bằng lòng, chúng ta cần trí huệ, chúng ta cần 

giác ngộ. Người có trí huệ, giác ngộ, người Ấn Độ gọi là Phật đà. Cho nên Phật 

giáo là giáo dục trí huệ, là giáo dục giác ngộ, đâu phải là  mê tín!  Đối với nhận 

thức  Phật  pháp  không  rõ  ràng  thì  nói  nó  là  mê  tín,  oan  cho  đức  Phật  Thích  Ca 

Mâu Ni. Đổ oan cho ngài có sai lầm hay không? Đây cần phải chịu trách nhiệm 

về  nhân  quả.  Chúng  ta  ở  đây  không  bàn  nhân  quả,  khẳng  định  có  trách  nhiệm 

nhân quả. Trách nhiệm nhân quả, quả báo là gì? Không tin tưởng trí huệ, không 

tin tưởng giác ngộ, đời đời kiếp kiếp ngu si. Nghiệp nhân quả báo không sai chút 

nào. 

Cho nên tự mình tạo tác hết thảy công đức và thiện căn tích được. Tất cả đều nên 

hồi hướng cho hết thảy chúng sanh, nguyện hết thảy chúng sanh lìa khổ được vui. 

Hồi hướng bồ đề, hồi hướng bồ đề là chính mình. Tất cả công đức của chúng ta 

chúng ta không cầu cái khác, chúng ta chỉ cầu trí huệ. Trí huệ có thể giúp chúng 

ta nâng cao cảnh giới. Ở Bồ Tát đạo từ thập tín lên đến thập trú, thập hạnh, thập 

hồi hướng, thập địa, đẳng giác, diệu giác. Chúng ta vì cái này, còn lại đều buông 

bỏ, vì sao vậy? Vì cái khác đều là giả, không phải chân thật. Phật pháp nói với 

chúng ta thứ này là chân thật. Chân thật thì đời đời kiếp kiếp mang đi được, là giả 

thì  không  mang  đi  được.  Những  thứ  không  mang  đi  được  chúng  ta  đều  không 

cần, đều buông bỏ. Mang đi được thì phải siêng năng, phải nỗ lực. 

“Như người tu hành mật giáo, nguyện tất cả công đức của mình đều thí cho hết 

thảy chúng sanh. Tất cả tội khổ của chúng sanh đều con xin chịu thay”. Đây thật 

đáng nể phục. 

Cư sĩ Hoàng Niệm tổ là bậc thầy của mật giáo. Ở trong hiển giáo chúng ta xưng 

ông là lão cư sĩ có chút tủi thân cho ông. Ở trong mật giáo gọi ông là kim cang 

thượng sư, cho nên ở hiển giáo, phải nên xưng ông là Bồ Tát. Người khác cũng 

không đặt biệt tôn trọng ông, cũng không có tâng bốc khen ngợi ông, ông vẫn ở 

đó làm việc cực nhọc như vậy. Tin tấn không biếng nhác, ông làm cái gì? Ông 

thay chúng sanh khổ. 

Ngày nay chúng sanh thật sự khổ, chúng sanh không nhận thức Phật pháp, chúng 

sanh  không  biết  cung  kính  Phật  pháp.  Vậy  người  học  Phật,  chúng  sanh  không 

cung kính là chuyện bình thường, hiện tượng bình thường, không kì quái. Niệm 

Tập 427  115 



Lão có thể là người bình thường sao? Người thường có thể viết ra những chú giải 

hay như vậy sao? Đó là đều không thể được. Thầy giáo của ông là cư sĩ Hạ Liên 

Cư, hiển giáo gọi ông là cư sĩ. Ông nếu không phải Phật Bồ  Tát thì không thể 

đem Kinh Vô Lượng Thọ, một ngàn năm trở lại có năm bản dịch, không có cách 

gì hội tập thành một quyển hay như vậy. Trước đây có người làm, nhà Tống có 

Vương Long Thư đã làm,  năm Hàm Phong nhà Thanh có Ngụy Mặc Thâm đã 

làm,  không  hề  dễ?  Nhưng  những  quyển  nay  đều  có  thiếu  sót.  Trong  thiếu  sót 

quan trọng nhất là chọn lọc không thỏa đáng, cho nên không thể xem là bản hay. 

Cư sĩ Hạ dùng thời gian 10 năm, sau khi hội tập thành, sữa chữa mười lần, thành 

bản lưu thông này. Trong tự văn của Mai Quang Hy cư sĩ nói rất hay, tán thán đối 

với quyển hội tập này. Không phải hư vọng, trong chín ngàn năm mạt pháp của 

Thế Tôn, thực sự có thể được độ, vãng sanh thế giới Cực Lạc, thân cận Phật A Di 

Đà, một đời chứng được quả Phật vô thượng. Ông nói chính là bộ kinh này, chính 

là quyển hội tập này, mới có thể giúp đỡ được. 

Ở  Trung quốc  ở  hơn  một ngàn năm về  trước, quyển  Kinh Vô  Lượng Thọ  này, 

người nương vào quyển này tu học rất ít, vì sao vậy? Vì không có bản hay, cho 

nên mọi ngươi đều dùng Kinh A Di Đà làm nền móng chuyên tu. Kinh A Di Đà 

có ba loại chú giải, dùng ba loại chú giải Kinh Di Đà này vô cùng quan trọng: Sớ 

Sao  của  Liên  Trì  đại  sư,  Yếu  Giải  của  Ngẩu  Ích  đại  sư,  Viên  Trung  Sao  của  U 

Khê đại sư. Quý vị nên siêng năng học tập, thực sự hiểu được ý nghĩa sâu xa của 

tịnh độ. Giúp quý vị đoạn nghi sinh tín, giúp quý vị kiên định đại nguyện, vãng 

sanh  bất  thoái  thành  Phật.  Bản  này  xuất  hiên,  công  đức  thù  thắng  của  nó,  tuyệt 

đối không ở dưới Sớ Sao Yếu Giải. Chúng ta nên có sự nhận biết. 

Bản  thân  chúng  tôi  có  kinh  nghiệm.  ba  chú  giải  kinh  bộ  Di  Đà  này,  trước  đây 

chúng tôi đều đã giảng qua rồi, Sớ Sao và Yếu Giải đã giảng qua mấy lần. Đối 

với sự khế nhập của tịnh tông vẫn là ở quyển này, ở trong Chú Giải này nâng cao 

hơn. Chúng ta biết chư vị cổ đức này, thực sự hết thảy tội khổ của chúng sanh, họ 

đảm đương, họ chịu thay rồi. Chúng ta nghĩ đến những chúng sanh này còn chịu 

khổ  hay  không?  Chúng  sanh  còn  phải  chịu  khổ,  nhưng  quả  báo  mà  chúng  sanh 

chịu đã giảm nhẹ. Nếu như không có những vị Phật Bồ Tát này đến giúp chúng 

ta,  thì  khổ  nạn  của  chúng  sanh  rất  nặng.  Việc  này  chỉ  có  người  bước  vào  cảnh 

giới họ mới biết được. Như Hạ Lão, Hoàng Lão họ hiểu được, họ không biết họ 

sẽ không chịu làm việc này, họ biết cho nên thêm đau khổ họ cũng hoan hỷ. Giúp 

những chúng sanh khổ nạn này. 

116  Tập 427 



Câu cuối cùng: “nhớ Phật niệm Phật, nhớ niệm tây phương Phật A Di Đà và cõi 

nước đó”. 

Phật A Di Đà là ai vậy? Phật A Di Đà chính là chúng ta, câu này chúng ta không 

thể khiêm tốn, khách sáo, nhúng nhường. Phải giống thái độ của chư vị cổ đức: 

ngay  thẳng  đảm  nhận.  Câu  A  Di  Đà  Phật  này  là  tiếng  Phạn,  nó  có  ý  nghĩa  gì? 

Không phải không thể dịch. Sự thật là tôn trong không dịch, cho nên dùng dịch 

âm, nếu dịch thành ý nghĩa chữ hán thì: A dịch là Vô, Di Đà dịch là Lượng, Phật 

dịch  là  Trí  huệ,  dịch  là  Giác  Ngộ.  Ý  nghĩa  của  A  Di  Đà  Phật  là  Vô  Lượng  Trí 

huệ, Vô Lượng Giác Ngộ, chính là ý nghĩa này. Vô lượng trí tuệ vô lượng giác 

ngộ là ai? Là chân tâm, là tự tánh, hết thảy chúng sanh đều có Phật tánh. Ở trong 

Phật tánh, trong Kinh Hoa Nghiêm nói rất hay: “hết thảy chúng sanh đều có đức 

tướng trí tuệ của Như Lai”. Đức là đức năng, tướng là tướng hảo. Quý vị thấy trí 

huệ, đức năng, tướng hảo tất cả đầy đủ, một chút khiếm khuyết cũng không có, 

đây gọi là A Di Đà Phật. Hết thảy chúng sanh đều có, chỉ là quý vị hiện bị mê 

thất mà thôi. Cho nên A Di Đà Phật là thông hiệu của tất cả chư Phật Như Lai, 

đều có thể gọi, chỉ cần là Phật, thì đều có thế xưng là A Di Đà Phật, thông hiệu. 

Nó  không  phải  tên  chuyên  môn.  Vậy  đức  A  Di  Đà  Phật  ở  thế  giới  tây  phương 

Cực Lạc thì sao? Ngài là tỷ kheo Pháp Tạng tu thành. 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni thành Phật, chúng ta có thể xưng là Thích Ca Mâu Ni 

A Di Đà Phật, để thêm vào danh hiệu của ngài. Thói quen của chúng ta chỉ xưng 

là A Di Đà Phật, nhưng đều biết A Di Đà Phật này, là A Di Đà Phật của thế giới 

thây phương Cực Lạc, do Pháp Tạng tu thành. Chúng ta đến thế giới tây phương 

Cực Lạc để thành Phật, danh hiệu thành Phật cũng là A Di Đà Phật. Bây giờ tu 

hành chúng ta xưng Diệu Âm Bồ Tát, Diệu Âm là phẩm sau cùng của kinh này. 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni thọ ký cho chúng ta. Diệu Âm là gì? Diệu Âm chính 

là A Di Đà Phật, danh hiệu diệu khó tả thành lời! 

Cho nên chúng ta phải học nhóm người của A Xà Vương Tử, mà trước đây đã nói 

qua. Nghe đức Thích Ca Mâu Ni Phật giảng kinh Vô Lượng Thọ, trong tâm đã 

phát nguyện, phát nguyện cầu sanh thế giới Cực Lạc. Sau này ở thế giới Cực Lạc 

thành Phật, phải giống với A Di Đà Phật. Phía trước có ví dụ, chúng ta phải theo 

vào, chúng ta cũng giống như A Xà Vương Tử, sau này ở thế giới Cực Lạc thành 

Phật, phải giống như A Di Đà Phật, như thế là đúng rồi. Không giống A Di Đà 

Phật thì quý vị đã hoàn toàn sai. Điều này chúng ta không thể không hiểu. Phải 

siêng năng, phải nổ lực. 

Tập 427  117 



Phẩm này là nói về Chánh Nhân Vãng Sanh, không có nhân làm sao có quả? Nhớ 

Phật  niệm  Phật  chắc  chắn  không  thể  gián  đoạn.  “Ức”  là  trong  tâm  quý  vị  nghĩ 

đến Phật. “Niệm” là trong tâm quý vị thật sự có Phật. 

“Diệu hạnh niệm Phật, Vua trong các thiện, là diệu trong các diệu, kính trong các 

kính”. “Kính” này là cái gì? Là đường tắt, không có con đường nào gần hơn con 

đường này, không có con đường nào nhanh hơn con đường này. Hạ Liên Công thị 

hiện cho chúng ta, Hoàng Niệm Lão vì chúng ta thị hiện, hai con người này thông 

tông thông giáo hiển mật viên dung. Cuối cùng đều là niệm Phật cầu sanh tịnh độ. 

Trí Giả đại sư của Thiên Thai là tổ sư của tông Pháp Hoa, cuối cùng ngài niệm 

Phật vãng sanh, ngài không tu chỉ quán. Trung Phong thiền sư của triều Nguyên, 

“Tam Thời Phồn Niệm Pháp Sự” do ngài biên soạn, soạn rất hay. Cuối cùng ngài 

là niệm Phật vãng sanh, chúng ta không thể không biết. Chư vị tổ sư này vì chúng 

ta mà thị hiện ra, chỉ ra con đường thành Phật cho chúng ta. Cho nên niệm Phật 

xưng là diệu hạnh. 

Trong kinh đại tập đức Thế Tôn đã nói cho chúng ta rõ ràng, xưng niệm A Di Đà 

Phật cầu sanh thế giới Cực Lạc, đây là “vô thượng thâm diệu thiền”. Cho nên nói 

là “vua trong các thiện, diệu trong các diệu, kính trong các kính”. Quý vị tu pháp 

môn khác, trong một đời chưa hẳn có thể thành tựu, vì sao vậy? Vì họ phải đoạn 

phiền não mới có thể hướng đến lên trên, phiền não không đoạn được, thì quý vị 

không  ra  được  lục  đạo  luân  hồi,  đây  là  thật  không  phải  giả.  Duy  chỉ  môn  tịnh 

tông này, chủ trương là đới nghiệp vãng sanh. Cũng chính là nói phiền não không 

đoạn không sao cả, mang đến thế giới Cực Lạc rồi đoạn. Đời này muốn đến thế 

thới  tây  phương  Cực  Lạc,  chỉ  có  ba  điều  kiện:  chân  tín,  thật  sự  muốn  đi,  chân 

niệm Phật thì được rồi. Quý vị xem đơn giản như vậy thôi. 

Hai phẩm 24, 25 của kinh này, chuyên nói về phương pháp vãng sanh. Phẩm 24 

chú  trọng  ở  phẩm  vị  vãng  sanh,  Phẩm  25  này  chú  trọng  ở  phương  pháp.  Trong 

chánh nhân, phát tâm niệm Phật thật là trọng yếu. Đây là đại sự quan trong nhất. 

Đoạn kinh văn này tổng cộng nói về sáu sự việc. 

 Thứ nhất là thọ trì kinh này. Chúng ta  muốn đến thế  giới tây phương Cực Lạc, 

nương vào phương pháp gì? Chính là nương vào bộ kinh này. 

 Thứ hai là cầu sanh tịnh độ. Thực sự phát tâm cầu sanh tịnh độ, thân cận Phật A 

Di Đà. Chúng ta quy y, quy y Phật A Di Đà. 

 Thứ ba là phải phát tâm bồ đề. Tâm bồ đề phải giống với những gì Ngẫu Ích đại 

sư  đã  nói,  đối  với  pháp  môn  này  thật  tin  không  có  chút  nào  hoài  nghi.  Chân 

118  Tập 427 



nguyện, chân tín, chân nguyện vãng sanh, tâm này chính là bồ đề tâm. Ngẫu Ích 

đại sư đã nói, tâm này là tâm vô thượng bồ đề. Vạn duyên đều buông bỏ một lòng 

một ý cầu sanh tịnh độ, thân cận Phật A Di Đà. 

 Thứ tư là phải nghiêm trì giới luật.  Phía trước đã nói rất nhiều, giới luật bây giờ 

chúng  ta  làm  không  tốt.  Nguyên  nhân  là  ở  đâu?  Không  hạ  thủ  từ  cội  rễ.  Người 

xưa giỏi hơn chúng ta, người xưa từ nhỏ đã cắm rễ. Cắm rế là cái gì? Cắn rễ là 

“Đệ Tử Quy”, Trong tịnh nghiệp tam phước tôi đã nói rất rõ. “Hiếu dưỡng phụ 

mẫu, phụng sự sư trưởng, tâm từ bất sát, tu thập thiện nghiệp”. Đây là điều kiện 

thứ  nhất  để  vãng  sanh  tịnh  độ,  phải  nên  tuân  thủ.  Làm  thế  nào  hiếu  dưỡng  phụ 

mẫu? Làm thế nào tôn sư trọng đạo? Học được “Đệ Tử Quy” và thực hành nó, thì 

quý vị đã làm được. Đây là con đường xưa nay chư vị tổ sư mở ra cho chúng ra, 

nếu  như  không  có  con  đường  này,  cũng  được,  quý  vị  phải  theo  con  đường  của 

Phật Thích Ca Mâu Ni chỉ dẫn, trước học tiểu thừa sau học đại thừa. 

Cổ nhân của chúng ta dùng Nho giáo và Đạo giáo để thay thế tiểu thừa, thì không 

cần học kinh tiểu thừa. Nếu như Nho giáo cũng không, học tiểu thừa cũng không 

học, thì đại thừa sẽ thiếu sót, học thế nào cũng học không giống được. Cho nên 

Nho Đạo Thích ba cái căn này quan trọng hơn tất cả. Bất luận tại gia hay xuất 

gia, ít nhất là dùng thời gian một năm, học kỹ Đệ Tử Quy, Cảm Ứng Thiên, Thập 

Thiện Nghiệp. Không phải đọc thuộc, cũng không phải giảng thấu đáo, mà phải 

thực hành được, vậy mới hữu hiệu. 

 Thứ năm làm lợi hữu tình.  Chúng ta hôm nay đã giảng, mang tất cả công đức của 

chúng ta tu được, hồi hướng chúng sanh, hồi hướng bồ đề, hồi hướng thật tế. Đây 

là  mục  tiêu  tu  hành  của  chúng  ta,  chúng  ta  không  cầu  phước  báo  nhân  thiên. 

Phước báu đều không cầu huống hồ những danh lợi trước mắt, ngủ dục lục trần? 

Tất cả đều buông bỏ. 

 Sau  cùng  là  thứ  sáu  nhớ  Phật  niệm  Phật.   Phía  trên  là  nhân,  phía  dưới  là  quả, 

nhân  quả  theo  nhau  như  hình  với  bóng.  Nhân  đã  hiểu  rồi  phải  tu  thật  tốt.  Bên 

dưới là nói về quả, có nhân nhất định cảm được quả. Như hình với bóng, thân là 

nhân.  Cái  bóng  ở  dưới  ánh  mặt  trời.  Bóng  không  phải  thân,  nhưng  bóng  không 

rời bỏ thân. Rời hình thì không có bóng, rời bóng thì không có hình. 

“Người này khi lâm chung, như sắc tướng của Phật”, là quả báo hiện tiền. Quý vị 

lúc sắp lâm chung, vãng sanh về thế giới Cực Lạc, nhất định là Phật A Di Đà đến 

tiếp  dẫn  quý  vị,  đây  là  lời  nguyện  của  Phật  A  Di  Đà.  Không  thể  có  người  thay 

thế, cái này phải ghi nhớ. Chắc chắn là Phật A Di Đà đến tiếp dẫn. Lúc tiếp dẫn 

Tập 427  119 



quý vị, được hào quang của Phật chiếu soi. Tự quý vị cảm thấy mình đang đứng 

trên  đài  sen,  thân  tướng  của  quý  vị  với  Phật  A  Di  Đà  hoàn  toàn  tương  đồng. 

Trong kinh đức Thế Tôn đã tùy duyên mà nói, tùy theo duyên của chúng sanh mà 

nói  thân  có  32  tướng,  80  vẻ  đẹp,  tướng  tốt  đầy  đủ.  Còn  trên  thực  thế?  Quý  vị 

phần nhiều cảm thấy bất ngờ, vì sao vậy? Phật A Di Đà, thân có vô lượng tướng, 

tướng có vô lượng vẻ đẹp, không phải chỉ có 32 tướng, 80 vẻ đẹp, không chỉ vậy! 

Người  đó  như  Phật,  thân  ánh  sắc  vàng,  32  tướng.  Đồng  thời  đầy  đủ  công  đức 

trang nghiêm giống như Phật. Vì sao vậy? Vì Phật quang vừa chiếu, oai thần bổn 

nguyện của Phật gia trì, nâng quý vị lên đến A Duy Việt Chí Bồ Tát. Không phải 

quý vị thật sự chứng được, là Phật A Di Đà gia trì quý vị, không chứng được quý 

vị cũng có. “Sanh trong nước báu, nhanh được nghe pháp ” . Sanh đến thế giới tây 

phương Cực Lạc để làm cái gì? Để đi học. Ở trong giảng đường lớn của Phật A 

Di Đà, đến làm học trò, nghe giáo huấn của Phật. Thế giới Cực Lạc, quý vị thấy 

Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  vì  chúng  ta  giới  thiệu  chỗ  này  rất  rõ.  Không  thấy  Phật 

Thích Ca Mâu Ni nói thế giới Cực Lạc có chính phủ, có vua chúa, chưa thấy nói 

qua.  Thế  giới  Cực  Lạc  không  có.  Thế  giới  Cực  Lạc  không  có  sĩ  nông  công 

thương.    Thế  giới  này  của  chúng  ta  có  các  nghành  các  nghề,  thế  giới  cực  lạc 

không có. Thế giới Cực Lạc rất đơn thuần, chỉ có thầy giáo và học sinh. Phật là 

thầy  giáo,  Bồ  Tát  là  học  sinh.  Rất  đơn  thuần  chỉ  hai  dạng  người  này.  Hơn  nữa 

thân  của  họ  và  cõi  nước  của  họ  cư  trú,  với  chúng  ta  bên  này  hoàn  toàn  không 

giống nhau. Bên này chúng ta là nhất hợp tướng mà trong kinh Kim Cang đã nói. 

Các vị có biết thế nào là nhất hợp tướng chăng? Bất luận là động vật, thực vật, 

khoáng sản, hiện tượng tự nhiên, đều là nhất hợp tướng. Hợp là tổ hợp, nhất là 

một thứ. Trong kinh Phật nói cho chúng ta cái gì là nhất hợp tướng? Cực vi chi vi 

là  nhất  hợp  tướng.  Ngày  nay  nhà  khoa  học  đã  biết,  cái  gì  là  nhất  hợp  tướng? 

Lượng tử là nhất hợp tướng. Trong kinh Phật gọi nó là cựu vi chi vi, ngày nay 

nhà khoa học gọi nó là lượng tử. Trong chú giải Hoàng Niệm Lão, dùng danh từ 

gọi  là  trung  vi  tử.  30  năm  gần  đây  nhà  vật  lí  học  mới  phát  hiện  được,  toàn  là 

những  thứ  này  tổ  hợp  lại-  nhất  hợp  tướng.  Nhất  hợp  tướng  không  phải  thật,  đủ 

duyên thì tướng hiện, hết duyên thì tướng không còn nữa, tụ tán vô thường. Thế 

giới Cực Lạc không phải nhất hợp tướng, nó là gì? Nó là thân pháp tánh, cõi pháp 

tánh, so với ở đây của chúng ta hoàn toàn khác nhau. Cho nên người của thế giới 

tây phương Cực Lạc, không cần ăn uống, không cần ngủ nghỉ. Quý vị thấy chúng 

ta ăn uống ngủ nghĩ chiếm hết bao nhiêu thời gian, họ ở nơi đó không cần. Cho 

120  Tập 427 



nên bước vào thế  giới tây phương Cực  Lạc chính là bước vào trường học này. 

Quý vị ở trong lớp học, bước vào lớp học, rời lớp học thì quý vị đã thành Phật, đã 

tốt  nghiệp  rồi.  Điều  này  thật  quá  vi  diệu.  Thật  sự  là  một  đời  thành  tựu.  Ngồi  ở 

trong lớp học này cần bao nhiêu thời gian? Thời gian dài ngắn không tương đồng, 

vì  sao  vậy?  Vì  có  người  tinh  tấn,  thì  họ  tốt  nghiệp  sớm  hơn,  có  người  hơi  lười 

biếng  một  chút,  chậm  chạp  một  chút  thì  họ  tốt  nghiệp  chậm  vài  ngày.  Đúng  là 

không thể nghĩ bàn. 

Thông thường như chúng ta thấy tam bối cửu phẩm, so với 41 vị pháp thân đại sĩ 

của Kinh Hoa Nghiêm. Nếu so sánh như vậy, chính là ba đại a tăng kỳ kiếp, đây 

là gì? Là cõi thật báo trang nghiêm của tất cả chư Phật Như Lai, thế giới Cực Lạc 

không phải như vậy. Thế giới Cực Lạc nhanh, vượt qua cõi nước của chư Phật rất 

nhiều rất nhiều, cho nên không thể nghĩ bàn. Nói một cách khác, đến thế giới Cực 

Lạc, khi nào quý vị thành Phật? Chúng ta có lý do để tin tưởng, có người vãng 

sanh thế giới Cực Lạc, trong ngày thì đã thành Phật, vì sao vậy? Trong giáo lí đại 

thừa đức Phật thường dạy, chúng ta chỉ cần đem ba loại phiền não buông bỏthì 

thành Phật. Đức Phật dạy, buông bỏ chấp trước, chấp trước là kiến tư phiền não. 


Buông bỏ chấp trước, nghĩa là kiến tư phiền não đã đoạn, thì quý vị chứng quả A 

La Hán, quý vị mãi mãi thoát li luân hồi lục đạo. Đây là loại buông xả thứ nhất. 

Thứ hai là buông bỏ phân biệt. Phân biệt trong giáo lí đại thừa gọi là trần sa phiền 

não. Buông bỏ được phiền não này thì quý vị là Bồ Tát, cao hơn A La Hán, Bích 

Chi Phật. Cuối cùng buông bỏ vô minh, vô thỉ vô minh cũng buông bỏ, thì quý vị 

vĩnh viễn thoát li mười pháp giới, đi đến nơi nào? Đã thành Phật rồi, đi đến cõi 

thật  báo  trang  nghiêm  rồi.  Cõi  thật  báo  trang  nghiêm  có  41  cấp  bậc,  căn  tánh 

chúng ta chậm một chút, kém một chút, 41 cấp bậc này từ cấp một đến cấp hai từ 

từ  thì  tốt  nghiệp,  cần  bao  nhiêu  thời  gian?  Trong  kinh  nói  là  ba  a  tăng  kì  kiếp. 

Phẩm sau cùng sanh tướng tập khí vô minh đã đoạn rồi, thì quý vị thành diệu giác 

Như Lai. Diệu Giác Như Lai, nói cho các vị biết, không trụ lại cõi thật báo trang 

nghiêm.  Họ  trú  ở  đâu?  Họ  trú  ở  thường  tịch  quang,  đó  chính  là  cứu  cánh  viên 

mãn.  Nhưng  chúng  ta  suy  nghĩ,  thế  giới  tây  phương  cực  lạc  chắc  chắn  có  rất 

nhiều người, không phải số ít. Họ vô cùng nhanh chóng, có năng lực đem kiến tư 

phiền  não,  trần  sa  phiền  não,  vô  minh  phiền  não  cùng  lúc  buông  xả,  trong  một 

niệm thì đã buông xả. Họ một niệm buông xả thì chứng được quả Phật cứu cánh 

viên mãn. Vì sao vậy? Chúng ta có lí do để tin tưởng. Chúng ta thấy trong Lục Tổ 

Đàn Kinh, Huệ Năng đại sư chính là một lúc buông xả. Đức Phật Thích Ca Mâu 

Tập 427  121 



Ni ở dưới cây Bồ Đề, cũng là một lúc buông xả. Một người ở đông phương, một 

người ở tây phương, làm tấm gương tốt nhất cho chúng ta thấy. 

Vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, nghe đức Phật A Di Đà giảng kinh thuyết pháp, 

hoát nhiên khai ngộ, đã buông xả rồi, thì họ thành Phật, họ đã tốt nghiệp. Cho nên 

thế giới Cực Lạc có lớp đặc biệt này, không phải lớp bình thường. Chúng ta càng 

tỉ mĩ để quan sát để lĩnh ngộ, thế giới Cực Lạc thực sự không thể nghĩ bàn. 

“Chóng được nghe pháp ”,  nghe pháp là khai ngộ, khai ngộ là chứng quả. “Cho 

nên người này khi lâm chung, sắc tướng như Phật, và nhanh được nghe pháp”. 

Chúng ta ở nơi thế gian này nghe pháp không dễ dàng, vả lại người thuyết pháp 

đều là phàm phu, chưa có khai ngộ chưa có chứng quả. Làm sao so sánh được với 

Phật  A  Di  Đà?  Thực  sự  thích  nghe  pháp,  mau  chóng  niệm  Phật  mà  về  thế  giới 

Cực Lạc, thân cận Phật A Di Đà thì được rồi. 

Chúng ta xem tiếp đoạn dưới. Chánh nhân thứ hai: 

 “Phục thứ A Nan, nhược hữu chúng sanh, dục sanh bỉ quốc duy bất năng đại tinh 

 tấn thiền định tận trì kinh giới, yếu đương tác thiện sở vị nhất bất sát sanh, nhị 

 bất thâu đạo, tam bất dâm dục, tứ bất vọng ngôn, ngũ bất mịch ngữ, lục bất ác 

 khẩu, thất bất lưỡng thiệt, bát bất tham, cữu bất sân, thập bất si, như thị trú dạ tư 

 duy Cực Lạc thế giới, a Di Đà Phật, chủng chủng công đức, chủng chủng trang 

 nghiêm, chí tâm quy y, đảnh lễ cúng dường, thị nhân lâm chung, bất kinh bất bố, 

 tâm bất điên đảo, tức đắc vãng sanh, bỉ Phật quốc độ”. 

Đây là “lợi chánh nhân thứ hai”. Trong đó có ba đoạn nhỏ, đoạn nhỏ thứ nhất: “tu 

thập thiện nghiệp”. Đoạn nhỏ thứ hai: “ngày đêm niệm Phật”. Đoạn nhỏ thứ ba: 

“một lòng quy y, đảnh lễ cúng dường”. 

Thứ nhất là nhân của thượng bối vãng sanh, thứ hai là nhân của trung bối vãng 

sanh. 

Chúng ta xem chú giải của Niệm Lão: Một: tu hành thập thiện. Căn cư theo “thứ 

tự pháp giới” thập thiện tức là ngăn ác. Trước khi ngăn ác, không phiền vì nó, bây 

giờ hành thiện, lợi lạc tất cả. Hai câu này là nói tổng quát. Thực sự muốn tu hành 

thiện,  muốn  học  Bồ  Tát,  thứ  nhất  không  nên để  người  khác  vì  chúng  ta  mà  nổi 

phiền não, người khác nổi phiền não là nhân của chúng ta đưa đến, thì chúng ra 

đã sai. Chư Phật Bồ Tát tuyệt đối không làm như vậy. Cho nên chư Phật Bồ Tát 

tiếp xúc với đại chúng, có thể khiến hết thảy chúng sanh sanh tâm hoan hỉ, bố thí 

vui vẻ. 

122  Tập 427 



Quý  vị  thấy  Phật  giáo  Trung  Quốc  biểu  pháp  dạy  người.  Đạo  tràng  tự  viện  am 

đường chánh quy của Phật giáo, bước vào cổng, kiến trúc đầu tiên là điện Thiên 

Vương - Cổng chính. Bước vào trong điện Thiên Vương quý vị thấy đầu tiên là 

ai? Di Lặc Bồ Tát, Bố Đại hòa thượng. Ngài ở trong đó, đối diện với cửa lớn, quý 

vị thấy ngài đầu tiên. Ngài có hình tướng thế nào? Tràn đầy hoan hỉ. Cho nên có 

người gọi ngài là Phật hoan hỉ. Tràn đầy hoan hỉ, miệng cười đón người. Bụng 

ngài rất lớn, tượng trưng cái gì? Có thể dung vạn vật, có thể bao dung. Cổ Đức 

dùng  tám  chữ  để  hình  dung  ngài:  “sanh  bình  đẳng  tâm,  thành  hỷ  duyệt  tướng”. 

Tám chữ này là điều kiện của quý vị vào cửa Phật. Quý vị có đầy đủ điều kiện 

này, thì quý vị mới có tư cách vào cửa Phật. Ở đây chúng ta biết được, muốn nghĩ 

đến vãng sanh thế giới tây phương Cực Lạc, tuy không thể giống loại thứ nhất 

“đại  tinh  tấn  thiền  định”.    Chữ   “đại”   này  có  thể  dùng  thông,  “đại  tinh  tấn  đại 

thiền định”, chúng ta không làm được. Cũng không thể được “tận trì kinh giới”. 

Chúng ta ở trong kinh điển chỉ có thể chọn một hai loại, “nhất môn thâm nhập, 

trường thời huân tu”. “Tận trì kinh giới” đó là học rộng nghe nhiều, không phải 

người thường có thể làm được. Cái này không làm được phải làm sao? Phải nên 

làm thiện, chính là không phiền với họ, lợi lạc tất cả. Cho nên nhất định phải học. 

Dùng tâm gì để tiếp xúc với tất cả chúng sanh? Tâm hoan hỉ. Tâm hoan hỉ này từ 

đâu mà có? Quý vị nhất định nên ghi nhớ, những lời đức Phật Thích Ca Mâu Ni 

dạy không phải là giả dối: “hết thảy chúng sanh vốn dĩ là Phật”. Hết thảy chúng 

sanh đều có Phật tánh, đã có Phật tánh đều nên làm Phật. Chúng ta tiếp xúc với 

chúng sanh như thế nào? Phật đã đến, quá vui mừng! Quý vị nghĩ mà xem nếu 

như hôm này Phật A Di Đà đến, quý vị thích hay không? Quý vị có thể xem tất cả 

mọi người đều là Phật A Di Đà, thì tâm hoan hỉ đã đến. Người này tôi ghét, nhìn 

thấy họ là tôi nổi sân, đó là tâm La Sát hiện bày, đó không phải là người tu đại 

thừa,  không  phải  người  tu  tịnh  độ.  Tu  tịnh  độ,  tu  đại  thừa,  thấy  hết  thảy  chúng 

sanh nhất định sanh tâm hoan hỷ, chúng ta vui mừng, họ không vui mừng, không 

nên chịu ảnh hưởng của họ. Phải khiến họ chịu ảnh hưởng của chúng ta, chúng ta 

không nên chịu ảnh hưởng của họ. Vì sao vậy? Vì ta biết họ vốn dĩ là Phật, tự họ 

không  biết.  Chúng  ta  biết,  cho  nên  trong  con  mắt  chúng  ta,  thấy  được  hết  thảy 

chúng sanh đều là chư Phật Bồ Tát. Họ tu pháp môn của Địa Tạng, thì họ là Địa 

Tạng Bồ Tát. Họ tu pháp môn của Quán Âm, thì họ là Quan Âm Bồ Tát. Tu pháp 

môn của Phổ Hiền thì đó là Phổ Hiền Bồ Tát. Tịnh tông là tu pháp môn Phổ Hiền. 

Quý vị xem phẩm thứ hai của kinh này, phẩm thứ hai vẫn là tự phẩm. Đề tựa là 

Tập 427  123 



“Đức  Tuân  Phổ  Hiền ” ,  đây  là  nói  rõ  thế  giới  Cực  Lạc  tất  cả  đều  tu  hạnh  Phổ 

Hiền. Nguyện đầu trong mười đại nguyện của Phổ Hiền là:  “ lễ kính chư Phật ”,  

có thể không hoan hỷ sao? Gặp được bất kỳ người nào vui vui mừng mừng chấp 

tay cung kính. Vì sao vậy? Vì họ là chư Phật Bồ Tát, dùng tâm thanh tịnh, tâm 

bình đẳng tâm chân thành để tiếp xúc, như vậy là đúng rồi. Không tu hạnh Phổ 

Hiền, trong kinh Hoa Ngiêm nói Bồ Tát không thể thành Phật. Thế giới Cực Lạc 

vì sao người người đều nhanh thành Phật, vì tất cả mọi người của thế giới Cực 

Lạc đều tu hạnh Phổ Hiền. Ba câu trước của hạnh Phổ Hiền là: Lễ kính chư Phật, 

xưng tán Như Lai, quảng tu cúng dường. Phải làm thật, phải thực sự đem nó thực 

hành. 

Trong cúng dường, tôi nghĩ rất nhiều bạn đồng tu đều đọc qua kinh Kim Cang. 

Trong kinh Kim Cang nói rất hay: cúng dường đại thiên thế giới bằng thất bảo, 

cũng  không  sánh  được  với  cúng  dường  pháp,  dù  là  nói  một  câu  kệ  trong  cúng 

pháp  dường,  vì  sao  vậy?  Vì  cúng  dường  pháp  có  thể  giúp  họ  khai  ngộ.  Cúng 

dường đại thiên thế giới thất báu họ không khai ngộ được. Phật giáo trọng pháp 

không trọng tài, tài là nên xả bỏ. 

Nhưng tài này thật lạ kỳ, càng xả càng nhiều, làm thế nào? Càng nhiều càng xả, 

không nên giữ, tất cả đem nó xả bỏ. Thực sự càng xả càng nhiều, càng nhiều càng 

xả. Đến nơi nào để xả? Ấn Quang đại sư dạy chúng ta một phương pháp rất hay, 

đó chính là hành pháp bố thí. 

Ấn Quang đại sư khi còn tại thế, ngài nổi danh rất muộn, 70 tuổi, mới được mọi 

người phát hiện, con người này có đạo đức, có học vấn, thật sự được xã hội tôn 

kính. 80 tuổi thì ngài viên tịch, thật sự hoằng pháp chỉ có 10 năm. Nhưng 10 năm 

thành tựu đó, ở trong gần trăm năm, hàng xuất gia tại gia, không người nào có thể 

sánh với ngài. Điều này chúng ta phải thận trọng để lĩnh hội. Sự thành công của 

ngài, người xưa có câu: “hậu tích bạc phát”. Quý vị thấy ngài tu hành mấy mươi 

năm không có người biết, năm 70 tuổi một nhân duyên ngẫu nhiên, có những cư 

sĩ nghiên cứu kinh giáo, đến Phổ Đà sơn chơi, trong vô tình gặp được cùng đàm 

đạo với ngài, cảm thấy lão hòa thượng này rất tài ba. Sau khi trở về ở trên báo tạp 

chí viết bài văn, đối với lão pháp sư cung kính tán thán, lão pháp sư đã nổi tiếng. 

Bắt  đầu  hoằng  pháp  lợi  sanh,  ngài  dùng  phương  pháp  gì?  Ngài  dùng  thư  tín, 

chính là “Ấn Quang Đại Sư Văn Sao”. Vì ngài nói chuyện giọng địa phương rất 

nặng, nhiều người nghe không hiểu, cho nên dùng văn tự để hoằng pháp, lưu lại 

thành văn sao. Nội dung của văn sao rất phong phú, hiển giáo mật giáo, tông môn 

124  Tập 427 



giáo môn, đại thừa tiểu thừa, ngài không có cái nào không thông. Ngài chỉ một 

phương hướng, một mục tiêu, chuyên khuyên người niệm Phật cầu sanh tịnh độ. 

Trong  mười  năm  này  người  ngưỡng  mộ  ngài  rất  nhiều,  cúng  dường  quá  nhiều. 

Cúng dường của tứ chúng đệ tử, ngài làm một việc là ấn kinh. Ngài không làm 

việc khác, chỉ làm một việc, tự làm một xưởng in ấn, ở chùa Báo Quốc Tô Châu, 

Hoằng  Hóa  Xã,  Hoằng  Hóa  Xã  tự  mình  in  sách.  Ngài  biết  ở  thời  đại  đó,  tuyên 

truyền  bằng  văn  tự  là  hữu  hiệu  nhất,  hiệu  quả  cũng  rất  lớn.  Phàm  là  người  đọc 

sách  đều  thích  sách  của  ngài.  Sách  tịch  của  ngài  thành  quyển  lưu  thông  không 

kiếm tiền, sách cũng in rất đẹp.  Hiệu đính chính xác, được gọi là sách tốt nhất. 

Tôi đọc được sách của ngài, nghĩ đến việc làm của ngài, khổ tâm giáo huấn của 

ngài, tôi học ngài. Tứ chúng đồng tu cúng dường tôi, tôi cũng đem đi ấn kinh hết. 

Mong kết duyên với toàn thế giới, cho nên pháp duyên rất thù thắng. Tiền nhiều 

ấn  tống  được  nhiều,  tiền  ít  thì  ần  tống  ít.  Hai  năm  này  ấn  tống  được  không  ít. 

Chúng tôi ấn tống Đại Tạng Kinh được hơn bảy ngàn bộ, mục tiêu của chúng tôi 

là  hướng  đến  ấn  tống  mười  ngàn  bộ  ấn  Đại  Tạng  Kinh.  Truyền  thống  văn  hóa 

Trung  Quốc,  chúng  tôi  vào  trong  tiệm  sách  mua  sách,  họ  để  giá  rất  ưu  đãi  cho 

chúng  tôi,  chúng  tôi  mua  được  nhiều.  “Tứ  Khố  Toàn  Thư”  mua  được  100  bộ, 

tặng cho thư viện trường đại học. Bộ sách này đã bị phân tán rồi.  “ Tứ Khố Hội 

Yếu ”  200 bộ, sánh còn chưa phát hành, cuối năm này sách sẽ phát hành, 200 bộ. 

200  bộ  này,  nói  với  các  vị  là  10  triệu  dolas  đấy.  Đều  là  dùng  vào  việc  tốt  này, 

truyền thống văn hóa Trung Quốc sẽ không mất đi. 

Ngoài việc này ra còn bồi dưỡng đồng tham đạo hữu thật sự muốn học. Bây giờ ở 

Malasia,  nhóm của Thái Lễ Húc, đại khái có hơn 30 người, họ phát tâm lớn, vì 

vãng thánh tiếp tuyệt học, vì muôn đười mở hòa bình. Đối với truyền thống văn 

hóa  xưa,  đối  với  Phật  pháp,  vì  tục  Phật  tuệ  mạng,  vì  chánh  pháp  lâu  dài.  Thật 

hiếm có, trong những người này, tương lai tuyệt đại đa số là lấy thân phận xuất 

gia để xuất hiện. Chúng ta toàn tâm toàn lực chăm sóc họ, hi vọng họ an cư lạc 

nghiệp,  cung  cấp  cho  họ  môi  trường  tu  học.  Hi  vọng  trong  10  năm  giống  như 

hình  thức  bế  quan,  mỗi  một  người  chuyên  học  một  môn,  nhất  môn  thâm  nhập, 

trường  thời  huân  tu.  Sau  mười  năm  trở  thành  chuyên  gia  rồi,  hoặc  là  kinh  sư, 

hoặc là luận sư, hoặc giả luật sư nghiên cứu giới luật. Sau mười năm Phật giáo có 

nhân tài xuất hiện. 

Lưu thông kinh điển rất quan trọng, nhưng kinh điển không có người giảng giải, 

không được, quý vị xem không hiểu, cần bồi dưỡng một khóa thầy giáo, đối với 

Tập 427  125 



truyền  thống  học  thuật  của  Trung  Quốc.  Nho  giáo  Đạo  giáo  Phật  giáo,  những 

nhân tài này chúng ta đều cần quan tâm, phải toàn tâm toàn lực giúp đở họ. Phật 

pháp, truyền thống văn hóa Trung Quốc lại được phục hưng. Gánh vác của chúng 

ta rất nặng, chúng ta sẽ làm rất vất vả. Lúc nào có thể hồi phục? Có thể ba đời, 

bốn đời, năm đời sau đó. Không phải một đời thì có thể phục hưng được, không 

dễ dàng như vậy đâu. Nhưng thứ này bị đoạn mất có hơn 100 năm rồi, từ từ hồi 

phục trở lại, đại khái cũng cần 100 năm. Cho nên bây giờ bồi dưỡng nhân tài, so 

với ấn tống kinh sách còn quan trọng hơn, ấn tống kinh sách có tiền thì có thể ấn. 

Nhân tài không thể thời gian ngắn mà có thể đào tạo thành được, ít nhất phải 10 

năm.  Cho  nên  đây  là  việc  đại  sự  trước  mắt  của  chúng  tôi,  là  thiện  hành  chân 

chánh trước mắt của chúng tôi. 

Đầu tiên “ngăn ác trước đây”, những việc chúng ta đã làm sai trước đây, phải sữa 

đồi lại cho đúng. Nên nhớ, tuyệt đối không gây hại người khác, tuyệt không thể 

để người khác vì chúng ta mà nổi phiền não. Phải niệm niệm lợi lạc hữu tình. 

Dưới đây là nói về thập thiện. Thứ nhất:  “không sát sanh” . Ngăn việc ác sát sanh 

trước đây, nên làm việc thiện phóng sanh. Trước khi chưa học Phât không hiểu 

rõ,  việc  sát  sanh  đã  làm  rất  nhiều.  Tuy  là  không  giết  người,  nhưng  ngoài  con 

người ra những chúng sanh này đều giết! Đặc biệt là động vật nhỏ: con muỗi, con 

kiến, ruồi nhặng, con gián, có từng giết chưa? Đã giết bao nhiêu rồi? Không thể 

tính được. Quý vị không nên xem thường con kiến, nó cũng là một sinh mạng, nó 

cũng là một vị Phật. Hết thảy chúng sanh vốn dĩ là Phật, nó cũng là một vị Phật. 

Sau khi học Phật mới hiểu được, bây giờ thấy động vật nhỏ này đều chấp tay: Bồ 

Tát  kiến!  Bồ  Tát  muỗi!  Chúng  ta  đều  gọi  nó  là  Bồ  Tát.  Nó  muốn  đến  cắn  một 

miếng  thì  chúng  ta  cúng  dường,  bất  quá  nó  cũng  chỉ  đến  ăn  một  bữa  mà  thôi. 

Chúng ta cúng Phật, cúng dường Phật, cúng dường Phật có công đức. Quý vị giết 

chết nó có tội. Sau khi đã hiểu, tâm của chúng ta đều sửa lại. Chúng ta với động 

vật nhỏ, hòa thuận với nhau, tôn trong nhau. Chúng ta gọi nó là Phật, nó cũng gọi 

chúng ta là Phật, chúng ta gọi nó là Bồ Tát, nó cũng gọi chúng ta là Bồ Tát, rất dễ 

sống. 

Mười mấy năm gần đây, tôi ở Úc châu 12 năm, ở đó có khu vườn  rất rộng, chúng 

tôi trồng rau, trồng một vườn rau rất lớn, vườn rau mỗi ngày có thể cúng dường 

300 người. Đạo tràng của chúng tôi mỗi ngày ăn cơm không quá 100 người, cho 

nên rau của chúng tôi rất nhiều,  mang bố thí. Phàm là  người đến đạo tràng nhỏ 

này của chúng tôi, nhất định đều tặng rau để họ mang về. Chúng tôi 12 năm này 

126  Tập 427 



thành công ở điểm nào? Hợp tác với những côn trùng. Rau đều có côn trùng ăn, 

chung tôi đính ước với côn trùng.  Ở  trong vườn rau  vạnh  một khu vực chuyên 

cúng dường chúng nó, côn trùng ăn đều đến nơi đó để ăn, bên này của chúng tôi 

nó đều giữ lại, thật sự nó không đến bên này. Đến vườn rau nhìn thấy thì quý vị 

đã hiểu được, trên những lá rau mà bị nó ăn có những lỗ nhỏ, bên này hoàn toàn 

không có. Có thể thông, có thể hợp tác, hợp tác lẫn nhau. Chúng ta phải nuôi thân 

mình, thì cũng nên nuôi thân chúng nó. Chúng tôi trồng cây ăn trái, cây ăn trái rất 

nhiều. Có hơn ba chục loại cây ăn trái không giống nhau. Nếu chim ăn, chúng tôi 

ký ước với chim, chuyên môn chỉ định mấy cây cúng dường chúng nó, chúng tôi 

cũng  dùng  tâm  chăm  sóc  vun  bồi  cho  chim  ăn.  Không  chỉ  định  thì  chim  nó  sẽ 

không ăn, 12 năm không phải một ngày hai ngày. Ở đây đã làm thành công, cho 

nên động, thực vật, ngay cả thực vật chúng ta đều nên lui tới. Ở trong vườn rau, 

bây  giờ  chăm  vườn  rau  là  Ngộ  Khiêm  pháp  sư,  cô  ấy  nói  với  tôi  việc  của  năm 

trước. Một đêm nằm ngủ, giàn mướp báo mộng cho cô, trong vườn rau chúng tôi 

có trồng giàn mướp. Báo mộng cho cô, nó nói: nó đã già rồi, tại vì sao không hái 

nó?  Đến  hôm  sau  đi  thì  cô  theo  chỉ  dẫn  của  giàn  mướp  đi  tìm,  quả  nhiên  tìm 

được, thật sự đã quá già, không thể ăn được nữa, giữ nó làm giống, nói với nó giữ 

nó  làm  giống.  Quý  vị  thấy  giàn  mướp  đã  chín  rồi,  vì  phía  trước  có  lá  cây  che 

khuất  không  thấy  được.  Thần  cây  báo  mộng,  họ  nghe  kinh  niệm  Phật  đã  vãng 

sanh, chúng tôi nghe được tin đáng mừng này! Học viện thành lập 10 năm, thần 

cây của mấy cây  ở trước cổng học viện, họ ngày ngày nghe kinh, hay cây vãng 

sanh.  Quỷ  thần  tu  hành  tốt  hơn  con  người,  động  vật  nhỏ  có  cảm  tình,  chúng  ta 

yêu thương nó, nó yêu thương chúng ta, cho nên nhất định không thể làm tổn hại 

nhau. Chúng ta hi vọng người khác đối với chúng ta thế nào, chúng ta nên như 

vậy đối đãi người khác, cho nên phải yêu thương chúng nó, phải quan tâm chúng 

nó, phải chăm sóc chúng nó, phải giúp đỡ chúng nó. Bao gồm đối với cây cối hoa 

quả, đối với sơn hà đại địa. 

Phóng  sanh  phải  có  cái  tâm  này,  thấy  được  thì  phải  làm,  không  nên  hoài  nghi, 

không nên đắn đo. Bây giờ rất nhiều đạo tràng lúc làm pháp hội, phần nhiều đi 

phóng sanh. Trước tiên đến nơi người đánh bắt đặt hàng với họ, cái này sai rồi. 

Vì sao vậy? Khuyến khích họ đi bắt, đây không phải là việc tốt. Phóng sanh nên ở 

lúc bình thường, không cần phải chọn ngày, loại phóng sanh đó, lúc bị bắt về đều 

hận quý vị: “Các người xem, nếu các người không đi mua của họ, họ sẽ không 

bắt bọn ta”. Chúng ta đều phải nghĩ đến, hàng ngày đến chợ  mua thức  ăn, thấy 

Tập 427  127 



được những con vật đang sống này, chú ý mà quan sát nó thật sự có thể sống tiếp 

được, thì mua về phóng sanh. Thấy hình dáng đó của nó phóng sanh cũng sống 

không nổi, thì không cần mua, làm tam quy y cho nó, khuyên nó niệm Phật cầu 

vãng sanh tịnh độ thì tốt, kết duyên này với nó. Ở chợ người đông lúc nói ra có 

rất nhiều cái không tiện, mặc niệm, nó nghe được. Người khác không nghe được 

nó có thể nghe được, niệm nho nhỏ. 

Thứ  hai:   “không  trộm  cắp” .  Trộm  cắp,  ngăn  hành  vi  xấu  trộm  tài  vật  của  họ 

trước đây, nên làm việc thiện bố thí. Ví như tài vật, đây là lấy một ví dụ, hoặc là 

những thứ đồ dùng hằng ngày. Phật pháp nói không cho mà lấy, đó gọi là trộm. 

Vật  có  chủ,  chủ  nhân  không  đồng  ý,  bất  luận  quý  vị  có  phải  lấy  để  dùng  hay 

không. Quý vị không lấy để dùng, quý vị thay đổi vị trí của nó cũng không được. 

Vì sao vậy? Chủ nhân tìm không thấy nữa. Như thế cũng xem là trộm cắp. Cho 

nên quý vị không được đụng tới. Nhất định phải là chủ nhân đồng ý, mới không 

phải trộm cắp. Chỉ cần có một niệm, ý niệm chiếm đoạt của người khác đây gọi là 

tâm trộm. Tuy quý vị không có hành vi này, nhưng quý vị có tâm trộm cắp, có 

tâm trộm, gặp được duyên này, có  thể có hành vì trộm cắm xuất hiện. Cho nên 

phải đoạn từ nơi nào? Phải đoạn từ trong tâm. Chắc chắn không có  mảy  may ý 

niệm chiếm đoạt nào, phải đoạn từ chỗ này. Phải làm tốt điều giới này, trước tiên 

phải  biết  tiết  kiệm,  không  nên  lãng  phí.  Cuộc  sống  đơn  giản  thì  ý  niệm  này  sẽ 

không phát sinh. Nhu cầu rất ít, ăn được no, mặc được ấm, có một căn nhà nhỏ để 

núp mưa tránh gió, đủ rồi. Người tu hành trước đây, họ ở trên núi xây một am 

tranh nhỏ, chặt vài cây, phía trên lợp cỏ tranh che mưa gió, vậy là đủ, thân tâm 

thanh tịnh. 

Khi đức Phật còn tại thế lại càng thanh tịnh, nhưng cuộc sống đó chúng ta làm 

không được. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni ngài là đi khất thực, ngày ăn một bữa, 

nghỉ dưới gốc cây, đến am tranh nhỏ cũng không cần. Chúng ta ngày nay không 

có phước đức lớn đó của ngài, quý vị thấy ngài không sợ nắng gió mưa dầm, ngài 

không sợ, không sanh bịnh, thân thể khỏe mạnh. Chúng ta ngày nay không làm 

được, ở dưới gốc cây ngồi một đêm, ít ra cũng có nước sương, chỉ sợ đến ngày 

thứ hai là phải đi đến bệnh viện rồi. Lại phải phiền người khác chăm sóc quý vị, 

đó không phải là học Phật Thích Ca Mâu Ni, đó là tìm rắc rối. Cho nên ngày nay 

nhất định phải hiểu được, chúng ta sống cuộc sống có tiêu chuẩn thấp nhất, tự tại 

biết  bao,  vui  sướng  biết  bao.  Tiền  tài  đối  với  chúng  ta  là  cái  gì?  Không  có  chổ 

dùng, không có nơi để dùng tiền, cho nên tôi thường nói với các bạn đồng tu, đều 

128  Tập 427 



là nói thật: Quý vị đối với tôi không cần cúng dường, cúng dường là gì? Tôi phải 

thay quý vị đi làm việc tốt, phải động tâm. Quý vị không cúng dường cho tôi, tôi 

tự tại biết bao, vui sướng biết ba, không có việc gì nữa. Trước đây còn trẻ còn có 

sức lực, có thể giúp mọi người làm việc, bây giờ ông già 80 tuổi rồi, lại bảo tôi 

giúp quý vị làm việc, quý vị nào đành lòng! Đây là nói rõ không nên cúng dường 

tôi. Có nơi thực sự cần dùng tiền, trong lúc giảng kinh tôi sẽ bổ sung nói với mọi 

người, quý vị trực tiếp cúng dường không cần phải qua tay tôi, đừng để tôi làm 

chuyện rắc  rối này. Chúng ta  ấn tống kinh sách, tôi  cũng nghĩ đến đây thì thôi, 

dừng lại rồi, sau này không làm nữa. Tuổi già tôi mỗi ngày giảng kinh bốn tiếng 

đồng hồ, cuộc sống này rất vui thích. Mỗi ngày đọc kinh bốn giờ đồng hồ, cùng 

chia sẻ với mọi người bốn giờ đồng hồ, thời gian khác niệm Phật. Đây là quý vị 

thực sự chăm sóc cho tôi. Không trộm cắp, điều này là không dễ làm. Điều này 

có ở trong ngũ giới, trong mười giới của Sa Di Luật Nghi cũng có. Ở trong Sa Di 

Luật Nghi Tăng Chú nói rất tường tận. Sa Di Luật Nghi người tại gia có thể xem, 

người tại gia chỉ có Tỷ Kheo, Tỷ Kheo Ni giới là không thể xem được, Bồ Tát 

giới, Sa Di giới đều có thể xem, đều nên siêng năng học tập. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 







------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 428 

Chuyển ngữ:  Trung Tấn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian: 29.05.2011 

Địa điểm: Phật đà giáo dục hiệp hội_Hongkong 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quí vị xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh, trang 540, hàng thứ năm từ dưới đếm lên. 

Thứ ba,  không dâm dật,  không tà dâm. Ngăn làm việc ác không phải thê thiếp mà 

dâm dật, nên làm việc thiện cung kính. Tiếp theo Niệm Lão vì chúng ta giải thích. 

Câu thứ nhất ở trong loại chánh nhân thứ hai là tu hành thập thiện. Điều thứ nhất 

Tập 428  129 



trong  thập  thiện  là  không  sát  sanh,  thứ  hai  là  không  trộm  cắp,  thứ  ba  là  không 

dâm dật, đây là ba điều thiện của thân. 

Thập thiện nghiệp, thông thường người học Phật đều xem nhẹ nó. Cho rằng đây 

là giới nhỏ, lỗi lầm không quá lớn, cho nên lơ là. Không biết rằng thập thiện là 

căn bản của giới luật. Thập thiện mà làm không được, thì làm sao có thể trì giới? 

Ngày nay Phật pháp đã suy yếu, yếu đến cùng cực. Mọi người trong xã hội xem 

Phật  giáo,  cho  rằng  Phật  giáo  là  tôn  giáo.  Hàm  ý  của  tôn  giáo  chính  là  mê  tín. 

Chúng ta nhìn xem đệ tử của Phật, bất luận là tại gia hay xuất gia, đối với xã hội, 

đối với chúng sanh chúng ta có những cống hiến gì? Trên thực tế, Phật giáo và 

tôn giáo khác, không khác nhau nhiều lắm. Những tôn giáo khác đều tập trung ở 

chổ cùng cần nguyện, hi vọng có thể hóa giải thiên tai nhân hoạ. Nhà Phật cũng 

có  rất  nhiều  pháp  hội,  mục  đích  cũng  không  ngoại  lệ,  nhưng  người  thế  gian  họ 

nhìn như thế nào? Cho rằng quý vị là mê tín, không thừa nhận hiệu quả những 

cầu nguyện này của quý vị. Cách nhìn này tuy không hoàn toàn chính xác, nhưng 

cũng không phải không có lí, vì sao vậy? Vì chúng ta không làm được tấm gương 

tốt, cho xã hội đại chúng thấy. Nếu thực hành được thập thiện nghiệp, tất cả đều 

làm được tốt, tôi tin rằng xã hội đại chúng, đối với để tử nhà Phật sẽ có cái nhìn 

khác.  Họ  khâm  phục  quý  vị,  họ  tôn trọng  quý vị,  vì  sao  vậy?  Vì  họ  không  làm 

được, quý vị đã làm được. Sát sanh là tiêu cực, phải tích cực là phóng sanh. 

Không trộm cắp, chắc chắn không có ý niệm, chiếm đoạt của người khác, đây là 

thuộc về trộm cắp. Tích cực là tận tâm tận lực giúp đỡ xã hội, điều này ở trên đã 

nói, nên làm việc thiện bố thí. Không dâm dục, trong thập thiện đối với tại gia nói 

rất nhiều. Nó không phải nói với người xuất gia, người xuất gia có giới luật của 

người xuất gia. Cho nên con đường thập thiện nghiệp là giáo dục của thế gian, 

trong nhà Phật cho rằng xã hội đại chúng, mỗi con người đều nên học tập. Đây là 

khuôn phép đạo đức căn bản để làm người. Không phải thê thiếp của mình, thì 

không nên có hành vi tà hạnh, nhất định phải giữ gìn. Tích cực là nên làm việc 

thiện cung kính, giữa người với người nên có lễ tiết. 

Ngày  nay  các  bạn  đồng  học  Phật,  tại  gia  “thập  thiện  nghiệp”  không  làm  được, 

xuất  gia  “Sa  Di  luật  nghi ”   không  làm  được,  đây  là  nhân  duyên  chính  làm  cho 

Phật pháp suy vong, là nhân tố đứng đầu. Chúng ta thật sự  học Phật, đối với giới 

luật không thể không xem trọng. Bắt đầu làm từ đâu? Bắt đầy thực hành từ Đệ Tử 

Quy. 

130  Tập 428 



Phía  trước  chúng  ta  học  qua  tịnh  nghiệp  tam  phước.  Điều  thứ  nhất  của  tịnh 

nghiệp tam phước: “hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, tâm từ bất sát, tu 

thập thiện nghiệp”. Đây là điều thứ nhất. Đức Thế Tôn dạy chúng ta tịnh nghiệp 

tam phước. “Phước” là phước báo, mỗi con người đều mong cầu. Điều thứ nhất 

này là phước báo trời người, cần hay không? Mỗi con người đều cần. Phước báo 

là quả, quả tức có nhân. Chư vị tổ thường dạy chúng ta, “ở trong cửa Phật, có cầu 

tức ứng”. Tôi lúc mới học Phật không có mong cầu gì, nhưng Chương Gia đại sư 

nói  với  tôi  câu  này,  tôi  mới  hiểu  được  “ở  trong  cửa  Phật  có  cầu  tức  ứng”.  Cầu 

thành Phật, cầu thành Bồ Tát đều có thể làm được. Cầu phước báu trời người đây 

là việc nhỏ, sao có đạo lý cầu không được! Trong kinh giáo vì sao nói như vậy, 

có  cầu  tức  ứng,  cách  nói  này  có  phải  khuếch  trương  không?  Trong  thập  thiện, 

năm giới đều có không vọng ngữ. Vậy lời của đức Phật không phải là giả, chắc 

chắn có thể cầu được. Đức Phật dạy chúng ta tu nhân thì đạt được quả báo, cảm 

được quả báo. Cầu giàu có được giàu có, cầu trí huệ được trí huệ thông minh, cầu 

sống lâu được sống lâu mạnh khỏe, không có cái nào là không được. Thầy giáo 

nói với tôi: ông nên cầu như pháp như lí, thì sẽ đạt được. Như lí như pháp ở trong 

kinh giáo, quý vị nên đọc kinh, hiểu rõ kinh giáo, nương vào giáo lí mà làm. Thì 

nguyện vọng của quý vị sẽ đạt được, không giả tí nào. Giàu có từ đâu mà có? Từ 

bố thí mà có. Dùng tài vật bố thí, giúp đỡ người khác, cứu tế người khác. Đây là 

nhân, quý vị được giàu có là quả báo. Cho dù quý vị kinh doanh ngành nghề nào, 

đều kiếm tiền, tiền tài ùn ùn mà đến. Đó là gì? Đó là quả báo. Sự nghiệp kinh 

doanh  của  quý  vị là  duyên,  quý  vị  thấy  nhân  thêm  duyên  thì  quả  báo  hiện  tiền. 

Pháp  bố  thì  được  trí  huệ  thông  minh,  vô  úy  bố  thí  được  sống  lâu  khỏe  mạnh. 

Trong kinh đức Phật thường dạy, chúng ta phải hiểu được ý nghĩa này mà siêng 

năng tu học, chắc chắn trong đời này quý vị có thể sống cuộc sống của chư Phật 

Bồ Tát. Chư Phật Bồ Tát có cuộc sống như thế nào? Là cuộc sống hạnh phúc cứu 

cánh  mỹ  mãn, thật sự đạt được. Cho nên con đường thập thiện nghiệp phải nên 

thực  hành.  Trước  tiên  phải  thực  hành  Đệ  Tử  Quy,  kế  đến  thực  hành  Cảm  ứng 

Thiên, sau đó thực hành Thập Thiện Nghiệp, sẽ không khó chút nào, quý vị thật 

sự có thể làm được. Đây là ba nền móng của Nho Thích Đạo. 

Điều  thứ  nhất  của  tịnh  nghiệp  tam  phước:  “hiếu  dưỡng  phụ  mẫu,  phụng  sự  sư 

trưởng” đây là Đệ Tử Quy, “tâm từ không hại” là của Cảm ứng Thiên, “tu thập 

thiện nghiệp” đây là Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo. Ba loại này phân lượng rất ít, 

Tập 428  131 



thông thường con người đều lơ là, nó là ba nền móng của văn hóa truyền thống 

Trung Quốc. 

Ngày xưa, một trăm năm trước, người người đều học, từ nhỏ đã học rồi. Sau khi 

Mãn Thanh mất nước đến nay là 100 năm, trong một thế kỷ này thật sự đã lơ là. 

Chẳng những không có người học, mà 50 năm gần đây, người giảng cũng rất ít, 

không có người giảng. Quả báo cũng đã hiện bày, quả báo gì? Đối với tự thân 

chúng  ta  mà  nói,  phiền  nào  nhiều  hơn  trước  đây,  bịnh  tật  nhiều  hơn  trước  đây. 

Đây là những báo ứng mà thân tâm hiện nay của chúng ta cảm nhận được. Môi 

trường sinh sống của chúng ta nhiều thiên tai, đây đều tâm bất thiện chiêu cảm 

nên. Trong lúc chia sẻ Phật pháp chúng tôi đã nói rất nhiều. Ngay giới khoa học 

ngày nay đều khẳng định, đều thừa nhận rằng, chúng ta khởi tâm động niệm đều 

có liên quan đến sơn hà đại địa, cây cối hoa cỏ. Tâm của chúng ta thiện, thì không 

cái gì là không thiện, tâm hành của chúng ta bất thiện thì không có cái gì là thiện. 

Cho nên ở trong Phật pháp đại thừa nói, chắc chắn không có tai họa tự nhiên. Đại 

tự nhiên là mạnh khỏe, đại tự nhiên là tốt đẹp. Tai họa từ đâu mà có? Là tâm hành 

bất thiện của chúng ta chiêu cảm ra. Đúng là tự làm tự chịu. 

Đức  Phật  đến  thế  gian  này,  đại  từ  đại  bi  cứu  khổ  cứu  nạn.  Ngài  dùng  phương 

pháp  nào  để  cứu?  Giảng  kinh  dạy  học,  khiến  chúng  ta  để  có  thể  hiểu  rõ  chân 

tướng sự thật. Khiến chúng ta thực sự hiểu rõ, vũ trụ và tâm hành của chúng ta, 

có sự liên quan mật thiết, nhất định không được qua loa. Hóa giải thiên tai, sửa 

đổi tâm hành sai lầm của chúng ta, thì thiên tai được hóa giải. Giới khoa học thời 

cận  đại  cũng  khẳng  định  cách  nói  này,  cho  nên  ba  loại  thân  nghiệp:  không  sát 

sanh, không trộm cắp, không dâm dật, đây là thân nghiệp. 

Bên dưới thứ tư là  không vọng ngữ. “ngăn trước”, trước là trước đây, trước khi 

chúng ta chưa học Phật. “việc ác của nói khống lừa người”, nói giả dối, lừa dối 

người. Đây là tội lỗi, đây là việc không nên làm, chúng ta phải đem nó sửa đổi. 

Từ nay về sau, chúng ta tiếp xúc với đại chúng, lời nói phải nói thật, nên làm tốt 

việc nói thật. Nói lời thật, xã hội này ngày nay, người ta không dám nói lời thật 

thà. Vì sao vậy? Vì người khác đều lừa chúng ta, nếu chúng ta nói lời thật thà thì 

chúng  ta  không  phải  đã  chịu  thiệt  hay  sao?  Quý  vị  sợ  bị  thiệt,  họ  lừa  dối  ta,  ta 

cũng lừa dối họ. Cách làm này hình như phù hợp logic. Nhưng nếu quý vị muốn 

đến thế giới Cực Lạc thì không thể đi được, vì sao vậy? Vì thế giới Cực Lạc là 

nơi  hội  tập  của  các  thượng  thiện  nhơn.  Thượng  thiện,  không  phải  trung  thiện, 

vãng sanh về thế giới Cực Lạc phải là thượng nhơn. Chúng ta lừa dối người khác 

132  Tập 428 



sao gọi thượng nhơn được? Cho nên thực sự  muốn vãng sanh thế giới Cực Lạc 

thân cận đức Phật A Di Đà, con đường thập thiện nghiệp này chúng ta nhất định 

phải siêng năng mà làm. Người khác lừa dối chúng ta, chúng ta không lừa dối họ, 

chúng ta chịu thiệt mắc bẫy, trước mắt chịu thiệt mắc bẫy, tương lai sanh về thế 

giới Cực lạc làm  Phật, làm Bồ Tát, cái lợi này chiếm  được thật nhiều! Cho nên 

phải thường xuyên nghĩ đến ta ở trong lục đạo luân hồi, hay ta đến thế giới Cực 

Lạc để làm Phật? Muốn đến thế giới Cực Lạc để làm Phật, chắc chắn không sợ 

thiệt thòi, không sợ mắc bẫy. Lấy tâm chân thành để đối nhân xử thế, mười điều 

này nhất định phải siêng năng nổ lực thực hành nó. 

 “Không ỷ ngữ”,  ỷ ngữ là lời ngon tiếng ngọt, lời nói rất thích nghe, trên thực tế là 

lừa dối người. Phạm vi của ỷ ngữ bao gồm rất nhiều, phạm vi rất rộng, Ngày nay 

ta  thấy  phổ  biến  nhất,  mỗi  ngày  mở  truyền  hình,  quý  vị  nghe  những  bài  hát  vũ 

điệu đó, nó có những nội dung gì? Trong Phật giáo đều gọi là ỷ ngữ, họ gọi là 

biểu diễn, những ca từ của họ, dụ dỗ quý vị làm sát đạo dâm vọng. Cho nên ở nơi 

này nói, cái này nên ngăn, nên ngăn cấm. “Làm việc ác bằng lời ngon tiếng ngọt 

trước  đây”.  Ý  nghĩa  của  ỷ  là  đẹp  đẽ,  lời  ngon  tiếng  ngọt,  nói  nghe  rất  hay,  rất 

thích  nghe.  Kỳ  thực  nó  đối  lập  với  tánh  đức,  tắc  là  lệch  về  một  bên,  nó  không 

thẳng. 

Không những bây giờ, mà ở nữa thế kỷ trước, chúng ta nghe những ca khúc phổ 

biến, đều là thuộc về ỷ ngữ. Người trẻ tuổi bây giờ, trong con mắt của họ là thứ 

thích nhất, thần tượng của mình đều là những diễn viên, ca sĩ. Vì sao vậy? Vì mỗi 

ngày  họ  không  rời  truyền  hình,  không  rời  khỏi  nơi  múa  hát,  những  cái  này  đều 

gọi là ỷ ngữ. Cho nên quý vị phải nhân thức nó, những gì họ biểu diễn ra cho quý 

vị thấy đươc, cho quý vị nghe được, dẫn quý vị đến phương hướng nào, quý vị có 

giác  ngộ  được  chăng?  Con  đường  họ  đi  không  phải  con  đường  của  thánh  hiền, 

mặt trái của thánh hiền là cái gì? Trong “Tả Truyện” có nói: “nhân khí thường tắc 

yêu hưng”. Thường là gì? Là nhân nghĩa lễ trí tín. Nếu như ngôn hành của họ bất 

nhân, bất nghĩa, vô lễ, vô trí, bất tín, dùng tiêu chuẩn của  “Lễ Kí”  để nói, thì họ 

không được gọi là con người, họ  là  yêu  ma quỷ  quái.  Yêu  ma quỷ  quái  không 

phải mặt xanh nanh vàng, mặt xanh răng nanh thì quý vị sớm đã không tiếp cận 

họ rồi. Quý vị thấy họ nhất định vô cũng hoan hỷ, họ đang dụ dỗ quý vị. Quý vị 

thực sự chịu thiệt mắc bẫy  mà không biết. Đến lúc quý vị giác ngộ rồi hốn hận 

cũng không còn kịp nữa. Cho nên chánh diện “nên nói những lời có nghĩa làm 

Tập 428  133 



thiện  lợi  ích”.  Ngược  lại,  người  xưa  gọi  là  “ngôn  chi  hữu  vật”,  nghĩa  là  trong 

ngôn từ của quý vị có nội dung, có cái gì? Có nhân nghĩa đạo đức. 

Trung Quốc cổ đại, dùng ngôn từ bây giờ để nói, diễn xuất văn nghệ, biểu diễn. 

Nó  có  tiêu  chuẩn  cộng  đồng.  Tiêu  chuẩn  này  là  của  Khổng  Tử  nói:  “tư  vô  tà”. 

Tiết mục diễn xuất quý vị xem được, nghe được, tiếp xúc được, quý vị không có 

tà niệm. Tiêu chuẩn này ở Trung Quốc đã mấy ngàn năm, mỗi một triều đại lúc 

hưng thịnh nhất định gìn giữ. Triều đại này lúc sắp diệt vong, mọi người đều lơ 

là. Chỉ cần ở trong diễn xuất văn nghệ là tà tư, tà tư tà kiến thì xã hội này có thiên 

tai, xã hội chắc chắn có biến động. 

Ngày  nay  trên  toàn  thế  giới,  biểu  diễn  văn  nghệ  khu  vực  trong  mỗi  quốc  gia, 

hoàn  toàn  tương  phản  với  tiêu  chuẩn  của  người  xưa.  Lời  người  xưa  nói  thật 

không sai, biến động xã hội trên toàn thế giới, tần xuất thiên tai của toàn thế giới 

không ngừng tăng cao. Người sinh sống trên trái đất chúng ta, cảm nhận của tâm 

hành, thì chúng ta đã được rõ. 

Cho nên năm xưa, Đài Loan đề xướng phục hưng văn hóa Trung Quốc, không thể 

làm  được,  chỉ  là  hô  hào  khẩu  hiệu mà  thôi.  Lúc  đó  bộ  giáo  dục  có  ba  vị  quan 

chức, hình như là cấp bậc sở trưởng, còn một vị là thư kí của bộ giáo dục. Đến 

thỉnh giáo với thầy Phương Đông Mỹ, hôm đó đúng lúc tôi đang ở nhà của thầy, 

tôi  nghe  họ  và  thầy  giáo  nói  chuyện.  Họ  đưa  ra  vấn  đề  để  hỏi  thầy:  chính  phủ 

muốn vận động đẩy  mạnh phục hưng văn hóa, nên bắt đầu từ điểm nào? Thỉnh 

giáo với thầy. Thầy nghe được vấn đề này, thần thái vô cùng nghiêm túc, trầm tư 

khoảng  chừng  năm  phút  một  câu  cũng  không  nói.  Sau  năm  phút  thầy  đã  nói: 

“có”, đây chính là có phương pháp, phương pháp gì? Bắt đầu từ đâu? Thầy bảo 

với họ: thứ nhất- Đài Loan lúc đấy có ba đài truyền hình, đóng cửa ba đài truyền 

hình này, đại khái vẫn có  mười  mấy, hai  mươi cái, vô tuyến đài cũng cần đóng 

cửa, báo chí, tạp chí đều phải ngừng in. Ba vị quan chức này nói với thầy giáo: 

thưa thầy, cái này không làm được! Thầy giáo nói với họ, những thứ này ngày 

ngày đang phá hoại văn hóa xưa, chỉ cần có những thứ này còn có thể phục hưng 

sao? Tôi nghe cuộc nói chuyện này của thầy ấn tượng vô cùng sâu sắc. Ngày nay 

không những đài truyền hình không đóng cửa, Đài Loan có lẽ còn mấy mươi đài 

truyền hình, không chỉ là ba đài, tôi thấy ít nhất phải có 30 đài, làm thế nào được! 

Dùng  thập  thiện  để  xem  những  cái  này,  đều  là  vọng  ngữ,  ỷ  ngữ,  ác  khẩu,  hai 

lưỡng, hoàn toàn đã phạm. Nếu chúng ta hàng ngày xem truyền hình, tôi tin rằng 

niệm Phật không thể vãng sanh. Tôi từ ngày nghe được thầy giáo nói những lời 

134  Tập 428 



này,  đến  nay  khoảng  45  năm  rồi,  tôi  không  còn  xem  truyền  hình  nữa.  Truyền 

hình, phát thanh, báo giấy, tạp chí tôi cự tuyệt hết. Họ có quyền diễn xuất, tôi có 

quyền không xem, vì sao vậy? Vì bảo vệ tâm thanh tịnh của chính mình, không 

phải chịu sự ô nhiễm nữa. Cho nên nghĩ đến những diễn xuất của thời xưa, nội 

dung của nó, quý vị xem xem bình kịch của Trung Quốc, sớm hơn là Côn Khúc, 

thơ từ ca phú. Nội dung bên trong là ngũ luân, ngũ thường, bát đức. Đều là tuyên 

dương những thứ này. Cho nên xã hội an ổn, thiên hạ thái bình, điều này là chúng 

ta không thể không biết. Đặt biệt là những người làm phụ huynh, quý vị có con 

cái, hy vọng con cái tương lai có thể làm một người tốt, thì những thứ này không 

thể không ngăn cấm. Nhưng trẻ em vẫn thích xem truyền hình, trong nhà có thể 

có  truyền  hình  không  nên  có  ăng  ten.  Tiết  mục  truyền  hình  không  thu  được,  tự 

mình  có  thể  mua  những  dĩa  hay  một  chút,  ở  trong  nhà  mở  ra  dạy  con  cái  cháu 

chắt của quý vị. Đây là một biện pháp tốt, khiến những gì chúng xem được, tiếp 

xúc được đều là mặt tốt, không phải mặt xấu. Dĩa chứa mặt tốt có, không nhiều, 

nhưng có thể xem lại. Đây là giáo dục, đây là dạy học, “đọc sách nghìn lần, nghĩa 

nó tự thấy”. Xem rồi khiến trẻ em mở mang trí huệ, có năng lực phân biệt thị phi 

thiện ác. Đối với thiện chúng vui thích gần gủi, cái không tốt chúng có thể bài trừ, 

như vậy mới có thể nhận được lợi ích chân thực của việc dạy học. 

Cho nên nên làm việc tốt có ý nghĩa lợi ích, Nhiêu là phì nhiêu, ích là lợi ích. Vậy 

chúng  ta  ở  trong  cuộc  sống  thường  ngày  tiếp  xúc  với  người  khác,  nói  chuyện 

cũng cần chú ý điểm này. Chuyện phiếm tốt nhất không nên nói, lãng phí thời 

gian. Người học Phật ngạn ngữ gọi là “ba câu không rời bổn hạnh”, câu thứ ba 

nhất định phải nói đến Phật pháp, tự mình tâm đắc trong tu học có thể chia sẽ với 

người khác, nghe kinh có chổ ngộ cũng có thể chia sẽ với mọi người. Những lời 

nói này là lời nói có ý nghĩa, đối với mình, với người khác đều có lợi, điều này 

nên học tập. 

Phía dưới là  không ác khẩu, ngăn việc ác trước đây nói lời ác với người, nên nói 

lời nhẹ nhàng. Trước đây đối nhân xử thế tiếp vật, lời nói không hay, dễ dàng đắc 

tội với người, đắc tội với người tự mình còn không biết. Lời nói, người xưa rất 

xem trọng. Khổng Phu Tử dạy học bốn khoa, thứ nhất là đức hạnh, thứ hai chính 

là lời nói. Lời nó là cửa của họa phúc. Người nói vô tâm người nghe có ý, lời nói 

làm hại người khác, người ta sẽ nhớ. Ghi nhớ ở tâm, tương lai có cơ hội thì họ 

đến báo thù quý vị, quý vị không biết họa từ đâu mà đến, cho nên lời nói là dễ 

đắc tội với người khác nhất. Khuyến thiện chỉ lỗi đều nên dùng lời nhẹ nhàng, 

Tập 428  135 



mềm mại, bằng không bạn tốt của quý vị sẽ xa lánh với quý vị. Tuy họ có lỗi lầm, 

quý  vị  khuyên  họ  là  ý  tốt,  nhưng  ngôn  từ  thái  độ  của  quý  vị  không  hay,  đối 

phương có thể tiếp nhận không? Thầy giáo dạy học sinh cũng không ngoại lệ. 

Tôi theo thầy Lý mười năm, thầy nhắc nhở học sinh tuyệt đối không phải đứng 

trước  mọi  người,  học  sinh  đã  phạm  lỗi  lầm,  thầy  gọi  họ  vào  trong  phòng  để 

khuyên bảo họ. Khuyên bảo, lấy lợi hại được mất phân tích cho họ nghe, học sinh 

đã hiểu được, cảm ơn thầy giáo. Nếu như ở trong chốn đông người quý vị khuyên 

nhủ  họ,  không  nhất  định  họ  sẽ  cảm  kích,  tuy  biết  là  sai  lầm,  quý  vị  khiến  họ 

không còn thể diên, thì họ sẽ ôm hận trong lòng. Ngay cả dạy học, ở thời đại này 

bây  giờ,  đều  không  thể  đắc  tội  học  sinh.  Bây  giờ  thậm  chí  cha  mẹ  dạy  con  cái 

cũng không dám đắc tội với nó. Vì sao vậy? Vì nó không hiểu được hiếu đạo, cho 

nên  sẽ  dẫn  đến  hành  vi  phản  nghịch.  Xã  hội  này  bây  giờ  giết  cha,  giết  mẹ,  đã 

không còn là tin mới nữa, thường xuyên có. Chuyện này trước đây không thể xay 

ra, xã hội này ngày nay thường có. 

Lời nói thái độ của chúng ta có thể không cẩn thận sao? Không cẩn thận, tai họa 

tự mình mang đến, không thể trách người khác. Phổ Hiền Bồ Tát dạy cho chúng 

ta lễ kính chư Phật, đối với hết thảy chúng sanh cần phải cung kính, điều này rất 

có  lí.  Học  sinh  cung  kính  thầy  giáo,  thầy  giáo  cũng  cung  kính  học  sinh.  Không 

thể  như  trước  đây  thầy  giáo  đối  với  học  sinh  dạy  nghiêm  túc  như  vậy,  không 

được rồi, không tìm được loại học sinh này. Cha mẹ đối với con cái cũng không 

ngoại lệ, bây giờ đều xem họ như người bạn để đối đãi. Lễ nghi  tôn ti trên dưới 

không còn nữa, từ nhỏ không học qua, họ cũng không được xem qua. Quý vị cần 

dùng lễ nghi tôn ti để đối đãi người thì quý vị đã sai, ở thời xưa thì có thể, bây giờ 

không có thể nữa rồi. Việc này có nên hồi phục không? Nên. Làm sao hồi phục? 

Người bây giờ thực sự cần lưu ý siêng năng học tập, cũng phải sau ba bốn đời 

mới có thể hồi phục. Đạo đức nhân nghĩa hồi phục rồi, xã hội sẽ yên ổn, thiên hạ 

sẽ thái bình. Tuyệt đối không phải thời gian ngắn mà có thể làm được, nên làm. 

Nếu như không làm thì thế giới này sẽ hủy diệt, chúng ta làm rất cực nhọc, biết 

được kết quả, phải sau hai, ba đời mới có thể thấy được. Chúng ta đời này không 

thấy được, đây là công đức rất lớn, nên làm, cần phải làm. Từ chính mình bắt đầu 

thì đúng rồi không nên kỳ vọng ở người khác. 

Thứ bảy “không hai lưỡi”.  Hai lưỡi là xúi dục thị phi. Ngăn lại việc ác trước đây 

khiến  hai  bên  đánh  nhau.  Mối  quan  hệ  của  hai  người  này  rất  tốt,  họ  ở  giữa  xúi 

dục,  khiến  phát  sinh  nghi  ngờ  lẫn  nhau,  sau  cùng  biến  thành  oan  gia  đối  đầu. 

136  Tập 428 



Những người này giỏi về hai lưỡi, tội này của họ tạo, trong địa ngục có địa ngục 

cày lưỡi. Địa ngục cày lưỡi chính là do ác nghiệp hai lưỡi mà chiêu cảm ra. Địa 

ngục không phải do con người xây nên, quý vị không có nghiệp này, thì sẽ không 

có sự việc này xảy ra, quý vị đã tạo nghiệp này, thì tự nhiên quả báo sẽ hiện ra. 

Như thế giới tây phương Cực Lạc, Thế giới Cực Lạc vì sao được trang nghiêm 

thanh tịnh như vậy? Không phải Phật A Di Đà thiết kế nên, Phật A Di Đà cũng 

không có mời một đội kiến trúc sư đến xây dựng, chúng ta ở trong kinh đã thấy 

được. Làm thế nào tạo thành? Ngài phát nguyện, 48 lời nguyện. Sau khi đã phát 

48 lời nguyện, tu hành thời gian dài, thực hiện, đều thực hiện được hết. Làm bao 

lâu? 5 kiếp. Trong kinh không nói năm tiểu kiếp, năm trung kiếp, vậy khẳng định 

là năm đại kiếp. Năm đại kiếp công đức tu hành này, tự nhiên hình thành. Giống 

như tình trạng  ở  đia ngục. Địa ngục là quý vị  tạo tác  ác  nghiệp tự  nhiên chiêu 

cảm ra, thế giới tây phương Cực Lạc là 48 lời nguyện của Phật A Di Đà, nguyện 

nguyện là độ chúng sanh, thuần tịnh thuần thiện, năm kiếp tu hành mà chiêu cảm 

ra.  Không  phải  ở  người  nào  đến  thiết  kế,  không  phải  người  nào  đến  xây  dựng, 

không có, tất cả đều không có. Đạo lý này và ác nghiệp chiêu cảm địa ngục hiện 

tiền hoàn toàn tương đồng. 

Trong  kinh  chúng  ta    học  qua,  trời  dục  giới,  tầng  trời  thứ  năm  gọi  là  Trời  Hóa 

Lạc,  cõi  trời  này  phước  báo  lớn.  Đúng  như  chúng  ta  đã  học:  “tâm  tưởng  sự 

thành”, họ nghĩ cái gì thì hiện cái đó. Cao hơn Trời Đâu Suất một tầng, Trời Đâu 

Suất  không có thể làm được, Trời Hóa Lạc làm được. Họ cũng không cần đồ họa 

cũng không cần thiết kế, thật là tâm tưởng sự thành, thiện nghiệp cảm được. Trời 

Tha Hóa Tự Tại, chính là tầng trời thứ sáu, là tầng cao nhất của dục giới, phước 

báo  của  họ  càng  lớn  hơn.  Họ  không  cần  biến  hóa,  họ  muốn  gì,  thì  cõi  trời  thứ 

năm  biết  được  ngay,  liền  biến  hóa  ra  để  cúng  dường  họ.  Ngay  cả  biến  hóa  họ 

cũng không cần nên gọi họ là Trời Tha Hóa Tự Tại. Tha là gì? Là tằng trời thứ 

năm, thiên nhân của cõi Trời Hóa Lạc biến hóa cúng dường họ. Các vị đồng tu 

nghe đến đây, quý vị có lĩnh hội được gì không? Chúng ta vãng sanh về thế giới 

tây phương Cực Lạc, tương đương với cõi nào? Thiên nhân của cõi Tha Hóa Tự 

Tại. Chúng ta đến thế giới Cực Lạc tâm tưởng sự thành. Ai cúng dường vậy? Phật 

A Di Đà biến hóa cúng dường chúng ta! Ngay thế giới Cực Lạc cũng là của ngài 

biến hóa nên để cúng dường chúng ta. A Di Đà Phật ví như trời Hóa Lạc Thiên, 

tầng trời thứ năm, chúng ta đến nơi đó thì biến thành tầng trời thứ sau - Trời Tha 

Hóa Tự Tại, Phật A Di Đà cúng dường. Quý vị có thể lĩnh hội được, quý vị mới 

Tập 428  137 



biết ân đức của Phật A Di Đà đối với chúng ta cao cả biết bao. Chúng ta có phước 

báu  như  thế  nào,  để  tiếp  nhận  sự  cúng  dường  của  ngài?  Trong  kinh  nói  rất  rõ 

ràng, chính là ba chữ. Quý vị có đầy đủ ba chữ này thì tư cách tiếp nhận sự cúng 

dường của ngài. Ba chữ: tín nguyện hạnh. Chân tín, chân nguyện về thế giới Cực 

Lạc,  chân  niệm  Phật,  quý  vị  có  đầy  đủ  ba  chữ  này,  thì  quý  vị  giống  như  Thiên 

nhân của trời thứ sáu trong cõi dục giới, quý vị có phước báo lớn như vây. Tương 

lai đến thế giới Cực Lạc, tiếp nhận Phật A Đi Đà cúng dường. Quý vị xem, đến 

thế giới Cực Lạc đức Phật A Di Đà đích thân ngài đến đón quí vị, phước báu này 

lớn biết bao! 

Chúng  ta  ngày  nay  đi  nươc  ngoài,  đến  đất  nước  người  khác,  tổng  thống,  quốc 

vương của đất nước đó có nghinh đón chúng ta không? Chúng ta đên thế giới Cực 

Lạc  Phật  A  Di  Đà  nghinh  đón  chúng  ta,  quý  vị  dựa  vào  điều  gì?  Chính  là  tín 

nguyện hành. Vậy thì quý vị biết phước báu của tín nguyện hạnh lớn biết bao, có 

thể cảm động Phật A Di Đà đến nghinh đón. Đến thế giới Cực Lạc Phật A Di Đà 

đến cúng dường quý vị. Nghe được lời này, nhất định không đươc thối tâm nữa: 

tôi đâu có phước báu lớn như vậy, thôi, tôi không dám đi nữa đâu. Vậy thì cơ hội 

này của quý vị sẽ bỏ lỡ ngay trước mắt. Cho nên Ngẩu Ích đại sư giảng kinh Di 

Đà Yếu Giải, tín có sáu điều: 

Thứ nhất nên tín chính mình chính. Nghĩa là quý vị phải có lòng tự tin, tin chính 

mình  là  tin  cái  gi?  Làm  sao  tin  chính  mình?  Trong  kinh  điển  đại  thừa  đức  Thế 

Tôn thường dạy: “hết thảy chúng sanh vốn dĩ là Phật”  .  Tôi nghe được lời này tôi 

cũng  tin  tưởng  chính  tôi,  chính  tôi  vốn  dĩ  là  Phật.  Điều  này  rất  quan  trọng,  tự 

mình không tin tưởng mình vốn dĩ là Phật, thì quý vị làm sao có thể thành Phật 

được? Cho nên các bạn học Phật, điều thứ nhất phải khẳng định chính mình vốn 

dĩ là Phật. Lời nói này là thật, chắc chắn chính xác. Phật không  vọng ngữ, chỉ là 

chúng ta mê thất tự tánh, nói cách khác, chúng ta là vị Phật hồ đồ. Bồ tát tu hành 

thành Phật, đó là  Phật giác ngộ, vị  Phật viên  mãn giác ngộ. Chúng ta là  một vị 

Phật  hồ  đồ,  là  Phật  thật  không  phải  giả.  Khi  nào  chúng  ta  có  thể  đem  mê  hoặc 

buông bỏ, giác ngộ rồi với ngài không khác. Đạo lí này phải nên hiểu. Vậy Phật, 

Phật là ai? Phật là chính mình, không phải người khác. Như thế chúng ta mới thật 

sự  học  Phật.  Ý  nghĩa  của  Phật  là  gì?  Trong  kinh  thường  nói,  Phật  là  lưỡng  túc 

tôn. Chính là hai cái viên mãn. Thứ nhất là trí tuệ viên mãn, thứ hai là phước báu 

viên mãn, hai cái này đạt được đại viên mãn đây chính là Phật. Chúng ta học Phật 

không gì khác là tu phước tu huệ, khi nào phước huệ viên mãn? Niệm Phật vãng 

138  Tập 428 



sanh đến thế giới Cực Lạc thì phước huệ viên mãn, đến thế giới Cực Lạc ngày 

hôm đó thì viên mãn. Vì sao vây? Quý vị được oai thần bổn nguyện của Phật A 

Di Đà gia trì. Điều này nói ra mọi người không dễ hiểu, tôi nói rõ thêm một chút, 

đến thế giới Cực Lạc thọ nhận cúng dường của Phật A Di Đà, vậy mọi người dễ 

hiểu. Phật A Di Đà cúng dường quý vị cái gì? Cúng dường vô lượng phước báu, 

cúng  dường  vô  lượng  trí  huệ  cho  quý  vị.  Phước  báu  vô  lượng,  đến  đó  quý  vị 

hưởng  thọ  được,  ăn  mặc  ngủ  nghỉ,  quý  vị  với  Phật  A  Di  Đà  hoàn  toàn  không 

khác. Thân có vô lượng tướng, tướng có vô lượng đẹp. Cúng dường trí huệ là cái 

gì? Nghe pháp nghe kinh, quý vị bước vào giảng đường của Phật A Di Đà, Phật 

nói kinh thuyết pháp cho quý vị, mở mang trí huệ, hai loại cúng dường quý vị đều 

đạt  được!  Cho  nên  người  niệm  Phật  là  phước  lớn  đứng  đầu,  quý  vị  muốn  tu 

phước lớn nhất, trí tuệ lớn nhất, thì quý vị tín nguyện thật thà niệm Phật, đây là 

thật không phải giả đâu. Nếu như chúng ta sơ xuất, đối với điều này có hoài nghi, 

lỗi lầm này ở nơi chính mình, chứ không ở người khác. 

Đối với lời nói chân thật của chư Phật Như Lai. Quý vị  ngài không vọng ngữ, 

không ỷ ngữ, không ác khẩu, không hai lưỡi, người như vậy mà không tin tưởng, 

thì chúng ta còn tin ai? Nếu chúng ta hỏi vì sao Phật A Di Đà phải giúp đỡ chúng 

ta  như  vậy,  chúng  ta  với  ngài  có  quan  hệ  gì,  có  nhân  duyên  gì,  mà  ngài  cúng 

dường giúp đỡ ta như vậy? Chúng ta không biết tự mình có nghi vấn, nghi vấn 

này chính là chướng ngại. Kỳ thực ở trong kinh giáo đã nói rất rõ ràng, rất thấu 

đáo, vì sao vậy? Vì quý vị vốn là Phật, quý vị với ngài có quan hệ gì? Vốn là một 

thể.  Mối  quan  hệ  này  rất  mật  thiết,  không  phải  người  một  nhà.  Người  một  nhà 

không thân thiết, một thể đấy! Vậy một thể là gì? Chúng ta dùng thân của chính 

mình, ví cho Phật A Đi Đà, hết thảy chúng sanh là gì? Là mắt tai mũi lưỡi, ngũ 

tạng lục phủ của chúng ta, đây gọi là một thể. Hết thảy chúng sanh là con cưng 

của Phật A Di Đà, ngài có thể không cúng dường sao? Quý vị hiểu được đạo lí 

này,  nghi  hoặc  của  quý  vị  hoàn  toàn  được  sạch  hết,  không  còn  nghi  hoặc.  Hết 

thảy chúng sanh, mỗi  một chúng sanh, đều là con cưng của Phật A Di Đà. Một 

thể, cho nên ngài chiếu cố không sót một ai. Phát đại nguyện năm kiếp tu hành, tu 

được rồi thì cúng dường. Cúng dường tài, chính là cúng dường phước báu. Cúng 

dường trí huệ ở thế giới Cực Lạc, hằng ngày giảng kinh nói pháp cho, giúp quý vị 

khai mở trí huệ, giúp quý vị nâng cao cảnh giới. Lợi ích này đến đâu để tìm? Biến 

pháp giới hư không pháp giới đều không tìm được, chỉ có thế giới Cực Lạc, quý 

vị có thể không đi sao? Lời tôi hôm nay với quý vị nên ghi nhớ, chắc chắn có thể 

Tập 428  139 



giúp quý vị đoạn nghi sanh tín, giúp quý vị buông xả vạn duyên, nhất tâm chuyên 

niệm. Đời này quý vị chắc chắn thành tựu, phước báu viên mãn, trí huệ viên mãn. 

Không còn xúi dục người chuyện thì phi nữa “nên làm việc thiện hòa hợp”. Chắc 

chắn  trong  tâm  niệm  niệm  hi  vong  hết  thảy  chúng  sanh,  trước  mắt  chúng  ta, 

không cùng quốc gia, không cùng sắc  tộc,  không  cùng  văn  hóa,  tín  ngưỡng  tôn 

giáo khác nhau đều là người một nhà. Mỗi niệm hi vọng mọi người thương yêu 

lẫn nhau, quan tâm lẫn nhau, chăm sóc lẫn nhau, hợp tác lẫn nhau. Không nên có 

phân biệt, không nên có chấp trước, thì thế giới này quá tuyệt vời! 

Sự việc này có thể làm được không? Làm ngay từ bản thân chúng ta, chúng ta có 

thể làm được, nhưng chúng ta chỉ bỏ ra, tuyệt đối không cầu người khác phải như 

vậy đối đãi với mình. Chúng ta sẽ làm thật hoan hỷ, thật vui vẻ. Nếu như cái nào 

cũng cầu, tôi tốt với bạn thì bạn cũng phải tốt với tôi. Vậy thì phiền não của quý 

vị  đã  đến.  Ta  tốt  với  họ,  họ  vì  sao không  tốt  với  ta,  ta  tốt  với  họ,  họ  chưa  cảm 

nhận được chúng ta tốt với họ. Nói cách khác chúng tốt với họ còn chưa đủ, họ 

còn  chưa  cảm  nhận  được.  Ngày  nào  đó  họ  cảm  nhận  được,  thì  họ  sẽ  đối  với 

chúng  ta  rất  tốt.  Vì  người  cùng  một  tâm,  tâm  cùng  một  lí,  nhất  định  không  cầu 

quả báo. Cho nên chỉ hỏi canh tác đừng hỏi thu hoạch, vậy thu hoạch của chúng 

ta ở nơi nào? Thu hoạch của chúng ta ở thế giới Cực Lạc, thu hoạch của chúng ta 

không ở thế giới Ta Bà, ở thế giới Cực Lạc. Làm sao biết được? Vì đức Phật A Di 

Đà  đối  với  hết  thảy  chúng  sanh,  trong  biến pháp  giới  hư  không  pháp  giới,  đều 

như vậy. Ta với Phật A Di Đà cùng tâm, cùng nguyện, cùng hành vi giống nhau, 

Thì chúng ta nghĩ mà xem, đời sau chúng ta chắc chắn là thế giới Cực Lạc, không 

phải nơi khác. Cho nên quả báo này quý vị thấy quá thù thắng! Bốn điều này nói 

về khẩu nghiệp, ba điều sau là nói về ý nghiệp. 

Thứ nhất: không tham, ngăn hành vi ác lấy không chán trước đây. Chính là tham 

dục,  nên  hành  bất  tịnh  quán,  quán  hành  thiện  sáu  trần,  đều  lường  lọc  bất  tịnh. 

Trước đây lấy mãi không chán, chúng ta nói tham mà không chán. Tham cái gì? 

Tham tài, tham sắc, danh, thực, thùy. Tham sắc, tham danh, tham ăn, ngũ dục sáu 

trần. Ngũ dục là: tài sắc sanh thực thùy. Quý vị đối với cái này tham mà không 

chán. Lục trần là sắc thanh hương vị xúc pháp, cộng lại là 11 loại. Trước khi học 

Phật  đã  từng  làm  qua  việc  này,  tham  mà  không  chán,  bây  giời  đã  hiểu  rõ.  Đức 

Phật dạy chúng ta rằng: “phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”. Ngũ dục sáu trần 

là giả không phải thật, những thứ này ô nhiễm tâm thanh tịnh của chúng ta, những 

thứ này ô nhiễm hạnh thanh tịnh của chúng ta. Tâm hạnh của chúng ta không tốt 

140  Tập 428 



đều từ chỗ này phát sinh. Phải buông bỏ tâm tham. Quán chiếu sáu trần, nói sáu 

trần trong đó bao gồm ngũ dục, đều là lừa dối tự tánh của chúng ta. 

Huệ  Năng  đại  sư  minh  tâm  kiến  tánh,  câu  thứ  nhất  ngài  dạy  rằng:  “đâu  ngờ  tự 

tánh vốn tự thanh tịnh”. Nói rõ chân tâm của chúng ta, bản tánh của chúng ta vốn 

dĩ đã thanh tịnh, không có ô nhiễm chút nào. Cũng chính là nói,  ở chân tâm, ở 

trong tự tánh không tìm được ngũ dục lục trần. Những thứ này vốn không tồn tại! 

Nó tồn tại ở nơi nào? Nó tồn tại ở trong A Lại Da, hạt giống ở A Lai Da, khởi tác 

dụng ở Mạt Na Thức. Mạc Na Thức là Ý thức, ý ô nhiễm, thể của nó chính là ô 

nhiễm. Chúng sanh trong lục đạo lại nhận A Lại Da là chính mình. Ở trong đây 

khởi  lên  chấp  ngã,  tướng  tông  nói  rất  hay,  gọi  “tứ  đại  phiền  não  thường  tương 

tùy”: Bốn loại kiến giải sai lầm. Thứ nhất là ngã kiến: đem cái này cho là ngã, 

ngã kiến. Có ngã thì tham sân si sanh khởi, có ngã kiến thì có ngã ái, ngã ái là 

tham. Ngã si là ngu si, ngã mạn là sân, mạn là thuộc về phiền não sân. Tham sân 

si theo ngã mà dấy lên, cho nên gọi nó là căn bản phiền não. Phiền não này khởi 

lên thì mê thất tự tánh, luân hồi trong lục đạo lúc nào quý vị mới giác ngộ? Sau 

khi giác ngộ đem  bốn loại này buông xả, thì quý vị  minh tâm kiến tánh, quý vị 

mới có thể thoát li luân hồi lục đạo, quý vị mới có thể quay trở về tự tánh. Cho 

nên đây là quán lường lọc bất tịnh, chúng ta nên đem thứ này buông bỏ, buông bỏ 

mới có thể hành thiện. 

Hành thiện như thế nào? Lợi ích hết thảy chúng sanh là hành thiện, vì sao vậy? 

Suy nghĩ lời của tôi vừa nói, hết thảy chúng sanh là con cưng của Phật A Di Đà. 

Đức Thế Tôn dạy chúng ta: “hết thảy chúng sanh vốn dĩ là Phật”, vốn dĩ là Phật 

với  Phật  A  Di  Đà  chính  là  một  không  phải  hai.  Nói  cách  khác,  chúng  sanh  của 

biến pháp giới hư không giới, cũng chính là con cưng của chính chúng ta. Chúng 

ta  với  Phật  A  Di  Đà  không phải  hai.  Trong   “ Hệ  Niệm  Pháp  Sự ”,   Trung  Phong 

thiền sư nói rất hay: “Tâm ta tức là Phật A Di Đà, Phật A Di Đà tức là tâm ta, nơi 

đây  là  tịnh  độ,  tịnh  độ  là  nơi  đây”.  Hóa  ra  chúng  ta  với  Phật  A  Di  Đà  là  một 

không  phải  hai,  Phật  A  Di  Đà  coi  tất  cả  chúng  sanh  như  con  cưng  của  mình. 

Chúng ta ngày này lại xem hết thảy chúng sanh là đối lập. Như thế là chúng ta sai 

hay là Phật A Di  Đà sai? Là Phật A Di Đà đúng hay là chúng ta đúng? Quý vị 

nghĩ một hồi như vậy thì sẽ hiểu rõ, thì quý vị đã khai ngộ. 48 lời nguyện của 

Phật A Di Đà nguyện nguyện đều vì độ chúng sanh, nguyện nguyện là giúp đỡ 

chúng sanh sớm ngày thành Phật. Chúng ta không có nguyện như vậy, không có 

tâm như vậy, sai rồi. Đời này không thể đến thế giới Cực Lạc được. Chúng ta với 

Tập 428  141 



Phật A Di Đà tâm nguyện giống nhau, đức hạnh giống nhau, như vậy quý vị chắc 

chắn  được  sanh,  cho  nên  phải  buông  xả  tham  lam.  Với  tất  cả  thuận  cảnh  thiện 

duyên tuyệt không tham luyến. 

Thứ chín   “ không sân”. Sân là đối với nghịch cảnh ác  duyên. Ngăn ác hạnh tức 

giận trước đây, nên hành việc thiện từ nhẫn. Chúng ta đối với nghịch cảnh có oán 

hận, đối với ác duyên có ác hạnh phẫn nộ. Duyên là nhân sự, cảnh là môi trường 

vật  chất,  cho  nên  đối  với  nghịch  cảnh  ác  duyên,  chúng  ta  không  có  oán  hận, 

không  có  phẫn  nộ,  không  có  ác  hạnh,  như  vậy  là  đúng  rồi.  Thiện  không  tham 

luyến, ác không sân nhuế, nên hành từ bi nhẫn nhục, đây là thiện. Nói cách khác, 

thiện của từ bi nhẫn nhục là nghịch cảnh ác duyên giúp chúng ta thành tựu. Thuận 

cảnh ác duyên, chúng ta không tham luyến, không ngu si. Họ thành tựu chúng ta 

công  đức  không  tham  không  si.  Cho  dù  là  thuận  cảnh  nghịch  cảnh,  cho  dù  là 

thiện duyên ác duyên. Tất cả đều là giúp chúng ta nâng cao, giúp chúng ta viên 

mãn sáu ba la mật, đều là bạn tốt của ta. 

Tôi nói bạn tốt mọi người ấn tượng không sâu sắc, chúng tôi nói cách khác tất cả 

đều là thầy giáo của chúng ta, đều là thiện tri thức của chúng ta, đều là đang giúp 

chúng ta, thành tựu chúng ta. Quý vị nên thật sự hiểu, hiểu được điều gì? Biết ơn 

báo ơn, mỗi người đều có ơn với chúng ta, đều đang giúp chúng ta nâng cao, mấu 

chốt  đều  là  ở  một  niệm  đó.  Một  niệm  giác  hết  thảy  chúng  sanh  đều  là  Phật  Bồ 

Tát, họ thành tựu thì chúng ta đời này làm Phật. Một niệm mê thì hết thảy chúng 

sanh đều là yêu ma quỷ quái, vì sao vậy? Vì họ giúp đỡ chúng ta đọa ba đường 

ác, đọa địa ngục. Cho nên ở cảnh giới bên ngoài không Phật cũng không ma, vấn 

đề là chúng ta dùng tâm nào để đối đãi. Chúng ta dùng lòng cảm ơn thì tất cả đều 

là Phật Bồ Tát, nếu như chúng ta lấy tâm tham sân si mạn nghi, thì tất cả đều là 

oán thân chủ nợ, đều là đến tìm rắc rối. Tấy cả đều ở một niệm. Từ đó cho thấy, 

chúng ta đời này có thể thành Phật, then chốt cũng ở một niệm giác hay một niệm 

mê này của chúng ta. Một niệm giác quý vị đã thành Phật, quý vị sẽ cảm ơn hết 

thảy chúng sanh, không những hết thảy hữu tình chúng sanh quý vị cảm ơn họ, 

mà  cây  cối  hoa  cỏ,  sơ  hà  đại  địa  không  có  cái  nào  không  cảm  ơn.  Nếu  là  một 

niệm mê, hết thảy chúng sanh là oan thân chủ nợ, hoa cỏ cây cối, sơn hà đại địa 

cũng là oan thân chủ nợ. Làm sao chuyển biến một niệm của chính mình. 

Sau cùng “không si”, không si là không tà kiến, ngu si. Ngăn ác hạnh bất chánh 

nhân  quả  tịch  tính  tà  tâm  trước  đây.  Trong  ngu  si  không  tin  tưởng  nhân  quả  là 

điều nghiêm trọng nhất, cho rằng thế gian không có nhân quả báo ứng đó là quá 

142  Tập 428 



sai lầm. Tịnh nghiệp tam phước đem câu này để ở sau cùng, Bồ Tát Tu. Quý vị 

thấy điều sau cùng của tịnh nghiệp tam phước: phát tâm bồ đề, thâm tín nhân quả, 

đọc tụng đại thừa, khuyến tấn hành giả. Là Bồ Tát tu, Bồ Tát tin tưởng nhân quả, 

phàm phu không tin nhân quả báo ứng. Quả báo hiện tiền, họ hối hận không còn 

kịp nữa. 

Phía dưới nói về tịch tín. Tịch là không chánh, tịch, tà đều là không phải chánh. 

Trong bát chánh đạo là chánh ngữ,  họ  là tà ngôn ta ngữ, tâm  cũng tà, cho nên 

hành  vi  của họ  là ác.  Đây  là  những  việc  trước  đây  đã  làm,  bây  giờ  ăn  năn,  nên 

hành chánh tín, tâm quy chánh đạo, tâm thiện sanh trí huệ. Từ ngu si quay trở lại, 

đầu tiên chánh tín, người ngu si không tin tưởng, không có chánh tín, không tin 

tam bảo, không tin đạo đức, không tin nhân quả. Cho nên họ mới vọng ngôn mê 

hoặc  đại  chúng,  mới  dám  làm  tất  cả  ác  hạnh.  Đức  Phật  dạy:  chúng  ta  khởi  tâm 

động niệm, thậm chí tự mình còn không biết, trong biến pháp giới hư không giới 

chư Phật Bồ Tát đều biết, thiên địa quỷ thần đều biết. 

Tiến  sĩ  Giang  Bổn  người  Nhật  dùng  nước  thí  nghiệm,  ông  nói  nước  cũng  biết, 

chúng  ta  khởi  tâm  động  niệm  nước  cũng  biết,  đó  là  thật  không  phải  giả.  Nước 

biết, biểu thị điều gì? Sơn hà đại địa, khoáng vật đều biết. Khởi tâm động niệm, 

lời  nói  hành  động  có  thể  không  cẩn  thận  sao?  Ác  niệm  của  chúng  ta  tạo  nên 

những thiên tai của địa cầu, không phải tự nhiên. Tự nhiên luôn luôn là tuyệt vời, 

tự nhiên là sức khỏe, tự nhiên đâu có bệnh trạng? Cho nên tất cả tai biến tự nhiên, 

đều là ác niệm ác hạnh của chúng ta chiêu cảm nên. Tâm thiện của chúng ta, ý 

nghĩ thiện, lời nói thiện, hành động thiện, không những thân tâm của mình mạnh 

khỏe, thân thể quý vị có bệnh cũng không sao. Vì sao vậy? Vì tâm thiện, ý nghĩ 

thiện, lời nói thiên, hành động thiện, tất cả tế bào bị bệnh trong thân đều hồi phục 

lại như thường, không cần dùng thuốc, ý niệm giúp nó hồi phục bình thường, thì 

quý vị khỏe mạnh sống lâu. Chúng ta sống ở nơi này, thì nơi này tất cả mọi thiên 

tai  đều  không  có.  Trên  trái  đất  tai  biến  nhiều  như  vậy  có  thể  hóa  giải,  chỉ  cần 

người sinh sống ở nơi đó, đem ý nghĩ thay đổi lại thì nơi đó tai nạn không có nữa. 

Nhật Bản có thiên tai, tôi cũng không ngờ đến, thủ tướng trước đây Cưu Sơn tiên 

sinh  đã  viết  một  lá  thư  cho  tôi,  hy  vọng  tôi  đến  Nhật  Bản  giảng  kinh  hóa  giải 

thiên tai. Một vị trưởng lão, cũng là người lãnh đạo của hội Phật giáo Nhật Bản- 

Thủy Cốc Hạnh Chánh, tôi với ngài là bạn lâu năm. Ngài cũng viết cho tôi một là 

thư, đại diện Phật giáo Nhật Bản mời tôi qua giảng kinh. Giảng kinh gì? Giảng 

Kinh Vô Lượng Thọ, chúng tôi giảng tiếp ở đó. Mùng một tháng sáu thì đi, mùng 

Tập 428  143 



hai thì bắt đầu giảng, một ngày bốn giờ đồng hồ. Tôi giảng cho họ 48 giờ đồng 

hồ, 12 ngày. Mùng  một tôi đi ngày  15 thì về lại. Kinh Vô Lượng Thọ chúng ta 

chia làm 48 giờ đồng hồ cho Nhật Bản, nói với họ hóa giải thiên tai không khó. 

Phật Bồ Tát từ bi hộ niệm, tự chúng ta phải chân chính tiếp nhận, tiếp nhận thế 

nào? Chúng ta thật sự tin tưởng, thật sự phát nguyện, nương giáo lí mà làm, thì tai 

nạn của họ đã hóa giải. Nếu như quý vị không tin tưởng thì không còn biện pháp, 

thật tin tưởng, thật có thể hóa giải. Có lẽ các bạn đồng tu học Phật của Nhật Bản 

còn chưa biết, hết thảy chúng sanh là con cưng của Phật A Di Đà, họ không biết. 

Nếu họ biết sự việc này thì lòng tin của họ đã sanh khởi, cho nên tôi đi phải mang 

thông tin này nói cho họ. Biết được chư Phật Bồ Tát Thiên Địa Quỷ Thần từ bi 

như vậy, không muốn thấy những hiện tượng thiên tai này. Đều do chúng ta đánh 

mất tự tánh, nghĩ sai, niệm sai, nói sai, làm sai, chiêu cảm ra những thiên tai này, 

có lỗi với Phật Bồ Tát, có lỗi với tổ tông, có lỗi với thiên địa quỷ thần. Ở Nhật 

Bản tôi tin rằng đại đa số họ tin Phật, họ tin tưởng tô tông, họ tin tưởng thiên địa 

quỷ thần. Chỉ cần có người đem những viêc này nói rõ ràng nói tường tận. Tôi lần 

này đến Nhật Bản là lần Thứ bảy, nhưng là lần đầu tiên giảng kinh. Trước đây ở 

Nhật Bản đối với đệ tử Phật môn của họ, đã mấy lần giảng diễn, chưa từng giảng 

kinh. Cho nên lần này đi giảng kinh, chúng tôi hi vọng đặt biệt là các bạn đồng tu 

ở HongKong, phải kiến lập chánh tri chánh kiến, phải tìm lại tánh đức của chúng 

ta, thập thiện nghiệp đạo là tánh đức của chúng ta, trong tự tánh của chúng ta vốn 

có, không phải từ bên ngoài đến. Bây giờ chúng ta đánh mất nó rồi, nhưng thật sự 

tìm về lại có khó khăn, không tìm về được. 

Đây là nguyên nhân gì? Tu học phải có thứ tự, từ cạn đến sâu, từ nhỏ đến lớn. 

Cho  nên  Thế  Tôn  ở  trong  kinh  tạng  bảo  chúng  ta  rằng:  “không  trước  học  tiểu 

thừa sau học đại thừa, không phải đệ tử Phật”. Đây là đức Phật hướng dẫn trình 

tự tu học cho chúng ta. Tiểu thừa là tiểu học của Phật giáo, đại thừa là đại học của 

Phật  giáo.  Không  có  căn  bản  của  tiểu  học  quý  vị  làm  sao  có  thể  học  đại  học? 

Ngày nay chúng ta ngay tiểu học cũng học không tốt, vấn đề là ở đâu, giáo dục 

cắm rễ của chúng ta sơ xuất rồi. Cho nên cần phải quay trở lại, đem giáo dục cắm 

rễ học tốt. Chúng ta cho rằng một đến hai năm thì rễ đã bám tốt, bám từ ở đâu? 

Từ Đệ Tử Quy, cho nên dù sao cũng không thể lơ là Đệ Tử Quy. 

Lão tổ tông của chúng ta, chư vị tổ sư của chúng ta, từ thời giữa nhà Đường, đem 

trình tự tu học của chúng ta thay đổi, đổi thật tốt, không học tiểu thừa, thì dùng 

cái gì để thay thế tiểu thừa? Dùng nho và đạo. Trước giảng đường của chúng ta 

144  Tập 428 



có  một  cái  bia,  là  sao  chép  lại,  một  cái  bia  của  Thiếu  Lâm  Tự.  Tam  Giáo  Cữu 

Lưu Hỗn Nguyên Đồ. Mọi người đều thấy được. Cái bia này khắc lúc nào, là giữa 

năm Túc Tông nhà Đường. Đường Túc Tông là con trai của Đường Minh Hoàng. 

Cách  chúng  ta  bây  giời  1300  năm,  quý  vị  thấy  hơn  1300  trước,  Trung  Quốc 

chúng ra đã đi theo hướng đa nguyên văn hóa. Nho Thích Đạo tam giáo cửu lưu 

là  một  nhà.  Quý  vị  thấy  bức  tranh  đó  vẽ  rất  có  ý  nghĩa.  Quý  vị  xem  tĩ  mĩ  nhìn 

chánh diện là Phật Thích Ca Mâu Ni, nhìn nghiêng mặt một mặt là Lão Tử, một 

mặt là Khổng Tử. Ba khuông mặt vẽ cùng nhau, tượng trưng cho điều gì ? một 

thể! Tam giáo là mắt tai mũi miệng thân, một thể. Cửu lưu là ngũ tạng lục phủ, 

bức tranh này thật quá đẹp, nó biểu pháp, thật sự là một thể. Lấy cái này làm giáo 

dục cắm rễ của chúng ta. Cho nên học Phật, đối với thập thiện nghiệp rất dễ thực 

hành.  Quý  vị  có  Đệ  Tử  Quy,  có  Cảm  ứng  Thiên  có  cơ  bản  này,  thì  thập  thiện 

nghiệp rất dễ dàng thực hành. Ba căn bản này thực hành được rồi, cho dù là học 

Nho  học  Đạo  học  Phật  đều  sẽ  có  thành  tựu.  Học  Phật  quý  vị  có  thể  thành  Phật 

thành Bồ Tát, học Đạo quý vị có thể đạt được cảnh giới Lão Trang, học Nho thì 

quý vị là Khổng Tử, Mạnh Tử của ngày nay, thánh hiền. Cho nên cái bia này rất 

có giá trị! 

Ở nước ngoài những năm gần đây mới đề xướng đa nguyên văn hóa. Chúng ta ở 

trên thế giới đoàn kết tôn giáo, đoàn kết sắc tộc, cũng làm được một chút thành 

tích. Người nước ngoài cho rằng đây là rất mới mẻ, đoàn kết dân tộc. Chúng ta 

đưa tấm bia này cho họ xem, họ cảm thấy rất kinh ngạc, thì ra 1300 trước, Trung 

Quốc  đã  đoàn  kết  tôn  giáo,  đoàn  kết  sắc  tộc.  Cho  nên  giáo  dục  cắm  rễ  đã  làm 

được rồi, sau đó nên hành chánh tín, tâm quy chánh đạo, tâm thiện sanh trí huệ, 

đây là chắc chắn. 

“Mười thiện ở trên, đều là thế thiện”, thế gian pháp, thế gian pháp là căn bản của 

Phật  pháp.  Thiện  của  thế  gian  cũng  không  thể  học  tốt  làm  sao  có  thể  học  Phật. 

Quý vị thấy tịnh nghiệp tam phước, cái thiện thế gian này nên làm trước. Nó ba 

điều: Điều thứ  nhất chính là thế  gian phước, phước báo nhân thiên. Phước báo 

nhân  thiên  nên  thực  hành  từ  Đệ  Tử  Quy,  Cảm  ứng  Thiên,  Thập  Thiên  Nghiêp. 

Quý vị nên siêng năng thực hiện, thì phước báu của quý vị mỗi ngày mỗi lớn hơn, 

trí huệ từ từ thì mở ra. Có nền tảng này quý vị mới có thể vào cửa Phật. 

Điều thứ hai chính là vào của Phật, thọ trì tam quy, cụ túc chúng giới, bất phạm 

oai nghi- tiểu thừa. Từ tiểu thừa nâng cao gọi là đại thừa. Đại thừa, “Phát tâm bồ 

Tập 428  145 



đề, thâm tín nhân quả, đọc tụng đại thừa, khuyến tấn hành giả”, tự hành hóa tha. 

Trình tự này nhất định nên hiểu nên tuân thủ. 

Báo Ân Luận nói: “phàm  là hành thiện, đều có thể vãng sanh”. Mười thiện của 

thế gian có thể vãng sanh hay không? Có thể. Sanh vào cõi phàm thánh đồng cư, 

nhưng  thường  xuyên  niệm  Phật  hồi  hướng,  làm  tịnh  nhân  để  chuyển  thế.  Điều 

này là nhất định phải hiểu, tu thế gian thiện, người tốt của thế gian họ thường hay 

niệm  Phật,  họ  đem  tâm  thiền  hành  thiền  của  mình  hồi  hướng  cầu  sanh  thế  giới 

Cực Lạc. Lúc sắp lâm chung cảm được A Di Đà Phật đến tiếp dẫn. Có lẽ chúng ta 

nói Kinh Vô Lượng Thọ, đặc biệt nhấn mạnh phát tâm bồ đề, họ không phát tâm 

bồ đề. Chỉ dựa vào một chút thiện của thế gian, có thế vãng sanh chăng? Có thể. 

Chỉ cần họ tin tưởng, thế giới tây phương Cực Lạc có thật, thế giới Cực Lạc thật 

có Phật A Di Đà. Tự mình nguyện cầu sanh về thế giới Cực Lạc thân cận Phật A 

Di Đà, tâm niệm này chính là tâm vô thượng bồ đề. Ngẫu Ích đại sư ở trong Di 

Đà Kinh Yêu Giải đã nói. Cho nên người tu thiện pháp của thế gian, chưa tiếp 

xúc với Phật pháp. Rất nhiều người không biết chữ, chưa có cơ hội nghe kinh học 

giáo lí, nhưng họ gặp được thiện tri thức, gặp được bạn bè có học Phât. Nói với 

họ thế giới Cực Lạc, thì học tin tưởng, thì họ thật phát tâm, chân niệm cầu sanh 

tịnh độ. Lúc sắp lâm chung tướng tốt hiện ra, thật có thể vãng sanh. 

Thế gian thiện, đây là dùng tam phước để nói. Thập thiện, cõi phàm thánh đồng 

cư.  Nhị  thừa  thiện  chính  là  “thọ  trì  tam  quy,  cụ  túc  chúng  giới,  bất  phạm  oai 

nghi”. Nhị thừa là Thanh Văn Duyên Giác, họ có sanh về cõi phương tiện hữu dư. 

Đại thừa thiện: “phát tâm bồ đề, thâm tín nhân quả, đọc tụng đại thừa, khuyến tấn 

hành giả”, sanh cõi thật báo trang nghiêm. Phối hợp với tam bối vãng sanh phía 

trước, Bồ Tát là thượng bối vãng sanh, nhị thừa là trung bối vãng sanh. Cõi phàm 

thánh đồng cư, thế thiện vãng sanh. Rất rõ ràng, rất tường tận đều là chánh tín, 

chân  chính  vãng  sanh.  Có  nguyện  vọng  này,  thật  sự  niệm  Phật  chắc  chắn  được 

sanh. “Cho nên Phật thuyết các kinh, vẫn kiêm thế thiện”, có thể nói Phật thuyết 

kinh đại thừa kinh tiểu thừa, đối với thiện thế gian thường nhắc đến, chúng ta ở 

thế  gian  này,  ở  nơi  thế  gian  này  nhất  định  phải  làm  người  tốt,  không  thể  làm 

người xấu. Vì sao vậy? Làm ác quả báo ở trong ba đường ác, hành thiện quả báo 

là ba đường thiện. Phật không muốn thấy chúng sanh tương lai đọa vào ba đường 

ác,  ngài  không  muốn  thấy.  Cho  nên  trong  tất  cả  các  kinh,  vẫn  là  khuyên  mọi 

người bỏ ác làm lành. Từ điểm này chúng ta lãnh hội được lòng từ bi của Phật, từ 

bi vô tận. Mỗi niệm đều chăm sóc chúng sanh, mà thạp thiện ngiệp này đặt biệt 

146  Tập 428 



thuyết  chuyên  kinh-  Thập  Thiện  Giới  Kinh.  Làm  tịnh  ba  nghiệp  của  thân,  bốn 

nghiệp của miệng, ba nghiệp của ý. Khiến chúng ta đạt được ba loại thanh tịnh, 

thân thanh tịnh: không sát, không trộm, không dâm, thân thanh tịnh. Khẩu thanh 

tịnh:  không  vọng  ngữ,  không  ỷ  ngữ,  không  hai  lưỡi,  không  ác  khẩu.  Ý:  không 

tham, không sân, không si. Thân khẩu ý ba nghiệp thanh tịnh “vì tu trì  căn bản 

vậy”. Cho dù quý vị tu bất kỳ tông phái nào của đại thừa, bất kỳ pháp môn nào 

trong tám vạn bốn ngàn pháp môn, đều nên lấy thập thiện làm nền tảng. Không 

có thập thiên, quý vị không thể vào được cửa  Phật. Cho nên nói Phật pháp xây 

dựng trên nền tảng của pháp thế gian. Thế gian thiện, thập thiện nghiệp chính là 

thế gian thiện. Không có thiện pháp này, thì quý vị không thể cầu trí tuệ và phước 

báu  viên  mãn  của  Phật,  điều  này  cầu  không  được.  Nhất  đinh  phải  có  nền  tảng 

này, nền tảng này chúng ta nhất định phải xem trọng. Ngày nay trong Thập Thiện 

Nghiệp  Đạo ,  bao  gồm  Thái  Thượng  Cảm  ứng  Thiên,  bao  gồm  cả  Đệ  Tử  Quy. 

Chính là tam giáo hợp nhất, từ trên cơ bản thì nó dung hợp lại thành một, chắc 

chắn không thể xem thường, nhất định phải tôn trọng siêng năng học tập. Đem ba 

căn bản luyện tập tốt, chúng ta sau này vãng sanh tuyệt đối có hi vọng, chắc chắn 

có lòng tin. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 





------------------------------------------------------------------------------------------------ 

 

 

Tập 429 

Chuyển ngữ:  Trung Tấn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 31.05.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_Hongkong 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi. Mời xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải, trang 541, hàng thứ 5. Từ câu “ngày đêm niệm Phật” bắt đầu xem 

từ đây. 

147 



Thứ hai: ngày đêm niệm Phật. Kinh dạy ngày đêm suy nghĩ thế giới Cực Lạc của 

Phật A Di Đà, chủng chủng công đức, chủng chủng trang nghiêm. 

Ở trước chúng ta học đến chánh nhân thứ hai, đoạn thứ nhất “tu hành thập thiện”. 

Trong đoạn này đặc biệt trình bày với các vị. Người xưa, chư vị cổ đức không 

nhắc đến, vì sao không nhắc đến? Vì xã hội lúc đó, mọi người đều có thể lĩnh hội 

được,  không  cần  phải  nhắc  đến.  Bây  giờ  mê  hoặc  của  chúng  ta  sâu  nặng  hơn 

người xưa, không nhắc đến thì không biết được. Đây  chính là phước báu niệm 

Phật  cầu  sanh  tịnh  độ,  quá  lớn,  quá  lớn,  lớn  đến  nỗi  không  cách  gì  hình  dung 

được. Chỉ có thể dùng một câu nói thường dùng trong nhà Phật,  “ không thể nghĩ 

bàn ”   để  hình  dung  nó.  Quý  vị  không  cách  nào  tưởng  tượng  được,  quý  vị  cũng 

không cách nào nói ra được. Con người trên thế gian này ai không cầu phước? 

Cho dù là người Trung Quốc hay người nước khác, không phân sắc tộc, không 

phân tín ngưỡng, chỉ cần là con người thì không ai không cầu phước. Phước báu 

lớn  nhất,  phước  báu  thù  thắng  đệ  nhất,  đến  nơi  đâu  cầu?  Không  ai  biết.  Người 

niệm Phật là cầu phước lớn, nhưng người niệm Phật tự họ cũng không biết. Cho 

nên họ niệm chưa chuyên cần, lúc niệm Phật vẫn còn xen tạp hoài nghi, còn xen 

tạp vọng niệm. Nếu như họ thực sự biết được niệm Phật là tu phước báu đệ nhất 

của  thế  xuất  thế  gian.  Tôi  tin  rằng  lúc  họ  niệm  Phật,  nhất  định  dùng  chân  tâm, 

chắc chắn không có tạp niệm. Làm sao biết được? Phía trước chúng ta giảng thập 

thiện,  thượng  phẩm  thập  thiện  thì  sanh  thiên.  Thiện  có  cấp  bậc,  thượng  thượng 

phẩm thập thiện, đương nhiên họ vẫn cần thêm một chút định công. Nếu thực sự 

thành tựu định rồi thì họ không ở dục giới, phước báu đó càng lớn, họ lên đến cõi 

trời sắc giới. Chúng ta chỉ nói dục giới, mọi người ở đây, mỗi con người đều có 

dục vọng, dục vọng chưa dứt. Dục vọng chưa dứt thì không ra được dục giới, dục 

giới có sáu tầng trời. Phước báu lớn nhất là tầng cao nhất này, tầng thứ sáu gọi là 

Trời  Tha  Hoa  Tự  Tại.  Tất  cả  thọ  dụng  của  họ  đều  do  người  khác  cúng  dường, 

người nào cúng dường? Trời thứ năm cúng dường họ, trời thứ năm là Trời Hóa 

Lạc. Chư thiên  ở  cõi Trời Hóa  Lạc  có thể nói là hưởng thụ vật chất, hưởng thụ 

tinh thần, hưởng thụ của ngũ dục lục trần tùy vào tâm ham muốn, ý nghĩ vừa dấy 

lên thì có thể biến hóa ra ngay. Không cần thiết kế, không cần nhân công đến làm 

việc. Muốn ăn, gọi là ăn uống trăm vị, ăn uống trăm vị này là có gốc gác. Thời 

xưa đế vương ăn cơm, họ ăn bao nhiêu món? Một trăm món, cho nên gọi là ăn 

uống trăm vị. Phước báu lớn nhất ở nhân gian là đế vương, đế vương ăn cơm có 

một trăm món ăn. Đĩa thức ăn đó rất nhỏ, chỉ giống như chén xì dầu của chúng ta 

148  Tập 429 



bây giờ, đặt ra ngay hàng thẳng lối. Một hàng mười món, một trăm món, đây là 

phước báu. Không cần phải thiết kế, hôm nay kết hợp với món gì, ngày mai kết 

hợp với món gì. Không cần vậy, không dùng cái tâm đó, cũng không cần người 

xây dựng. Khi ý niệm khởi lên thì trăm món ăn uống bày ra trước mắt, khi không 

muốn, không muốn thì hoàn toàn không có nữa. Quý vị thấy, cũng không cần dọn 

dẹp,  cũng  không  cần  rửa  chén  bát.  Đây  giống  như  là  thần  thoại,  giới  khoa  học 

hiểu được. Hiểu được trên lý , nhưng cách nào để có thể làm được thì họ không 

biết. 

Lý là gì? Tất cả các pháp từ tâm tưởng sanh. Vì sao cõi trời thứ năm, cõi trời thứ 

sáu,  tâm  của  họ  nghĩ  thì  sự  liền  thành,  tâm  chúng  ta  nghĩ  lại  không  thành?  Cái 

nghĩ của chúng ta không chuyên chú, cái nghĩ của chúng ta là tán tâm không phải 

nhất tâm. Trong kinh đức Phật thường nói: “chế tâm nhất xứ vô sự bất biện”. Cái 

nghĩ của họ là nhất tâm, cái nghĩ của chúng ta là đa tâm. Đa tâm thì sức mạnh 

phân tán rồi, cho nên không thể thành tựu. 

Do đó chúng ta đã hiểu được, Phật A Di Đà lúc còn ở nhân địa, khi chưa thành 

Phật, thân phận giống như vậy của chúng tôi, thân người xuất gia - Pháp Tạng tỳ 

kheo.  Thật  hy  hữu,  ngài  đã  phát  48  lời  nguyện,  cũng  chính  là  nói  vì  biến  pháp 

giới hư không giới, hết thảy chúng sanh khổ nạn này làm thế nào giúp họ rời khổ 

được lạc, ngài nghĩ ra 48 sự việc. 48 sự việc này ngài nghĩ trong bao lâu? Ngài tu 

trong bao lâu? Năm kiếp, thời gian này thật quá dài, trong kinh không nói trung 

kiếp, tiểu kiếp thì chắc chắn là đại kiếp. Thời gian của một đại kiếp bao lâu? Là 

vũ trụ không phải trái đất, vũ trụ ít nhất là một đại thiên thế giới. Một đại thiên 

thế giới có mười ức hệ ngân hà, một khu vực như vậy, thế giới lớn như vậy, một 

lần thành trụ hoại không gọi là một kiếp. Vậy năm kiếp là năm lần thành trụ hoại 

không, thời gian dài như vậy! Thiên văn số tự, ngài dùng nhất tâm tư duy, năm 

kiếp không ngừng, niệm lực này đã thành tựu. Cho nên thế giới Cực Lạc tất cả tự 

nhiên hình thành, cùng với Cảnh Giới Trời Hóa Lạc, Trời Tha Hóa Tự Tại. Trời 

Hóa Lạc với Trời Tha Hóa Tự Tại là người phàm chúng ta, phàm phu. Bên trong 

còn có dục vọng chưa buông xả mà vẫn có thể thành tựu. Thế giới này của A Di 

Đà Phật  tu hành năm đại kiếp. Trong đó không có dục vọng, giống như trong 

Kinh Kim Cang đã nói: “Vô ngã tướng, vô nhân tướng, vô chúng sanh tướng, vô 

thọ giả tướng”. Chẳng những rời tướng, mà ý nghĩ cũng không có, nửa quyển sau 

của Kinh Kim Cang: “vô ngã kiến, vô nhân kiến, vô chúng sanh kiến, vo thọ giả 

tướng”. Kiến đó chính là ý nghĩ, ý nghĩ cũng không có. 

Tập 429  149 



Tu hành thời gian dài lâu như vậy, cách tu như thế nào? Đó chính là nguyện vọng 

của chính mình, hy vọng nguyện vọng này của chính mình có thể tự nhiên thành 

tựu. Phật A Di Đà đã làm được, nguyện vọng của phàm phu chúng ta, đến tầng 

trời thứ năm, tầng trời thứ sáu thực hiện, không cần thiết kế, không cần xây dựng. 

Ngày  nay  Phật  A  Di  Đà  lấy  nguyện  lực  của  ngài,  công  phu  tu  hành  đạt  được 

thành tựu cứu cánh viên mãn, đây chính là thế giới Cực Lạc. Thế giới Cực Lạc do 

ngài tu mà thành, ngài tu thành công đức này để cúng dường chúng sanh, phước 

báu chúng sanh quá lớn! Chỉ cần quý vị thực sự tin tưởng, thực sự mong về thế 

giới Cực Lạc. Những quả báo của Phật A Di Đà tu được, quý vị hưởng thụ được 

hết, còn thú thắng hơn trời hóa lạc, phước báu này quá lớn! Trời hóa lạc chỉ có 

hưởng thụ chứ không khai mở trí huệ. Thế giới tây phương Cực Lạc, đức Phật A 

Di Đà từ bi, ngày ngày giảng kinh dạy học không gián đoạn. Đó là gì? Là giúp 

quý  vị  khai  mở  trí  huệ.  Cho  nên  đến  thế  giới  Cực  Lạc  có  thể  nói  là  phước  báo 

viên mãn, trí huệ viên mãn. Trí huệ viên mãn thì đã thành Phật, chỉ có Phật gọi là 

nhị túc tôn, túc là đầy đủ, nhị là trí huệ và phước báu, hai loại này viên mãn. Điều 

này thật đáng nể. Pháp môn này đức Phật nói không sai, là pháp khó tin. Vì sao 

khó  tin? Chúng  ta  nghe  được  lời  này  không  tránh  được  khỏi  hoài  nghi.  Vì  sao 

vậy?  Vì  không  phải  thường  thức  của  chúng  ta,  không  phải  là  kinh  nghiệm  của 

chúng ta, từ trước đến nay chưa từng nghe, thế gian đâu có sự việc như vậy, đây 

gọi là lý tưởng. Không biết rằng lý tưởng của thế giới Cực Lạc đã biến thành sự 

thật, chúng ta có thế đối với việc này mà sinh lòng tin không còn hoài nghi, điều 

này cũng không dễ dàng. 

Trong kinh giáo đại thừa 60 năm miệt mài không bỏ, mới thực sự lĩnh hội được, 

ngộ  ra  chân  tướng  của  lý  sự  này.  Trước  đây  tôi  chưa  giảng  được  thấu  triệt  như 

vậy,  không  phải  tôi  giữ  lại,  chính  tôi  cũng  chưa  hiểu  rõ.  Cho  nên  nghĩ  đến  thế 

giới Cực Lạc nghĩ đến Trời Hóa Lạc của chúng ta, không phải là một đạo lý sao? 

Nó thù thắng hơn Trời Hóa Lạc, đây là chắc chắn. Đó là trên nhân địa của Phật A 

Di  Đà,  hoằng  nguyện  thù  thắng  không  gì  sánh  bằng,  giúp  chúng  sanh  lìa  khổ 

được vui, ngài thật sự đã làm được. Giống như nói ngài xây một cái đạo tràng, cái 

này  thì  tôi  đã  lĩnh  hội  được  từ  sớm.  Xây  một  khu  vui  chơi  hoan  nghênh  mọi 

người đến sống ở bên đó, đến bên đó tu hành. Vì sao ngài làm như vậy? Bây giờ 

chúng  ta  đã  hoàn  toàn  đã  hiểu  rõ,  người  đã  minh  tâm  kiến  tánh  đều  biết.  Biến 

pháp giới hư không giới với chúng ta là một thể, phàm phu chúng ta có phân biệt, 

họ không có phân biệt. Cho nên hai câu này người học Phật đều biết “vô duyên 

150  Tập 429 



đại từ, đồng thể đại bi”, chúng ta đều biết nói, nhưng ý nghĩa thực sự của hai câu 

này thì không hiểu. 

Sao gọi là vô duyên? Sao gọi là đồng thể? Ý nghĩa của mặt chữ không khó hiểu, 

thật là đồng thể không? Chúng ta chưa kiến tánh, nhưng chúng ta huân tập mấy 

mươi năm Kinh Hoa Nghiêm, huân tập Kinh Pháp Hoa, tuy chưa có chứng đắc 

nhưng chúng ta hiểu được đạo lý này, cho nên đối với sự việc này chúng ta có 

lòng tin, không còn hoài nghi. Vì sao vậy? Vì nó có lý luận làm chứng cứ, trên lý 

nói thông suốt. Giới khoa học cũng hiểu được đạo lý này, sự biến đổi của năng 

lượng  và  vật  chất.  Giới  khoa  học  cũng  đang  mong  muốn,  cũng  đang  nghĩ,  nếu 

như một ngày nào đó khoa học tiến bộ đến điểm này, chúng ta muốn những thứ 

gì, năng lượng là biến pháp giới hư không giới, năng lượng sẽ thay đổi. Từ năng 

lượng đổi thành vật chất, chúng ta không phải đã hưởng thụ sao? Chúng ta không 

muốn  những  thứ  này,  vật  chất  này  lại  biến  thành  năng  lượng,  đã  giải  phóng  thì 

không có nữa. Sự chuyển đổi của năng lượng và vật chất cách nói này đã rất lâu, 

mấy  mươi  năm  trước  chúng  ta  đã  hiểu,  giới  khoa  học  đã  trình  bày  rồi.  Nhưng 

chuyển biến cách nào thì không ai biết. Bom nguyên tử cũng được phát minh từ 

nguyên  lý  này,  vật  chất  hóa  giải  thành  năng  lượng,  bom  nguyên  tử  được  phát 

minh từ nguyên lý này. Nhưng làm thế nào để năng lượng biến đổi thành vật chất 

thì họ chưa làm được. Trên lý luận nói bất kỳ vật chất nào cũng có thể biến đổi 

thành năng lượng, bây giờ chỉ có thiểu số những nguyên tố này, có thể khiến nó 

biến  thành  năng  lượng,  không  phải  bất  kì  vật  chất  nào  cũng  có  thể.  Trong  Phật 

pháp bất kì vật chất nào cũng có thể trở về được năng lượng. Tất cả năng lượng 

đều có thể biến hóa thành vật chất, đạo lý này bây giờ chúng ta rất rõ ràng, không 

còn mê hoặc nữa. 

Vật chất nghìn sai vạn khác là do nguyên nhân gì? Giới khoa học nói với chúng 

ta  là  tần  suất  chấn  động  không  giống  nhau.  Tần  suất  chấn  động  chậm  thì  biến 

thành thể, tần suất biến động nhanh một chút thì biến thành dịch thể, giống như 

nước  thuộc  loại  này,  da  của  chúng  ta.  Đây  đều  là  chấn  động  tương  đối  nhanh, 

càng  nhanh  thì  biến  thành  sóng  điện  tử,  biến  thành  sóng  ánh  sáng,  biến  thành 

sóng điện tử. Khoa học đã chứng minh cho chúng ta, chúng ta biết được tại sao có 

việc  này,  nhưng  phải  biết  rằng  tất  cả  từ  tự  tánh  biến  ra.  Năng  lượng  cũng  là  tự 

tánh  biến,  tự  tánh  không  phải  năng  lượng,  không  phải  vật  chất,  nó  cũng  không 

phải tinh thần, cái gì cũng không phải. Nhưng nó có thể hiện ra tất cả pháp. Hiện 

tượng mà chúng ta nói ngày nay, hiện tượng vật chất, hiện tượng tự nhiên, hiện 

Tập 429  151 



tượng tinh thần, đều là tự tánh biến ra. Cùng một tự tánh nghĩa là cùng một thể. 

Thực sự khẳng định là cùng một thể, thì lòng từ bi của họ đã hiện ra, lòng từ bi là 

tánh đức, tự tánh vốn có, từ bi là ái, chân ái. 

Tình thường của cha mẹ đối với con cái, lúc nào thấy được? lúc lọt lòng, trẻ nhỏ 

chưa biết đi, lúc này hiển hiện ra rõ ràng nhất. Trẻ nhỏ chưa biết đi, chưa biết nói, 

quý vị thấy biểu hiện của chúng nó, chúng đối với cha mẹ, cha mẹ đối với chúng, 

đây  là  cái  gì?  Là  thiên  tánh,  đây  chính  là  nhân  tánh  vốn  thiện.  Từ  từ  lớn  lên, 

chúng đã hiểu chuyện, thế nào gọi là hiểu chuyện? Đã bị ô nhiễm, càng ô nhiễm 

càng  nghiêm  trọng,  đã  mất  đi  thiên  tánh,  phai  mờ  rồi,  trạng  thái  cũng  thay  đổi, 

biến thành phiền não, biến thành lo nghĩ, biến thành phân biệt, biến thành chấp 

trước, biến thành vọng tưởng. Đây là nhân của luân hồi lục đạo, luân hồi lục đạo 

từ đâu mà có? Từ đây mà có. Nếu như chúng ta không vọng tưởng, không phân 

biệt,  không  chấp  trước,  không  lo  nghĩ,  không  gánh  nặng,  thì  luân  hồi  lục  đạo 

không thấy nữa, không có nữa, nó không phải thật. Cho nên Phật A Di Đà dùng 

phương pháp gì giúp chúng ta lìa khổ được vui, giúp chúng ta phá mê khai ngộ, 

giúp chúng ta trở về tự tánh? Ngài dùng phương pháp trì danh niệm Phật, thật quá 

vi diệu. Nghĩa là dạy chúng ta niệm Phật, ngày đêm niệm Phật, trong niệm Phật 

có phước và tuệ lớn như vậy. Chúng ta thực sự biết được rồi, có thể không niệm 

sao? Có thể không liều mạng mà niệm sao? Niệm thành công rồi, vãng sanh thế 

giới Cực Lạc, lúc nào quý vị đi? Tùy ý của quý vị, quý vị muốn lúc nào đi thì lúc 

đó đi. Tâm niệm này của quý vị vừa khởi Phật A Di Đà đã biết, ngài đến tiếp dẫn 

quý  vị.  Phật  đến  tiếp  dẫn  chúng  ta  ở  phẩm  trước  đã  học  qua,  thượng  bối  vãng 

sanh pháp thân đến tiếp dẫn, trung bối vãng sanh ứng thân đến tiếp dẫn, hạ bối 

vãng sanh hóa thân đến tiếp dẫn. Người thường chúng ta vãng sanh, tuyệt đại đa 

số đều là hóa thân của Phật đến tiếp dẫn. Phật có năng lực hóa vô lượng vô biên 

thân, đức Phật bảo với chúng ta năng lực này không phải ngài độc quyền, mà mỗi 

người đều có. Phật pháp là bình đẳng pháp, mỗi người đều có ba thân, nói pháp 

thân, pháp thân là cùng một thể, pháp thân là  một, ứng hóa thân thì muôn ngàn 

khác biệt. Cho nên đều là nói rõ công đức niệm Phật không thể nghĩ bàn. 

Nói công đức người thường không hiểu. Chúng ta nói một cách khác, phước báo 

không thể nghĩ bàn, trí huệ không thể nghĩ bàn, đức tướng không thể nghĩ bàn, 

điều này mọi người dễ hiểu. Thứ này dung hợp lại thì gọi là công đức, cho nên 

cái này tự tánh vốn có. 

152  Tập 429 



Kinh này, kinh này chỉ cho bổn kinh, dạy chúng ta  “ ngày đêm suy nghĩ”, tốt, nên 

như vậy, đừng nghĩ ngợi lung tung. Nghĩ đến cái khác, quý vị thấy, quý vị đem 

cơ duyên tu phước tu huệ của mình đánh mất rồi, trong lòng quý vị vọng niệm 

nhiều như vậy, đều là tâm lục đạo luân hồi, tạo nghiệp luân hồi, đâu cần phải như 

vậy? Người niệm Phật không thể vãng sanh chính là lòng họ không chuyên nhất, 

tạp niệm quá nhiều, tạp niệm là tâm luân hồi, chính là nghĩ việc luân hồi lục đạo 

quá nhiều. Nghĩ đến Phật quá ít, cho nên quý vị niệm Phật không thể vãng sanh, 

không phải nói thật sự không vãng sanh, đời này của quý vị không thể vãng sanh, 

vì sao? Đời này công phu chưa thành thục, thành thục đâu có lý không vãng sanh! 

Có thể thành thục không? Có thể, cần bao lâu? Trong kinh nói cho chúng ta, từ 

một ngày cho đến bảy ngày, quý vị thấy rất đơn giản. Cho nên trước đây tôi từng 

đề  cập đến, đây cũng là  trong kinh thường nói với chúng ta. Một tháng tu  một 

ngày, một ngày một đêm, gọi là đả Phật thất, tinh tấn Phật thất, đây không phải là 

bảy  ngày,  một  ngày.  24  giờ  đồng  hồ  niệm  Phật,  việc  này  có  thể  làm  được,  một 

tháng  một  ngày,  chọn  một  ngày.  Một  năm  12  ngày,  đừng  thấy  thời  gian  ít,  sức 

mạnh đó rất lớn, lớn vô cùng. 

Chúng  tôi  đem  sự  việc  này  nói  ra,  cung  kính  tán  thán,  có  không  ít  bạn  học  đã 

nghe rồi họ làm được, làm được rất tốt, làm như pháp. Viết thư cho tôi, gọi điện 

nói với tôi, tôi nghe xong vô cùng hoan hỷ. Một tháng chọn thời gian một ngày, 

có được mười mấy người, tốt nhất đừng nên vượt quá 20 người, một nơi nho nhỏ 

thì  có  thể  tu,  một  ngày  một  đêm.  Giống  như  bế  quan  niệm  Phật,  phải  có  mấy 

người cùng chí hướng hộ trì, lo cho quí vị. Trong việc chăm sóc này quan trọng 

nhất là ăn uống, ăn uống nên ăn ít mà ăn nhiều bữa, ăn no rồi thì hôn trầm, buồn 

ngủ  tinh  thần  không  tỉnh  được.  Lúc  đói  trong  lòng  phát  hoảng  cũng  không  có 

cách nào niệm Phật, cho nên giữ gìn trạng thái không đói không no. Trong 24 giờ 

đồng hồ này có người chăm lo cho quý vị. 

Ngày đêm suy nghĩ, suy nghĩ điều gì? Suy nghĩ thế giới Cực Lạc, Phật A Di Đà, 

nghĩ Phật A Di Đà vì chúng ta xây dựng đạo tràng này, thế giới Cực Lạc. Ân đức 

này quá lớn, biết ơn báo ơn, niệm niệm không quên Phật A Di Đà. Làm sao có 

thể về thế giới Cực Lạc, điều kiện rất đơn giản. 

Thứ nhất thật tin tưởng. Tin tưởng Phật A Di Đà, tin tưởng nguyện hạnh của Phật 

A Di Đà, 48 lời nguyện, tu hành 5 kiếp. Tin tưởng nguyện hạnh công đức viên 

mãn của ngài, thế giới Cực Lạc tự nhiên hiện ra, một chút hoài nghi cũng không 

có, đây là tín. 

Tập 429  153 



Thứ  hai:  Tự  phát  nguyện,  chúng  ta  thật  muốn  đi,  thật  muốn  đi  thì  thế  giới  này 

phải buông xả, không thể mang theo thế giới này. Cho nên nói vạn duyên buông 

xả một lòng xưng niệm, đây là điều kiện thứ hai. 

Điều kiện thứ ba là làm thật. Có ý niệm này có nhận thức này, hay! Quý vị phải 

thật  buông  xả,  thật  niệm  Phật  “chủng  chủng  công  đức,  chủng  chủng  trang 

nghiêm”,  chính là trong kinh này đã giới thiệu. Phật Thích Ca  Mâu  Ni đã thấy 

được, Phật Thích Ca Mâu Ni đã từng ở, cho nên ngài giới thiệu, nói tường tận 

như vây, rõ ràng như vậy. Chúng ta đối với người giới thiệu này nên có lòng tin, 

sau khi nghe rồi thì làm, vậy vãng sanh cần bao nhiêu thời gian? Chúng ta thấy 

người trước đây, trong Tịnh Độ Thánh Hiền Lục ghi chép rất nhiều, nam nữ già 

trẻ,  các  ngành  các  nghề,  xuất  gia  tại  gia  niệm  Phật  vãng  sanh,  trong  vãng  sanh 

truyện ghi chép, đại đa số không ngoài ba năm, thì sự việc này đã thành công rồi. 

Đời này sanh về thế giới Cực Lạc, trí huệ, phước đức của quý vị, gần như đã viên 

mãn. Cho nên việc này không dễ dàng tin tưởng, phiền não của chúng ta một khi 

chưa đoạn, thì làm sao trí huệ, phước đức viên mãn được? Đây chính là Phật A 

Di Đà, mang trí tuệ phước đức của ngài chia sẽ cho chúng ta. Ngài thật chia cho 

chúng ta, chúng ta thật đạt được rồi, ở trong môi trường này, mang tập khí phiền 

não  của  chúng  ta  từ  vô  thỉ  kiếp  đến  nay  từ  từ  đào  thải.  Quý  vị  thấy  đạo  tràng 

mười phương chư Phật, tập khí phiền não đào thải hết rồi, trí huệ mới xuất hiện. 

Thế  giới  Cực  Lạc  không  phải  vậy,  đến  nơi  đó  trí  huệ  phước  đức  quý  vị  đã  đạt 

được, đạt được từ từ lại buông xả. Đây là điểm thế giới Cực Lạc và quốc độ của 

mười phương chư Phật không giống nhau. Cho nên, chư Phật Như Lai xưng tán 

Phật  A  Di  Đà  là  “Quang  trung  cực  tôn,  Phật  trung  chi  vương ” ,  đạo  lý  là  ở  nơi 

này. 

Chúng ta hiểu rõ rồi, bây giờ ngày đêm suy nghĩ  làm  sao để thực hành? Thiên 

Thân Bồ Tát trong Vãng Sanh Luận lập ngũ niệm môn, đây chính là sự tu tập của 

Thiên Thân Bồ Tát. Ngài đã làm như thế và cung cấp cho chúng ta tham khảo. 

Điều thứ nhất của ngũ niệm môn là “lễ bái môn”. Chúng ta nên nghĩ xem câu nói 

này, mười đại nguyện của Phổ Hiền Bồ Tát, thứ nhất là “lễ kính chư Phật”, quý vị 

thấy  tương  ứng  với  câu  này.  Thứ  hai  là  “tán  thán”.  Vậy  xem  xem  truyền  thống 

văn hóa xưa kia của chúng ta, quí vị mở ra câu đầu tiên của thiên thứ nhất trong 

Lễ Ký, “Khúc lễ nói, đừng bất kính”. Đừng bất kính chính là lễ bái tán thán. Thế 

xuất thế gian, đại thánh đại hiền, họ chưa từng gặp mặt. Khổng Tử và đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni chưa từng gặp mặt, những gì họ trình bày, họ nói lại hoàn toàn 

154  Tập 429 



tương đồng, đúng như trong ngạn ngữ xưa nói “anh hùng sở kiến đại lược tương 

đồng”.  Một  vị  ở  Trung  Quốc,  một  vị  ở  Ấn  Độ  khoảng  cách  xa  xôi.  3000  năm 

trước không nhất định là cùng một thời đại, những điều họ nói, họ làm hoàn toàn 

tương đồng. Chúng ta có thể không kinh ngạc sao? Chúng ta lại nghĩ vì sao phải 

đem lễ kính đặt lên hàng đầu? Thực sự mà nói lễ kính là tánh đức, từ lọt lòng thì 

đã xuất hiện rồi. 

Một lần ở Nhật Bản, tôi tham  gia hội nghị hòa bình của Liên Hiệp Quốc, đồng 

hành với tôi đồng tu niệm Phật có hơn 10 người, trong đó có một bà mẹ trẻ, đẩy 

đứa bé mới sinh bốn tháng. Tôi quay đầu lại xem tôi nói với mọi người đừng đi, 

hãy dừng lại, quý vị cẩn thận quan sát em bé này. Quý vị thấy ánh mắt của nó đối 

với mẹ của nó, mẹ nó đối với nó, tôi nói với mọi người, trong ngũ luân nói: “phu 

tử hữu  thân”, quý vị thấy được chưa! Nó biểu diễn y như thật, không ai dạy nó, 

không ai dạy em bé, mẹ của nó cũng không ai dạy, nó lưu xuất ra từ thiên tánh, 

đó  chính  là  tự  nhiên,  không  hề  giả  bộ.  Đó  là  gì?  Trong  Phật  pháp  gọi  là:  “vô 

duyên đại từ, đồng thể đại bi”, rất rõ ràng. Lễ kính, tuy không có những động tác 

lễ  tiết  đó,  nhưng  tâm  của  nó  thể  hiện  quá  rõ  ràng,  rất  viên  mãn.  Cho  nên  con 

người với con người, con người đối với cổ thánh tiên hiền, thậm chí đối với hết 

thảy  chúng  sanh,  ngay  cả  với  sơn  hà  đại  địa,  họ  với  chúng  ta  đều  là  một  thể. 

“Đừng bất kính” lão tổ tông của chúng ta đã nói, đó là khi Phật giáo chưa truyền 

vào Trung Quốc. Sau khi Phật pháp truyền vào “nhất thiết cung kính” “nhất tâm 

đảnh lễ”. Quý vị nghĩ xem, người xưa dạy chúng ta như vậy. Ngày nay chúng ta 

gặp vấn đề khó, khó ở chỗ nào? Khó ở chỗ không có tâm cung kính này. Đứa bé 

chỉ có ở lúc nhỏ, quý vị thấy được, dần dần lớn lên, 1 tuổi, 2 tuổi, tùy vào tuổi tác 

mà tâm cung kính đó suy theo, đại khái bây giờ trẻ em đến 5,6 tuổi, cha mẹ với 

nó là mối quan hệ gì? Mối qua hệ bạn bè. Mối quan hệ thân yêu không còn nữa, 

không ai dạy nó. Giáo dục truyền thống xưa vì sao xem trọng bám rể? Bám rễ là 

lúc nào? Đứa bé mới sinh ra đến 3 tuổi, 1000 ngày này, giáo dục bám rễ. Một 

nghìn  ngày  này  bám  rễ  không  tốt  thì  sau  này  rất  khó.  Cái  gọi  là  “thiếu  thành 

nhược thiên tính, tập quán thành tự  nhiên”. 3 tuổi bắt đầu dạy, muộn rồi. 1000 

ngày sớm nhất của nó, ai dạy nó? Bây giờ truyền hình dạy nó, cha mẹ không dạy 

nữa.  Trong  nhà  mời  một  người  đến  trông  con,  cha  mẹ  không  dạy  nữa.  Người 

trông trẻ để bé xem truyền hình, thì nó không quậy. Truyền hình dạy nó cái gì? 

Bạo lực sắc tình, sát đạo dâm vọng. Trong đầu của bé hoàn toàn đã học được, học 

rất nhanh, tính ghi nhớ tốt, một đời cũng không quên được. Đây là điểm ngày nay 

Tập 429  155 



chúng ta nói giáo dục luân lý đạo đức, nói truyền thống văn hóa, khó khăn nhất. 

Cho nên phải thực sự có người nổ lực, phải sau 3,4 đời mới có thể thấy được kết 

quả, đời này của chúng ta không thấy được thành quả. Đời tiếp theo cũng không 

thấy  được  kết  quả.  Đó  là  do  nguyên  nhân  gì?  Không  thành  kính,  cho  nên  ngày 

nay dạy thành kính là đứng hàng đầu. Cách dạy thế nào, đây không phải là nói 

thôi, mà chúng ta phải làm. Chúng ta lấy lòng chân thành đối nhân xử thế, chúng 

ta lấy thái độ chân thành đối nhân xử thế, đây gọi là dạy học. Tự mình phải làm, 

phải đưa ra sự thành ý, đây mới gọi là học Phật. 

Một đời dạy học của Phật Thích Ca Mâu Ni. Các vị cẩn thận quan sát để lĩnh hội, 

ngài  lấy  thân  giáo  đặt  hàng  đầu.  Đi  đứng  nằm  ngồi,  lời  nói  cử  chỉ  đều  là  tấm 

gương của mọi người, đều là mô phạm của mọi người, đó là gì? Là như lý . Trong 

Phật pháp gọi là trì giới. Tứ đức trong Hoàn Nguyên Quán có nói, đây là đức thứ 

hai “oai nghi hữu tắc”. Những hình tượng biểu hiện này của quý vị có quy củ, có 

thể làm tấm gương cho mọi người, không thể qua loa, tùy lúc tùy nơi. Cuộc sống 

trong nhà không thể không có lễ, không có lễ thì nhà loạn rồi, không có lễ thì trẻ 

nhỏ  trong  nhà  quý  vị  học  điều  xấu  rồi  sao?  Cha  mẹ  là  thầy  giáo  đảm  nhận  đầu 

tiên của con cái. Giáo dục bám rễ hoàn toàn dựa vào cha mẹ. Giữa vợ chồng cũng 

không thể thiếu sót lễ tiết, vì sao? Vì làm để con cái thấy, rễ của nó mới có thể 

bám tốt. Nếu như thiếu sót thì lòng tin của con trẻ đã mất đi. Ngày nay, đứa trẻ 

nào có phước báu lớn như vậy. Cha mẹ thực sự hiểu được, thực sự dạy con cái, 

quý vị thật lòng thương nó. Nếu ngũ luân ngũ thường, tứ duy, bát đức, trong cuộc 

sống gia đình thực hành được, một chữ cũng không thiếu sót. Cho nên lễ bái rất 

quan trọng, bây giờ mọi người đều thiếu sót. 

Thời  cổ  đại,  kính  lễ  nhất  của  đời  nhà  Thanh  là  ba  quỳ  chín  khấu  đầu.  Bây  giờ 

trong lễ tiết có quy định mới, kính lễ nhất là ba lần cúi chào. Người xưa chắp tay 

thi lễ là cúi người 90 độ. Phật giáo trong thời Ấn Độ xưa cũng là cúi người 90 độ. 

Trước đây lúc chúng tôi đang đi học ở trường, không phải 90 độ, hình như là 45 

độ. Sau này nghe nói biến thành 15 độ, còn bây giờ, gật đầu là được rồi, lễ không 

còn  nữa.  Nhân,  đạo  đức,  nhân,  nghĩa,  lễ,  người  xưa  nói  rất  hay.  Đạo  mất  đi  rồi 

còn có đức, đức mất đi rồi còn có nhân. Người xưa nói, Trung Quốc thượng cổ, 

Tam Hoàng là hành đạo, lấy đạo trị thiên hạ, đến Ngũ Đế, Ngũ Đế thì dùng đức, 

thấp hơn một bậc, đến Tam Vương chính là Hạ Thương Chu ba thời đại này, lại 

thấp hơn một bậc- nhân, nhân là thương người, đến thời kì Xuân Thu- Ngũ Bá, 

Ngũ Bá nói nghĩa. Lại thấp xuống một bậc, đó chính là nhà Hán, nhà Tần 15 năm 

156  Tập 429 



mất nước, Hán Võ Đế sau khi thống nhất toàn quốc, dùng nho giáo, dùng lễ. Lễ 

này  dùng  đến  Mãn  Thanh.  Lễ  không  còn  nữa,  lão  tổ  tông  nói  rất  hay,  lễ  nếu 

không còn nữa thiên hạ đại loạn. Xã hội ngày nay của chúng ta, lão tổ tông mấy 

ngàn năm trước đã thấy rất rõ ràng. Chúng ta phải khôi phục, làm cách nào khôi 

phục lại lễ? Lại từ lễ nâng lên nghĩa sau đó nâng lên đến nhân, từ từ cũng có thể 

đến được cảnh giới của cổ thánh tiên hiền. Phải dựa vào nổ lực của mọi người, 

phải dựa vào giác ngộ của mọi người, phải thật sự làm. Chúng ta nếu như đi theo 

con đường này, từ lý , từ nghĩa, từ nhân, từ đức, từ đạo, đi theo con đường này. 

Không những cứu được quốc gia  mà còn  cứu được toàn thế giới. Truyền thống 

xưa ngũ luân ngũ thường tứ duy bát đức, đi khắp toàn thế giới không có ai chẳng 

hoan nghênh. Không cùng đất nước, không cùng sắc tộc, không cùng tín ngưỡng, 

không cùng văn hóa, tất cả đều có thể tiếp nhận. 

Chúng tôi  ở nước  ngoài  mấy  mươi năm nay, trường hợp nào cũng đều tiếp xúc 

rồi, nói đến vấn đề này không ai không hoan hỷ, không có ai phản đối. Trước đây 

tôi cho rằng nếu còn thông qua biện luận để giải thích, không có. Mấy mươi năm 

chưa từng gặp một lần cũng không gặp qua, cho nên mới thực sự lĩnh hội được 

chính là tánh đức, từ trong tự tánh hiển lộ ra ngoài. Cho nên lễ bái vô cùng quan 

trọng, nhất định không được xem thường. Người xưa chọn lễ bái này, lễ tiết này, 

là có đạo lý , rất có đạo lý . 

Thứ hai “xưng tán”, lễ là chiết phục ngạo mạn của chính mình, xưng tán là chiết 

phục đố kị của chính mình, đây là hai  tật xấu lớn của con người. Cống cao ngã 

mạn, đố kị chướng ngại. Hai loại tâm trạng này tạo các ác nghiệp, không những 

hại mình, hại gia đình, mà còn hại xã hội, hại thiên hạ. Quả báo không thể lường 

được. 

Ngũ niệm, hai cửa này là thông  đường. Pháp thế gian và pháp xuất thế gian là 

tướng thông, ba điều sau đó chính là Phật pháp. 

Điều thứ nhất của Phật pháp là phải phát nguyện. Phát nguyện này chính là phát 

tâm bồ đề. Cụ thể có một bài kệ để tượng trưng: “chúng sanh vô biên thệ nguyện 

độ,  phiền  não  vô  lượng  thệ  nguyện  đoạn,  pháp  môn  vô  lượng  thệ  nguyện  học, 

Phật đạo vô thượng thệ nguyện thành”. Trong biến pháp giới hư không giới, đây 

là nguyên tắc chỉ đạo cao  nhất của hết thảy chúng sanh học Phật. Quý vị  muốn 

học  Phật,  đầu  tiên  phải  bỏ  ác  làm  lành.  “Chúng  sanh  vô  biên  thệ  nguyện  độ” 

thuộc  về  tác  nguyện.  Quý  vị  phải  phát  đại  nguyện  này,  trong  tứ  hoằng  thệ 

nguyện,  đây  là  nguyện  chủ  chốt,  ba  nguyện  phía  sau  là  hoàn  thành  nguyện  thứ 

Tập 429  157 



nhất. Độ chúng sanh chính là giúp chúng sanh, thành tựu chúng sanh. Chính bản 

thân mình chưa có đức hạnh, quý vị lấy gì để giúp chúng sanh? Cho nên muốn 

giúp đở chúng sanh thì trước phải thành tựu đức hạnh của mình. Đức hạnh chính 

là đoạn phiền não, đem phiền não đoạn trừ, đem tập khí đoạn trừ. Trong đoạn trừ 

phiền não, thứ nhất là phá thân kiến, thật sự không có chính mình, giác ngộ rồi. 

Khi chưa giác ngộ tất cả là vì chính mình. Thực sự đã giác ngộ, chúng ta đến thế 

giới này làm gì? Là vì hết thảy chúng sanh mà phục vụ, chứ không phải vì chính 

mình, vì chúng sanh mới là thực sự vì chính mình, tự tha không khác. Chúng sanh 

với Phật là bình đẳng, “sanh Phật bình đẳng tự tha bất nhị”. Vì người khác mới 

thực sự là vì mình, vì mình là hoàn toàn sai. Cho nên điều thứ nhất là buông xả 

thân kiến, buông xả tự tư tự lợi, buông xả danh văn lợi dưỡng, buông xả ngũ dục 

lục  trần,  buông  xả  tham  sân  si  mạn.  Bốn  câu  này  chúng  tôi  cũng  đã  giảng  mấy 

mươi năm rồi, tôi nói với các bạn học là nói lời chân thật. 

Buông xả 16 chữ này, thì có phải đã thành tựu rồi không? Chưa. Buông xả 16 chữ 

này rồi, tôi chỉ đưa các bạn đồng tu đến cánh cửa Phật, chưa đi vào, đã đến ngoài 

cửa. Công việc của tôi là đưa  mọi người đến ngoài  cửa, còn đi vào? Đi vào thì 

phải dùng tiêu chuẩn của Phật, tiêu chuẩn này của tôi không vào được, chỉ có thể 

đến ngoài cửa. Bước vào, bước vào chính là tiêu chuẩn của Phật. 

Phải buông xả kiến tư phiền não quý vị mới có thể đi vào được, tam giới 88 phẩm 

kiến  hoặc.  Phật  giáo  sơ  cấp  đem  88  phẩm  kiến  hoặc,  quy  nạp  thành  5  loại  lớn, 

quý vị dễ nhớ, quý vị dễ học. Ở trong 5 loại lớn, thứ nhất là thân kiến, phàm phu 

chấp trước thân là tôi, là sai lầm, thân không phải tôi. Thân không phải tôi, vậy 

nó là gì? Là cái của tôi, chứ không phải tôi, của tôi là sở hữa của tôi. Giống áo 

quần, áo quần không phải tôi, nó là sở hữu của tôi. Gian phòng của chúng ta ở là 

sở hữu của tôi, thân thể cũng là sở hữu của tôi. Sở hữu của tôi có sanh có diệt, 

“tôi” không sanh không diệt. Chân tướng sự thật này phải làm rõ ràng, phải làm 

tường tận. Người thế gian chúng ta vẫn cho rằng linh hồn là tôi, linh hồn không 

sanh không diệt, sau khi chết vẫn đi đầu thai. Có phải tôi không? Không thể nói 

không phải tôi, cũng không thể nói thật là tôi. Thân có phần đoạn sanh tử, từng 

đoạn từng đoạn. Từng đoạn từng đoạn này, bây giời khái niệm của chúng ta đã rất 

rõ ràng, trước đây rất mơ hồ cho rằng đời này của chúng ta, sống nơi thế gian này 

đã mấy mươi năm, có sanh có tử, đây gọi là một đoạn. Kỳ thực không phải vậy. 

Từng đoạn từng đoạn này, chính là ý nghĩa của Di Lặc Bồ Tát nói. Vậy hiểu đạo 

lý này, trong một khảy móng tay của chúng ta, thân thể này có bao nhiêu lần sanh 

158  Tập 429 



diệt? Có 32 ức trăm ngàn sanh diệt, 32 ức nhân cho trăm ngàn, bằng ba trăm hai 

mươi triệu. Trong một khảy móng tay thân thể của chúng ta, đã có ba trăm hai 

mươi triệu sanh diệt, đây gọi là phần đoạn sanh tử. Phần đoạn sanh tử là từ chỗ 

này để nói, không phải nói con người của chúng ta từ ngày sinh ra cho đến chết 

đi, tính là  một đoạn. Không phải vậy, đây gọi là phần đoạn sanh  tử. Biết được 

chân tướng sự thật này mới biết, thân thể này thật sự không phải tôi, cái gì là tôi? 

Giác tánh là tôi, linh hồn là trạng thái của giác tánh đang mê hoặc. Khi mê gọi là 

linh hồn, khi ngộ gọi là giác tánh, nó thật sự là một không phải hai. Lúc mê nó 

không ra khỏi lục đạo luân hồi, giác ngộ rồi thì nó đã vượt qua, đã bước qua. Cho 

nên Phật Bồ Tát thật sự là giúp đỡ chúng ta, tìm lại được cái tôi thật sự, cái tôi giả 

không nên chấp trước. Cái tôi giả hữu dụng, dùng nó để tu sửa chính mình, mượn 

giả tu chân. Mượn cái tôi giả này nâng cao cảnh giới của mình, không có cái tôi 

giả không được. Mượng cái tôi giả này tu hết thảy công đức, cho nên cái tôi giả 

này có chỗ đáng dùng, phải dùng cho đúng, nếu như dùng không đúng, dùng cái 

tôi giả này tạo tác tất cả tội nghiệp, như vậy thì đã sai, như vậy quả báo ở tam đồ. 

Dùng cái tôi giả này hành thiện, quả báo ở nhân thiên, dùng cái tôi giả này học 

Phật, thì quả báo ở thế giới Cực Lạc, không giống nhau. Cho nên chúng ta phải 

biết dùng nó, đừng dùng sai. 

Tác nguyện vô cùng quan trọng, sau khi có nguyện rồi thì “quán sát”, quán sát là 

tu hành. Đối với hết thảy chân tướng sự vật trong vũ trụ, danh từ trong kinh Phật 

gọi là thật tướng của các pháp, quý vị nên quán sát rõ ràng, không thể mê hoặc. 

Chân tướng của tất cả sự, tất cả lý , tất cả pháp thông đạt tường tận, đây là trí huệ. 

Quan sát tường tận, tư tưởng kiến giải của quý vị, ngôn hành với tánh đức hoàn 

toàn tương ưng. Đây là bổn thiện mà lão tổ tông đã nói “tánh người vốn thiện”, 

không có loại nào không phải tốt đẹp. 

Điểm này quan sát trong tịnh độ, quý vị nên quan sát rõ ràng, quý vị quan sát thế 

giới Cực Lạc, quý vị quan sát tất cả thế giới của chư Phật khác, quay đầu lại quan 

sát thế giới hiện tiền của chúng ta,  quý vị sẽ có sự so sánh,  quý vị đã rõ ràng, 

chúng ta nên học cái gì, chúng ta nên đi đến nơi nào. Phật dạy chúng sanh, Phật 

không  tự  mình  chủ  trương,  không  khuyên  quý  vị  học  cái  này,  học  cái  kia,  Phật 

không khuyên vậy. Phật dạy quý vị quán sát, dạy quý vị tự mình chọn lựa. 

Quý vị thấy trong Kinh Quán Vô Lượng Thọ đức Phật đã nói: Phu nhân Vi Đề 

Hy gặp biến cố gia đình, tai nạn trước mắt, cầu Phật Thích Ca Mâu Ni giúp đỡ, 

hướng về Phật Thích Ca Mâu Ni thưa rằng, có thế giới tốt đẹp hơn không, ở trong 

Tập 429  159 



thế giới này không có người ác, con muốn đi vãng sanh. Hi vọng ở trong thế giới 

đó  không  nhìn  thấy  người  ác,  không  nghe  đến  việc  ác.  Phật  đem  hết  thảy  cõi 

nước của chư Phật, hiện bày ra trước mắt của bà, để cho bà tự xem, giống như 

xem truyền hình vậy, để cho bà tự xem. Vi Đề Hy phu nhân rất thông minh, bà 

nhìn thấy thế giới Cực Lạc của Phật A Di Đà, bà nói thế giới này hay, bà muốn 

đến đó. Bà thưa hỏi đức Phật Thích Ca Mâu Ni, thỉnh Phật dạy cho bà dùng cách 

nào có thể  vãng sanh. Đức Phật dạy bà Kinh Thập Lục Quán.  Trong 16 phương 

pháp này, thành tựu bất kỳ phương pháp nào cũng được vãng sanh, không phải 

cùng lúc học tất cả 16 phương pháp. Không phải vậy, một phương pháp thành tựu 

rồi thì tất cả đều thành tựu. Vi Đề Hy phu nhân với 500 cung nữ của bà, những 

người chăm sóc bà tất cả đều niệm Phật vãng sanh. Phía trước chúng ta đã học 

qua, chư vị cổ đức bảo chúng ta, họ đều là thượng phẩm thượng sanh, thật chẳng 

thể nghĩ bàn. 

Chứng  minh  những  điều  Thiện  Đạo  đại  sư  nói:  “tam  bối  cửu  phẩm  ở  chỗ  gặp 

duyên không giống nhau”. Vi Đề Hy phu nhân với những cung nữ này, gặp được 

Phật Thích Ca Mâu Ni, nhân duyên này thật quá thù thắng, cho nên phẩm vị vãng 

sanh của họ cao. 

“Hồi hướng” cần phải đem tất cả công đức của chúng ta tu học được, không cầu 

phước  báu  nhân  thiên,  chỉ  cầu  vãng  sanh  về  thế  giới  Cực  Lạc.  Chính  là  người 

thông minh bậc nhất, họ đã lựa chọn. Vì sao vậy? Vì sanh về thế giới Cực Lạc, 

không cách nào hình dung được phước báu đó, cho nên tôi dùng cõi trời thứ sáu 

để so sánh- trời tha hóa tự tại. Tất cả những gì quý vị cần, cần thọ dụng, Phật A 

Di Đà cúng dường quý vị không thiếu điều gì, Phật A Di Đà giống như trời hóa 

lạc, chúng ta đến thế giới Cực Lạc chuyển thân một lần còn cao hơn trời tha hóa 

tự tại một bậc. Chúng ta cần hưởng thụ điều gì, ngài biến hóa ra để cúng dường 

cho ta. Phước báu của người niệm Phật có đáng nể không? Cho nên thực sự chọn 

lựa pháp môn này, niệm Phật cầu vãng sanh, đây là trí huệ cao nhất của thế xuất 

thế  gian,  không  còn  điều  gì  vượt  qua  được.  A  Di  Đà  Phật  thực  sự  đại  từ  đại  bi 

giống như cha mẹ, chúng ta đến thế giới Cực Lạc, Ngài hoàn toàn phụng hiến để 

cúng dường, để chăm lo, chúng ta đến thế giới Cực Lạc hòa thành một thể với 

ngài. Điều này nhất định phải biết, sanh về thế giới tây phương Cực Lạc, tướng 

hảo trang nghiêm của quý vị với ngài hoàn toàn giống nhau. Quý vị quan sát từ 

bất kỳ một góc độ nào, trí huệ giống nhau, thần thông cũng giống, đạo lực cũng 

giống  nhau.  Tất  cả  đều  giống,  đây  chính  là  sự  gia  trì  của  oai  thần  bổn  nguyện, 

160  Tập 429 



quý vị trở thành A Duy Việt Chí Bồ Tát. A Duy Việt Chí Bồ Tát dựa vào chính 

mình để tu thật không dễ dàng. Quý vị phải tu đến kiếp nào mới tu thành? Thật 

không ngờ đến thế giới Cực Lạc, Phật A Di Đà gia trì cho quý vị. Chúng ta có thể 

đem chân tướng sự thật này, hiểu cho tường tận, hiểu cho rõ ràng, quý vị mới có 

thể  thực  sự  đem  cõi  nước  của  chư  Phật  mười  phương,  hết  thảy  kinh  giáo  đều 

buông  xả.  Chúng  ta  học  một  bộ  kinh  Vô  Lượng  Thọ,  một  câu  A  Di  Đà  Phật, 

chúng ta đến thế giới Cực Lạc, trí huệ viên mãn, phước báu viên mãn. Sự chọn 

lựa  của  người  thực  sự  hiểu  rõ,  lấy  công  đức  tu  học  của  mình  hồi  hướng  cho  tự 

tánh, chính là hồi hướng thật tế, hồi hướng bồ đề, chúng ta không cầu gì hết, chỉ 

cầu trí huệ viên mãn, hồi hướng chúng sanh. Chúng ta có trí huệ, chúng ta có đức 

năng, chúng ta không phải tự mình hưởng thụ. Hi vọng giúp đỡ hết thảy chúng 

sanh khổ nạn, lìa khổ được vui, phá mê khai ngộ. Giống như Phật A Di Đà, như 

thế là đúng. 

“Luận nói” luận này là Vãng Sanh Luận. Thế nào là tán thán? Khẩu nghiệp tán 

thán, xưng tên Như Lai, tại sao tán thán? Tâm chân thành, tâm thanh tịnh chắp 

tay  niệm  câu  “Nam  Mô  A  Di  Đà  Phật”  này,  chính  là  tán  thán.  Trong  câu  Phật 

hiệu này, đầy đủ trí huệ viên mãn, đức năng viên mãn. Vậy chúng ta niệm, ngày 

ngày đều niệm câu này, vì sao trí huệ đức tướng không thể hiển bày? Không phải 

Phật hiệu không linh, không phải kinh điển không linh, mà là dụng tâm của chính 

chúng ta có sai sót. Chúng ta dùng vọng tâm, không phải chân tâm, cũng chính là 

nói, sự chân thành của chúng ta không đủ. Chúng ta chỉ có một phần, hai phần, ba 

phần lòng thành kính. Cho nên chúng ta đạt được lợi ích rất nhỏ bé, chỉ có một, 

hai phần. Vì sao 500 cung nữ của Vi Đề Hy phu nhân, niệm Phật được lợi ích thù 

thắng  như  vậy.  Người  ta  là  vạn  phần  cung  kính  họ  được  là  vạn  phần  trí  huệ. 

Chúng ta chỉ có một, hai phần cung kinh, nên chỉ đạt được một, hai phần trí tuệ, 

không thể so sánh. Ấn Quang đại sư nói rất hay, không thể không biết được. Câu 

đầu này là dạy chúng ta niệm Phật. 

Lại nói “quan sát này có ba loại”, bốn phương pháp quan sát này, ít nhất có ba 

việc:  

Thứ  nhất  quán  sát  công  đức  trang  nghiêm  của  cõi  Phật.  Dạy  quý  vị  xem,  trước 

nên xem thế giới Cực Lạc, thế giới Cực Lạc nằm ở đâu. Phật Thích Ca Mâu Ni ở 

trong bộ kinh này giới thiệu tường tận cho chúng ta. Chư vị tổ sư rất nhiều người 

nương theo kinh điển chỉ cho chúng ta, giải thích cho chúng ta nghe. Hoàng Niệm 

Lão đem những chú giải này hội tập ở đây, tất cả chúng ta đều thấy được. Giống 

Tập 429  161 



như chúng ta đến thế giới cực Lạc tham quan, những người này làm hướng dẫn 

viên giới thiệu cho chúng ta. Trước nên xem môi trường. 

Loại thứ hai, quán sát công đức trang nghiêm của Phật A Di Đà. Thứ hai là gì? 

Quý vị thấy thầy giáo, thế giới cực Lạc không có thiên đế, không có thiên vương. 

Nói  cách  khác,  thế  giới  Cực  Lạc  không  có  tổ  chức  chính  trị.  Nó  không  phải  là 

một  quốc  gia,  nó  là  một  ngôi  trường,  đức  Phật  A  Di  Dà  là  hiệu  trưởng,  là  thầy 

giáo. Quý vị thấy trường học này, thế giới cực lạc là trường học, sau đó xem vị 

hiệu trưởng, công đức trang nghiêm của ngài. Đặc biệt phải xem 48 lời nguyện, 

năm kiếp tu hành, nguyện nguyện ngài đã làm được. Thế giới Cực Lạc là tự nhiên 

thành tựu, không có chút nào là tạo tác, không có người thiết kế, không có người 

xây dựng. Tự nhiên thành tựu, đức Phật dạy“chế tâm nhất xứ, vô sự bất biện”. 

Thứ ba, quán sát công đức trang nghiêm của chư vị Bồ Tát. Thứ ba là gì? Là xem 

bạn học. Mười phương thế giới phát tâm vãng sanh về thế giới Cực Lạc, thân cận 

Phật A Di Đà, tất cả là bạn học. Quý vị thấy những bạn học này, những bạn học 

này  vô  cùng  phức  tạp.  Có  Bồ  Tát  vãng  sanh,  có  Thanh  Văn,  Duyên  Giác  vãng 

sanh,  có  thiên  nhân  vãng  sanh,  có  nhơn  đạo  vãng  sanh,  có  súc  sanh  vãng  sanh, 

còn có ngạ quỷ địa ngục vãng sanh, không đồng đều. Tuy có sai biệt lớn như vậy, 

tam bối cửu phẩm, nhưng người người đều có phần, điều này chẳng thể nghĩ bàn. 

Lời  này  là  Thiện  Đạo  đại  sư  nói  với  chúng  ta:  đều  là  gặp  duyên  không  giống 

nhau.  Duyên  của  chúng  ta  tương  đối  thù  thắng,  trong  đời  này,  chúng  ta  có  thể 

đem sự việc này làm cho rõ ràng, làm cho tường tận. Tự mình thực sự tin tưởng 

một chút hoài nghi cũng không có, thì sự thành tựu này rất thù thắng. Thật phát 

nguyện, thật niệm Phật thì quý vị chắc chắn được vãng sanh. 

Ba loại công đức trang nghiêm này, dạy chúng ta quan sát, đều ở trong bộ kinh 

này. Những điều bộ kinh này nói, chánh là loại quan sát thứ tư, hoặc kiêm khẩu 

niệm, tức kiêm loại tán thán thứ hai. Quan sát như vậy, hoặc tán thán, ngày đêm 

liên  tục,  nên  nói  ngày  đêm  suy  nghĩ  v.v.  Cho  nên  người  niệm  Phật  thực  sự,  hi 

vọng  mọi  người  khởi  tâm  động  niệm,  nghĩ  đến  thế  giới  Cực  Lạc,  đừng  nghĩ  gì 

khác. Nghĩ điều khác thì quý vị sai rồi, quý vị thấy quý vị đem thời gian quý báu 

của mình, con người sống ở đời, thời gian rất ngắn ngủi. Không tu tịnh nghiệp, 

tạp tâm vọng niệm đó cũng đang tu, tu cái gì? Tu lục đạo luân hồi, đó là tâm luân 

hồi.  Tâm  luân  hồi  thì  tạo  nghiệp  luân  hồi,  sự  việc  này  không  thể  làm.  Quý  vị 

muốn giúp đỡ người nhà của quý vị, quý vị đối với người nhà có tình chấp. Hi 

vọng đời đời kiếp kiếp trọn bên nhau, thì quý vị chuyên tu tịnh độ, bây giờ đem 

162  Tập 429 



người nhà để qua một bên, người nhà nhìn thấy thành tựu tu hành của quý vị, thì 

họ làm theo. Tôi không cần khuyên quý vị, quý vị thấy tôi vãng sanh quá tự tại, 

thể hiện cho họ xem, thì họ tin tưởng rồi. Bây giờ người trên thế gian  này phải 

thấy được sự việc thật sự, không có sự việc thật sự, nói cho rõ ràng, cho tường tận 

họ đều không tin tưởng. Cho nên nhất đinh phải làm tấm gương để họ noi theo. 

Ngày đêm liên tục chính là ngày đêm suy nghĩ. Niệm Phật quan trọng hơn bất cứ 

điều gì, thế giới này chỉ có điều này là thật, cái khác đều không phải thật. 

Chúng  ta  lại  xem  đoạn  nhỏ  thứ  ba  ở  bên  dưới   “ chí  tâm  quy  y,  đảnh  lễ  cúng 

dường”. Đây là pháp môn lễ bái thứ nhất, luận nói: Tại sao lễ bái? Thân nghiệp lễ 

bái, A Di Đà Như Lai ứng chánh biến tri, vì muốn sanh nước này. Vì sao lễ bái? 

Vì cầu sanh tịnh độ, thân này là gì? Cung kính, lễ kính chư Phật. Thân lễ bái. Lễ 

bái Phật A Di Đà là được rồi, không lễ bái ai khác. Phía trước ba lạy, lạy người 

giới thiệu, chúng ta phải biết ơn báo ơn, không nên quên người giới thiệu. Người 

giới thiệu là Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật, cho nên ba lạy trước là lạy Bổn Sư 

Thích Ca Mâu Ni Phật, phía sau chuyên lạy Phật A Di Đà thì được rồi, cách lạy 

nên như vậy. 

“Như Lai ứng chánh biến tri”, chính là mười danh hiệu Phật, mười thông hiệu. 

Phía trước chúng ta đều đã học qua, phía dưới, lại quy y tức là quy mạng. Luận 

Vãng Sanh Chú nói: nên biết quy mạng tức là lễ bái, song lễ bái nhưng cung kính 

không nhất định có quy mạng. Trong quy mạng nhất định có lễ bái, trong lễ bái 

không nhất định có quy mạng. Cho nên quy mạng tức là lễ bái, nếu lấy cái này 

tiến cử quy mạng làm trọng. Quy là quay về, y là nương tựa, từ đâu quay về? Từ 

lục đạo luân hồi quay về, ta không làm việc lục đạo nữa, trong lục đạo trước mắt 

chúng ta bỏ ác làm lành. Công đức bỏ ác làm lành tất cả đều hồi hướng cầu sanh 

tịnh độ, chúng ta bỏ ác làm lành không cầu phước báu nhân thiên. Đây thật là đã 

quy mạng, nương tựa Phật A Di Đà. Bổn nguyện oai thần của Phật A Di Đà bây 

giờ gia trì chúng ta. Loại gia trì này tuy chúng ta vẫn chưa cảm nhận đươc, nhưng 

nó là thật, một chút cũng không giả. Lúc nào quý vị mới cảm nhận được? Phiền 

não của quý vị thật đã nhẹ, nhẹ một phần, cảm được một phần. Nhẹ hai phần thì 

cảm  được  hai  phần,  nhẹ  ba  phần  thì  cảm  được  ba  phần.  Quý  vị  phải  buông  xả, 

quý vị không buông xả, gia trì quý vị tự quý vị không cảm nhận được, tự quý vị 

có thể buông xả thì sự gia trì quý vị cảm nhận được. Quý vị đem thế duyên gạt 

bỏ, không còn để ở trong tâm. Tất cả thế duyên của thế gian, có rất tốt, rèn luyện 

chính mình, không có cũng rất tốt, một lòng niệm Phật, không có loại nào không 

Tập 429  163 



tốt.  Thuận  cảnh  rất  tốt,  không  khởi  tham  luyến,  đem  tâm  tham  luyên  buông  xả. 

Ác duyên cũng tốt, không sinh sân nhuế, không phải đều giúp đỡ quý vị nâng cao 

sao? Người tốt có ân với chúng ta, người xấu cũng có ân với chúng ta, tất cả đều 

giúp chung ta nâng cao. Người tốt tôi đem công đức hồi hướng cho họ, chúc phúc 

họ. Người ác chúng ta cũng đem công đức hồi hướng cho họ, vì sao vây? Vì họ 

tạo tác ác nghiệp, tôi biết tương lai chắc chắn họ vào đường ác. Ba đường ác hi 

vọng họ ở trong ba đường ác chịu ít khổ, thường phải có tâm này, thì tương ưng 

với đạo, tương ưng với quy mạng. 

Kinh  này  dạy  quy  mạng  đảnh  lễ,  cũng  là  chí  tâm.  “Chí”  này  có  thể  dùng  chữ 

“chí” trong Đại Thế Chí Bồ Tát, chân thành đến cùng cực. Phía sau thêm cúng 

dường,  hiển  bày  tinh  thành.  Tinh  là  không  tạp,  thành  là  không  giả  dối.  Cúng 

dường cái gì? Trong các cúng dường, pháp cúng dường tối thượng. Trong pháp 

cúng dường y giáo tu hành cúng dường là trên hết, hoàn toàn tương ứng với bổn 

nguyện của chư Phật Bồ Tát. Chư Phật Bồ Tát ứng hóa ở thế gian, họ cầu mong 

điều gì? Cầu mong hết thảy chúng sanh khai ngộ, cầu mong hết thảy chúng sanh 

buông xả, cầu mong hết thảy chúng sanh niệm Phật, cầu sanh tịnh độ, viên thành 

Phật đạo. Chính là tâm nguyện của chư Phật Bồ Tát, chúng ta dùng tài vật gì cúng 

dường, các ngài cũng không cần, toàn là giả. Chúng ta thật làm thật tin, thật sự 

phát  nguyện,  thật  sự  niệm  Phật  cầu  vãng  sanh,  Phật  Bồ  Tát  không  ai  là  không 

hoan hỷ, đây gọi là chân cúng dường. 

Chúng ta không thể đem ý nghĩa cúng dường hiểu sai, nếu như trong lòng không 

có Phật, trong lòng đối với thế giới này còn lưu luyến, còn chưa muốn vãng sanh 

sớm,  cúng  dường  gì  cũng  là  giả.  Đã  như  vậy,  vì  sao  những  thứ  này  từ  xưa  đến 

nay, trong tự viện am đường, đạo tràng, lại rất coi trọng tài cúng dường. Đó là vì 

cớ gì? Đó là vì tiếp dẫn chúng sanh, là thay chư Phật Bồ Tát tuyên truyền, chúng 

sanh hoan hỷ, chúng sanh bằng lòng đến, là vì cái này. Đem những chúng sanh 

tiếp dẫn đến, thì phải nên siêng năng mà dạy họ, nếu như không dạy họ, đó chính 

là giả vậy.  Quý vị đem  những học sinh về, đem về rồi phải dạy họ thật tốt, thế 

mới là đúng. Nếu quý vị không dạy, không dạy thì đã sai. 

Như đức Phật Thích Ca  Mâu Ni lúc còn tại thế, tự  mình tỉ  mỉ  quan sát, chúng 

sanh cần gì, thì dạy họ cái đó, giúp đỡ họ chuyển ác thành thiện, giúp họ chuyển 

mê  thành  ngộ,  giúp  họ  chuyển  phàm  thành  thánh.  Chính  là  công  đức  chân  thật 

của quý vị tiếp dẫn, chính là việc chúng ta cần phải làm, vậy chúng ta không có 

năng lực để làm thì sao? Chúng ta muốn dạy, nhưng năng lực không đủ, đức hạnh 

164  Tập 429 



không  đủ,  phước  báu  cũng  không  đủ,  thì  chúng  ta  lễ  thỉnh  pháp  sư,  đại  đức. 

Trong mười hạnh của Phổ Hiền có  “ thỉnh chuyển pháp luân ” . Thỉnh chư vị cao 

tăng, có đức hạnh, có tu hành, có thể đem đạo lý của Phật nói rõ ràng, nói tường 

tân, mời họ đến. Bây giờ khoa học phát triển phương tiện nhiều, thực tế mà nói 

mời cũng không phải là việc dễ dàng. Bây giờ có vệ tinh, có internet, có băng đĩa, 

nên không phí thời gian, cũng không lãng phí tiền bạc. Đồng tham đạo hữu đến 

nơi đây, chúng ta cùng ở trên truyền hình học tập, học tập trên internet, học tập ở 

trên  băng  đĩa,  đều  được.  Trước  nên  mở  ra  mọi  người  cùng  nghe,  sau  khi  nghe 

xong  mọi người chúng ta ngồi lại cùng chia sẽ, chỗ nào chưa hiểu, có thể nghe 

lại, phát lại nghe lại, sau khi nghe hiểu rồi, chúng ta đến thảo luận. Làm thế nào 

để thực hành trong cuộc sống, làm thế nào để thực hành trong công việc, làm thế 

nào để thực hành trong xử sự đối nhân xử thế. Việt tốt, chúng ta thật sự có được 

lợi ích, thực sự đã làm được, lại chia sẽ tâm đắc học tập với mọi người. Giúp đỡ 

những bạn cùng tu này phổ biến nâng cao, đây là thật cúng dường, chính là trang 

nghiêm  thực  sự.  Lòng  người,  quý  vị  nghĩ  mà  xem  chuyển  ác  thành  thiện,  trang 

nghiêm biết bao? Công đức biết bao? Chuyển mê thành ngộ, chuyển phàm thành 

thánh lại càng thù thắng hơn. 

Phía dưới Luận Vãng Sanh nói: nếu thiện nam tử thiện nữ nhân tu ngũ niệm môn 

thành tựu, chắc chắn được sanh cõi nước an lạc, gặp được Phật A Di Đà. Đoạn 

này nằm trong Luận Vãng Sanh. Trước tiên chúng ta phải chú ý đến câu “thiện 

nam tử thiện nữ nhân”, trong kinh Phật Bồ Tát khai thị, luôn luôn đặt hai câu này 

lên trên hết, nhắc nhở chúng ta, tự chúng ta có đầy đủ hay không, điều kiện của 

thiện, chữ này là  chữ then  chốt. Chúng ta học có thể  đạt được lợi ích  chân thật 

hay không. Thật thì là thiện học, thì quý vị thật đạt được lợi ích. Bây giờ thật khó. 

Thiện nói cho rốt ráo chính là bản tánh vốn thiện, ta dùng bản thiện của ta để học 

tâp, thì những thứ quý vị đạt được là thượng thượng thừa, vì sao vậy? Chúng ta 

thường  nói,  muôn  phần  thành  kính  thì  quý  vị  được  muôn  phần  lợi  ích,  quý  vị 

dùng là bổn thiện, thì còn có thể tính được sao? Thật sự dùng bổn thiện người này 

không  cần  trước  đây  có  học  qua,  cũng  không  nhất  định  họ  biết  chữ  hay  không 

biết chữ, không quan trọng. Như Huệ Năng đại sư không biết chữ, chưa từng đi 

học, vì sao ngài thành tựu cao như vậy? Ngài dùng bổn thiện của ngài. Phàm phu 

chúng ta đây không biết dùng bổn thiện, dùng cái gì? Dùng thường thức, dùng 

kinh nghiệm của chúng ta, tôi cho rằng như vậy như vậy, thì sự việc này rắc rối 

rồi. Cho nên cái tâm mà quý vị dùng, cái tâm đó là tạp tâm vọng tưởng, nó không 

Tập 429  165 



phải là chân tâm. Họ cái gì cũng không biết, cái gì cũng chưa học qua, luôn luôn 

dùng chân tâm của người đó. Họ không có tạp niệm, họ không có nghi hoặc, cho 

nên vừa học là đã khế nhập được. Huệ Năng đại sư là một tấm gương rõ nhất, cho 

nên cái thiện này là tiêu chuẩn. Chúng ta đã không thể dùng bổn thiện của mình, 

vậy dùng cái gì? Dùng tập thiện. Trong tập tánh có thiện ác, trong bổn tánh không 

có thiện ác, nó là chân thiện. Thiện trong tập tánh đã kém một bậc, không thể so 

sánh với bổn thiện, nhưng vẫn rất tốt, có thể tiếp nhận Phật pháp. Tiếp nhận mấy 

phần chứ không thể viên  mãn, bổn thiện là viên  mãn tiếp nhận. Tiêu chuẩn của 

tập  thiện  chính  là  mười  thiện  nghiệp  đã  giảng  trước  đây.  Mười  thiện  nghiệp 

chúng  ta  đều  đã  làm  được,  chính  là  thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân.  Mười  thiện 

nghiệp, điều thứ nhất của tam phước: “hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, 

từ  tâm  bất  sát,  tu  thập  thiện  nghiệp”.  Người  này  gọi  là  thiện  nam  tử  thiện  nữ 

nhân, không đầy đủ những điều kiện này, làm sao học Phật? Bắt đầu học từ đâu? 

Từ đó biết được, học Phật thì ba căn bản này rất quan trọng, không có ba căn bản 

này, ngày ngày học Phật cũng không vào. Nếu như tự mình biết không vào được 

còn khá, chỉ sợ cho rằng tự mình vào rồi, cho rằng mình tu được rất tốt. Đến lúc 

quả báo hiện ra quý vị nỗi tâm oán hận, tâm oán trách, Phật là giả, Phật đã lừa 

chúng ta, chúng ta mắc bẫy của ngài. Vậy là tội của quý vị càng thêm nặng, tội 

nghiệp này khiến quý vị đọa địa ngục. Cho nên nhất định phải có hiếu thân, tôn 

sư, từ bi, căn bản của mười thiện. Quý vị tu ngũ niệm môn, niệm Phật, hành trì 

thành tựu. Như vậy mới có thể được sanh về cõi nước An Lạc, cõi nước An Lạc 

chính là thế giới Cực Lạc, chắc chắn được sanh. Hai chữ này dùng rất tốt, cũng 

chính là nói quý vị chắc chắn được sanh, không nhất định là ở đời này, đời này 

của quý vị đã trồng nhân, nếu như duyên thù thắng của đời này, cái nhân này đời 

này kết quả được thành tựu. Nếu như duyên không thù thắng, còn lưu luyến thế 

gian  này,  không  nỡ  xa  rời,  đời  này  không  thể  vãng  sanh.  Sanh  lại  đời  sau  gặp 

được duyên thù thắng thì quý vị có thể thành tựu, cho nên chúng ta ở trong đời 

này,  nên  có  cảnh  giác  cao  độ.  Thật  muốn  vãng  sanh  không?  Là  thật,  thật  vãng 

sanh. Thật vãng sanh thì thế giới này đừng nỗ lực.  Học cái gì? Tùy duyên diệu 

dụng  cái  gì  cũng  tốt,  hằng  thuận  chúng  sanh,  tùy  hỷ  công  đức.  Buông  xả  biên 

kiến, biên kiến là không đối lập. Không đối lập với bất kỳ người nào, không đối 

lập với bất kỳ việc nào, không đối lập với bất kỳ vật nào. Thực sự làm được hài 

hòa,  hòa  thuận.  Ý  nghĩa  hòa  thuận  so  với  hài  hòa  tốt  hơn.  Với  hết  thảy  chúng 

sanh hòa thuận chung sống, oán thân bình đẳng, tùy hỷ công đức cái gì cũng tốt. 

166  Tập 429 



Phải thật học, vì sao? Có người tập khí rất nặng muốn học, nhưng mà cảnh giới 

vừa hiện ra thì đã quên mất, cần phải có tâm cảnh giác cao độ. Lúc cảnh giới hiện 

ra có thể ghi nhớ, có thế sửa đổi nó lại. Cái gì cũng tốt, mỗi mỗi đều tốt, không có 

loại nào không tốt, vì sao vậy? Chúng ta lập tức đến thế giới Cực Lạc, còn có gì 

phải đắn đo? Mỗi loại đều đắn đo, nói lên rằng chúng ta còn chưa muốn đến thế 

giới Cực Lạc, ở đây vẫn tốt, như thế là không tương ưng rồi. Một niệm tương ưng 

một niệm Phật, niệm niệm tương ứng niêm niệm Phật, niệm niệm cầu tương ưng, 

không thể không tương ưng. Cho nên sanh cõi Phật gặp được Phật A Di Đà. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 





------------------------------------------------------------------------------------------------ 

 

Tập 430 

Chuyển ngữ:  Trung Tấn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 31.05.2011 

Địa điểm: Phật đà giáo dục hiệp hội_Hongkong 





Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quí vị xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 542 hàng thứ nhất. 

Luận  Vãng  Sanh  nói:  nếu  thiện  nam  tử  thiện  nữ  nhân,  tu  ngũ  niệm  môn  hành 

thành tựu, cuối cùng được sanh  cõi  nước  An Lạc, gặp được đức Phật  A Di Đà. 

Giờ trước chúng ta đã học đến đoạn này. 

Trong Luận Vãng Sanh đoạn này là quan trọng nhất, chúng ta cần đặc biệt lưu ý. 

Chữ “thiện” trong thiện nam tử thiện nữ nhân này. Tiêu chuẩn của thiện là phước 

thứ nhất trong tịnh nghiệp tam phước. Thứ nhất: “hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự 

sư  trưởng,  từ  bi  bất  sát,  tu  thập  thiện  nghiệp”.  Trong  bốn  câu  này  ba  căn  Nho 

Thích Đạo, đều bao hàm trong nó. “Hiếu thân tôn sư” là “Đệ Tử Quy”,  “từ tâm 

bất sát” là “Cảm Ứng Thiên”. Hai nền tảng này, kế đến học tập thập thiện nghiệp, 

cho nên trong câu này, ba căn Nho Thích Đạo đều đã nói đến. Nói cách khác ba 

căn của Nho Thích Đạo không làm được, thì không phải là thiện nam tử thiện nữ 

Tập 430  167 



nhân. Tiêu chuẩn này nhất định phải ghi nhớ. Từ đó cho thấy, ba căn này là vô 

cùng quan trọng! Người đầy đủ ba căn này, mới là thiện nam tử thiện nữ nhân của 

thế  gian.  Chúng  ta  đọc  đoạn  kinh  văn  này  thì  chúng  ta  cũng  có  phần,  nếu  như 

không làm được, thì thiện nam tử thiện nữ nhân không bao gồm chúng ta. Trên 

kinh văn đã nói rất rõ ràng, phải là thiện nam tử thiện nữ nhân, tu ngũ niệm môn 

hành thành tựu. Nếu như điều thứ nhất của tịnh nghiệp tam phước  mà  chúng ta 

không làm được, thì chúng ta tu ngũ niệm môn hành không thể thành tựu được. 

Không  thể  thành  tựu  thì  không  thể  vãng  sanh.  Chúng  ta  hi  vọng  trong  đời  này, 

chắc  chắn  phải  được  sanh  tịnh  độ,  phải  thân  cận  Phật  A  Di  Đà,  thì  ba  căn  này 

không thể không nỗ lục học tập. Ba thứ này đều không thâm sâu, đặc biệt là  “đệ 

tử  quy ”.   Thầy  Thái  Lễ  Húc  dùng  40  giờ  đồng  hộ  để  giải  thích  tường  tận,  ông 

giảng qua rất nhiều lần, giảng đến thuộc lòng. Chúng ta dùng bộ băng đĩa này của 

ông là được rồi. Con người thường thấp thỏm không yên, học thứ gì cũng không 

siêng năng, nghe một lần, hai lần, ba lần không đủ. Ít nhất phải nghe 30 lần, 40 

giờ đồng hồ. Một ngày nghe 10 giờ đồng hồ, bốn ngày nghe được  một lượt, 40 

ngày nghe mười lượt. Nếu như một ngày chỉ nghe bốn giờ đồng hồ, một ngày bốn 

giờ  đồng hồ,  10 ngày  nghe  một  lượt,  như  vậy  cần  thời  gian  là  100  ngày quý  vị 

mới có thể nghe đủ 10 lần. 100 ngày không phải là dài, hơn 3 tháng, cái rễ này đã 

bám vào rồi, sẽ bám thật chắc chắn, sau đó nghe cảm ứng thiên sẽ thấy dễ dàng 

hơn nhiều. Vì sao? Vì 40 lần nghe đệ tử quy, tâm của quí vị định được rồi, chỉ 

cần  tâm  định  được,  thì  học  cái  gì  cũng  rất  nhanh.  Quý  vị  lại  dùng  thời  gian  ba 

tháng để học cảm ứng thiên, sau khi học xong cảm ứng thiên, lại dùng thời gian 

ba tháng học thập thiện nghiệp đạo. Thời gian một năm, ba cái căn này bám sâu 

kiên cố, phước thứ nhất của tịnh nghiệp tam phước quý vị đã đạt được. 

Nhất định quí vị phải ghi nhớ, 48 lời nguyện của đức Phật A Di Đà, tu bao lâu 

mới  thành  tựu?  5  kiếp  mới  thành  tựu,  mới  có  thể  chiêu  cảm  được  thế  giới  tây 

phương Cực Lạc thù thắng trang nghiêm như vậy. Nếu như chúng ta dùng thời 

gian một năm, thật sự đều buông xả hết, đem ba căn này bám vào. Nói cách khác, 

công đức trang nghiêm này quý vị thật đã đạt được. Giống như xây nhà vậy, nền 

móng của quý vị được đáp tốt, thì ngôi nhà của quý vị xây không có vấn đề gì, sẽ 

thành tựu. 

Ngày nay khó khăn lớn nhất của chúng ta khi học Phật, chính là không có căn 

bản. Quý vị xem thời gian  một năm nên nắm vững nền tảng, sau khi nắm vững 

nền tảng, có thời gian hai năm, tôi tin rằng vãng sanh đã nắm trong tay. Hai năm 

168  Tập 430 



“nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu”, sự huân tu của hai năm đã đầy đủ. 

Đối với bản thân mà nói, thật sự đã bỏ ác làm thiện, chuyển mê thành ngộ. Vãng 

sanh đến thế giới Cực Lạc là chuyển phàm thành thánh, thì công đức của quý vị 

đã viên mãn. Tại vì sao không làm? Thế gian này những thứ tạp nham nhơ nhớp 

đều buông xả, trong tâm thường xuyên có những thứ này, gọi là tâm luân hồi tạo 

nghiệp  luân  hồi.  Tạo  nghiệp  luân  hồi  làm  sao  có  thể  ra  khỏi  luân  hồi  lục  đạo? 

Phật A Di Đà chắc chắn là mỗi niệm đều hi vọng chúng ta sớm ngày đến thế giới 

Cực Lạc, mà tự chúng ta đối với luân hồi lục đạo này lại còn chấp trước như vậy, 

thế thì khó buông xả, như vậy là sai rồi. Hy vọng từ trong này chúng ta thực sự 

giác ngộ, siêng năng nỗ lực, y giáo phụng hành. 

Tiếp theo nói “diệu nhân cảm quả ” , thực hành ba căn, lại nhất môn thâm nhập, 

trường thời huân tu, đây gọi là diệu nhân. Chiêu cảm được quả là vãng sanh thế 

giới Cực Lạc, thân cận Phật A Di Đà, quả báo này rất thù thắng. Phía trước đã nói 

với mọi người rất rõ ràng, đây là người có phước báu bậc nhất của thế xuất thế 

gian, đại phước báu! Đến thế giới Cực Lạc đức Phật A Di Đà cúng dường chúng 

ta, phước báu của quý vị còn lớn hơn trời thứ sáu. Trời thứ sáu có cúng dường vật 

chất chứ không có cúng dường tinh thần, đến thế giới Cực Lạc ngoài cúng dường 

vật chất, đức Phật A Di Đà ngày ngày giảng kinh thuyết pháp cho chúng ta, đây 

là  trí  huệ  cúng  dường.  Cho  nên  trí  huệ  và  phước  báu  của  quý  vị  rất  nhanh  đạt 

được viên mãn, phước huệ nhị túc tôn là gì? Là thành Phật, thành Phật mới gọi là 

nhị túc tôn, con đường tắt thành Phật! 

Bên dưới nói lúc sắp lâm chung được bổn nguyện của Phật gia trì, từ bi gia hộ 

khiến tâm bất loạn.  Nghĩa là Phật A Di Đà, đem công đức bổn nguyện tu hành 

năm kiếp của ngài, gia trì cho quý vị, quý vị thật sự đạt được. Vì sao vây? Vì khi 

đó quý vị thực sự được nhất tâm bất loạn. Nhất Tâm bất loạn, ở thế giới này của 

chúng ta tu hành không đạt được, đến thế giới Cực Lạc thì đạt được rất nhanh. 

Cho nên đạt được không kinh không hãi, tâm không điên đảo. Sự kinh hãi điên 

đảo này vĩnh viễn không còn nữa. Chúng ta ở trên thế gian này nếu như thật sự 

gặp  phải  tai  nạn,  chắc  chắn  kinh  hoảng  lo  sợ  không  biết  phải  làm  thế  nào,  đây 

mới thực sự là đại nạn. Không phải tai nạn hại quý vị mà là quý vị tự kinh hoảng 

lo sợ, quý vị hứng chịu tai nạn, nếu như quý vị không kinh không hãi, lúc tai nạn 

đến không liên quan gì với quý vị. Không kinh không hãi thì người này đã tiêu tai 

miễn nạn. Tiêu tai miễn nạn không phải nói là không có tai nạn. Có tai nạn, đối 

với họ không sao cả, họ không cảm nhận được, đây gọi là tiêu tai miễn nạn. Tiêu 

Tập 430  169 



tai  miễn  nạn  là  gì?  Là  định  công.  Định  công  của  người  niệm  Phật  là  gì?  Trong 

lòng chỉ có Phật A Di Đà, ngoài Phật A Di Đà ra cái gì cũng không có, đây gọi là 

niệm Phật tam muội. 

Niệm Phật tam muội, trong kinh Đại Tập đức Phật có dạy rằng, đó là “vô thượng 

thâm diệu thiền”. Cho nên ở trong thiền định, quý vị không kinh không hãi, tâm 

không điên đảo. “Không hãi là không lo lắng sợ hãi”. Quý vị không sợ hãi, sợ hãi 

là lo sợ, quý vị không có lo sợ, quý vị cũng không có khủng hoảng. Tai nạn trước 

mắt tâm đã định. “Không điên đảo là tâm không loạn”, vì sao tâm không loạn? Vì 

trong tâm của quý vị đang niệm Phật, trong tâm chỉ có A Di Đà Phật, ngoài A Di 

Đà Phật ra ảnh hưởng nào cũng không có. Chánh niệm nhớ Phật hiển bày trước 

mắt, nên được vãng sanh. 

Rất  nhiều  người  đều  hỏi  năm  2012,  lời  dự  báo  tai  nạn  của  Maya,  phải  làm  thế 

nào? Bố Lai Đăng người Mỹ nói, ông hi vọng con người toàn thế giới đều có thể 

giác ngộ, nỗ lực bỏ ác hướng thiện, cải tà quy chánh, đoan chánh tâm niệm, thì có 

thể ứng phó với thiên tai này. Ông ta nó rất hay. Đoạn kinh văn này nói còn hay 

hơn ông, làm thế nào để chúng ta có thể trừ tai tránh nạn? “Diệu nhân cảm quả, 

lúc  sắp  lâm  chung,  được  lời  nguyện  của  Phật  gia  trì,  từ  bi  gia  hộ,  khiến  tâm 

không  loạn,  không  kinh  không  hãi,  tâm  không  điên  đảo,  nên  được  vãng  sanh”. 

Mấy câu này thì được rồi, thiên tai không còn nữa. Cho nên thiên tai này đối với 

người niệm Phật mà nói thì họ đã hóa giải rồi, đại thiên tai hiện tiền, những cảnh 

quan  quý  vị  thấy  được  là  gì?  Là  Phật  A  Di  Đà  ở  thế  giới  cực  lạc  đến  tiếp  dẫn. 

Không  giống  nhau.  Đoạn  kinh  văn  này  rất  quan  trọng  cần  phải  ghi  nhớ  thật  kĩ 

càng.  Ba  nền  tảng  nhất  định  làm  tốt.  A  Di  Đà  Phật  chắc  chắn  không  thể  quên 

được. Tôi thường nói với các bạn học, trong tâm chỉ có A Di Đà Phật, ngoài A Di 

Đà Phật ra tất cả đều vứt bỏ. 

“Lời  phẩm  kinh  này  không  nói  lâm  chung  thấy  Phật,  nhưng  được  vãng  sanh, 

đương nhiên Phật sẽ đến đón”. Điều này nhất định phải ghi nhớ. Trong kinh văn 

tuy không nói lúc lâm chung thấy Phật, chỉ cần vãng sanh, vãng sanh nhất định 

thấy  Phật.  Vì  sao  vậy?  chính  là  lời  nguyện  của  Phật,  Phật,  nói  lời  giữ  lấy  lời, 

tuyệt đối sẽ không nuốt lời. Mỗi người vãng sanh về thế giới Cực Lạc, A Di Đà 

Phật sẽ đến tiếp dẫn. Làm thế nào để chứng minh họ thật sự vãng sanh? Lúc lâm 

chung họ thấy được Phật đến tiếp dẫn, đó là thật sự vãng sanh. Không phải người 

khác thấy được, mà chính họ thấy, như vậy chắc chắn được vãng sanh. Chúng ta 

nên tin tưởng kinh giáo này, nhất định không thể có một chút hoài nghi nào. 

170  Tập 430 



Ở đây nói rất hay, vì bổn nguyện của Phật, lúc lâm chung tiếp dẫn. Nếu không có 

Phật đến đón, lúc lâm chung không có Phật đến tiếp dẫn quý vị, “tức phàm phu tự 

lực  không  thể  vãng  sanh”,  chắc  chắn  cần  cầu  Phật  tiếp  dẫn  quý  vị,  mới  thật  sự 

vãng sanh. 

Câu sau này là Niệm Lão vì chúng ta giải thích, trong đoạn kinh văn này không 

nói. “Nay lấy phẩm này chuyên bàn luận về nhân hành, cho nên không nói nhiều 

về cảnh vãng sanh”. Quả vãng sanh, cảnh giới vãng sanh phía trước đã nói rất rõ 

ràng, phía trước nói tam bối vãng sanh, chính là nói chánh nhân vãng sanh. Cho 

nên hai phẩm này nên hợp lại, có thể giúp chúng ta đoạn nghi sanh tín. Đoạn này 

ta học đến đây. Chúng ta xem tiếp đoạn dưới: 

“Nhược đa sự vật, bất năng li gia, bất hạ đại tu trai giới, nhất tâm thanh tịnh, hữu 

không nhàn thời, đoan chánh thân tâm, tuyệt dục khứ ưu, từ tâm tinh tấn.” 

Đoạn nhỏ này là “đoan tâm tinh tấn”, điều này trong cuộc sống thường ngày phải 

thực hành. Đoạn nhỏ thứ hai phía dưới: 

 “ Bất đương sân nộ, tật đố, bất đắc tham thiết kiên tích, bất đắc trung hối, bất đắc 

hồ nghi, yếu đương hiếu thuân, chí thành trung tín” 

Mấy câu này là dạy chúng ta phải “đoạn ác tu thiện”, đưa ra mấy ví dụ. 

Đoạn phía dưới: “đương tín phật kinh ngữ thâm, đương tín tác thiện đắc phước, 

phụng  trì  như  thị  đẳng  pháp,  bất  đắc  khuy  thất”.  Mấy  câu  này  là  “tin  sâu  nhân 

quả”. Phía sau: “tư duy thục kế, dục đắc độ thuyết, trú dạ thường niệm, nguyện 

dục  vãng  sanh,  A  Di  Đà  Phật,  thanh  tịnh  Phật  quốc,  thập  nhật  thập  dạ,  nãi  chí 

nhất nhật nhất dạ, bất đoạn tuyệt giả” 

Đoạn này dạy chúng ta  “ niệm Phật lúc bận”, công việc bận rộn, một tháng chúng 

ta chọn một ngày một đêm, niệm 24 giờ. Nếu có thể nghỉ lễ lâu, lúc được nghỉ lễ 

lâu, mười ngày mười đêm, niệm Phật 10 ngày. Thông thường dùng bảy ngày thì 

gọi  là  tinh  tấn  Phật  thất,  nhưng  tinh  tấn  Phật  thất  đoạn  kinh  văn  này  phải  làm 

được: “Thọ chung giai đắc vãng sanh kỳ quốc”. Quý vị ở trong đời này, đã từng 

làm được một lần tinh tấn Phật thất, hoặc là từng được 10 ngày 10 đêm. Tu qua 

công đức như vậy, lúc sắp lâm chung hồi hướng đều có thể vãng sanh. Cho đến 

trong  đời  này  chỉ  có  một  lần  một  ngày  một  đêm  niệm  Phật,  nhưng  những  đều 

kiện  ở  phía  trước  phải  đầy  đủ,  phải  đoan  tâm  tinh  tấn,  bỏ  ác  làm  lành,  tin  sâu 

nhân quả, niệm Phật lúc bận. 

Câu phía sau này: “khi mất đều được vãng sanh nước đó ” , đây là diệu nhân, diệu 

nhân diệu quả. Bộ kinh này thực sự hiếm có khó gặp, thật quá thù thắng, chúng ta 

Tập 430  171 



có phước ở trong đời này có thể gặp được, nên sanh tâm hoan hỷ, nên sanh tâm 

cảm ân. Chú giải của Niệm Lão nói rõ đoạn kinh văn này  “ loại thứ ba”. Loại thứ 

ba của chánh nhân vãng sanh, có hai câu, hai câu này là hai đoạn, tôi phân tương 

đối tỉ mỉ, tôi phân thành năm đoạn: 

Thứ nhất “tu hành thế thiện ” , thiện của thế gian. Niệm Lão phân đến “chí thành 

trung tín”. Phía dưới, trong bận được rỗi, chánh niệm được sanh, từ “nên tin sâu 

lời kinh Phật” đến “vãng sanh nước  đó”. Ông chia làm hai đoạn . “Loại này chỉ 

cho  người  bận  rộn  nhiều  công  việc”.  Nếu  như  chúng  ta  bình  thường  không  có 

nhiều việc như vậy, thì nên nâng cao cảnh giới, nâng cao đến hai loại phía trước. 

Công việc thật sự quá bận rộn, thường ngày lúc nhàn rỗi rất ít, bình thường rất ít 

có được thời gian nhàn rỗi. Xã hội bây giờ, người bình thường đều sống trong 

cuộc sống cạnh tranh, hoàn toàn không giống với xã hội ngày xưa, xã hội ngày 

xưa lòng người yên ổn, vì sao vậy? không có cạnh tranh, bây giờ hình như không 

cạnh tranh thì không thể sống được. Kỳ thực đây là sai lầm, là một quan niệm rất 

sai lầm, chúng ta tự ép mình lên Lương Sơn, trên thực tế không cạnh tranh cũng 

có thể sống được, cũng có thể sống được rất tự tại hà tất phải cạnh tranh? Hồ Tiểu 

Lâm lúc chưa học Phật, ngày ngày đều cạnh tranh với người, sau khi học Phật, 

hiểu rõ rồi, giác ngộ rồi, chuyên cần thực hành đệ tử quy,không còn cạnh tranh 

với người. Ông nói với tôi ngược lại sự nghiệp ngày ngày càng phát triển, không 

phải nói không cạnh tranh thì sự nghiệp này không thể tiếp tục, không cạnh tranh 

so với trước đây còn làm tốt hơn, thù thắng hơn. Như thế mới là hoát nhiên hiểu 

ra, phát tài là trong mạng đã có. Trong mạng đã có vậy hà tất phải đi tranh. Người 

chưa  giác  ngộ,  thời  gian  nhàn  rỗi mỗi  ngày  rất  ít,  cho  nên “chưa  có  thể  tu  trai 

giới”.  Không  thể  so  sánh  với  người  thật  tu,  người  tu  hành  lâu  ngày.  “Càng  khó 

được nhất tâm thanh tịnh”, nhất tâm thanh tịnh này thật quá khó. Quý vị nghĩ xem 

vọng niệm của họ mỗi ngày nhiều ít, việc tạp quá nhiều. “Con người như vậy nên 

nổ lực hành thiện”. Câu này khuyên rất hay, phải nên nổ lực làm việc tốt nhiều, 

hành thiện nhiều, tích đức nhiều. 

“Tịnh  ứng”,  đồng  thời  cần  phải  “trong  bận  được  rỗi”.  Nhất  định  phải  tìm  một 

chút thời gian nhàn rỗi để niệm Phật. “Biết chọn thời cơ”, quý vị trong một năm 

chọn vài ngày thời gian rảnh. Thời gian rảnh không nên lãng phí thời gian rảnh 

này, ra bên ngoài du lịch, thì rất đáng tiếc. Mấy ngày thời gian nhàn rỗi này, nên 

siêng  năng  để  niệm  Phật,  ngày  đêm  không  ngừng.  “Gặp  duyên  tức  tu”,  có  thể 

cùng với những người bạn cùng tu, nghĩa là câu Phật hiệu này niệm cho rốt ráo. 

172  Tập 430 



Phương pháp tốt nhấ có thể nương theo phương pháp của Ấn Quang đại sư, ngài 

đã dùng suốt một đời, niệm Phật thật sự thành tựu. Điều này chúng ta nên học 

tập.  “ Không để lãng phí, tức chắc được vãng sanh”. Hai chữ chắc được ở đây là 

then chốt, chỉ cần quý vị không lãng phí thời gian, có thời gian nhàn rỗi thì niệm 

Phật, quý vị sẽ chắc chắn được vãng sanh. Vi diệu của tịnh tông là ở chỗ không 

bỏ  Phật  pháp  mà  hành  thế  pháp,  không  phế  thế  pháp  mà  chứng  Phật  pháp.  Hai 

câu này là nói trong Luận Báo Ân, nói thật quá hay! Tịnh tông phù hợp với 9000 

năm mạt pháp của Thế Tôn. Hết thảy căn cơ của chúng sanh, tu pháp môn khác 

chưa hẳn đã khế cơ, tu pháp môn tịnh tông không có một ai không khế cơ. Mục 

tiêu tu hành của chúng ta không có gì khác, mục tiêu tu hành chính là thành Phật. 

Không phải dùng thành Phật làm mục tiêu cuối cùng, thì chúng ta đã sai. Phương 

tiện tịnh tông thành Phật, trước cầu vãng sanh, sanh về thế giới tây phương Cực 

Lạc, theo Phật A Di Đà chắc chắn đời này thành Phật. Cho nên pháp môn này cổ 

đức gọi là: Một đời thành tựu Phật pháp. Chúng ta vãng sanh đến thế giới Cực 

Lạc là  một đời thành tựu. Đến thế giới Cực Lạc để thành Phật, cũng là một đời 

thành  tựu  không  có  đời  thứ  hai.  Trong  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn  không  tìm 

được. Tất cả pháp môn nhiều vô cùng vô tận của chư Phật, chỉ có pháp môn này 

của Phật A Di Đà, là một đời thành tựu, chắc chắn là như vậy. Nếu quý vị muốn 

học pháp môn khác, có thể đến thế giới Cực Lạc rồi học. Không nên bỏ lỡ thời 

gian ở nơi này, bỏ lỡ thời gian ở nơi này thì chúng ta đã sai. Lúc ở nơi này đem 

toàn bộ thời gian tinh thần, đều chú trọng trong việc nhớ Phật niệm Phật, hiện tại 

vị lai chắc chắn thấy Phật. Chúng ta nên chú trọng ở điểm này. Đến thế giới tây 

phương Cực Lạc có được thời gian thọ mạng lâu dài, Phật A Di Đà vô lượng thọ, 

mỗi người vãng sanh đều là vô lượng thọ, giống như Phật A Di Đà. Cho nên quý 

vị học bất kỳ pháp môn nào cũng dễ dàng, có được thời gian, có được môi trường 

tu học. Thầy giáo là chư Phật Như Lai, bạn cùng học là chư đại Bồ Tát, đương 

nhiên thành tựu! Chúng ta ở nơi này tu học, quý vị học tông phái khác, kinh luận 

khác, bây giờ không có thầy giáo nữa, trước đây còn có thầy giáo, bây giờ không 

còn tìm ra, những vị thầy giáo này đều đã vãng sanh, đều không còn nữa. 

Đây là môi trường khách quan, khiến chúng ta ngày hôm nay, muốn học bất kỳ 

pháp môn đại thừa nào đểu cảm thấy khó khăn. Chúng ta đem phương hướng đổi 

lại  một  chút,  trước  là  đến  thế  giới  Cực  Lạc  gặp  được  Phật  A  Di  Đà,  cho  dù  tu 

pháp  môn gì Phật  cũng hoan hỷ, Phật cũng tán thán, Phật cũng giúp đỡ quý vị, 

Tập 430  173 



đều thành tựu quý vị. Những pháp môn của quý vị đang tu học, chắc chắn sẽ đại 

triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Nguyện vọng của quý vị cũng được viên mãn. 

Phía dưới giải thích câu: thời gian nhàn rỗi, phía trên đã nói, công việc bận rộn, 

quý vị rất bận, “chưa thể thân nhàn tâm tịnh”. Thân của quý vị không được nghĩ 

ngơi, trong tâm có quá nhiều việc bận tâm lo nghĩ, quý vị không cách gì buông 

xả. Thì tâm của quý vị không thanh tịnh được. 

Trai giới là gì? Trai chính là tâm tịnh, giới chính là đem sự việc đa dạng buông 

xả, điều này quý vị làm được, không làm được thì phải làm thế nào? Tức nên biết 

dùng thời cơ, gặp rỗi thì tu. Nghĩa là quý vị phải nắm bắt thời gian nhân duyên. 

Giống  như  thông  thường  gặp  được  lễ  tết,  thời  gian  nghỉ  dài  ngày.  Bây  giờ  cho 

nghỉ lễ dài không nhiều, có được 5 ngày đến 7 ngày là dài rồi. Tốt! 5 ngày cũng 

tốt,  năm  ngày  này  không  thế  bỏ  lỡ.  Tìm  một  nơi  để  niệm  Phật,  nếu  như  bình 

thường có một số bạn bè cùng chí hướng về đạo, bạn Phật niệm Phật, thì có thể 

hẹn nhau: chúng ta lợi dụng thời gian nghỉ lễ, tìm một môi trường thanh tịnh, để 

niệm Phật năm ngày năm đêm, không nghỉ ngơi. Năm ngày năm đêm này buông 

xả vạn duyên không nghĩ cái gì cả, việc gì cũng đều không nên hỏi, điện thoại tắt 

máy, người ta muốn tìm cũng không tìm được quý vị. Thời gian năm ngày thanh 

tịnh, nhất hướng chuyên niệm Phật A Di Đà. 

Còn  bình  thường?  Bình  thường  tùy  vào  thời  cơ  làm  nhiều  việc  tốt,  bỏ  ác  làm 

lành, làm việc này, nhất định nên tìm thời gian để niệm Phật . “Từ bỏ sầu lo”, đem 

tất  cả  những  tạp  sự  này  đều  buông  xả.  “Dũng  mãnh  chuyên  tu”,  trên  đây  thêm 

dũng mãnh, hai từ này thật tinh tấn. “Thời gian nhàn rỗi, như đoạn văn sau, liên 

tục  một  ngày  một  đêm  không  đoạn  tuyệt”.  Thời  gian  nhàn  rỗi  ở  đây,  chính  là 

đoạn kinh này, dạy chúng ta làm những gì, đều là ở thời gian nhàn rỗi, nắm bắt 

điều này, cho đến một năm chúng ta chỉ có một ngày một đêm, có thể làm được, 

cũng tốt. Quý vị nắm bắt một ngày một đêm này, có hai ngày hai đêm càng tốt, 

có mười ngày mười đêm thì quá tốt rồi, không nhất định là một năm, 3 tháng nửa 

năm, có cơ hội này thì quý vị nắm bắt nó, nhất quyết không bỏ qua. Trong tâm 

thường có ý niệm này, tốt! Ý niệm này là chánh niệm, ý niệm này là tương ứng 

với Phật. Cho nên có cơ hội có thời gian quý vị mới có thể nắm bắt được, quý vị 

sẽ không dễ dàng bỏ qua, đây là ý niệm tốt. 

Những giải thích ở phía dưới đây, đều là chúng ta bình thường cần phải biết, cần 

phải tùy lúc tùy nơi siêng năng để học tập. 

174  Tập 430 



Đầu tiên là “đoan chánh thân tâm, đoan thân chánh ý vậy”, cũng chính là Bố Lai 

Đăng- nhà khoa học người Mỹ nói với chúng ta, muốn tránh thiên tai, ông đã nói 

ba câu, đây là câu thứ ba. Ông nói: đoan chánh tâm niệm, đoan chánh tâm niệm 

với câu đoan chánh thân tâm ở đây cùng một ý nghĩa. Điều này trong cuộc sống 

thường ngày, là khái niệm tu hành vô cùng quan trọng. 

“Phẩm trược thế ác khổ” là phẩm thứ 35, còn ở phía sau. Phẩm này của chúng ta 

là phẩm thứ 25. Trong phẩm này đức Phật có mấy câu khai thị như vậy: 

“Nhữ đẳng năng ư thử thế, đoan tâm chánh ý, bất vi chúng ác, thậm vi đại đức” 

“Nhữ đẳng” chính là mọi người chúng ta, có thể ở thế gian hiện tại này, thế gian 

này là nói xã hội ngày nay. Phật biết, 3000 năm về trước đức Phật đã hiểu rõ, thế 

giới ngày hôm nay như thế nào. Ở thế gian này quý vị còn có thể đoan tâm chánh 

ý, không làm các việc ác. Các việc ác là gì? Mười ác, quý vị ở nơi thế gian này, 

không sát sanh, không trộm cắp, không tà hạnh, không vọng ngữ, không hai lời, 

không ác khẩu, không ỷ ngữ, không tham không sân không si. Quý vị không làm 

những việc ác này, ở đây phạm vi bao hàm rất lớn, không có tự tư tự lợi, không 

hám danh văn lợi dưỡng. Không tham hưởng thọ ngũ dục lục trần, an phận giữ 

mình, đây là người có đức! Người bình thường không làm được, rõ ràng quý vị 

có thể làm được. 

“Phẩm hựu trùng trùng hối miễn”, đây là phẩm thứ 36. Phật dạy “nhược tào tác 

thiện ” , nhược tào này là lời nói của thời xưa, nghĩa là quý vị hoặc là mọi người 

quý vị, mọi người quý vị làm thiện, làm việc tốt. “Sao nói bậc nhất”, cái gì là bậc 

nhất? Nghĩa là quý vị làm thiện, thiện nào là bậc nhất? Đức Phật đã dạy: nên tự 

đoan tâm, nên tự đoan thân, tai mắt miệng mũi đều nên tự trang nghiêm. Câu này 

chính là câu phía trước nói: “trang nghiêm tâm ý, không làm đều ác”. Tâm nên 

đoan chánh, tâm như thế nào mới là đoan chánh? Tâm niệm Phật A Di Đà chính 

là đoan chánh, vậy thì chúng ta biết, nếu như chúng ta quên mất Phật A Di Đà, thì 

tâm của chúng ta là tà, chứ tâm không chánh. Chúng ta niệm đức Phật khác thì 

sao? Niệm đức Phật khác tâm cũng đã lệch, không thể nói là tà, quý vị đã lệch, 

phương hướng của quý vị đã lệch. Mục tiêu của chúng ta là về thế giới Cực Lạc, 

là đi theo con đường này, quý vị đi lệch qua một con đường khác. Cho nên chỉ có 

Phật A Di Đà, trong lòng chỉ có Phật, đây gọi là chánh niệm. Chổ này thật quan 

trọng,  một hướng  chuyên niệm, chỉ  có thể có  một phương hướng, không thể có 

hai  phương  hướng.  Chúng  ta  muốn  đến  thế  giới  Cực  Lạc,  thế  giới  tây  Phương 

Cực Lạc, lại còn muốn đến đông phương thế giới Lưu Ly, thì đó đã sai. Thế giới 

Tập 430  175 



Lưu Ly Dược Sư Phật, sai rồi. Có lẽ thân thể của quý vị không tốt, muốn Dược 

Sư Như Lai gia hộ quý vị. Vậy Phật A Di Đà không thể gia hộ quý vị sao? Không 

muốn  đến  thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc,  có  thể  niệm  Dược  Sư  Như  Lai,  nhưng 

muốn đến thế giới tây phương Cực Lạc, thì không cần niệm Dược Sư Như Lai. 

Chuyên  niệm  Phật  A  Di  Đà,  Dược  Sư  Như  Lai  nếu  thấy  quý  vị,  ngài  sanh  tâm 

hoan hỷ, ngài tán thán quý vị. Thân tâm của quý vị có bệnh không cần cầu ngài, 

ngài cũng sẽ giúp quý vị trị lành. Vì sao vậy? Vì quý vị là đệ tử của Di Đà, đệ tử 

Di Đà rất quý, mỗi vị Phật đều hoan hỷ, đều tán thán. Đệ tử Di Đà đấy, thật là 

đáng nể! Tự chúng ta phải hiểu được, nên có nhận thức này. 

Cho nên đoan tâm nghĩa là trong tâm chỉ có Phật A Di Đà. Đoan thân, thân chỉ lễ 

bái Phật A Di Đà. Thấy hết thảy chúng sanh, hết thảy vạn vật, tất cả là của Phật A 

Di Đà biến hóa ra, giống như ở thế giới Cực Lạc vậy. Bất cứ lúc nào chúng ta 

cũng không nên rời bỏ Phật A Di Đà, cho du là thuận cảnh hay nghịch cảnh, thiện 

duyên hay ác duyên. Lúc ý nghĩ khởi lên: “đều là do Phật A Di Đà biến hóa ra”, 

đều là Phật đến giúp chúng ta, đến thành tựu chúng ta. Nên quán như vậy, nên 

nghĩ như vậy, đây gọi là trang nghiêm tâm ý. 

“Tai mắt miệng mũi đều nên tự đoan”. Tai là nghe cái gì? Âm thanh niệm Phật. 

Mắt là thấy cái gì? Là hiện tướng của Phật A Di Đà, tất cả cảnh giới của mắt thấy 

được, đều là do Phật A Di Đà hiện ra. Miệng niệm Phật. Mũi là hô hấp có người 

dùng hơi thở để nhiếp tâm, mỗi một hơi thở là một câu Phật hiệu, đây gọi là tự 

đoan. Cũng là điều Đại Thế chí Bồ Tát dạy chúng ta: “đô nhiếp lục căn, tịnh niệm 

tương tục”. Nên tự đoan tâm, nên tự đoan thân, tai mắt miệng mũi, thêm thân ở 

phía trước là năm, lại thêm tâm là sáu, đây không phải là đo nhiếp lục căn sao? 

Câu  này  dạy  cho  chúng  ta,  làm  thế  nào  để  đô  nhiếp  lục  căn?  Ở  đây  đã hiểu  rõ. 

Sáu căn đều là Phật A Di Đà, ngoài Phật A Di Đà ra không còn có một thứ gì 

khác. 

Cho nên có được thời gian rỗi, trước nên trang nghiêm thân tâm. Có được thời 

gian nhàn rỗi là làm ngay, không lãng phí thời gian, cho đến một ngày một đêm, 

chúng ta đều nỗ lực nắm bắt lấy. Lúc bình thường, chỉ cần có thời gian nhàn rỗi, 

thì chuyên tâm niệm Phật, niệm Phật không có bất kỳ ràng buộc nào. Đứng niệm 

cũng được, ngồi niệm cũng được, đi niệm cũng được, không ràng buộc. Thậm chí 

nằm xuống niệm cũng được, đang ngủ không cần niệm ra tiếng, niệm ra tiếng thì 

sao? Tổn khí, mà cũng là không cung kính, nên lúc ngủ mặc niệm, tốt! Đi đứng 

176  Tập 430 



nằm ngồi không rời cái này, đây chính là niệm Phật  A Di Đà, đây gọi là người 

thật niệm Phật. 

Phía  dưới  là  “tuyệt  dục”,  điều  này  rất  quan  trọng,  trong  phiền  não  đây  là  điều 

nghiêm trọng nhất. Trong thời gian này tuyệt đối đoạn tuyệt ái dục nam nữ. Lúc 

trang nghiêm thân tâm niệm Phật, trong tâm không thể có ý nghĩ tình dục, vì nó 

sẽ phá hoại công phu của quý vị. Quý vị có tạp niệm này công phu niệm Phật đã 

bị phá hoại.  “ Lo nghĩ, buông xả lo nghĩ của thế gian”. Cho nên đường chủ trong 

niệm Phật đường, thường hay nhắc nhở mọi người: “buông xả thân tâm thế giới”. 

Thân  tâm  là  của  mình,  thế  giới  là  môi  trường  bên  ngoài  của  chúng  ta.  Tất  cả 

không nên nghĩ, trong tâm chỉ có Phật A Di Đà, ngoài Phật A Di Đà ra thì ý nghĩ 

gì cũng không có. Cái này hay, như thế mới có thể thành tựu. Lo nghĩ, trên thế 

gian  này  có  việc  gì  xứng  đáng  để  chúng  ta  phải  lo  nghĩ  hay  không?  Không  có. 

Thật  có,  lo  nghĩ  của  quý  vị  cũng  giải  quyết  không  được  vấn  đề,  lo  nghĩ  chỉ  có 

đem vấn đề làm thêm loạn hơn. Quý vị không thể giải quyết vấn đề, vậy hà tất 

quý vị phải lo nghĩ? Chỉ có tỉnh lặng, chỉ có niệm Phật, mới có thể giải quyết vấn 

đề. Vì sao niệm Phật có thể giải quyết vấn đề? Niệm Phật được Phật lực gia trì, 

tâm địa thanh tịnh có thể sanh trí tuệ, tự mình có trí tuệ lại được Phật lực gia trì, 

quý vị mới có biện pháp giải quyết vấn đề. Quý vị vừa hoảng vừa loạn vừa bận 

thì vấn đề nghiêm trọng hơn. Tỉnh lặng là quan trọng hơn hết! Khi gặp phải tai 

nạn trước mắt, càng tỉnh lặng, không kinh không hãi, chúng ta mới thực sự có thể 

giải quyết vấn đề. Trong kinh Phật có dạy, tâm không điên đảo, thì vấn đề có thể 

giải quyết. 

“Lòng từ”, ở mọi lúc, mọi nơi, đối với người, đối với sự việc, đối với mọi vật đều 

phải có lòng từ bi, ban vui cho chúng sanh. “Ở đây nói tu trì, là làm lợi lạc hữu 

tình mà tu vậy”. Bồ Tát tu hành không vì bản thân, vì chúng sanh, chúng ta muốn 

giúp chúng sanh lìa khổ được vui, trước nên thành tự chính mình. Cho nên trong 

quá  trình  tu  học,  hoan  hoan  hỷ  hỷ,  không  có  điều  gì  lo  nghĩ.  Bị  người  lừa  dối, 

phàm  phu  khổ  não,  bị  người  lừa  rồi,  mắc  bẫy  rồi,  Bồ  Tát  làm  sao?  Bồ Tát  như 

không có việc gì, vì sao vậy? Bồ Tát biết tất cả pháp đều bất khả đắc. Trong Kinh 

Bát Nhã đã nói rất rõ: “nhất thiết pháp, vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc”, 

họ có cái gì phải lo nghĩ? Ở trên thế giới này không có được mất, tại sao không 

có được mất? Phật Thích Ca Mâu Ni dạy cho chúng ta, trong Kinh Kim Cang đã 

nói: “nhất thiết hữu vi pháp, như mộng huyễn bào ảnh”. Quý vị có thể xem thế 

gian  này  như  một  giấc  mộng,  trong  mộng  đạt  được  có  phải  là  thật  đạt  được 

Tập 430  177 



không? Không có, sau khi tỉnh dậy đều không có cái gì, trong mộng mất rồi, sau 

khi  tỉnh  dậy  cái  gì  cũng  không  có  mất.  Quý  vị  có  thể  đem  cuộc  đời  nhìn  như 

mộng, cảnh mộng thì quý vị không có được mất. Tâm quý vị đã bình lặng, tâm sẽ 

vui. Đạt được cũng không vui mừng, mất đi cũng không sầu lo. Khi công phu thật 

có một chút nền tảng, đạt được vui mừng, mất đi cũng vui mừng, không có điều 

gì là không vui mừng. Điều này nên xem công phu. Người không có công khi bị 

mất đi sẽ: ai da! Thật đáng tiếc, tôi lại bị mất rồi. Đó là gì? Đó là công phu chưa 

được, không có công phu. Lúc thật có công phu được mất đều hoan hỷ. Hoan hỷ 

là gì? Hoan hỷ là họ đã như như bất động, trong tâm chỉ có Phật, không có thứ 

khác, tâm đã thanh tịnh, tâm đoan chánh rồi. Đoan chánh này chính là có Phật, 

người thế gian vì sao có lo nghĩ? Vì trong tâm của họ không có Phật, tiền tài mất 

đi, trong tâm họ chỉ có tiền tài. Thân tình gặp phải tai nạn trong tâm họ chỉ có 

thân tình, trong tâm họ có ngũ dục lục trần, họ có những thứ này, có nên họ có 

được mất. Nếu như trong tâm chỉ có Phật A Di Đà thì không có được mất, không 

có  được  mất  quá  vui  sướng!  quá  tự  tại!  Cho  nên  tâm  lợi  ích  chúng  sanh  phải 

thường có. Chúng ta tu hành, nỗ lực tu hành như vậy, muốn vãng sanh đến thế 

giới Cực Lạc, đi làm cái gì? Phước tuệ thành tựu viên mãn, chính là như vậy. 

Lúc chúng ta đọc tam quy y, có câu:  “ quy y Phật lưỡng túc tôn ” . Lưỡng túc tôn 

nghĩa là gì? Hai là hai loại, túc chính là đầy đủ, chính là ý nghĩa viên mãn, hai 

này chính là trí tuệ và phước báu. Trí tuệ, phước báu hai loại đều đã đầy đủ, đầy 

đủ trong đầy đủ, được tôn xưng là tôn, cứu cánh viên mãn đây gọi là tôn. Không 

có cái gì có thể vượt qua được cái này, đây gọi là tôn. Chúng ta đến thế giới Cực 

Lạc là làm việc này, không phải làm việc khác. Cho nên phải thường xuyên nghĩ 

đến, phải nắm bắt cơ hội. Có một môi trường như vậy, mọi người nỗ  lực cùng 

niệm  Phật.  Siêng  năng  học  tập  Kinh  Vô  Lượng  Thọ,  ngày  nay  gọi  là  học  kinh 

giáo, chúng ta không học cái khác, chúng ta chỉ học một loại này. 

Tôi  lúc  trước,  lúc  đó  coi  như  là  lúc  trẻ  tuổi,  giảng  Kinh  Hoa  Nghiêm,  tôi  nhớ 

trước sau tổng cộng giảng được 17 năm, không giảng hết, đã giảng một nữa. Bát 

Thập Hoa Nghiêm đã giảng  một nữa, Tứ Thập Hoa Nghiêm cũng đã giảng một 

nữa. Thầy Lý đem quyển Kinh Đại Thừa Vô Lượng Thọ này cho tôi, quyển này 

cho  tôi  là  quyển  của  ông  tự  mình  dùng  để  giảng  kinh.  Ông  dùng  bút  lông  chữ 

khải, chữ viết rất đẹp, chú giải bên lề, tôi xem được vô cùng vui mừng. Đặc biệt 

đọc được tự văn của Mai Quang Hy lão cư sĩ, lời tựa giới thiệu rất hay, một bài 

văn rất dài. Sau khi đọc xong thì tôi phát tâm giảng Kinh Vô Lượng Thọ. Lão cư 

178  Tập 430 



sĩ  ở  trong  lời  tựa  giảng  rất  hay,  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  tức  là  trung  bổn  Hoa 

Nghiêm, Kinh A Di Đà là tiểu bổn Hoa Nghiêm, đại bổn Kinh Hoa Nghiêm phân 

lượng rất lớn, giảng đến năm nào mới giảng hết? Nên tôi giảng trung bổn là được 

rồi, tôi thật sự phát tâm giảng Kinh Vô Lượng Thọ, trước sau đã giảng được mười 

lần,  đây  là  lần  thứ  11.  Vốn  là  không  muốn  giảng  kinh  khác,  chỉ  chuyên  giảng 

Kinh Vô Lượng Thọ, lần này lại giảng lại Kinh Hoa Nghiêm, là trước hai ngày 

Phật tử Hàn vãng sanh, bà rất rõ ràng rất minh mẫn, yêu cầu tôi giảng Kinh Hoa 

Nghiêm. Cách nghĩ của bà rất hay, bà nói: nếu tôi không giảng, chỉ sợ sau này 

không có người giảng nữa. Hy vọng lưu một bộ video để người sau tham khảo, 

tôi đồng ý với bà, hy vọng bà có thể lành bệnh, không ngờ hai ngày sau ba đã ra 

đi. Có ba người mời tôi giảng Hoa Nghiêm, vị thứ nhất là Khai Tâm pháp sư ở 

Đài Nam Đài Loan, vị thứ hai là Hoàng Niệm Tổ lão cư sĩ, vị thứ ba là Phật tử 

Hàn. Họ đều là cùng một cách nhìn, cùng một cách nghĩ, tôi có thể hiểu. Cho nên 

lúc ở Singapore, thỉnh thoảng có nói đến vấn đề này, Lý Mộc Nguyên nghe được, 

ông đại diện cho ba vị này chuyên cần đến lễ thỉnh. Kinh Hoa Nghiêm của chúng 

ta lần thứ hai khai giảng, chính là lần giảng này, cũng đã giảng không ít năm. Từ 

Singapore đến bây giờ đã mười mấy năm, lần này giảng rất tường tận. So với lần 

trước giảng tường tận hơn nhiều, được rất nhiều lợi ích, đã giảng được hơn 4000 

giờ. Thanh minh năm ngoái thấy được thiên tai càng ngày càng nhiều, Kinh Hoa 

Nghiêm sẽ không kịp rồi, cho nên tôi quyết tâm giảng Kinh Vô Lượng Thọ, cứu 

cấp! Ít ra nên đem bộ diễn nghĩa này giảng xong, như thế thì bộ Kinh Vô Lượng 

Thọ này đã hoàn chỉnh rồi, có quyển hội tập, có chú giải, có diễn nghĩa. Tôi vì bộ 

kinh này còn viết ra việc phân chia tỉ mỉ, tiện lợi cho người sau học tập. Sau khi 

kinh này giảng xong, tôi đang suy nghĩ là nên tiếp tục giảng Hoa Nghiêm, hay là 

tiếp tục giảng Kinh Vô Lượng Thọ? Cứu cấp phải đến cùng. Kinh Hoa Nghiêm 

thực sự là đại kinh tục Phật tuệ mang, cũng rất quan trọng. Nhưng bây giờ ngoại 

duyên chúng tôi đã buông xả, tất cả hoạt động trong ngoài của Phật giáo, trong 

nước nước ngoài, tôi đều không tham gia nữa. Ngày mai đến Nhật Bản là giảng 

Kinh Vô Lượng Thọ, giảng tiếp theo kinh này thì tôi đi, không phải giảng tiếp 

kinh này tôi quyết không làm. 

Ngày mai tôi đi là mùng một, ngày hôm sau thì giảng tiếp kinh này, không gián 

đoạn, việc này có thể, một ngày bốn giờ đồng hồ. Đem công đức này hồi hướng 

cho hết thảy khổ  nạn chúng sanh. Cầu chư  Phật Bồ Tát từ bi hóa giải thiên tai, 

chúng ta lấy công đức gì? Chúng ta lấy công đức niệm Phật cầu sanh tịnh độ, nếu 

Tập 430  179 



như chúng ta không phải thật niệm Phật, thật cầu sanh tịnh độ,  muốn  thân cận 

Phật A Di Đà, thì không có công đức, lấy đâu ra công đức? Chúng ta thật sự một 

lòng  cầu  vãng  sanh  tịnh  độ,  thân  tâm  thanh  tịnh,  giống  như  đoạn  này  nói  trang 

nghiêm thân tâm vậy. 

“Tinh tấn, dũng mãnh bỏ ác làm lành”, giảng kinh chính là tu thiện đoạn ác. Suốt 

ngày từ sang đến tối suy nghĩ là lời kinh, nghĩ là thế giới Cực Lạc, nghĩ là Phật A 

Di Đà, việc của thế gian đều buông xả, thì không phải đã đoạn rồi sao? Một lòng 

chuyên niệm đây chính là tu thiện. Chúng ta dùng công đức gì hồi hướng? dùng 

công đức này hồi hướng. “Với pháp không nhiễm là tinh, niệm niệm hướng về là 

tấn”. Đây là giải thích hai chữ tinh tấn. 

Pháp,  tất  cả  pháp  của  thế  xuất  thế  gian  đều  không  nhiễm.  Với  thế  gian  pháp 

không có tham sân si mạn nghi, với xuất thế gian pháp, với Hoa Nghiêm, với Vô 

Lượng  Thọ,  cũng  không  có  tham  sân  si  mạn  nghi.  Đây  gọi  là  tinh,  không  bị 

nhiễm  trước.  Niệm  niệm  chúng  ta  chỉ  có  một  phương  hướng  là  thế  giới  tây 

phương Cực Lạc, chỉ có một mục tiểu là thân cận Phật A Di Đà, đây gọi là tấn. Ý 

nghĩa hai chữ tinh tấn này, đối với người tu tịnh độ để nói, nhất định phải nói rõ 

ràng nói thấu đáo. Chúng ta thật tinh tấn, công đức này hồi hướng thật sự mới có 

hiệu quả. 

Quyển thứ tám của Hoa Nghiêm Đại Sớ, có mấy câu như vầy:“luyện tâm ư pháp, 

danh chi vi tinh, tinh tâm vụ đạt, mục chi vi tấn”. Hai câu này nói rất hay! Giải 

thích phía dưới nói: “Tinh có nghĩa là, tinh một lòng với Phật pháp vậy”. Ở tịnh 

độ tông chúng ta, nên tinh chuyên một lòng với tín nguyện hạnh. Lấy tâm tinh 

này, chỉ lấy đạt bổn làm mục đích, đạt bổn của chúng ta chính là vãng sanh tịnh 

độ, gặp Phật A Di Đà làm mục đích, đây gọi là tấn. 

Kinh Hoa Nghiêm là đại kinh, nó là con đường thông. Chúng ta tu tịnh độ là có 

cục hạn, chúng ta trước là đến thế giới Cực Lạc, trước là gặp Phật A Di Đà, đến 

thế giới Cực Lạc, với vơi Hoa Nghiêm hội hợp, vào cảnh giới Hoa Nghiêm. Cảnh 

giới Hoa Nghiêm là cái gì? Chổ này nói rất hay: “bổn là bổn nguyên vậy”, thức 

tâm đạt bổn. Rõ bản tâm của mình, thấy bản tánh của mình gọi là đạt bổn. Nghĩa 

của Đại Sớ thù thắng, Kinh Hoa Nghiêm nói rất hay, nói rất thù thắng. Chúng ta 

phải đạt đến cảnh giới của Hoa Nghiêm, trước là chọn thế giới Cực Lạc, thân cận 

Phật A Di Đà, thì cảnh giới Hoa Nghiêm chúng ta đã chứng được. Nếu chúng ta 

không  từ  chổ  này  rẽ  một  vòng  đến  thế  giới  cực  lạc  để  chứng  Hoa  Nghiêm,  thì 

chúng  ta  không  có  cách  gì  chứng  được,  điều  này  tự  chúng  ta  nhất  định  phải  rõ 

180  Tập 430 



ràng, phải tường tận, chúng ta đâu có năng lực vào cảnh giới Hoa Nghiêm, đây là 

việc không thể. Muốn vào cảnh giới Hoa Nghiêm nhất định phải có phương pháp, 

phương pháp này là đáng tin nhất, đơn giản nhất, dễ dàng nhất, thỏa đáng nhất. 

Cho nên mục tiêu sau cùng của chúng ta là vào cảnh giới Hoa Nghiêm, chúng ta 

đến  thế  giới  Cực  Lạc  đó  là  phương  tiện  bậc  nhất.  Ở  thế  giới  này  của  chúng  ta 

đoạn trừ phiền não chứng bồ đề, khó. Ở nơi này chúng ta cầu sanh tịnh độ, thân 

cận Phật A Di Đà, dễ dàng. Việc khó dễ này nên phân rõ ràng, đến thế giới tây 

phương Cực Lạc rồi, chúng ta chứng đại pháp của Hoa Nghiêm sẽ dễ dàng thôi. 

Ai đến giảng Hoa Nghiêm cho chúng ta? Báo thân của Tỳ Lô Giá Na Như Lai, 

các vị có biết không? Báo thân của Tỳ Lô Giá Na. Quí vị có biết không? Báo thân 

của Tỳ Lô Giá Na chính là Phật A Di Đà, ứng thân của Tỳ Lô Giá Na Như Lai 

chính là Phật Thích Ca Mâu Ni. Chúng ta đến thế giới Cực Lạc là gặp báo thân 

Như Lai, chúng ta học tập ở nơi này, là học tập với Phật Thích Ca Mâu Ni, với 

ứng thân Như Lai. Pháp thân, báo thân,  ứng thân là  một thể. Đây là pháp môn 

phương tiện bậc nhất trong các pháp môn, chẳng thể nghĩ bàn! Chúng ta tu tịnh 

độ không có trái ngược với Hoa Nghiêm, tu tịnh độ trên thực tế chính là học Hoa 

Nghiêm,  cho  nên  người  xưa  mới  nói,  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  là  trung  bổn  Hoa 

Nghiêm. Ý nghĩa này nói hay quá! 

 “ Từ không nên sân nộ đến chí thành trung tín”. Đoạn này, trong chia khoa chúng 

tôi đánh dấu tiêu đề là “bỏ ác làm lành”. Câu thứ nhất: làm thế thiện của nhân 

thừa.  Đoạn  này  giảng  về  thiện  pháp  của  nhân  gian.  Học  Phật  cầu  sanh  tịnh  độ, 

trước nên làm người tốt, con người còn chưa làm tốt, nói cho quý vị biết, không 

thể vãng sanh đâu. Vì sao vậy? Nếu như quý vị còn mang tập khí phiền não của 

nhân gian đến thế giới Cực Lạc, quý vị sẽ phá hoại không khí của thế giới Cực 

Lạc. Phật A Di Đà rất từ bi, cho dù ngài đến đưa quý vị đi, đại chúng của thế giới 

Cực Lạc không đồng ý, họ không mong muốn có người phá hoại môi trường của 

họ.  A  Di  Đà  Phật  cũng  nên  suy  nghĩ  đến  đại  chúng,  việc  mà  đại  chúng  không 


bằng lòng làm, Phật sẽ không làm. Cho nên Phật đến tiếp dẫn quý vị hay không, 

quan  trọng  là  ở  chính  quý  vị,  điều  kiện  của  quý  vị  có  đầy  đủ  hay  không,  tín 

nguyện hành tất cả đầy đủ. Tập khí phiền não chưa đoạn Phật sẽ không đến. Nói 

cách khác, công phu niệm Phật của quý vị ít nhất phải có thể không chế được tập 

khí phiền não, đây gọi là đới nghiệp vãng sanh. Khống chế thế nào? Không cho 

phát tác. Không phải không có, tham sân si mạn đều có, nhưng câu Phật hiệu này 

đè xuống được, đây là công phu bình thường của chúng ta. Dụng công lúc nào? 

Tập 430  181 



Lúc phiền não này khởi lên, thì lập tức khống chế nó lại. Cổ đức dạy chúng ta: 

“chẳng sợ niệm khởi, chỉ sợ giác chậm”. Tâm tham trổi dậy, ý nghĩa này trỗi dậy, 

A Di Đà Phật, ý nghĩ thứ hai chính là A Di Đà Phật, đè nén nó lại. Tâm sân nhuế 

trỗi dậy, A Di Đà Phật, đè nén rồi. Hết thảy ý niệm thiện hay bất thiện trỗi dậy, 

tất cả đều một câu A Di Đà Phật đè nén hết. Đây gọi là gì? Gọi là công phu đắc 

lực. Vẫn còn hiện hành, như thế là sao? Là công phu của quý vị không đắc lực. 

Quý vị đã niệm Phật rồi, niệm Phật không tác dụng. Niệm Phật của quý vị không 

phục được phiền não. Nói cách khác, quý vị vẫn nhiều vọng niệm như vậy, quý vị 

chưa giảm bớt, tâm quý vị không thanh tịnh. Công phu niệm Phật đoan chánh ở 

thân tâm thanh tịnh, tâm địa ngày càng thanh tịnh, năm nay thanh tịnh hơn năm 

trước, năm trước thanh tịnh hơn năm trước nữa,  mỗi năm càng thanh tịnh hơn, 

cảnh  giới  tốt.  Từ  ở  đâu  mà  thấy  được?  Năm  nay  so  với  năm  sau  phiền  não  ít, 

phiền não đã nhẹ, mỗi năm một nhẹ hơn. Thực sự có thể nâng cao đến tháng này 

nhẹ hơn tháng trước, quý vị chắc chắn được sanh, quý vị không có vấn đề gì nữa. 

Nếu  như  cảnh  giới  trước  mắt  còn  phát  tác,  ở  trong  thuận  cảnh  có  tâm  tham,  ở 

trong  ngịch  cảnh  có  tâm  sân  nhuế,  lại  còn  khởi  lên  ý  niệm,  thì  công  phu  niệm 

Phật không đắc lực. Ở trong cuộc sống hàng ngày, đối nhân xử thế tiếp vật, mỗi 

thời mỗi khắc đều kiểm tra công phu của chúng ta. Cho nên có thể vãng sanh hay 

không, có thể nắm bắt vãng sanh hay không, không cần hỏi người khác, mà quý 

vị tự hỏi chính mình, rất rõ ràng, rất tường tận, chúng ta có thể vãng sanh tịnh độ 

hay không? Tự mình rõ ràng nhất. Đối với thế gian này thực sự không còn tham 

luyến, cho nên đây gọi là thế thiện nhân thừa. 

Ở đây cũng đưa ra vài ví dụ. “Tật đố, đố kị thịnh sự của người khác ” , thịnh sự là 

việc  tốt,  thấy  người  khác  tốt  hơn  mình,  trong  lòng  không  chịu  được,  phải  nghĩ 

cách phá hoại. “Lại hại hiền gọi là tật”, người tốt làm việc tốt, họ lại làm chướng 

ngại, khiến việc tốt này của người ta không thành công. Việc này xưa nay trong 

ngoài thường hay gặp. Đây là phiền não tạo tác tội nghiệp nặng nhất, nó nằm ở 

đầu  tiên.  Tật  đố  của  quý  vị  chướng  ngại  người  khác,  phải  xem  ảnh  hưởng  của 

chướng ngại này nhiều ít, phạm vi bao nhiêu, thời gian ảnh hưởng bao lâu, từ chổ 

này  kết  tội.  Nếu  sự  việc  tốt  này  là  lợi  ích  cá  nhân  của  họ,  không  liên  quan  với 

người khác. Quý vị chướng ngại họ, quý vị phá hoại họ, như thế thì kết tội nhẹ, vì 

sao? Đối với một cá nhân, oan gia đối đầu chỉ có một, oan oan tương báo không 

hết  không  dứt,  cũng  là  một  việc  như  vậy.  Nếu  như  việc  này  của  họ,  đối  với  xã 

hội, đối với chúng sanh có hữu dụng lớn, có lợi ích lớn, quý vị phá hoại nó, việc 

182  Tập 430 



này thật phiền phức. Kết tội không phải kết tội với họ, mà kết tội với tất những 

người  được  lợi  ít,  phạm  vi  này  là  lớn  quá.  Nếu  như  ảnh  hưởng  sâu  xa,  không 

những người bây  giờ, lợi ích này quý vị đã đạt được,  lợi ích này của họ sẽ kéo 

đến tương lai. Nếu có thể kéo đến tương lai, người của tương lai cũng không đạt 

được  lợi  ích,  tội  này  thật  nặng  quá  rồi.  Tội  này  biến  thành  tội  của  vô  gián  địa 

ngục.  Một  chính  sách  tốt  trong  thế  pháp,  như  chính  sách  tốt  của  đất  nước,  sự 

nghiệp lớn lợi ích chúng sanh, quý vị đã chướng ngại nó, kết tội như vậy thật là 

ghê gớm. Việc tốt cũng không được, phải biết nhân quả, thiện ác không thể thay 

thế cho nhau, không nói chúng ta làm nhiều việc tốt, tôi làm nhiều một chút việt 

tốt có thể bù đắp, có thể đem thay thế cho cái ác này, không có. Trong nhân quả 

không có thay thế, thiện có thiện báo, ác có ác báo. Trồng dưa được dưa, trồng 

đậu được đậu. Không thể nói tôi trồng cây dưa này, tôi không muốn ăn dưa nữa, 

hi  vọng  quả  này  có  thể  dài  ra  thành  quả  đậu,  đây  là  việc  không  thể.  Nhân  quả 

thực sự là như vậy, một ác niệm, một ác hạnh của quý vị sẽ có ác báo. Một niệm 

thiện, thiện hành thi nó thiện báo. Không thể nó dùng thiện để thay thế ác, không 

thể được, điều này nhất định phải biết. Sau khi quý vị thật hiểu rõ, thì quý vị hiểu 

được  con  người  không  thể  có  ác  niệm,  không  thể  có ác  ngôn,  không  thể  có  ác 

hạnh, chắc chắn có ác báo. Thiện làm được nhiều, đó là thiện báo, nó có quả báo 

của  nó.  Lúc  nào  báo  trước  lúc  nào  báo  sau,  đó  là  do  duyên  không  giống  nhau. 

Cho nên Phật pháp nói duyên sanh, chứ không nói nhân. Duyên quyết định quả 

báo trước sau của quý vị, nhân là quyết định quý vị có quả báo, có báo ứng, thiện 

có thiện báo, ác có ác báo, chắc chắn là có. Lúc nào báo, lúc nào ở trước, lúc nào 

ở sau, là do duyên, duyên vô cùng quan trọng. Cần phải hiểu rõ đạo lí này. Nhà 

Phật nói duyên sanh, nói được sâu rộng. 

“Hại hiền là tật”, ganh ghét hiền nhân là tội rất ác nặng, vì sao vậy? Vì bậc hiền 

nhân họ có thể vì xã hội, vì đất nước, vì đại chúng làm rất nhiều rất nhiều việc tốt. 

Nếu như quý vị ganh ghét họ, chướng ngại họ. Họ không sao cả, họ có thể còn rất 

hoan hỷ. Vì sao vậy? Vì họ không cần phải làm nữa. Quý vị không chướng ngại, 

việc của họ rất nhiều, ngày ngày họ đều bận rộn làm việc. Quý vị chướng ngại họ, 

thì  họ  không  cần  làm  nữa,  họ  chuyện  cần  niệm  Phật  thôi.  Nhưng  tội  đó  thật 

không lường được, nếu như vị hiền nhân này, quý vị không chướng ngại, họ có 

thể lợi ích ngàn vạn người, thời gian lợi ích của họ có thể nói là lợi ích mấy trăm 

năm,  mấy  ngàn  năm,  công  đức  này  quá  lớn.  Quý  vị  chướng  ngại  họ,  khiến  họ 

không thể thành tựu tội này sâu nặng ra sao, tự quý vị tự nghĩ là biết được. 

Tập 430  183 



Cho  nên  nhà  Phật,  Phổ  Hiền  Bồ  Tát,  mười  đại  nguyện  vương  có   “ tùy  hỷ  công 

đức”. Người tốt này họ làm việc tốt, không ganh ghét, tùy hỷ. Tùy hỷ cái gì? Tùy 

hỷ tán thán, hết lòng hết sức giúp đỡ họ, họ có bao nhiêu công đức, người giúp đỡ 

họ cũng có công đức như vậy. Có trí tuệ họ mới biết làm những việc này, người 

không có trí tuệ thì họ ganh ghét, người có trí tuệ sẽ tùy hỷ. Tùy hỷ đem công đức 

của họ biến thành công đức của mình. Còn ganh ghét? Chướng ngại họ, họ không 

sao, nhưng những ảnh hưởng hành thiện của họ, quý vị chướng ngại họ không thể 

thành tựu, rất nhiều rất nhiều người  không thể đạt được lợi ích của họ,  món nợ 

này đều tính trên thân của quý vị, tội đó thật quá nặng quá nặng! 

Thời  xưa,  trong  pháp  luật  quốc  gia có  một  điều  này,  tiến  hiền  thì  được  thưởng, 

nghĩa là ban thưởng cao nhất của quốc gia cho ai? Thay đất nước tiến cử người 

tốt người hiền, đất nước ban thưởng cao nhất cho quý vị. Nếu như ganh ghét hiền 

nhân, chướng ngại hiền nhân, quý vị phải chịu hình phạt chặt đầu. Việc này là 

thật vậy, ở trong lịch sử chúng ta thấy có ghi chép. Nghiệp nhân quả báo không 

sai chút nào! Cho nên thấy việc tốt của người khác hoan hỷ tán thán, có sức thì 

hết lòng hết sức mà giúp đỡ họ, thành tựu họ. Đây không phải thành tựu cá nhân 

họ, thành tựu việc tốt của họ, chính là thành tựu lợi ích xã hội chúng sanh. Đây 

chính là ví dụ thứ nhất, cũng rất dễ phạm phải. Sau khi phạm rồi, tội lỗi này nặng 

vô cùng, nên đặt ở đầu tiên. 

Thứ hai  “ tham thiết”, thiết là cái gì? Là tham ăn. Điều này cũng nghiêm trọng, xã 

hội bây giờ chúng ta có thể thấy được, một buổi dạ tiệc, nghe nói một bàn ăn giá 

trị mấy mươi vạn. Tôi nghe nói như vậy cảm thấy giật mình. Quý vị nghĩ mà xem 

trên thế giới ngày nay, có bao nhiêu người cùng khổ, ba bữa không đủ ăn, tại sao 

có thể nhẫn tâm lãng phí như vậy! Một bàn ăn giá trị mấy mươi vạn, bằng sinh 

hoạt phí một năm của một gia đình bốn người, một bữa ăn quý vị thì đã ăn hết. 

Quý vị biết tội này nặng lắm không! 

Chúng ta thấy Phật Thích Ca Mây Ni, cuộc sống một đời của ngài, ba y một bình 

bát, ngày ăn một bữa, nghĩ dưới gốc cây. Phật, không phải người khác, Phật là trí 

tuệ  viên  mãn,  phước  báu  viên  mãn,  vì  sao  làm  ngài  như  vậy,  cách  làm  này  của 

ngài gọi là “thay chúng sanh khổ”. Làm tấm gương để mọi người thấy, một chút 

đức Phật cũng không lãng phí, ngài biết tích phước. 

Thế giới ngày nay người có phước báu lớn rất nhiều, nếu như lãng phí như vậy, 

phước báu của họ có thể hưởng được mấy năm? Họ có phước báu 100 năm, đại 

khái không đến 10 năm thì đã hưởng hết rồi, sau khi hưởng hết người xưa có câu: 

184  Tập 430 



“lộc hết người chết”, tuy quý vị vẫn còn thọ mạng, nhưng phước báu của quý vị 

không còn, quý vị cũng sống không được. Sau khi chết rồi đi đến nơi nào? Tam 

đồ, địa ngục, sẽ đi đến nơi đó. Con người bây giờ không tin có tam đồ, địa ngục, 

không tin có lục đạo luân hồi, họ nói đây là mê tín. Đợi đến khi họ thấy được rồi, 

hối  hận  đâu  kịp  nữa.  Làm  sao  có  thể  làm  việc  này  chứ!  Cho  nên  điều  này  nhất 

định phải bỏ hẳn. Các bạn đồng học Phật có thể dứt bỏ ăn thịt, bỏ ăn mặn, đây là 

việc tốt. Nhưng trong thức ăn chay nếu cũng thèm  muốn, cũng phải nghiên cứu 

món này món nọ, thì cũng sai vậy, vẫn là hưởng phước. Cho nên thời xưa chùa 

chiền miều đường, bây giờ thay đổi rồi. Thời xưa chùa chiền miếu đường chỉ một 

món ăn, nồi thức ăn lớn, đỡ tốn thì giờ! Chùa chiền miếu đường ăn cơm nó có 

quy củ, một món mặn, một món canh. Người xưa tu phước không hưởng phước, 

đem sự hưởng phú hồi hướng về thế giới Cực Lạc, vãng sanh đến thế giới Cưc 

Lạc hưởng phước. Trước lúc chưa đến thế giới Cực Lạc nhất định không hưởng 

phước. Người bây giờ coi trọng việc hưởng phước trước mắt, có thể đến thế giới 

Cực Lạc hay không, đó là vấn đề lớn rồi. Cho nên nhất định phải biết, phải buông 

xả niệm tham, tham ăn cũng buông xả. 

Phía dưới “kiên tích”, kiên là gì? Tâm bủn xỉn. Đại Thừa Nghĩa Chương nói: bủn 

xỉn tài pháp gọi là kiên. Kiên chúng ta nói là không xả được, mình có của cải mà 

không thể giúp người khác, mình hiểu được những pháp này không muốn truyền 

cho người khác, dạy người khác là thêm  một đối thủ. Vì sao vậy? Vì sợ người 

khác vượt qua mình. Người khác vượt qua mình thì ganh ghét, mình dạy người 

khác thêm một đối thủ. Tâm như vậy là không tốt, đây hoàn toàn là tâm luân hồi, 

những việc họ làm là nghiệp luân hồi, tức là tâm mê tài và pháp không thể bố thí 

lợi người, không bằng lòng giúp đỡ người khác. Như vậy chúng ta biết được, đây 

không phải tâm Phật, đây không phải là tâm Bồ Tát. Chư Phật Bồ Tát đại từ đại 

bi, quý vị học Phật câu thứ nhất của tứ hoằng thệ nguyện: “chúng sanh vô biện 

nguyện độ khắp”. Dùng cái gì để độ? Chính là dùng tài, dùng pháp. Có tài không 

có pháp không thể độ chúng sanh, có pháp không có tài không thể độ khắp. Cho 

nên Phật có thể độ khắp hết thảy chúng sanh, dựa vào cái gì? Tài pháp đều đầy 

đủ. Pháp là trí tuệ, tài là tài phú. Có tài có pháp mới có thể giúp đỡ chúng sanh, 

phá mê khai ngộ, lìa khổ được vui. 

“Trung  hối,  tín  ngưỡng  không  chắc,  trước  tin  sau  nghi,  nên  gọi  là  trung  hối”. 

Trung hối thông thường chúng ta gọi là gì? Là hối hận. Vì sao phải hối hận? Vì 

có tâm tham lam, lòng tham chưa buông xả, ganh ghét chưa buông xả. Cho nên 

Tập 430  185 



vừa nghe xong, nhất thời phát tâm, làm việc tốt. Sau khi làm xong thì hối hận nói: 

hôm nay tôi bị lừa rồi, quý vị thấy vô duyên vô cớ mất đi nhiều tiền tài như vậy, 

lợi ích nằm ở đâu? Phát tài là lợi ích. Vô duyên vô cớ đem tiền tài này quyên tặng 

cho người khác, đối với tôi có lợi ích gì đâu? Đạt được là vinh dự, nó là giả vậy. 

Cho  quý  vị  một  giấy  tờ  khen,  một  trang  giấy.  Tự  mình  thật  sự  mất  đi  rất  nhiều 

tiền tài, đây đều là tâm luân hồi tạo nghiệp luân hồi. Đối với thật tướng của các 

pháp đương nhiên không hiểu được. Chẳng những không hiểu được mà đối với 

chư Phật Bồ Tát cũng không có nhận thức, xem chư Phật Bồ Tát như thần thánh 

để đối đãi, loại người này thật quá nhiều quá nhiều. Những người này tin Phật gọi 

là mê tín, cho nên xung đột thường có, hoài nghĩ thường có, hối hận cũng thường 

có. Họ có phải thật sự tin Phật không? Không phải. Có phải thật sự là đệ tử Phật 

môn không? Không phải, họ là giả vậy. Đối với Phật giáo không biết gì, họ là mê 

tín, họ không phải chánh tín. Họ học Phật, cho rằng Phật là thần tiên có thể giúp 

họ  thăng  quan  phát  tài,  cúng  dường  các  ngài  giống  như  đi  hối  lộ  vậy.  Ra  điều 

kiện với Phật, ngài gia hộ tôi phát tài, phát một trăm vạn, tôi cúng dường một vạn 

cho ngài. Cho rằng Phật Bồ Tát cũng là tham quan, ngài sẽ nhần tiền hối lộ, tạo 

tội nghiệp. Không học Phật còn tốt, học Phật rồi thì đi vào địa ngục, người niệm 

Phật nếu không hiểu rõ những đạo lí này, quả báo cũng là địa ngục. 

Thời đại Càn Long tiền Thanh, Từ Vân Quán Đảnh pháp sư có một quyển sách 

tựa đề là: ĐạiThế  Chí Bồ Tát  Viên  Thông Chương Sớ Sao.  Tôi lúc trước giảng 

Viên Thông Chương đã lựa chọn Sớ Sao của ngài. Tổng kết sau cùng của Sớ Sao, 

niệm  Phật  có  một  trăm  loại  quả  báo,  đều  là  người  niệm  Phật  nhưng  quả  báo 

không  giống  nhau,  một  trăm  loại  quả  báo.  Tôi  tin  rằng  một  trăm  không  phải  là 

chữ số, mà đưa ra một trăm ví dụ, quả báo quá nhiều rồi, không giống nhau. 

Quả báo thứ nhất chính là A Tỳ địa ngục, lúc đó, lúc trẻ tuổi tôi thấy được cái này 

rất kinh ngạc.  Niệm  Phật là việc tốt, tại sao lại đọa vào Vô Gián địa ngục? Tôi 

đem quyển sách này đi hỏi thầy giáo- Lý Bính Nam lão cư sĩ. Ông vừa xem đến 

vấn đề này, đây là vấn đề lớn, đây không phải vấn đề nhỏ, ta không nói với một 

mình ông. Ta  muốn lúc giảng kinh nói cho mọi người. Giống như những người 

có tâm này để niệm Phật, đều vào A Tỳ địa ngục. Tôi hỏi vì sao? Vì quý vị cho 

xã hội đại chúng một sai lầm nghiêm trong, cho rằng người học Phật là như vậy, 

khiến mọi người hủy báng Phật pháp, hoài nghi Phật pháp, không còn tin tưởng 

Phật pháp, đoạn mất pháp thân tuệ mạng của người. Cái tội này nên đọa vào A Tỳ 

địa ngục hay không? Nên, không sai chút nào. 

186  Tập 430 



Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. Đoạn dưới này, đến Nhật Bản giảng 

tiếp. 





--------------------------------------------------------------------------------------------- 





 

Tập 431 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian:02.06.2011 



Địa điểm: Cang Sơn Tịnh Tông Học Hội_Nhật Bản   

 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi. 

Hôm nay chúng tôi vô cùng hoan hỷ có nhân duyên thù thắng. Kinh Vô Lượng 

Thọ của Tịnh tông có thể phân nói tại Nhật Bản. Nhờ có tiền tổng lý Cưu Sơn, Thủy 

Cốc  Hạnh  Chánh  thượng  nhân,  Trung  Tây  Tùy  Công  thượng  nhân,  Độ  Tỉnh  thượng 

nhân, lời mời của mọi người, thành tựu nhân duyên hoằng pháp lần này. 

Chư vị biết hơn một năm nay toàn thế giới tần suất thiên tai không ngừng tăng cao, 

làm thế nào để ứng phó với thiên tai này? Cho nên lễ thanh minh năm ngoái, chúng tôi 

tạm dừng Kinh Hoa Nghiêm. Kinh Hoa Nghiêm đã giảng hơn bốn ngàn tiếng đồng hồ 

rồi, chưa được một nữa. Chúng tôi phát tâm đem Kinh Vô Lượng Thọ giảng lại một lần 

nữa. Bộ kinh này trước đây đã giảng mười lần, đây là lần thứ 11 giảng giải. Lần này 

đặc biệt chọn chú giải của cư sĩ Hoàng Niệm Tổ, hội tập của kinh của cư sĩ Hạ Liên 

Cư, chú giải là Hoàng Niệm Tổ. 

Vì  thế  lần  tuyên  giảng  này  chính  là  Tịnh  Độ  Đại  Kinh  Giải  Diễn  Nghĩa,đã  giảng 

được 430 lần, một  lần hai  tiếng đồng hồ. Nghĩa là chúng tôi đã giảng hơn 800 trăm 

tiếng  đồng  hồ,  gần  900  tiếng.  Hy  vọng  bộ  kinh  này  vào  tháng  10  năm  nay  sẽ  giảng 

xong,  tổng  cộng  1200  tiếng.  Có  giảng  tại  HongKong,  giảng  tại  Đài  Loan,  giảng  ở 

Tập 431  187 



Malaysia, giảng ở Úc Châu, lần này giảng tại Nhật Bản. Cũng như Kinh Hoa Nghiêm 

vậy, bảy nơi chín hội. Nơi đây có nhân duyên với Kinh Vô Lượng Thọ. 

Kinh này trong quá khứ Thiện Đạo đại sư cật lực đề xướng. Thiện Đạo là Tổ sư đời 

thứ hai của Tịnh độ tông, đối với Phật giáo Nhật Bản ảnh hưởng vô cùng lớn lao. Thời 

nhà Đường ngoài Thiện Đạo đại sư ra, Trí Giả đại sư của Thiên Thai sơn cũng rất có 

nhân duyên với Nhật Bản, hai vị cổ đức này. 

Lần này là lần thứ bảy tôi đến Nhật Bản, trước đây thời gian diễn giảng rất ngắn, 

không có chính thức giảng kinh. Lần này chính thức giảng kinh mà còn là đệ nhất đại 

kinh  của  Tịnh  độ,  nên  chúng  tôi  vô  cùng  hoan  hỷ  đến  cùng  nhau  chia  sẽ  với  những 

người đồng tu của Nhật Bản. 

Hôm nay chúng ta từ Đại Thừa Vô Lượng Thọ Kinh Giải trang 544 bắt đầu xem từ 

hàng thứ nhất, bắt đầu học từ đây. Từ  “bất đương sân nộ chí chí thành trung tín nãi đệ 

 nhất cú, vi nhân thừa chi thế thiện”  kinh văn này, tôi đọc qua kinh văn một chút. 

 “Bất đương sân nộ, đố kỵ. Bất đắc tham xan, khan tích. Bất đắc trung hối, bất đắc hồ 

 nghi. Yếu đương hiếu thuận, chí thành trung tín”.  Bây giờ chúng ta học đoạn kinh văn 

này.  Đoạn  này  là  thiện  của  nhân  thừa,  cũng  chính  là  làm  người  cơ  bản  cần  phải  học 

tập. Trong đây đưa ra mấy ví dụ, nói với chúng ta đoạn ác tu thiện mới có thể hóa giải 

thiên tai. 

Tháng  8  năm  trước,  các  nhà  khoa  học  nước  ngoài  mở  một  lần  hội  nghị  tại 

Sydney Úc Châu, thảo luận làm sao ứng phó lời dự đoán thiên tai của Maya năm 2012. 

Hội nghị này hai ngày, họ cũng đã mời tôi nhưng tôi không tham  dự. Học viện Tịnh 

tông chúng tôi có 8 người đi tham dự. Sau khi trở về viết một phần báo cáo cho tôi, tôi 

xem  xong  rất  vừa  ý.  Ngày  đầu  tiên  thảo  luận  là  phát  hiện  của  khoa  học  cận  đại,  nội 

dung báo cáo và Phật giáo đại thừa rất gần nhau. Nghĩa là các nhà lượng tử lực học, họ 

đã thấy được A lại da. Khoa học chứng thực Pháp tướng tông nói nguồn gốc của vũ 

trụ, nguồn gốc của sanh mạng, chúng ta từ đâu đến, mình từ đâu đến? Nhưng điều này 

đã  được  khoa  học  ấn  chứng.  Đức  Thế  Tôn  nói  trong  3000  năm  trước  là  thật,  không 

phải giả, khiến chúng tôi giải quyết được nghi hoặc về phương diện này, đối với Phật 

pháp thật sự tin tưởng. Về sau trong bộ kinh này chúng ta sẽ đề cập đến. 

Vấn  đề  thứ  hai  chính  là  thảo  luận, làm  sao  ứng  phó  thiên  tai  năm  2012,  thiên  tai 

này rốt cuộc là có hay là không? Trong giới khoa học hầu như là nửa này nửa kia. Một 

nửa các nhà khoa học cho rằng có thể sẽ có, một nửa các nhà khoa học khác cho rằng 

điều này không đáng tin, chưa chắc là thật, rốt cuộc là có hay không có phát sanh. Đức 

188  Tập 431 



Thế Tôn dạy chúng ta như thế nào, nghĩa là đệ tử Phật đối với sự việc này nên dùng 

thái độ như thế nào? 

Ông Bố Lai Đăng nhà khoa học người Mỹ_Ông ở trong bộ phim 2012 xuất hiện 

bốn lần, thời gian tuy rất ngắn, chỉ xuất hiện bốn lần. Quay bộ phim này ông ta cũng có 

một  phần,  ông  nói  với  chúng  ta:  năm  2012  con  người  sống  trên  địa  cầu  nên  bắt  đầu 

giác ngộ_lời này nói rất có đạo lý. Hy vọng con người sống trên địa cầu đều có thể bỏ 

ác dương thiện. Trong kinh Phật dạy chúng ta đoạn ác tu thiện. Bỏ ác dương thiện và 

đoạn ác tu thiện ý nghĩa tương đồng, đây là câu đầu tiên của ông ta. 

Câu thứ hai, hy vọng con người cải tà quy chánh. Câu thứ ba ông ta nói đoan chánh 

tâm  niệm.  Nếu  người  ở  trên  địa  cầu  đều  có  thể  bỏ  ác  dương  thiện,  cải  tà  quy  chánh, 

đoan chánh tâm niệm. Chẳng những có thể hóa giải thiên tai này, mà còn khiến  cho 

địa cầu một tương lai tốt đẹp hơn. Câu nói này rất có đạo lý nhưng vấn đề chúng ta sẽ 

nghĩ đến, người trên địa cầu này sẽ đoạn ác tu thiện chăng? Có thể cải tà quy chánh ư? 

Nếu không thể cải tà quy chánh thì sao? Chúng ta đều có suy nghĩ này. Các nhà khoa 

học đã cho chúng ta một số liệu tốt nhất:       Người trên toàn thể địa cầu đương nhiên 

không thể thay đổi. Chỉ cần một phần trăm căn bình phương tổng số nhân khẩu trên địa 

cầu, như vậy xem ra chỉ có khoảng hơn 8000 người, chưa đến một vạn người. Nếu trên 

địa cầu thật có hơn 8000 người thật sự có thể hồi tâm hướng thiện, cải tà quy chánh là 

có thể cứu vãn địa cầu. Hơn 8000 người này tôi tin rằng có thể tìm được, tìm ở đâu? 

Tìm những tín đồ tôn giáo kiền thành. Điều này khi tôi phỏng vấn ở tòa thánh vatican, 

tôi và Đào Nhiên giáo chủ thảo luận qua vấn đề này. Hy vọng Thiên chúa giáo cũng có 

thể phát khởi, giáo đồ của họ thật sự cải tà quy chánh, vì đại thiên tai sang năm mà cầu 

nguyện,còn các vị đồng học tịnh tông trên toàn thế giới, tôi tin rằng 8000 người rất có 

thể tìm được. 

Hy vọng chúng ta nổ lực buông bỏ vạn duyên. Chúng ta cống hiến hy sinh để cứu 

vãn địa cầu, giúp chúng sanh đau khổ trên địa cầu. Có thể có người nói, trên địa cầu 

hiện  tại  nhân  khẩu  gần  70  ức,  8000  người  hành  thiện,  70  ức  người  tạo  nghiệp  được 

chăng? Có thể giúp được gì chăng? Chúng ta không sao tránh khỏi sự hoài nghi này, 

hoài  nghi  thì  chúng  ta  sẽ  đánh  mất  lòng  tin.  Cũng  may  người  xưa  có  câu:“tà  không 

thắng chánh”, một chánh có thể địch qua một trăm tà. Một trăm người có 99 người tạo 

nghiệp, một mười chánh là có thể giúp được họ, có thể giảm nhẹ tai họa cho họ. 

Nếu từ chỗ này chúng ta có thể sanh khởi tín tâm, sẽ không có hoài nghi. Điều này 

trong kinh Phật có luận chứng, khoa học cũng đã chứng minh, chỉ cần chúng ta nỗ lực. 

Trong kinh Đức Phật thường nói:“chế tâm nhất xứ, vô sự bất biện”. Người làm ác tâm 

Tập 431  189 



họ  rất  tán  loạn,  người  học  Phật  tâm  là  chuyên  nhất.  Chúng  ta  dùng  phương  pháp gì? 

Trong bộ kinh này nói rất thấu suốt, nói quá hay, nói quá tường tận. Nếu thật sự có thể 

minh bạch thông đạt bộ kinh này, chúng ta đối với chính mình tự nhiên sanh khởi tín 

tâm kiên định. Phát tâm bồ đề nhất hướng chuyên niệm, không những có thể độ mình, 

cũng có thể giúp tất cả chúng sanh tạo ác nghiệp hóa giải thiên tai. 

Mấy  ngày  nay  chúng  ta  xem  đến  kinh  văn  của  hai  phẩm  trong  kinh  này.  Phẩm  ở 

trước là Tam Bối Vãng Sanh, chủ yếu nói với chúng ta phẩm vị vãng sanh ở thế giới 

tây  phương  Cực  Lạc.  Phẩm  này  là  Vãng  Sanh  Chánh  Nhân  là  bổ  sung  nói  rõ  phẩm 

trước. Phẩm trước nói về quả báo, phẩm này nói về nhân hành. Chúng ta tu nhân là có 

thể đạt được quả báo, nên trong tu nhân điều thứ nhất là phải muốn đến thế giới Cực 

Lạc để làm Phật, trước tiên phải làm người cho tốt. Vì thế đoạn trước dạy chúng ta làm 

người tốt. Chúng ta đã làm người tốt rồi, thiên tai trên địa cầu có thể hóa giải, trật tự xã 

hội  có  thể  khôi  phục  bình  thường.  Đây  là  nguyên  nhân  gì?  Trong  kinh  điển  đại  thừa 

nói, thế gian nhất định không có thiên tai tự nhiên. Chúng ta hiện nay thường nói thiên 

tai tự nhiên, Phật pháp không thừa nhận, không có thiên tai tự nhiên. Thiên tai tự nhiên 

là sao? Là nhân tâm bất thiện chiêu cảm ra. Nếu nhân tâm lương thiện, thế gian này sẽ 

không có thiên tai. 

Người  học  Tịnh  độ  như  chúng  ta  nhiều  năm  như  vậy,  đều  tin  tưởng,  đều  khẳng 

định, không hoài nghi. Địa cầu này và thế giới Cực Lạc, thực tế mà nói không có gì 

khác. Vì sao thế giới Cực Lạc tốt, còn địa cầu chúng ta thiên tai nhiều như vậy? Đặc 

biệt là hai năm lại đây, tần suất thiên tai không ngừng tăng cao mà còn lần này nghiêm 

trọng  hơn  lần  khác.  Trong  kinh  điển  chúng  ta  thấy  được,  cư  dân  ở  thế  giới  Cực  Lạc 

mỗi người đều là hàng thượng thiện nhơn. Thập thiện nghiệp đạo, họ viên mãn hoàn 

toàn. 

Quay đầu xem lại cư dân trên địa cầu này, thập thiện nghiệp đạo chúng ta không 

hành trì được. Khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác là thập ác, thượng phẩm thập ác. 

So sánh hai nơi này, bất đồng 180 độ! Nếu chúng ta có thể làm được thập thiện 100 

phần trăm, tôi tin rằng trên địa cầu này chính là thế giới Cực Lạc, tuyệt đối không thua 

kém  quốc  độ  của  Phật  A  Di  Đà,  đạo  lý  này  chúng  ta  phải  hiểu.Là  do khởi tâm  động 

niệm,  ngôn ngữ  tạo  tác  của  chúng  ta  cảm  ứng.Cho  nên  ở  đây  đầu  tiên  Đức  Phật  dạy 

chúng ta đem nhân thừa thế thiện tu tốt. 

“Tật đố, đố kỵ tha nhân chi thạnh sự, hựu hại hiền viết tật”.Ở trước chúng ta học 

đến đây nhưng đoạn này chưa học xong, hôm nay chúng ta bắt đầu đọc từ đầu. Đây là 

hữu ý vô ý tạo tội nghiệp rất nặng. Người khác có việc tốt, một số người thấy được đều 

190  Tập 431 



sanh tâm đố kỵ, mà không biết ý niệm đố kỵ, hành vi đố kỵ này hại người khác không 

lớn, người khác bị hại nhiều nhất ba phần. Tự mình bị hại là bảy phần, khiến thiện tâm 

của mình bị phá hoại, không còn. Công đức của mình cũng bị phá hoại, tương lai quả 

báo ở đâu? Quả báo ở địa ngục. Nghĩ đến khổ của địa ngục, việc này sao có thể làm. Vì 

sao họ làm như vậy? Đây thật sự gọi là ngu si không có trí tuệ. Người có trí tuệ, người 

minh  bạch  tuyệt  đối  không  làm  điều  này.  Không  có  trí  tuệ,  ngu  si  mê  hoặc  mới  làm 

điều này. 

Điều này trong kinh điển đại tiểu thừa đức Phật nói rất nhiều, từng giờ từng phút 

nhắc nhở chúng ta. Trong Phổ Hiền Bồ Tát thập đại nguyện vương, đặc biệt kiến lập 

một nguyện gọi là tùy hỷ công đức, đối trị tật đố. Người khác làm việc tốt chúng ta có 

thể tùy hỷ, đem công đức việc tốt của họ, biến thành công đức việc tốt của mình, đây là 

việc vui, sao lại không làm. Vì sao phải đố kỵ rồi phá hoại? Tội phá hoại này lớn biết 

bao? Việc tốt này của họ, mức độ lợi ích chúng sanh, lợi ích xã hội càng lớn thì quả 

báo càng nghiêm trọng. Nếu thời gian lợi ích càng dài thì thời gian chịu khổ ở địa ngục 

của quý vị càng dài, hoàn toàn là sự thật.      Việc tốt này nếu có thể lợi ích thiên hạ 

quốc gia hậu thế, nếu quí vị đố kỵ chướng ngại phá hoại, đọa vào địa ngục có thể là 

vĩnh  viễn  không  bao  giờ  ra  khỏi  được.  Điều  này  không  thể  không  biết,  không  thể 

không rõ ràng.Cho nên Đức Phật đối với điều này thường nói. Nếu quý vị hiểu người 

ta làm việc tốt này, chúng ta có năng lực ra tiền ra sức để giúp họ tùy hỷ công đức,thì 

công đức của họ bao nhiêu, phước báo chúng ta đạt được cũng lớn giống như họ vậy. 

Nếu  chúng  ta  không  có  năng  lực  tùy  hỷ,  không  có  năng  lực  cũng  không  có  của  cải, 

không giúp được gì. Tôi sanh tâm hoan hỷ, tôi tán thán, phần công đức tùy hỷ đó cũng 

không thể nghĩ bàn. Trong Kinh Lăng Nghiêm nói công đức vẫn viên mãn. Vì sao? Vì 

tâm chúng ta viên mãn. Pháp đại thừa bàn về tâm không bàn về việc. Có khi phát tâm 

họ không  có  sức,  nhưng  họ phát  tâm  rất  viên  mãn.  So  với  tùy  hỷ  công  đức  xuất  tiền 

xuất lực, quả báo của họ còn siêu việt hơn, đây là đạo lý gì? Ví dụ vị phú ông này có 

của  cải  100  ức,  ông  chỉ  đem  mấy  vạn  đến  tùy  hỷ,  quá  ít.  Quý  vị  không  có đồng nào 

nhưng tâm tùy hỷ đó vượt hơn họ. Vì thế phước báo người này hơn vị phú ông kia. 

Ngày nay chúng ta gọi họ là tài chủ, hơn phú ông kia rất nhiều. Như vậy mới nói thông 

suốt, mới có thể nói viên mãn được. Vì thế tùy hỷ công đức không thể nghĩ bàn. Tận 

tâm tận lực không nên lưu lại. 

Đức Phật nói với chúng ta ba điều này, quan trọng nhất là mục tiêu học Phật cuối 

cùng, bất luận là Tông phái nào, pháp môn nào, đại thừa tiểu thừa, hiển giáo mật giáo, 

tông  môn  giáo  môn.  Mục  tiêu  chung  đều  là  minh  tâm  kiến  tánh,  vì  sao?  Công  đức 

trong tự tánh là viên mãn. Trí tuệ viên mãn, đức năng viên mãn, tướng hảo viên mãn, 

Tập 431  191 



mỗi thứ đều viên mãn không khiếm khuyết.      Trong tự tánh chỉ có kiết tường, không 

có tai họa. Vì thế kiến tánh là chứng được đại viên mãn, đại kiết tường, đại tự tại. Tất 

cả những thiên tai này đều là việc của A lại da, A lại da là vọng tâm không phải chân 

tâm.  Người  chưa  kiến  tánh_trong  tự  tánh  chúng  ta  đầy  đủ  trí  tuệ  đức  tướng  nhưng 

không khởi tác dụng. Nó có chướng ngại, chướng ngại này Phật nói một câu chỉ thẳng 

ra tất cả. Trong Kinh Hoa Nghiêm phẩm Xuất Hiện nói:“tất cả chúng sanh đều có trí 

tuệ đức tướng của Như Lai, vì vọng tưởng chấp trước mà không chứng đắc”. Câu này 

nói rất rõ ràng.      Bệnh phàm phu chúng ta ở đâu? Chúng ta có vọng tưởng, có phân 

biệt, có chấp trước. Ba loại phiền não này vọng tưởng là vô minh phiền não. Kinh điển 

đại thừa nói: phân biệt là trần sa phiền não, chấp trước là kiến tư phiền não. Những thứ 

này chướng ngại trí tuệ đức năng tướng hảo của chúng ta. Trí tuệ đức năng tướng hảo 

của chúng ta không mất đi, chỉ là chướng ngại không lộ ra được. Vì thế Đức Phật nói 

tất  cả  chúng  sanh  vốn  là  Phật,  chúng  ta  bình  đẳng  với  Đức  Thế  Tôn.  Chúng  ta  cũng 

bình đẳng với Chư Phật Như Lai, chúng ta bình đẳng với Phật A Di Đà, không có chút 

sai biệt nào. Nếu chúng ta nghe Phật pháp, có thể trong một niệm buông bỏ vọng tưởng 

phân biệt chấp trước, người này sẽ được thành Phật. Vì thế phàm phu thành Phật, quý 

vị nói cần bao nhiêu thời gian? Trong một niệm, thay đổi nó sẽ thành Phật. Có chuyển 

đổi được hay không? Có. Đức Bổn Sư Thích Ca 3000 năm trước đã làm gương cho 

chúng ta, ngài ở dưới cội bồ đề biểu diễn cho chúng ta thấy, buông bỏ ngài liền thành 

Phật. Vào thời nhà Đường, lục tổ Huệ Năng của Thiền tông cũng biểu diễn cho chúng 

ta xem. Đức Thế Tôn đương thời, ngày nay chúng ta gọi là trình độ, Ngài là một phần 

tử tri thức, quảng học đa văn, dùng phương thức này thị hiện cho chúng ta thấy. Còn 

Huệ Năng đại sư thị hiện không giống nhau, ngài không biết chữ, chưa từng đọc sách. 

Tuy  làm  tổ  sư,  ngũ  tổ  đã  truyền  pháp  cho  ngài.  Ngài  chưa  từng  nghe  kinh  một  ngày 

nào, ở trong đạo tràng của ngũ tổ 8 tháng, chưa từng đến giảng đường, cũng chưa từng 

đến thiền đường. Tám tháng tôi nghĩ quý vị đều biết ngài ở đâu? Ngũ tổ Hoằng Nhẫn 

sai  ngài  làm  khổ  công,  ở  trong  nhà  cũi  giả  gạo  chẻ  cũi,  làm  công  việc  này  suốt  tám 

tháng.  Ngày  sau  cùng  ngũ  tổ  truyền  pháp  cho  ngài,  nữa  đêm  canh  ba  gọi  ngài  vào 

phương trượng, giảng cho ngài nghe đại ý Kinh Kim Cang. Ngài chưa từng đọc sách, 

nhất định không có kinh. Tôi tính thời gian không quá hai tiếng, nói đến câu:“ưng vô 

sở trụ nhi sanh kỳ tâm”, ngài liền buông bỏ, buông bỏ tất cả vọng tưởng phân biệt chấp 

trước. Buông bỏ liền thành Phật, liền kiến tánh. 

Kiến tánh là như thế nào? Ngài đưa ra báo cáo nói với ngũ tổ 50 chữ, đó chính là 

kiến tánh. Ngài nói:“đâu ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh”, đâu ngờ tự tánh nói như bây 

giờ là không ngờ tự tánh vốn là thanh tịnh, tự tánh của mọi người vốn là thanh tịnh, có 

nhiễm ô chăng? Không có, nếu có nhiễm ô thì không gọi là chân tâm, không có nhiễm 

192  Tập 431 



ô.Nhiễm ô của chúng ta là gì? Là A lại da có nhiễm ô, A lại da chướng ngại tự tánh, tự 

tánh không có nhiễm ô. Đâu ngờ tự tánh chính là không ngờ tự tánh vốn là thanh tịnh. 

Câu  thứ  hai  :vốn  không  sanh  diệt:,  không  có  sanh  diệt.  Đó  chính  là  nói  với  mọi 

người không có sanh tử, sanh tử là giả không phải thật. Sanh tử là thân, thân có sanh tử. 

Tự tánh chúng ta không có sanh tử, không có sanh diệt. Câu thứ ba “vốn tự đầy đủ”, 

câu này chính là những gì Đức Thế Tôn nói trong Kinh Hoa Nghiêm, tất cả chúng sanh 

đều có trí tuệ đức tướng của Như Lai. Trong tự tánh thanh tịnh tâm, vạn pháp đầy đủ, 

không thiếu thứ nào, vì sao vậy? Ở sau ngài có nói đến. Câu thứ tư nói “vốn không dao 

động”. Vốn không dao động là tự tánh bổn định, tâm ta xưa nay chưa từng dao động. 

Động là giả không phải thật, là vọng tâm, chân tâm bất động, là tự tánh bổn định. Câu 

sau cùng nói “năng sanh vạn pháp”. Nếu trong tâm chúng ta có khiếm khuyết, làm sao 

có thể sanh vạn pháp? Thế giới Cực Lạc là tự tánh sanh. Trong vạn pháp bao gồm thế 

giới Cực Lạc, bao gồm thế giới Hoa Tạng, cũng bao gồm mười pháp giới y chánh trang 

nghiêm. Quốc độ Phật, quốc độ chúng sanh đều có thể hiện. Khi không hiện nó vốn tự 

đầy đủ, không thể nói nó là không. Khi hiện không thể nói nó có. Nói nó có, nói nó 

không đều sai, đó đều là vọng tưởng, vọng niệm. Không hiểu rõ chân tướng sự thật, 

thật sự hiểu rõ minh bạch chân tướng sự thật, quý vị nói như thế nào cũng đúng. Chưa 

hiểu được thì nói như thế nào cũng sai, vì sao vậy? Vì là vọng tâm trong ý thức chúng 

ta khởi tác dụng. Một vọng tất cả đều vọng, sau khi giác ngộ đây là chân tâm, một chân 

tất cả đều chân. Đạo lý này rất thâm sâu, nhưng nhất định phải hiểu nó, minh bạch nó. 

Căn tánh chúng ta, nói thực tế thì thời gian ở trong luân hồi lục đạo quá lâu, mê 

quá sâu, mê quá nặng, chuyển đổi không được phải làm sao?  Chư Phật Bồ Tát, chư vị 

tổ sư đối với tình hình này rất thấu suốt, rất rõ ràng. Họ dạy chúng ta:“nhất môn thâm 

nhập trường thời huân tu”, tập khí phiền não dần dần buông bỏ, quang minh đức tướng 

trong  tự  tánh  từ  từ  sẽ  lộ  ra,  chỉ  cần  phương  hướng  mục  tiêu  không  thay  đổi,nên  biết 

những tập khí phiền não này, những tập khí phiền não này năm này nhẹ hơn năm kia, 

tháng này nhẹ hơn tháng trước, đời này nhất định được độ. Như vậy thì chúc mừng quý 

vị, quý vị đã thành tựu. 

Điều đầu tiên đưa ra là đố kỵ, rất quan trọng! Tâm này người thường đều có,nó là 

câu sanh phiền não, từ đâu quan sát? Từ nơi trẻ con, trẻ con ba bốn tháng. Để hai đứa 

trẻ  với  nhau,  ở  giữa  để  một  miếng  đường.  Quý  vị  xem  cả  hai  đều  giành  nhau.  Đứa 

không giành được liền sanh tâm đố kỵ, quý vị có thể thấy được biểu cảm này, vì thế tật 

đố không phải do con người dạy. Gọi là câu sanh phiền não, đời đời kiếp kiếp đều có. 

Trong A lại da có tập khí rất mãnh liệt, chúng ta quan sát tường tận sẽ biết được, như 

Tập 431  193 



vậy phải làm sao? Cần phải dạy, phải từ từ khiến họ giác ngộ. Đây là tập khí sai lầm 

không phải điều hay nên buông bỏ nó, không dạy họ không biêt. 

Dạy học, người xưa là hay nhất, truyền thống văn hóa xưa chúng ta đều có lý do tin 

tưởng, nó tuyệt đối không thua Ấn Độ. Văn hóa của bà la môn Ấn Độ, tôi có tiếp xúc 

với  họ.  Các  vị  trưởng  lão  này  nói với tôi,  ít  nhất  có  một  vạn  ba  ngàn  năm.  Đức  Thế 

Tôn đến nay là 3000 năm, trước Đức Thế Tôn ra đời nó đã có một vạn năm. Người đời 

trước của chúng tôi, kỷ niệm đối với Đức Phật đều dùng những gì người xưa truyền lại. 

Đức Thế Tôn ra đời là năm giáp dần thứ 24 của Chu Chiêu Vương. Giáp dần là Đức 

Thế Tôn tuổi con Hổ. Ngài viên tịch là năm thứ 53 của Chu Mục Vương. Người xưa 

tính tuổi ta, Đức Thế Tôn trú thế 80 năm, giảng kinh thuyết pháp 49 năm. Ngài 30 tuổi 

thị hiện thành Phật, liền bắt đầu dạy học, 79 tuổi niết bàn. Giảng kinh thuyết pháp suốt 

49 năm, không làm việc gì khác. Mục đích dạy học là gì? Giúp tất cả chúng sanh ly 

khổ đắc lạc. Quý vị xem người ta giúp chúng sanh lìa khổ được vui, dùng phương pháp 

là dạy học, vì sao vậy? Khổ từ đâu đến? Khổ từ mê hoặc điên đảo đến. Chúng ta đối 

với vũ trụ nhân sinh, sum la vạn tượng, chúng ta đã thấy sai, chúng ta đã nghĩ sai. Vì 

thế chúng ta nói sai và làm sai, đặc biệt là hiện nay. Hiện nay trong thời đại này thiên 

tai quá nhiều. 

Trước khi tôi đến đây hai ba ngày, có một đồng học rất hiếm có, ông đem tháng 

ba tháng tư tháng năm, ba tháng gần đây,toàn cầu phát sanh thiên tai trong ba tháng 

này, tiêu đề của tin tức, không phải nội dung. Liệt kê tiêu đề ra cho tôi xem, gần 200 

lần, sao lại nhiều như vậy! Mà còn vô cùng nghiêm trọng, đúng là khổ! Khổ từ đâu đến? 

Khổ từ mê mà đến, nguyên nhân căn bản chính là mê hoặc. Vui từ đâu đến? Vui đến từ 

giác ngộ. Nếu hiểu rõ việc này, nguyên nhân  gì có thiên tai này, chúng ta đã biết rỏ. 

Tôi không tạo nhân này sẽ không có thiên tai này, nghiệp nhân quả báo không sai chút 

nào. 

Trong Kinh Lăng Nghiêm Đức Phật nói thủy tai từ tham lam đến. Tham tâm của 

chúng ta quá nặng, chiêu cảm đến chính là thủy tai, nước biển dâng cao, sông băng tan 

rã, tham lam chiêu cảm thủy tai. Sân nhuế chiêu cảm hỏa tai, núi lửa bộc phát, nhiệt độ 

địa cầu tăng cao. Tính khí nóng giận quá lớn, sân nộ là hỏa tai, ngu si là phong tai. 

Trong  một  tháng  có  mấy  trăm  lần  gió  lốc,  điều  này  chưa  từng  có  trong  lịch  sử,  tạo 

thành thiên tai nghiêm trọng. Ngạo mạn là động đất còn có hoài nghi, tham sân si mạn 

nghi.  Tham  sân  si  mạn,  các  bậc  tổ  đức  xưa  nay  đều  nói  rất  nhiều, nghi  hình như nói 

không nhiều. Hiện nay tôi phát hiện, thiên taido nghi gây ra so với bốn cái trước còn 

nghiêm trọng hơn. 

194  Tập 431 



Nghi là gì? Không tin, hiện nay cái nghi này thật đáng sợ, vì sao? Quá phổ biến. 

Nghi thứ nhất là gì? Không tin chính mình. Quý vị thử hỏi xem được  mấy người tin 

vào bản thân mình? Vấn đề này rất nghiêm trọng. Không tin bản thân mình, không tin 

cha  mẹ,  không  tin  thầy  giáo,không  tin  luân  lý  đạo  đức,  không  tin  nhân  quả  nghiệp 

báo,không  tin  Phật  Bồ  Tát,  cũng  không  tin  có  thiên  thần,  không  tin  bất  cứ  điều  gì? 

Thiên tai của nghi là gì? Thiên tai của nghi là đại địa rời rạc.      Quý vị đọc Kinh Địa 

Tạng trong phẩm Kiên Lao Địa Thần. Đất vốn rất kiên cố, vững chắc, bây giờ đất lỏng 

ra, rời rạc.  Núi rất  dễ nổ tung, đại địa  rất dễlún xuống, nguyên nhân này là gì? Nghi 

hoặc chiêu cảm ra. 

Đối với thân thể chúng ta mà nói, thân thể chúng ta là tiểu vũ trụ, hoàn cảnh bên 

ngoài là đại vũ trụ. Đại vũ trụ và tiểu vũ trụ không có gì khác. Hoài nghi đối với chúng 

ta, là phá hoại hoàn toàn hệ thống miễn dịch, vì thế những vi khuẩn bên ngoài đến rất 

dễ cảm nhiễm. Nếu người tín tâm kiên định, sức miễn dịch của họ rất mạnh, vi khuẩn 

này không thể hại họ được. Chúng ta hiểu được đạo lý này, thật sự kiến lập trong nội 

tâm  mình_  Chúng  ta  không  tham,  không  sân,  không  si,  không  kiêu  mạn,  không  hoài 

nghi. Thiên tai này tự nhiên được hóa giải. 

Hiện  nay  có  số ít  nhà  khoa  học  đối  với kiến  giải  trong  Phật pháp, họ khẳng định 

cho rằng rất có đạo lý, đây là nguyên nhân gì? Ngày nay toàn bộ thế giới đều tôn sùng 

vật  lý,  bây  giờ  vật  lý  không  giải  quyết  được  vấn  đề.  Tôn  giáo,  Phật  pháp  và  truyền 

thống văn hóa đều coi trọng tâm lý. Điều này được các nhà lượng tử học hiện đại phát 

hiện, tâm lý có thể cải biến vật lý. 

Tiến sĩ Giang Bổn Thắng người Nhật cũng là bạn cũ của tôi, ông ta làm thí nghiệm 

nước, chứng minh nước là khoáng vật. Nước có thể thấy, có thể nghe, nghe hiểu được 

ý người. Chúng ta dùng thiện tâm đối đãi nó, quý vị xem chúng kết tinh rất đẹp. Dùng 

ác niệm đối với nó, phản ứng đó rất xấu xa. Nói lên điều gì? Nói lên con người chúng 

ta khởi tâm động niệm, sơn hà đại địa, tất cả vạn vật đều biết. Ý niệm chúng ta thiện, 

nó báo đáp chúng ta cũng thiện. Ý niệm chúng ta bất thiện, nó đáp trả cũng bất thiện, 

đạo lý chính là ở đây. Hiểu được đạo lý này, chúng ta sẽ biết được cách ứng phó thiên 

tai này, tín tâm chúng ta sẽ được kiến lập. Nhất định phải đoạn ác tu thiện, đoạn ác tu 

thiện nói một cách viên mãn nhất, cứu cánh nhất, thấu triệt nhất là kinh Phật. 

Kinh Hoa Nghiêm nói rất tường tận, phân lượng quá lớn. Bộ kinh này từ đầu đến 

cuối  giống  như  cách  tôi  giảng  pháp  này  giảng  một  lần,  phải  hai  vạn  giờ  đồng  hồ. 

Chúng tôi mới giảng 4000 tiếng, một phần năm. Kinh Vô Lượng Thọ là trung bổn Hoa 

Nghiêm, đồng nghĩa nói là tiểu Kinh Hoa Nghiêm. Tiểu Hoa Nghiêm giảng một biến, 

Tập 431  195 



khoảng 1200 tiếng đến 1400 tiếng là có thể giảng xong. Hiện nay chúng ta giảng một 

ngày bốn tiếng, hy vong trong hai năm giảng xong bộ kinh này, đối với việc tu học sẽ 

giúp ích rất lớn, đối với chính mình có lợi ích với việc tiêu tai miễn dịch. Tai họa của 

chính mình có thể hóa giải, cũng chính là có thể giúp đở khu vực nơi chúng ta ở, nơi 

khu vực này ít thiên ít tai. 

Vì thế Đức Thế Tôn rất từ bi, đương thời sống ở thế gian giảng kinh thuyết pháp 

suốt 49 năm chưa từng có ngày gián đoạn. Chúng ta không sánh được với Phật, hôm 

nay  chúng  ta  còn  có  thể  giảng  bốn  tiếng,  Đức  Thế  Tôn  một  ngày  không  chỉ  là  mười 

tiếng. Đây là điều chúng ta không sao sánh được với Ngài. Đức Phật là điển hình của 

chúng ta, là tấm gương của chúng ta, là nhà mô phạm cho chúng ta. Học Phật bất luận 

là tại gia hay xuất gia, phải lấy Phật làm gương. Quý vị xem ngài buông bỏ vạn duyên, 

không nhiễm chút trần. Khởi tâm động niệm là vì chúng sanh khổ nạn trong biến pháp 

giới hư không giới, không có niệm nào vì mình. Thành tựu chúng sanh mới chính là 

thành tựu mình. Mỗi niệm đều nghĩ cho mình là mỗi niệm đang hại mình, vì sao? Tự tư 

tự lợi, ý niệm này là nhân tố thứ nhất để luân hồi lục đạo. 

Chúng  ta  không  thể  buông  bỏ  đó  chính  là  tâm  luân  hồi,  học  Phật  cũng  là  nghiệp 

luân hồi. Tâm luân hồi học Phật đều là nghiệp luân hồi, nghiệp luân hồi ở trong lục đạo 

sẽ đạt được phước báo nhân thiên, không ra khỏi luân hồi lục đạo. Chúng ta thật muốn 

ra khỏi luân hồi lục đạo, điều đó phải học tập Đức Thế Tôn, phải học giống như ngài 

mới được. Buông bỏ tự tư tự lợi, buông bỏ danh văn lợi dưỡng. Buông bỏ hưởng thụ 

ngũ dục lục trần, buông bỏ tham sân si mạn, như vậy chúng ta sẽ được độ. Nơi đến lý 

tưởng nhất là thế giơi Cực Lạc.      Thế giới Cực Lạc là Phật A Di Đà vì chúng ta mà 

kiến lập đạo tràng tốt như vậy, nơi để tu học. Trí tuệ quang minh phước báo của Phật A 

Di Đà, chư Phật ca ngợi. Chư Phật tôn trọng ngài, tán thán ngài là “quang trung cực 

tôn, Phật trung chi vương”,quang trung cực tôn là tán thán trí tuệ của ngài, Phật trung 

chi vương là tán thán đức hạnh của ngài. Ngài vì ai mà tu vậy? Vì tất cả chúng sanh 

đau  khổ  trong  biến  pháp  giới  hư  không  giới  mà  tu.  Chỉ  cần  sanh  đến  thế  giới  tây 

phương Cực Lạc, phước báo chúng ta lớn như Phật A Di Đà, vì sao? Phước báo Phật A 

Di Đà cúng dường cho quý vị, gia trì cho quý vị, vì thế phước báo chúng ta lớn như 

ngài vậy. 

Trí tuệ thì sao? Ngài ngày ngày giảng kinh thuyết pháp không hề gián đoạn. Người 

ở thế giới tây phương Cực Lạc không cần ăn cơm, không cần uống nước cũng không 

có đại tiểu tiện, quý vị nói tốt biết bao. Họ lại không cần ngủ nhưng tinh thần rất tốt, 

mãi mãi không cần ngủ nghỉ, vì thế việc học tập không hề gián đoạn. Ở đây chúng ta 

ăn uống ngủ nghỉ không phải đã gián đoạn rồi ư? Người ta một ngày học 24 tiếng đồng 

196  Tập 431 



hồ, chúng ta học một ngày được tám tiếng cũng được coi là không tệ rồi, còn 16 tiếng 

nữa thì không được, đã bị gián đoạn. Thế giới tây phương Cực Lạc học tập không gián 

đoạn. Không gián đoạn quý vị liền biết họ học tập tiến bộ nhanh chừng nào. Vì thế đến 

thế giới Cực Lạc thời gian rất ngắn, mình đã tốt nghiệp, đã thành Phật, công đức viên 

mãn. Chúng ta cần phải hiểu rõ minh bạch vấn đề này, quý vị có thể không đi ư? 

Địa  cầu  này  hiện  nay  sắp  hư  nát,  mau  mau  di  dân  về  thế  giới  Cực  Lạc.  Kinh  Vô 

Lượng Thọ chính là Đức Thế Tôn đưa ra một bài báo cáo tường tận cho chúng ta. Đây 

là cuốn sách nói rõ về thế giới Cực Lạc, để chúng ta biết ưu điểm ở đây, biết phải đi 

như thế nào, cách đi rất dễ, cơ hội này không thể bỏ qua. Vì thế thấy người khác gặp 

điều tốt nên hoan hỷ tuyệt đối không chướng ngại, nhất định không đố kỵ, không tật đố, 

tùy hỷ công đức của chúng ta liền có thể hiện tiền. Tùy hỷ công đức là tánh đức, tật đố 

là nghiệp chướng trong A lại da. Phải buông bỏ điều này, không cần đến nó. 

 “ Hựu hại hiền viết tật”, tội này lại càng sâu nặng. Quý vị thấy hiền nhân, thánh hiền 

nhân, họ làm là sự nghiệp thánh hiền, sự nghiệp thánh hiền là đại công vô tư, quý vị 

muốn chướng ngại họ, trở ngại họ,cũng không liên quan đến họ, quý vị không hại được 

họ. Người ta danh văn lợi dưỡng đều không cần, quý vị hại họ điều gì? Tội của quý vị 

kết từ đâu? Họ làm một việc tốt, lợi ích xã hội, lợi ích đại chúng. Quý vị chướng ngại 

nó, xã hội đại chúng không đạt được lợi ích. Tội của quý vị là kết với xã hội đại chúng, 

quý vị không kết tội với thánh hiền nhân này. Họ với quý vị không có lỗi lầm chi,nên 

phải hiểu, phải rõ ràng điều này.      Các vị không hại được thánh hiền nhân. Quý vị hại 

người ta, không ngoài phá đường danh văn lợi dưỡng của họ,nhưng họ không cần danh 

văn lợi dưỡng thì phá họ làm sao? Quý vị muốn hại chết họ nhưng họ biết thân này là 

giả, họ không tham sống sợ chết. Quý vị giết họ, không sao, giết họ rồi thì sao? Nâng 

họ lên cảnh giới, họ lên càng cao nên quý vị không cách nào hại họ được, mà chỉ có hại 

mình, tự mình tạo nghiệp nặng này, khiến mình đọa vào địa ngục. Thật đã hiểu rõ ràng 

minh bạch, quý vị sẽ không còn làm điều ngu ngốc này nữa. Chonên hại thánh hiền, 

quý vị hoàn toàn không phá hại được họ mà tự mình tạo ra 100% tội nghiệp. Quý vị 

đối với họ không có chút tổn hại nào. Họ còn cảm kích quý vị, vì sao cảm kích quý vị? 

Nếu không chướng ngại họ, họ đã vì chúng sanh làm rất nhiều việc, làm sự nghiệp rất 

gian lao. Quý vị chướng ngại họ, họ không thể làm, họ không cần làm nên rất cảm kích 

quý vị vì không cần phải mệt nhọc nữa.       Họ không làm việc nhưng công đức viên 

mãn, đây là gì? Không phải họ không làm, họ có chướng ngại, họ không thể làm nên 

công đức của họ viên mãn. Quý vị không hề tổn hại họ chút nào, nên rất cảm kích quý 

vị. Cảm kích quý vị, quý vị đọa vào địa ngục A tỳ, đọa vào vô gián địa ngục. Đọa vào 

vô gián địa ngục họ vẫn cảm ân quý vị, vẫn cầu phước cho quý vị để quý vị ở trong vô 

Tập 431  197 



gian địa ngục chịu khổ ít một chút. Quý vị thấy tâm đó từ bi biết bao, lương thiện biết 

bao. 



Tôi  nói  với  mọi  người  mỗi  câu  đều  là  lời  chân  thật,  không  có  câu  nào  không 

thật,nên tật đố hại hiền nhân là tội nghiệp lớn nhất, việc ác lớn nhất trong thế gian, điều 

này không thể làm. 

Thứ hai là  “ xan tham”, xan tham chính là tham ăn. Đây là tật xấu rất lớn của con 

người, ai không tham ăn? Đi tìm, tìm không ra người nào, ai không tham ăn! 

Đức Như Lai khi còn tại thế đã làm gương cho chúng ta, ngài không tham ăn, 

ngài ra bên ngoài đi khất thực. Khất thực là gì? Người ta cho gì ăn nấy, không có lựa 

chọn, “nhật trung nhất thực”, ngày ăn một bửa, đêm ngủ dưới gốc cây,nên ngài không 

tham  ngủ,  cũng  không  tham  ăn.  Tài  sắc  danh  thực  thùy,  nói  tài  sắc  danh  còn  có  thể 

đoạn còn ăn và ngủ không dễ, việc này đoạn như thế nào? Phật dạy chúng ta ngày ăn 

một bửa, đêm ngủ dưới gốc cây, ăn một bửa được chăng? 

Khi tôi còn trẻ theo thầy Lý Bỉnh Nam học kinh giáo, lúc đó tôi chưa xuất gia, tôi 

học với thầy. Thầy ăn ngày một bửa, đã mấy năm rồi. Tôi thỉnh giáo thầy, thầy nói với 

tôi: thầy hơn 30 tuổi bắt đầu học Phật và ăn ngày một bửa. Năm tôi theo thầy học thầy 

70 tuổi, tôi theo thầy 10 năm. Trước khi tôi chưa theo thầy, hình như tôi học Phật được 

sáu tháng, tôi cũng không ăn cơm tối. Thông thường người ta gọi là ăn ngọ, tôi không 

phải ăn ngọ, buổi tối không ăn vì quá nghèo, ăn không đủ ngày ba bữa nên một ngày 

chỉ ăn hai bữa, đây là tôi thật thà nói với quý vị. Tôi tiết kiệm một bửa cơm, vì sao? Tu 

thêm một chút phước báo nên nuôi dưỡng thành thói quen. 

Khi đến Đài Trung theo thầy Lý, gần gũi thầy, thầy ăn một bửa, tôi nghĩ tôi cũng 

có thể làm được. Thầy 70 tuổi, tôi mới 30 tuổi, năm tôi theo thầy là 31 tuổi, còn thầy 

70  tuổi.  Thầy  đã  ăn  ngày  một  bửa  nhiều  năm  như  vậy,  tôi  bắt  đầu  muốn  bỏ  bửa  cơn 

sáng, chỉ ăn bửa cơm trưa. Tôi ăn đến tháng thứ 8, mới đem điều này nói với thầy. Tôi 

nói: thưa thầy bây giờ con cũng ăn ngày một bửa. Ăn được bao lâu rồi? Tôi nói đã tám 

tháng. Thân thể như thế nào? Tôi nói thân thể rất bình thường. Thầy vỗ bàn một cái, 

nói: nên duy trì mãi như vậy. Tôi hỏi vì sao? Vì suốt đời không cầu người khác. Con 

người đến chỗ vô cầu nhân phẩm tự nhiên cao. Sinh hoạt đơn giản dễ dàng, tôi chỉ cần 

một chút là sống được, điều này tôi học được từ thầy Lý. Tôi thảo luận vấn đề này với 

thầy,  tôi  tự  mình  có  chút  lãnh  hội,  liền  báo  cáo  với  thầy.  Tôi  nói thân  thể  con  người 

như bộ máy vậy, ăn uống là bổ sung năng lượng. Thân: máy móc có máy hao dầu, có 

máy  tiết  kiệm  dầu.  Chúng  ta  lái xe  không  phải  cũng  có xe  hao  xăng,  có  xe  tiết  kiệm 

xăng sao. Tiêu hao này, nó tiêu hao đi đâu? Lãnh hội của tôi là 95 phần trăm tiêu hao 

198  Tập 431 



vào trong vọng niệm. Vọng niệm nhiều, nó tiêu hao năng lượng nhiều. Vọng niệm ít, 

nó  tiêu  hao  năng  lượng  ít.  Rất  bình  thường,  tiêu  hao  rất  ít,  chỉ  cần  một  ít  là  đủ,  họ 

không cần nhiều. Hao nhiều năng lượng quý vị cho ít sẽ không được, nhất định họ sẽ bị 

bệnh, họ không chịu được. Thầy đồng ý với tôi nhận xét này. Thầy nói: không sai, 95 

phần trăm tiêu hao ở vọng niệm. Chonên vọng niệm càng ít, tiêu hao càng ít. 

Trong  kinh  nói,  A  la  hán  bảy  ngày  ăn  một  bửa,  chính  là  nói  vọng  niệm  càng  ít. 

Công phu Bích Chi Phật thâm sâu hơn A la hán. Bích Chi Phật nữa tháng ăn một bửa, 

khất thực một bửa. Như vậy chúng ta biết được Phật Bồ Tát không cần ẩm thực, vì sao 

vẫn thị hiện có ẩm thực? Đó chính là nói ngài cũng giống như bao chúng sanh khác, 

đây là tượng trưng. Nếu Phật Bồ Tát thị hiện không ăn, chúng ta không dám thân cận 

ngài.  Ông  là  thần,  tôi  không  làm  được,  tôi  không  có  cách  nào  học  theo ông.  Chonên 

ngài cũng ăn cơm như chúng ta, chứng tỏ ngài giống chúng ta. Tôi  có thể học ngài, 

cũng có thể học được như ngài, chính là ý này. 

Rời  Đài  Trung,  đến  Đài  Bắc  giảng  kinh  dạy  học  cũng  gặp  rất  nhiều  chướng  ngại 

khó khăn. Sau cùng gặp được bà Phật tử Hàn, cũng là người Đông Bắc, người Đại Liên. 

Hai vợ chồng họ phát tâm hộ trì, để tôi giảng kinh không đến nỗi gián đoạn. Mỗi ngày 

đều lên đài bục luyện tập, điều này rất quan trọng. Về phương diện ẩm thực bà đưa ra 

điều kiện, bà nói nhất định phải ăn ba bửa,không ăn ba bửa lỡ sanh bệnh, lại nói chúng 

tôi  chăm  sóc  không  chu  đáo.  Bà  nói  chúng  tôi  không  biết  làm  sao  để  nói  với  thính 

chúng, tôi nghĩ cũng không còn cách nào khác, thịnh tình khó khước từ. Tôi liền đem 

một bửa phân làm ba bửa để ăn. 

Vốn ăn một bửa ba chén cơm nhỏ bình thường, chia làm ba bửa, một bửa một chén. 

Phân  thành  ba  bửa  cơm,  tôi  đã  dùng  phương  pháp  này.  Nhưng  gần  đây  tôi  lại  bỏ  ăn 

cơm tối, người ta hỏi tôi, tôi nói không phải tôi quá ngọ không ăn. Vì các nhà khoa học 

báo cáo, tương lai sẽ có nguy cơ về lương thực. Tôi nói tôi đang đối phó nguy cơ lương 

thực, bây giờ tôi ăn ít một bửa, khi thật sự nguy cơ lương thực bộc phát, tôi trở lại ngày 

ăn một bửa, trong lòng chúng ta phải có chuẩn bị, dự bị trước. Phải tập nó thành thói 

quen, ăn ít, không có vọng tưởng. Trong tâm nghĩ toàn là Phật A Di Đà, mỗi ngày xem 

đều là Kinh Vô Lượng Thọ. Tôi hiện nay mỗi ngày giảng kinh bốn tiếng, đọc kinh bốn 

tiếng, không có vọng niệm. 

Trước đây còn tham gia một vài hội nghị hòa bình của Liên Hiệp Quốc. Tôi hai lần 

ở Cang Sơn, đều là hội nghị hòa bình của Liên Hiệp Quốc do Giáo Khoa Văn tổ chức, 

họ mở hội nghị ở đây nên trước đây đến Nhật Bản sáu lần, hai lần ở đây khai hội, vì 

thế tôi cũng rất thích nơi này. Hiện nay không tham gia công tác này nữa, hoạt động 

Tập 431  199 



trong nhà Phật cũng không tham gia, chuyên môn giảng kinh dạy học. Ngoài việc này 

ra đều buông bỏ hết, ngày càng đơn giản, ngày càng hoan hỷ, ngày càng tự tại. Bây giờ 

chúng ta thật sự biết rằng, việc tốt nhất của thế gian chính là học Kinh Vô Lượng Thọ, 

niệm  Phật  A  Di  Đà,  không  có  gì  tốt  hơn  điều  này,  ngoài  ra  tất  cả  đều  buông  bỏ  nên 

trong cuộc sống nhu cầu càng ít, ngày càng ít, ngày càng đơn giản. 

Tài sắc danh thực thùy, năm thứ này đều có thể giảm ít, chúng ta không thể đoạn. 

Ba điều trước có thể đoạn, hai điều sau ăn và ngủ có thể giảm ít, cố gắng hết sức giảm 

nhẹ nó. 

“Đại Thừa Nghĩa Chương viết, lận tích tài pháp xưng san”.Tài không nên bỏn xẻn, 

pháp càng không thể keo kiệt. Keo kiệt của cải bị quả báo là bần cùng, bủn xỉn pháp bị 

quả báo là ngu si, nên cần phải bố thí tài, bố thí pháp. Thí tài được giàu có, pháp thí 

được thông minh trí tuệ. Thông thường chúng ta gọi là cầu phước cầu huệ. Nếu biết tu 

hai điều này thì phước huệ đều có. Toàn tâm toàn ý để tu, không nên có chút keo kiệt 

nào,  có  bao  nhiêu  bố  thí  bấy  nhiêu,  tốt!  Nó  sẽ  đến  liên  tục  không  ngừng,  thật  là  lấy 

không  bao  giờ  hết,  dùng  không  bao  giờ  tận.  Quả  báo  này  tôi  đã  học  60  năm,  là  thật 

không phải giả. 

Khi tôi chưa học Phật rất đáng thương, rất nhiều người xem tướng tôi đều lắc đầu, 

số mạng không có của, nghĩa là một đồng cũng không có, có số ăn xin, bần tiện. Tiện 

là không có địa vị, bần là không có của cải, mà còn chết yểu, thọ mạng chỉ có 45 tuổi. 

Sau khi học Phật tôi hiểu rất rõ về mình, nên đem thọ mạng của mình định ở tuổi 45. 

Sau 45 tuổi sẽ không còn, cho nên cố gắng tu thật tốt. Đời này không được thì tu đời 

sau kiếp sau. Sau khi học Phật hiểu được đạo lý này. 

Thầy rất từ bi, chính là Chương Gia đại sư. Chương Gia đại sư lớn hơn tôi 39 tuổi, 

xem  tôi  như  hàng  con  cháu.  Người  này  rất  có  kinh  nghiệm,  tôi  26  tuổi  học  Phật  và 

quen ngài, đại sư năm đó 69 tuổi. Đại sư biết rõ nên dạy tôi tu phước tu huệ để bù đắp, 

dạy  tôi  bố  thí.  Tôi  thưa  với  đại  sư,  tôi  nói:  cuộc  sống  của  con  vô  cùng  khó  khăn,  tự 

mình lo cho mình cũng không dễ, làm gì có tiền để bố thí? Đại sư nói: một hào chú có 

không? Một hào có thể. Một đồng được chăng? Một đồng còn miễn cưỡng. Đại sư nói: 

chú bắt đầu bố thí từ một hào một đồng này, phải có tâm bố thí. Đừng bao giờ quên ý 

niệm này, có cơ hội chú nên làm. Lúc đó đã tiếp xúc Phật pháp nên thường đến chùa. 

Trong chùa có ấn kinh, có phóng sanh. Họ đến quyên góp, cầm một cái thùng, nhiều ít 

cũng được,  tôi  liền  viết  một  hào hai  hào,  có  khi  viết  một  đồng,  tôi  đã  làm  như  vậy. 

Khoảng ba năm thu nhập dần dần tốt hơn, tốt hơn thầy lại dạy tôi, càng nhiều càng thí, 

200  Tập 431 



không nên lưu giữ. Tôi đã làm 60 năm, từ năm 26 tuổi đến nay là 85 tuổi, đã làm 60 

năm, hiệu quả ngoài sức tưởng tượng. 

Từ năm 1999, tôi mỗi năm bố thí tiền khoảng một ngàn vạn mỹ kim, đã nhiều năm 

như vậy. Quý vị xem gần đây tôi mua 100 bộ Tứ Khố Toàn Thư, 500 vạn mỹ kim. Tôi 

lại  mua  ở  nhà  sách  thế  giới  200  bộ  Tứ  Khố  Hội  Yếu  cũng  là  500  vạn  mỹ  kim,  phân 

tặng cho thư viện của trường đại học trên toàn thế giới. Có thì nên bố thí, càng thí càng 

nhiều. 

Tôi  cứ  khuyên  mọi  người  không  cần  cúng  dường  tiền  thêm  cho  tôi,  vì  sao?  Tôi 

không muốn làm nữa. Quý vị đưa tiền cho tôi, tôi phải dùng thời gian của tôi, phải suy 

nghĩ nên làm việc tốt như thế nào để hồi hướng cho quý vị. Quý vị không đưa, tôi sẽ 

không làm, tốt biết bao! Không có việc gì quá tốt,nhưng vẫn có người đưa đến, khuyên 

sao cũng không được. Vì thế tôi ở bất cứ đạo tràng nào, người ta cúng dường baothư, 

tôi  đều tặng lại  cho đạo tràng, không lấy đồng nào. Bớt  việc, không có việc tốt  biết 

mấy, việc tốt chi bằng không có việc, không có việc mới thật sự là việc tốt. Vì thế hiểu 

được những đạo lý này, quý vị xem bố thí tài thật sự của cải dùng không thiếu. Cái gì 

cũng không có nhưng lại không thiếu thứ gì. 

Pháp  bố  thí,  bố  thí  này  tôi  đều  học  Ấn  Quang  đại  sư.  Ấn  Quang  đại  sư  mười 

phương  cúng  dường  toàn  bộ  đều  làm  pháp  bố  thí.  Ngài  lúc  đó  là  ấn  kinh,  bây  giờ 

chúng tôi ngoài ấn kinh ra, chúng tôi có mạng internet, có đĩa giảng, phương pháp càng 

nhiều  cho  việc  bố  thí  pháp.  Pháp  bố  thí  được  thông  minh  trí  tuệ,  vô  úy  bố  thí  được 

mạnh khỏe trường thọ. Đối với người đau khổ, người sinh bệnh phải quan tâm họ, phải 

giúp đỡ họ. Ba loại bố thí này được ba loại phước báo mọi người đều biết, giàu có, 

thông minh trí tuệ, mạnh khỏe trường thọ. Số mạng tôi không có, thầy dạy tôi làm tôi 

toàn đạt được, thầy không gạt tôi. Thầy giúp tôi cải tạo vận mệnh. Năm 45 tuổi đích 

thực tôi bị một trận bệnh, một tháng sau khỏe lại. Vì thọ mạng đã đến nên tôi không đi 

khám bệnh, không uống thuốc, vì sao? Bác sĩ chỉ có thể trị bệnh không thể chữa vận 

mệnh, thọ mạng đến còn đến khám bệnh làm gì? Chỉ niệm Phật cầu sanh Tịnh độ, niệm 

một  tháng  thì  không  sao,  khỏe  lại.  Đây  đều  là  thật  không  phải  giả,  chư  Phật  tổ  sư 

không  gạt  chúng  ta.  Thật  sự  y  giáo  phụng  hành,  quý  vị  sẽ  đạt  được  quả  báo  rất  thù 

thắng. Nếu không tin không làm, như vậy quý vị sẽ rất phiền phức. Nhất định không 

thể tham đồ tự lợi, có tâm này không tốt. Đặc biệt là giáo huấn của Phật, giáo huấn của 

thánh  hiền.  Cầm  chiêu  bài  của  thánh  hiền,  cầm  chiêu  bài  Phật  pháp,  Bồ  Tát  để  làm 

danh văn lợi dưỡng cho mình, sau cùng quả báo đều không tốt, không thể làm việc này. 

Tập 431  201 



Phật pháp là pháp thanh tịnh, dùng tâm ô nhiễm để tu Phật pháp được phước báo 

thế  gian.  Phước  báo  thế  gian  có  khi  quý  vị  làm  ác  quá  nhiều,  không  đạt  được  thân 

người, quý vị đi  đến đâu để hưởng phước? Hưởng phước ở đường súc sanh. Hưởng 

phước ở đừng súc sanh, chúng ta dễ thấy nhất. Quý vị xem người ta nuôi thú cưng, con 

vật đó thật có phước, cả gia đình đều thích nó. Giữa người và người trong gia đình còn 

đấu tranh, duy chỉ đối với con vật nhỏ này đều thương yêu, nên họ tu phước là được 

phước báo này. Vì thế chúng ta đều thấy rất rõ ràng minh bạch, nhất định phải từ bỏ xa 

rời lục đạo. Nơi này nhất định không phải là nơi ở lâu dài, phải di dân đến thế giới Cực 

Lạc. 

Tôi dùng thời gian hai năm để chia sẽ bộ Đại Kinh Giải này, mọi người thật đã rõ 

ràng minh bạch, không còn hoài nghi. Phá mê khai ngộ, đoạn nghi sanh tín, nhất định 

trong đời này cầu sanh thế giới Cực Lạc mà tự mình cũng nắm chắc, cơ hội sẽ không 

bỏ qua. 

Bên  dưới  nói,  đam  mê  chấp  trước  của  cải  và  Phật  pháp  mà  không  có  tâm  quên 

mình vì người khác, đây là tham lam keo kiệt. Trung hối: tín ngưỡng không kiên cố, 

trước tin sau nghi nên gọi là trung hối. Đây là gì, nửa đường hối hận. Hạng người này 

rất  nhiều,  không những hiện  nay  nhiều,  thời  xưa  cũng  rất nhiều,  do  nguyên  nhân  gì? 

Không hiểu chân tướng sự thật nên không tránh khỏi sự hoài nghi. Luôn nhìn thấy xã 

hội  này,  người  này  tâm  tốt  làm  việc  tốt,  nhưng  không  có  quả  báo  tốt.Còn  người  này 

làm viêc xấu, làm việc ác nhưng lại được thăng quan phát tài, khiến người ta sau khi 

thấy vậy, đối với thiện hữu thiện báo, ác hữu ác báo sinh ra hoài nghi, hiện tượng này 

có hay không? Có, nhưng do họ không hiểu đạo lý. 

Vì sao người làm ác được quả báo tốt đẹp? Nhà Phật nói nhân quả, ngài nói nhân 

quả ba đời. Họ đời trước tu phước rất nhiều, đời này họ hưởng thụ là phước báo của 

quá  khứ.  Đời  này  họ  tạo  ác,  quả  báo  chưa  hiện  tiền,  không  phải  không  có  báo.  Khi 

phước của họ hưởng hết thì nghiệp báo này sẽ hiện tiền. 

Đường Thái Tông phước báo lớn bao nhiêu! Phước báo đó là gì? Phước báo đó 

là  trong  quá  khứ  tu  được,  làm  đến  đế  vương.  Chúng  ta  biết  ít  nhất  phải  mười  đời  tu 

phước, mới có phước báo lớn như vậy. Không có phước báo tích lũy trong mười đời, 

ông ta làm không được, không thể đạt đến địa vị này. Vì ông ta còn trẻ mà làm hoàng 

đế nên ông ta biết, trị lý một quốc gia cần có trí tuệ, phải có phương pháp, phải có kinh 

nghiệm. Những thứ này ông ta đều thiếu nhưng ông rất thông minh, ông nghĩ đến điều 

gì?  Phải  học  tập  cổ  nhân.  Vào  thời  đại  của  ông,  cổ  tịch  của  Trung  Quốc  là  từ  Tam 

Hoàng Ngũ Đế cho đến thời đại nhà Tùy, lưu lại những sách tịch này có hơn một vạn 

202  Tập 431 



loại. Có thể thấy nền văn hóa xưa rất phong phú.           Ông hạ lệnh cho Ngụy  Trừng 

thành lập một tổ, thay ông sưu tầm trong thời cổ đại, từ Tam Hoàng Ngũ Đế đến nay, 

trong hơn hai ngàn năm có liên quan đến tu thân tề gia trị quốc, những văn tự này ông 

ta đều cần, từ trong cổ tịch này đem nó sao chép lại, sau ba năm thì hoàn thành. Từ hơn 

một vạn bộ sách chọn ra hơn 1000 bộ, sau đó từ trong hơn 1000 bộ này lại tuyển chọn, 

lựa chọn tỷ mỹ ra 65 loại. Những gì Đường Thái Tông cần trong 65 loại sách này đều 

đem chép ra. Bộ sách này gọi là Quần Thư Trị Yếu, đọc bộ sách này đồng nghĩa với 

đem tất cả cổ tịch của Trung Quốc, có liên quan đến tu thân tề gia trị quốc, toàn bộ đều 

đọc được. Bộ sách này đối với thời thịnh thế nhà Đường cống hiến vô cùng lớn lao, 

nhưng bộ sách này sau khi nhà Đường mất nước thì đã thất truyền. 

Thời nhà Đường không có kỷ thuật in ấn, kỷ thuật in ấn chưa phát minh, đều dùng 

tay viết thành sách. Tay viết sách chúng ta biết số lượng rất ít, không nhiều. Bộ sách đó 

đi về đâu? Thất lạc đến Nhật Bản, ở Trung Quốc tìm không ra. Cho đến khi hoàng đế 

Gia Khánh lên ngôi, Nhật Bản tặng vài lễ vật cho hoàng đế Gia Khánh, trong lễ vật có 

bộ  sách  này,  người  Trung  Quốc  mới  thấy  lại  nó.  Ở  giữa  một  ngàn  năm  không  thấy 

được, từ Nhật Bản lại truyền về lại. Truyền về lại, tôi thấy trên bài tựa có viết không 

quá mười bộ nên ở Trung Quốc vô cùng hy hữu, rất ít người có thể thấy được. Tôi biết 

có bộ sách như vậy, cũng chưa từng thấy, nhưng tôi biết có bộ sách này. Ở nhà sách 

thế giới tôi thấy có cuốn sách nhỏ gọi là Chư Tử Trị Yếu, tôi đã xem bộ sách này. Bộ 

sách này từ đâu đến? Là một phần sau của Quần Thư Trị Yếu, vì thế tôi biết có bộ sách 

này. Tôi đã tìm rất lâu, những nhà sách của Đài Loan đều không biết. Khi giảng kinh 

đôi lúc nhắc đến có bộ kinh này, có một vài thính chúng rất nhiệt tâm, đã thay tôi tìm 

hai bộ sách này gởi đến, là vật rất cổ xưa. Tôi xem trang bản quyền ở sau, đầu năm dân 

quốc.  Tuổi  tác  của  nó  cũng  gần  như  tôi,  90  năm  về  trước,  do  nhà  sách  thương  vụ 

in,nhưng hiện nay nhà sách đó họ không biết bộ sách này. 

Tôi cầm được bộ sách này, cảm thấy đây là cảm ứng. Đức của Tổ tông và Tam bảo 

chiêu cảm. Tôi cầm được bộ này, bộ sách này chắc chưa ai thấy qua. Vì sách còn mới 

nhưng giấy rất cũ đều ngã sang màu vàng. Chưa ai xem qua, không có dấu lật sách. Tôi 

giao cho  nhà sách thế giới Đài Loan in mười ngàn bộ. Nó vốn chữ rất nhỏ, nên phải 

phóng lớn chữ ra, đã in  mười ngàn bộ. Hiện nay bộ sách này, tôi đã tìm một số thầy 

giáo, như thầy Thái số người này. Phân ra đem nó chú âm, chú giải, phiên dịch thành 

văn bạch thoại, lại phiên dịch thành ngoại ngữ, có thể giúp toàn thế giới. Đây là cống 

hiến của Đường Thái Tông đối với người hiện đại, có một bộ sách như vậy. Bộ sách 

này, tôi lần này đến hình như cũng có đem theo vài bộ. Bản này là bản của Nhật Bản, 

chúng tôi y theo nguyên bản để in ấn. 

Tập 431  203 



Tiếp  theo  bên  dưới:  “Hồ  nghi,  hồ  tánh  đa  nghi”.  Trong  động  vật,  lòng  nghi  ngờ 

nặng nhất là hồ ly, nên dùng nó để làm ví dụ gọi là hồ nghi. Do dự không quyết định 

gọi là nghi, ý niệm nghi ngờ hại thiện căn. Ví như gai độc nên trong Vạn Thiện Đồng 

Quy Tập nói:“tín căn kiên cố nhổ sạch gai nghi ngờ”, điều này rất có đạo lý, chúng ta 

nên ghi nhớ. Phải như thế nào để đoạn nghi sanh tín? Phải đọc kinh nhiều, nghe kinh 

nhiều. Đọc kinh, nghe kinh có thể giúp chúng ta đoạn nghi sanh tín, có thể giúp chúng 

ta phá mê khai ngộ,nhưng trong này điều kiện tiên quyết ngày nay chúng ta còn thiếu 

sót. Đó là bao nhiêu người đọc kinh, nghe kinh vẫn còn nghi hoặc, nguyên nhân ở đâu? 

Họ  nghe  không  lọt,  nghe  không  hiểu.  Đạo  lý  này  Ấn  Quang  đại  sư  nói  rất  hay,  họ 

không có tâm thành kính, tâm nông nỗi, đặc biệt là người trẻ tuổi hiện nay. Tâm nông 

nỗi, cống cao ngã mạn, luôn cho mình đúng, kiêu ngạo tự đại, coi thường truyền thống 

văn hóa, khinh thị cổ thánh tiên hiền. 

Đối với hiện tại, trong lòng không có cha mẹ, không có  sư trưởng. Hạng người này 

dù Phật Bồ Tát đến dạy họ cũng không thể thành tựu. Không phải Phật Bồ Tát không 

từ bi mà dạy không được! Họ không đủ điều kiện lãnh ngộ. Ấn Quang đại sư nói rất 

hay:  một  phần  thành  kính  được  một  phần  lợi  ích,  mười  phần  thành  kính  được  mười 

phần lợi ích,vạn phần thành kính quý vị sẽ được vạn phần lợi ích. Như Huệ Năng đại 

sư là vạn phần thành kính nên ngài vừa nghe liền khai ngộ, liền chứng được viên mãn. 

Còn như chúng ta đây  chính là không đủ tâm thành kính nên không đạt được lợi ích 

thật sự, điều này rất phiền phức. Chúng ta đi đâu để tìm được người thật sự có thành 

kính? Đây là chân tướng sự thật. 

Trong đời này tôi có thể đạt được  chút thành tựu, lúc nãy có báo  cáo với chư vị, 

mạng của tôi là mạng bần tiện, không có gì cả. Tự mình biết vậy nên tuyệt đối không 

cưỡng cầu, cũng may là có chút tâm thành kính. Gặp được ba vị thầy đồng ý dạy tôi, 

lúc đó cuộc sống của tôi vô cùng khó khăn. Đối với thầy không nộp một đồng tiền học 

phí  nào,  mà  thầy  đều  rất  cố  gắng  dạy  tôi,  nguyên  nhân  chính  là  ở  điểm  này.  Khi  tôi 

giảng kinh thường nói với quý vị, không phải chỉ một lần để mọi người tham khảo. 

Một người thầy tốt, trong lòng họ, nguyện vọng của họ chính đem sở học của họ 

truyền cho đời sau. Người xưa thường nói: “ bất hiếu hữu tam, vô hậu vi đại”.Hậu ở đây 

không phải nói quý vị có nhiều con cháu, không phải như vậy. Trong hàng con cháu 

của quý vị, ai có thể truyền thừa gia đạo, gia học, gia nghiệp của quý vị. Nếu không có 

người như vậy thì đây là bi ai, gia nghiệp của quý vị chỉ có một đời, ở dưới không có 

truyền nhân,nên trong hàng con cháu thật sự có người truyền thừa, đây gọi là có hậu. 

Không có truyền thừa nhà quý vị sẽ bại. 

204  Tập 431 



Bây giờ tìm không thấy người như vậy, vì sao? Từ nhỏ không dạy. Người học Phật 

chúng  ta  nhận  định:  nhân tánh bổn  thiện,  tất  cả  chúng  sanh vốn  đều thành  Phật.  Bây 

giờ chúng ta có thể khẳng định vì sao họ vẫn luân hồi trong lục đạo? Vì sao vẫn chịu 

nhiều đau khổ như vậy? Không ai dạy họ, vì sao không ai dạy họ? Họ không có tâm 

thành kính. Tâm thành kính phải vun đắp từ nhỏ, thời nay có cha mẹ nào dạy con cái 

thành kính? Cho dù có dạy chúng cũng không tin, nguyên nhân vì đâu? Cha mẹ không 

làm được. Quý vị dạy chúng thành kính nhưng chúng thấy quý vị không thành không 

kính, chúng không tin. Thời xưa cha mẹ đều làm được, trẻ con thấy nhiều thành thói 

quen, chúng tự nhiên học được, đây là môi trường lớn. 

Hiện  này  môi  trường  lớn  rất  bất  lợi,  chính  là  không  có  người  dạy.  Chúng  ta  học 

Phật, muốn vãng sanh thế giới tây phương Cực Lạc trước tiên cần phải học thành kính. 

Quý  vị  xem  chí  thành  trung  tín,  chí  thành  trung  tín  học  từ  đâu?  Học  từ  “hiếu  dưỡng 

phụ mẫu”. Nếu chúng ta không biết hiếu thảo cha mẹ, không biết tôn kính trưởng bối, 

tôn kính thánh hiền, như vậy đời này chúng ta không có hy vọng, nhất định tiếp tục trôi 

lăn trong luân hồi. Ở trong luân hồi rất khổ, oan oan tương báo không bao giờ dứt, đây 

không phải là việc nhỏ, không phải vấn đề nhỏ, mà là vấn đề lớn. Chúng ta nên đem 

việc  cầu  sanh  tây  phương  Tịnh  độ,  thân  cận  Di  Đà  Như  Lai,  làm  mục  tiêu  đầu  tiên 

trong đời chúng ta. 

Nếu chúng ta thật sự muốn như vậy cần phải đem tình chấp, danh lợi của thế gian 

này buông bỏ hết, vì sao? Đó là chướng ngại nghiêm trọng. Chỉ cần không chịu buông 

bỏ những điều này, nỗ lực của đời này chỉ kết thiện duyên với Phật A Di Đà, đời này 

không thể thành tựu. Khi nào thành tựu? Đời sau kiếp sau gặp được duyên này, có thể 

buông bỏ quý vị liền có thể thành tựu. Nên có thành tựu hay không quyết định ở mình 

chứ không ở người khác, quyền thao túng này vĩnh viễn nằm trong tay mình. Nếu vẫn 

mê trong tình chấp, như vậy thì không còn gì để nói. 

Có  thể  buông  bỏ  thật  sự,  quý  vị  sẽ  thành  Phật,  được  đại  tự  tại.  Không  những  tự 

mình  thành  tựu,  mà  còn  có  năng  lực  giúp  gia  thân  quyến  thuộc  trong  nhiều  đời  kiếp 

của mình, không chỉ trong đời này. Chúng ta có thể giúp họ thành tựu, công đức lợi ích 

này vô lượng vô biên. 

Kiên  định  tín  tâm,  bạt  trừ  mê  hoặc.  Phải  dùng  tâm  chân  thành  cung  kính  để  học 

Phật.  Quý  vị  xem  hiện  nay  trong  nhà  Phật  chúng  ta  giảng  kinh  còn  có  một  chút  lễ 

tiết,còn trong nhà trường hiện nay lên lớp hoàn toàn không có. Thời đại chúng ta khi 

thầy  giáo  lên  lớp  còn  đứng  lên,  mọi  người  cùng  hành  lễ.  Còn  có  một  chút,  hiện  nay 

không còn. Đặc biệt là đại học, nhìn trong giảng đường thật không giống ai, học sinh 

Tập 431  205 



nằm ngữa trên ghế, hai chân gác lên bàn, học hành kiểu như thế, thầy giáo chỉ lắc đầu 

không dám nói, nói thì sao? Nói học sinh sẽ đánh! Quý vị làm họ không vui, họ đánh 

quý vị thật, quý vị có cách gì. 

Trước đây thầy Phương nói với tôi, đây là 60 năm trước, thời của thầy được coi là 

không tệ. Thầy nói trường học hiện nay, thầy không ra thầy, trò không ra trò. Vì sao 

thầy giáo đi dạy? Vì tiền lương để sống. Học sinh đến để làm gì? Cần bằng cấp nên vui 

vẻ  đưa  văn  bằng  cho  họ.  Mỗi  người  lấy  cái  họ  cần,  không  cần  phải  đối  lập.  Có  học 

được gì hay không, không liên quan đến mình. Không như ngày xưa, ngày xưa thầy 

giáo rất có trách nhiệm, hiện nay không giám chịu trách nhiệm. Thế nên nếp sống của 

xã hội này ngày càng khác xưa, đây là điều chúng ta không thể không biết. Để chúng ta 

hiểu được chân tướng sự thật, chúng ta nhất định giữ ý niệm cầu sanh Tịnh độ, không 

còn có nghi hoặc. 

Chúng ta tin rằng Đức Như Lai giới thiệu cho chúng ta, tuyệt đối không sai lầm. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

 

Tập 432 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:02.06.2011 

Địa điểm: Cang Sơn Tịnh Tông Học hội_Nhật Bản 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 544, hàng thứ năm, bắt đầu xem từ câu sau cùng. 

 “Yếu đương hiếu thuận, tức Quán Kinh chi hiếu dưỡng phụ mẫu, kiến ư bỉ kinh tam 

 phước chi thủ, nãi tam thế Chư Phật tịnh nghiệp chánh nhân chi nhất dã”. 

Mở đầu phẩm này, Hoàng Niệm Tổ trích dẫn Tịnh Nghiệp Tam Phước của Kinh Quán 

Vô Lượng Thọ. Ba điều mười một câu này,đức Thế Tôn nói với chúng ta rằng: đó là 

tịnh nghiệp chánh nhân của chư Phật ba đời. Ba đời là nói quá khứ, hiện tại, vị lai. Hay 

206  Tập 432 



nói cách khác, tất cả chư Bồ Tát tu hành thành Phật, ba điều này là nguyên tắc chỉ đạo 

cao nhất. 

Trong đời này chúng ta học Phật pháp, trãi qua thời gian rất dài. Có người vài năm, 

có người mấy mươi năm nhưng tu học không đạt được hiệu quả, do đó đối với việc tu 

học  Phật  pháp  có  hoài  nghi,  nữa  đường  hối  hận,  thoái  tâm.  Xưa  nay  điều  này  rất 

thường  thấy  không có  gì  kỳ  lạ.  Vì  sao  có  hiện  tượng  này?  Hiểu  không  thấu triệt  về 

Tịnh Nghiệp Tam Phước, không tu học thật sự. Vì thế người tu học nhiều nhưng người 

thành tựu ít. Do đây mà biết, ba điều này rất quan trọng. 

Trước  đây  khi  Tịnh  Tông  Học  Hội  vừa  mới  thành  lập,  đây  là  việc  hơn  hai  mươi 

năm về. Chúng tôi đã sắp xếp chương trình tu học hằng ngày cho các bạn đồng tu, chỉ 

có năm môn học, càng đơn giản càng dễ nhớ. Môn học thứ nhất chính là Tịnh Nghiệp 

Tam Phước, không chỉ là nguyên tắc chỉ đạo cao nhất của tu Tịnh độ, Có thể nói tất cả 

các  pháp  môn  của  đại  thừa  đều  không  thể  làm  ngược,  không  thể  rời  nó,  quý  vị  nghĩ 

xem  ba  điều  này  quan  trong  chừng  nào.  Trái  với  ba  điều  này  chắc  chắn  không  thể 

thành tựu, điều thứ nhất này đích thực chính là thực hiện trên ba cái gốc của Nho Thích 

Đạo. 

Nên hiếu dưỡng phụ mẫu như thế nào? Chỉ cần hành trì theo Đệ Tử Quy, Đệ Tử Quy 

không  phải  để  đọc,  không  phải  để  nói,  từng  câu  từng  chữ  đều  phải  thực  hành  trong 

cuộc sống hằng ngày, nó mới có lợi ích, đây là căn bản của căn bản. 

Sau thời kỳ giữa của nhà Đường, chư bị Tổ sư trong Phật giáo Trung Quốc, họ từ bỏ 

học  tiểu  thừa.  Thời  đại  thịnh  trị  của  Nhà  Đường,  tiểu  thừa  có  hai  tông  phái,  Câu  Xá 

Tông  và  Thành  Thật  Tông.  Chỉ  cần  là  học  Phật,  thì  không  thể  không  học  tiểu  thừa. 

Trong kinh Phật nói đệ tử Phật không trước học tiểu thừa, sau học đại thừa, ngài nói 

đây không phải đệ tử Phật. Đức Phật không thừa nhận, quý vị không theo thứ tự. Chưa 

học tiểu học đã học đại học, làm gì có đạo lý này! 

Sau thời kỳ giữa của nhà Đường, các bậc tổ sư từ bỏ tiểu thừa, như vậy phải làm 

sao? Họ dùng Nho, Đạo thay thế tiểu thừa, được chăng? Thông qua hơn 1000 năm thực 

nghiệm, được hiệu quả ngoài sức tưởng tượng. Hơn 1000 năm nay, trong nhà Phật bất 

luận là tông phái nào, đều có thành tích biểu hiện rất tốt, chứng tỏ Nho và Đạo có thể 

thay thế tiểu thừa. Nho Đạo là thứ vốn có của chúng ta, khi học chúng ta cảm thấy thân 

thiết  khác  thường.  Vì  thế  chúng  ta  chọn  Đệ  Tử  Quý  của  Nho  giáo,  và  Thái  Thượng 

Cảm Ứng Thiên của Đạo giáo để thực hiện từ bi không sát sanh. 

Tập 432  207 



Thực  hành  Đệ  Tử  Quy  của  Nho  giáo,  hiếu  dưỡng  phụ  mẫu,  phụng  sự  sư  trưởng, 

đây là hiếu thân tôn sư. Có nền tảng này thì thập thiện nghiệp ở sau sẽ không khó. 

Cắt từ phút 09:53 cho đến phút 11:04 Cho nên điều đầu tiên bốn câu trong Tịnh Nghiệp 

 Tam Phước, là nói về ba căn bản của Nho Thích Đạo. Nếu không học tốt ba cái gốc 

 này, học Phật đương nhiên có vấn đề nên Phật không thừa nhận quý vị là đệ tử. Chúng 

 ta thọ tam quy, cầm được phái quy y cũng vô ích, Phật không thừa nhận. Nếu chúng ta 

 thật sự học, thật sự đặt vững nền móng của Nho Thích Đạo, không có làm nghi thức 

 quy y, Phật Bồ Tát vẫn thừa nhận quý vị. Quý vị là đệ tử chơn chánh của ngài, không 

 phải giả. Phật pháp coi trọng thực chất, không coi trọng hình thức. Tam quy ngũ giới 

 là hình thức, không phải rất quan trọng, quan trọng là quý vị học thật làm thật. Điều 

 này quan trọng hơn bất cứ điều gì.  

Câu hiếu dưỡng phụ mẫu này có thể nói là căn bản lớn của pháp thế xuất thế gian. 

Làm gì có người bất hiếu cha mẹ mà có thành tựu, họ có thể làm Phật, có thể làm Bồ 

Tát, không có đạo lý này! Làm gì có người bất hiếu cha mẹ có thể trở thành thánh nhân, 

hiền nhân, quân tử trong thế gian? Không có! Trong lịch sử mấy ngàn năm không nhìn 

thấy. Người thời nay đã lãng quên việc hiếu dưỡng phụ mẫu, bất hiếu cha mẹ, bất kính 

sư trưởng. Họ tu học pháp thế xuất thế gian đều không thành tựu, chúng ta không thể 

không biết. Quý vị muốn hỏi vì sao? Vì hiếu thân tôn sư là tánh đức, thánh học của thế 

xuất thế gian từ trong tự tánh hiển lộ ra. Không phải tánh đức thì sẽ không tương ưng 

với nó, nó không phải một loại học thuật nào của thế gian. Ngày nay học thuật của thế 

gian, họ mong cầu là tri thức. Bất hiếu cha mẹ, bất kính tôn trưởng, học tri thức có thể 

học được nhưng trí tuệ thì không được, họ không có trí tuệ chân thật. Không có trí tuệ 

chân thật, nói cách khác họ không có phước báo thật sự. Trong xã hội họ có địa vị rất 

cao, có của cải rất nhiều, nhưng cuộc đời của họ không được an vui, cuộc đời của họ 

không có hạnh phúc. Điều này  chỉ cần chúng ta quan sát tường tận, đều thấy được ở 

ngay trước mắt. 

Vì sao xã hội ngày xưa nhân tâm an định? Người sống ở thế gian rất an vui hạnh 

phúc. Quý vị nhìn thấy họ ở đâu, cũng thấy họ cười. Thân tâm họ đều không có áp lực, 

không có ưu tư, không sợ hãi, không phiền não. Xã hội hiện nay so với quá khứ, ta 

thấy thật là không bình thường. 

Chúng ta thường thấy trong các tin tức, người già tự sát ở trong viện dưỡng lão, vì 

sao họ tự sát, nguyện nhân tự sát là gì? Cuộc đời họ không có mục tiêu, không có hy 

vọng. Họ sống rất đau khổ, sống không bằng chết nên tự sát. Còn có trẻ con tự sát, học 

sinh tiểu học tự sát, học sinh trung học tự sát, sinh viên đại học tự sát. Điều này không 

208  Tập 432 



còn là tin tức, những bạn nhỏ này còn rất trẻ, vì sao họ như vậy? Đáng để chúng ta suy 

nghĩ,phải tìm ra nguyên nhân. Người sống trên thế gian này không có phương hướng, 

không có mục tiêu, sống như vậy rất đau khổ. Có địa vị, có của cải họ tạo nghiệp! 

Có của cải là phước báo, không có trí tuệ họ không biết hưởng phước, phước báo 

hoàn  toàn  trở  thành  tạo  nghiệp.  Xã  hội  ngày  nay,  mọi  người  đều  biết  vấn  đề  rất  lớn. 

Nói tóm lại, từ trên căn bản mà nói là giáo dục có vấn đề. Hiện nay giáo dục từ mầm 

non đến nghiên cứu sở, không có dạy luân lý, không dạy đạo đức, không dạy nhân quả. 

Những điều này ở thời cổ đại, bất luận trong nước hay nước ngoài, nó là bộ phận quan 

trọng nhất, là nòng cốt của giáo dục. Ngày nay người ta không nói đến nữa. 



Những người lớn tuổi đều biết, Khổng Tử dạy học có bốn khoa. Thứ nhất là đức 

hạnh, thứ hai là ngôn ngữ, thứ ba mới là chánh sự, sau cùng là văn học. Bây giờ văn 

học chỉ nói đến hai điều sau, hai điều trước không cần, xã hội đã xảy ra vấn đề. Giáo 

dục ngày xưa đức hạnh là điều đầu tiên. Sau khi học tốt đức hạnh, mới dạy quý vị học 

nói năng. Ngôn ngữ là cánh cửa họa phước trong đời của một con người, khi quý vị 

tiếp xúc với người, ngôn ngữ là một đường dẫn. Không biết nói chuyện, hữu ý vô ý đắc 

tội người khác, kết oán thù với người. Đa số người kết oán thù họ đều khởi lên tâm báo 

phục. Oan oan tương báo, đời đời kiếp kiếp không bao giờ dứt, quý vị nghĩ xem đáng 

sợ biết bao! 

Vì thế ngôn ngữ là môn học lớn, phải lấy đức hạnh làm hậu thuẫn. Ngôn ngữ hay, 

mang đến cho mình hạnh phúc, đem đến hạnh phúc cho gia đình xã hội, mang lại hòa 

bình cho thế giới, đó là công đức. Ngôn ngữ bất thiện dẫn đến gia đình xung đột, xã 

hội xung đột. Xung đột giữa các quốc gia, tuyệt đại đa số điều là ngôn ngữ có vấn đề. 

Hiện nay hai thứ này đều không nói đến, chỉ nói đến chính sự. Chính sự là gì? Nghĩa là 

kỹ thuật, hiện nay gọi là giáo dục khoa học kỹ thuật. Sau khi học thành, tương lai trong 

xã hội có thể mưu sinh, giúp cho cuộc sống vật chất của chúng ta,nhưng ta không có 

cuộc sống tinh thần, về mặt tinh thần là trống không. Về mặt tinh thần, quý vị có cuộc 

sống vật chất phong phú nhưng tinh thần trống rỗng. Vì thế quý vị sống ở thế gian này 

rất khổ, sống một cách mệt mỏi. Đặc biệt là trong thời đại này của chúng ta. 

Ở phương tây không có giáo dục tôn giáo, phương đông giáo dục truyền thống của 

thánh hiền cũng không còn. Đây chính là tình trạng của xã hội ngày nay, bao gồm thiên 

tai trên địa cầu, đây là nguyên nhân thật sự. Như vậy phải làm sao? Chỉ có quay lại đi 

tìm  tổ  tông.  Cổ  nhân  có  câu:    không  nghe  lời  người  lớn,  thiệt  thòi  ngay  trước  mắt. 

Người lớn là tổ tông của chúng ta, vì sao hiện nay chúng ta không nghe lời người lớn? 

Cho rằng họ đã qua đời, trí tuệ của họ không cao như người bây giờ. Người bây giờ 

Tập 432  209 



phát minh khoa học kỷ thuật, người xưa không có. Họ đâu biết rằng người xưa rất có 

trí tuệ, có tri thức không? Có tri thức. Người có trí tuệ nhất định có tri thức, người có 

tri  thức  không  nhất  định  có  trí  tuệ.  Trí  tuệ  có  thể  mang  đến  hạnh  phúc  mỹ  mãn  cho 

nhân sinh, còn tri thức không thể, vì sao? Vì gốc của trí tuệ là đạo đức là luân lý đạo 

đức. Tri thức có thể không cần luân lý đạo đức, đây là điều ngày nay chúng ta đang 

nghiên cứu thảo luận, vì sao xã hội lại trở thành như vậy? Giáo huấn của các bậc thánh 

hiền  rất  hay,  ngày  nay  không  có  người  khởi  xướng,  không  có  người  học  tập.  Những 

thứ họ để lại rất hay nhưng chúng ta không thấy được. Chưa nghe qua, chưa thấy qua 

thì tốt ở đâu? 



Đời  này  nếu  tôi  không  gặp được  thầy  Phương  Đông  Mỹ, tôi  cũng như  một  số 

thanh niên khác, không biết gì cả. Cũng may tôi thích triết học, người học môn khoa 

học này không nhiều, vì ngày nay một số các bạn trẻ họ chạy theo của cải, triết học là 

cầu  trí  tuệ,  chonên  người  hy  vọng  đạt  được  của  cải  rất  ít  có  ai  học  triết  học.  Không 

nghĩ  đến  đĩnh  cao  nhất  của  triết  học  là  Phật  học,  là  triết  học  kinh  Phật.  Kinh  Phật 

không những là đỉnh cao nhất của triết học, từ sự thành tựu khoa học trong 30 năm lại 

đây, khiến chúng ta lý giải được, Phật pháp cũng là khoa học tối cao. Vấn đề mà khoa 

học và triết học không thể giải quyết, Phật pháp đều giải quyết được. Đây là may mắn 

lớn trong cái bất hạnh của đời tôi! Thầy dạy tôi buông bỏ công việc thế gian, chuyên 

tâm nghiên cứu môn học này. Tôi bắt đầu từ năm 26 tuổi đến nay là 60 năm, kiên trì 

đeo đuổi một phương hướng, một mục tiêu, mới có được chút thành tựu như hôm nay. 

Thành tựu này là gì? Có nhận thức đối  với truyền thống, đối với luân lý đạo đức nhân 

quả và tôn giáo, hiểu thấu và minh bạch về nó. Khẳng định những thứ này có thể cứu 

xã hội, có thể cứu địa cầu. Mới thật sự lãnh hội được dụng tâm của Đức Thế Tôn, trong 

một đời giảng kinh thuyết pháp của ngài. Đại từ đại bi của ngài chân thật hiển lộ. 

Ngài lưu lại nhiều kinh điển như vậy gọi là pháp bảo, thật sự xứng đáng gọi đây là 

bảo. Vì sao vậy? Vì nó có thể giúp chúng ta đạt được hạnh phúc cứu cánh viên mãn 

ngay trong đời này. Đây là lợi ích nhỏ, không phải lớn. Lợi ích lớn là giúp chúng ta 

vĩnh viễm thoát ly luân hồi lục đạo, chứng đến địa vị Phật Bồ Tát như ngài vậy, đó là 

lợi ích lớn! Điều này bất cứ ai cũng có thể nắm bắt được, đây không phải pháp thế gian. 

Pháp thế gian số mạng có quý vị mới có thể đạt được, số mạng không có không dễ gì 

đạt được. 

Phật  pháp  mọi  người  đều  có,  vì  sao  vậy?  Vì  tất  cả  chúng  sanh  đều  có  Phật  tánh, 

điều này ai cũng có. Trong kinh điển đại thừa Phật thường nói: tất cả chúng sanh vốn là 

Phật, quý vị xem quý vị vốn đã có! Tổ tông của chúng ta cũng thường nói: nhân tánh 

bổn thiện -“nhân chi sơ, tánh bổn thiện”, đây là chúng ta vốn có. Bổn thiện là gì? Bổn 

210  Tập 432 



thiện chính là Phật tánh. Đây không phải số người có mà mỗi người đều có, nên chúng 

ta  nhất  định  phải  hiểu,  phải  giác  ngộ,  phải  quay  đầu.  Cảnh  giới  mình  không  ngừng 

nâng cao, cuộc sống vật chất trở thành không quan trọng. 

Khổng Lão Phu Tử không phải là người giàu có, cuộc sống của ông rất thanh bần. 

Trong các học trò, Nhan Hồi là người ông tán thán nhất, cuộc sống vật chất càng đáng 

thương hơn. Ăn uống đạm bạc, sống trong một hẻm nhỏ. Phu Tử thường cảm thán nói, 

người bình thường ở trong hoàn cảnh sinh hoạt của Nhan Hồi sẽ rất lo lắng, còn Nhan 

hồi quý vị thấy bất cứ lúc nào ông ta cũng rất hoan hỷ, nên Nhan Hồi không thay đổi 

niềm  vui  của  ông.  Ông  vui  với  điều  gì?  Vui  với  đạo.  Ông  ta  thật  sự  hiểu  được  chân 

tướng vũ trụ vạn hữu, ông rất vui. Còn Đức Phật biểu diễn cho chúng ta là pháp hỷ 

sung mãn, thường sanh tâm hoan hỷ. 

Người xưa cũng từng nói: niềm vui lớn nhất của đời người là gì? “Đắc thiên hạ chi 

anh tài, nhi lạc dục chi”- dạy học. Nghĩa là trong số các học sinh của quí vị có bậc anh 

tài, đây là niềm vui không gì sánh được! Những đạo lý này chúng ta phải hiểu, chonên 

chúng ta sống trong thế gian này, có phương hướng chính xác, có mục tiêu đúng đắn. 

Bất luận là thuận cảnh hay nghịch cảnh, thiện duyên hay ác duyên đều biến thành tăng 

thượng duyên tốt cho mình. Giúp chúng ta nâng cao cảnh giới, quý vị nghĩ xem vui 

biết bao, điều này không phải người thế tục bình thường có thể lý giải được. 

Tìm  cầu  thế  tục  không  ra  khỏi  luân  hồi  lục  đạo,  tìm  cầu  thế  tục  nhất  định  tạo 

nghiệp  nhiều.  Ác  nghiệp  nhiều,  thiện  nghiệp  ít,  sau  khi  chết  thì  rất  phiền  phức.  Con 

người tuyệt đối không thể nói chết là hết. Như vậy những học vấn này chúng ta không 

cần  học  nữa.  Ngày  nay  chúng  ta  đều  biết,  chết  rồi  không  phải  hết.  Lời  này  là  thật 

không phải giả, cho nên không thể chết. 

Chúng ta là người tu Tịnh độ, người tu Tịnh độ không chết. Người tu Tịnh độ ở thế 

giới Cực Lạc vô lượng thọ, chúng ta hiện tại đã là vô lượng thọ. Vãng sanh thế giới tây 

phương Cực Lạc, không phải sau khi chết mới đi. Câu này chư vị nhất định phải biết. 

Khi quý vị vãng sanh, quý vị thấy Phật đến tiếp dẫn, sống mà ra đi. Quý vị đi theo Phật, 

thân thể này không cần, bỏ đi. Quý vị chưa chết, đang sống mà vãng sanh. Khi chết rồi 


thì phiền phức  rất  lớn,  không  dễ  được vãng  sanh,  cho nên  Phật  pháp  này  gọi là  Phật 

pháp thành tựu trong một đời. Thành tựu gì? Một đời thành Phật. Ngày nay chúng ta là 

một đời vãng sanh, sanh đến thế giới Cực Lạc là một đời thành Phật, không phải là đời 

thứ hai, không có đời thứ hai. 

Điều  này  khác  với  luân  hồi.  Luân  hồi  đích  thực  không  biết  luân  hồi  bao  nhiêu  lần, 

không  ngừng  lặp  lại.  Vãng  sanh  không  như  vậy,  vãng  sanh  là  thành  tựu  rất  rõ 

Tập 432  211 



ràng.Chúng ta hiểu rõ ràng minh bạch đạo lý này, nên xã thì phải xã, nên giữ thì phải 

giữ. 

Hiếu dưỡng phụ mẫu, phát tâm bồ đề là thật sự hiếu dưỡng cha mẹ. Bồ đề tâm là chân 

tâm, trí huệ tâm, giác ngộ tâm. Trong Phật pháp thường nói giác mà không mê, chánh 

mà không tà, tịnh mà không nhiễm, tâm này là tâm đại bồ đề. Chúng ta có trí tuệ để lựa 

chọn,  lựa  chọn  phương  hướng  là  thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc,  lựa  chọn  mục  tiêu  là 

thân cận Phật A Di Đà.Tôi đến thế giới Cực Lạc làm gì? Là nương Phật A Di Đà làm 

thầy, theo ngài học tập. Có tâm nguyện như vậy nhất định được ngài gia trì. Ngài sẽ 

toàn tâm toàn ý quan tâm, dạy dỗ. Trong đời này nhất định được thành tựu, đây mới là 

thật sự hiếu dưỡng cha mẹ. Quý vị chỉ cần đến thế giới Cực Lạc, sẽ có năng lực biết 

được cha mẹ trong nhiều đời kiếp của mình đang ở đâu, không phải cha mẹ trong đời 

này, cha mẹ trong quá khứ chúng ta đều biết hết. Quý vị có trí tuệ, có thần thông, có 

thiên nhãn nên thấy hết biết hết. Họ hiện đang thọ quả báo gì, họ cần điều gì chúng ta 

đều biết. Quý vị có năng lực chăm sóc họ, có năng lực giúp đỡ họ và có năng lực để độ 

họ. 

Trong giáo lý đại thừa thường nói, Phật không độ người không có duyên. Cha mẹ, 

vợ con, quyến thuộc trong nhiều đời kiếp, họ đều là người có duyên.  Ở thế giới Cực 

Lạc, họ khởi tâm động niệm, chúng ta đều có thể cảm nhận được. Đây là thật sự hiếu 

thảo,  thật  sự  quan  hoài,  thật  sự  có  trí  tuệ  thần  thông  đạo  lực  để  giúp  họ.  Nên  hiếu 

dưỡng nhất định phải làm được những điều đó. 

Chữ hiếu trong văn tự Trung hoa là trí tuệ chân thật của tổ tông. Văn tự Trung hoa trên 

toàn thế giới, tìm không ra loại thứ hai. Nó là một loại phù hiệu của trí tuệ. Cho dù quý 

vị  không biết  chữ này  đọc  như  thế  nào,  nhưng nhìn  thấy  hình dáng  của nó  cũng biết 

được ý nghĩa của nói, nó tượng trưng cho ý gì? Chữ này trong nguyên tắc tạo chữ gọi 

là hội ý, quý vị thấy phù hiệu này, liền lãnh hội được ý nghĩa trong đó. Quý vị thấy ở 

trên nó là chữ lão, bên dưới là chữ tử, đây là chữ hiếu. Lão tượng tượng trưng cho đời 

trước, tử tượng trưng cho đời sau. Đời trước còn có đời trước nữa, đời sau còn có đời 

sau nữa. Phật pháp nói quá khứ vô thỉ, vị lai vô chung. Vô thỉ vô chung là nhất thể, nó 

tượng trưng cho ý này. Người xưa rất coi trọng chữ này, cũng chỉ có Trung hoa_Nhật 

Bản kế thừa văn hóa Trung hoa nên Nhật Bản có. Hàn Quốc, Việt Nam đều chịu ảnh 

hưởng truyền thống văn hóa này nên họ đều có, biết được có tổ tông. Vì thế nhà có từ 

đường kỷ niệm tổ tông, người ngoại quốc không có. Người xưa có gia phổ, đó là gì? 

Lịch sử của gia đình. 

212  Tập 432 



Trung hoa thời cận đại, khi đại cách mạng văn hóa, họ phá hủy từ đường, đốt gia 

phổ. Chúng tôi ở nước ngoài rất nóng lòng! Từ đường phá đi còn có thể xây lại, nếu 

gia phổ bị đốt thì không còn cách nào, chúng ta sẽ bị mất gốc. Vì thế trong lòng luôn 

suy nghĩ gia phổ này còn có thể tìm lại được chăng? Mười mấy năm lại đây, trong lòng 

tôi thường vướng bận điều này. 

Năm 2005, tôi trở về thăm quê. Gia tộc của chúng tôi người không ít, người ngang 

hàng  với  tôi  còn  có  hơn  30  người.  Tôi  đi  khắp  nơi  hỏi  thăm  xem  gia  phổ  còn  hay 

không? Cuối cùng đức của tổ tông để lại, gia phổ vẫn được bảo toàn, nó nằm trong tay 

của  một  người  bà  con.  Tôi  hỏi  vì  sao  lại  ở  trong  tay  ông?  Ông  ta  nhỏ  hơn  tôi  10 

tuổi.Lúc đó ông ta còn tuổi nhỏ. Khi từ đường bị hủy, nghĩa là lúc đại cách mạng văn 

hóa. Ông ta  lén lấy gia phổ đem về nhà cất giữ, cất nhiều năm như vậy mà không ai 

biết, đến người nhà của ông cũng không hay biết.      Khi tôi gặp ông, tôi nói bây giờ có 

thể lấy ra cho mọi người xem được chăng? Thật đã đem ra, có 37 cuốn đóng chỉ dày 

như vầy. Sắp 37 cuốn lên cao như thế này. Tôi nói tổ tông thật sự có đức! Mở gia phổ 

ra xem, tổ tông chúng tôi là ai? Phục Hy Thị, họ của chúng tôi là đời sau của Phục Hy. 

Phục Hy, Thần Nông đều là tổ tông. Từ có văn tự ghi chép, huỳnh đế. Từ huỳnh đế đến 

đời tôi là 136 đời, ghi chép rất rõ ràng. Con người nếu không biết gốc của mình, đối 

với tổ tông không thể sanh khởi tâm yêu kính được. 

Thời  đại  của  Tần  Thủy  Hoàng_Gia  đình  tôi  họ  Từ-  Từ  Phúc.  Trong  gia  phổ  đều 

có_Ông dẫn một vài đồng nam đồng nữ ra ngoài biển cầu thần tiên, không biết đi về 

đâu. Ở Nhật Bản có người tin rằng, Từ Phúc đã đến Nhật Bản, cũng có thể trở thành 

thiên hoàng của Nhật Bản, có một truyền thuyết như vậy. Vì vậy lịch sử của gia phổ rất 

quan trọng! Có như vậy, con người mới thật sự yêu gia đình, yêu quê hương của mình, 

đó chính là yêu đất nước. 

Người xưa yêu tổ quốc tha thiết như vậy, tình cảm đối với quốc gia rất sâu nặng, 

chính là dựa vào lịch sử gia đình này, người ngoại quốc không có. Nếu hỏi nhà họ có 

mấy  đời?  Đại  khái  họ  chỉ  biết  cha  mẹ  họ,  biết  tổ  phụ  tổ  mẫu  của  họ  còn  lên  nửa  họ 

không biết. Như vậy thì lòng thương yêu gia tộc, làm sao họ có thể sanh khởi được? 

Nên đây là một việc rất quan trọng. Người phương đông coi trọng gia tộc, coi trọng 

lịch sử gia đình, điều này có quan hệ mật thiết với truyền thống văn hóa. Từ trong gia 

phổ  chúng  tôi  học  được  một  khái  niệm,  đó  chính  là  dòng  tộc  người  hán  của  Trung 

Quốc, dòng tộc này đích thực là người một nhà. Huỳnh đế có bốn phi tử, 25 người con. 

Đương thời 25 người con có 14 họ, mang 14 họ. Chonên dòng tộc Hán này,ngày xưa 

chúng ta  học  bách gia  tánh,  trong  bách  gia  tánh tổng  cộng  có  hơn 400  họ.  Ngày  nay 

Tập 432  213 



chúng ta có lý do tin rằng, dòng tộc Hán là người một nhà đều là con cháu của Viêm 

Hoàng. 

Nếu  thật  sự  Từ  Phúc  đến  Nhật  Bản,  như  vậy  dân  tộc  đại  hòa  của  Nhật  Bản  cũng  là 

người  một  nhà  với  chúng  tôi.  Phân  nhánh  đến  nơi  này,  không  phải  là  người  ngoài, 

chúng ta có quan hệ về huyết thống. Huống gì dân tộc này của Nhật Bản, trong lịch sử 

Trung Quốc có thể nhìn thấy. Từ thời Xuân Thu Chiến Quốc đã có sự qua lại mật thiết, 

trong cổ thư có ghi chép rất nhiều điều, ở Trung Quốc không thấy nhưng lại thấy được 

ở Nhật Bản. Hoàn cảnh cư trú của quý vị, trên sách sử Trung Quốc đều có ghi chép. 

Văn hóa ẩm thực, văn hóa phục sức của quý vị đều đến từ Trung Quốc. Hòa phục của 

quý vị cũng gọi là Ngô phục, ngô là ở đâu? Là Giang Tô hiện nay. Nước Ngô của thời 

đại Xuân thu chiến quốc, phục trang này từ nước Ngô truyền đến. Chính xác là phục 

trang  của  Trung  Quốc  cổ  đại,cho  nên  người  đọc  sách  cổ  Trung  Quốc,  đến  Nhật  Bản 

tham quan du lịch cảm thất rất thân thiết, đây là liên quan về văn hóa. 

Thế nên hiếu, ý của chữ hiếu này nếu triển khai ra nói,nghĩa là trong Phật pháp nói: 

“hoành biến thập phương, thụ cùng tam tế”, nó hàm ý này trong đó. Vạn sự vạn vật 

trong vũ trụ với mình là một thể, đây không phải là một nhà mà là một thể, quan hệ này 

rất thân thiết. Như vậy chúng ta mới thật sự thể hội được, vì sao Phật A Di Đà phát 48 

lời nguyện, vì sao phải kiến lập thế giới Cực Lạc để giúp những chúng sanh trong lục 

đạo, vì sao? Chính là vì hiếu, chính là vì một thể. 

Hiếu ví như thân thể của một con người vậy, bên ngoài thân thể chúng ta là nhãn 

nhĩ tỷ thiệt thân, bên trong là lục phủ ngũ tạng,trong và ngoài này không giống nhau. 

Giống như nhiều chủng loại khác nhau trong vũ trụ bao la này, các hình sắc khác nhau 

này đều là một tế bào trong một thể. Một nguyên tử, một hạt căn bản tổ hợp thành thân 

thể này. Phật A Di Đà và chúng là cùng một thân thể. Ngạn ngữ có câu:“tâm can bảo 

bối”,  mọi  người  chúng  ta  đều  là  tâm  can  bảo  bối  của  Phật  A  Di  Đà,  quý  vị  có  biết 

chăng? chúng ta đều là tâm can bảo bối của tất cả Chư Phật Như Lai, tất cả chư Bồ Tát 

trong mười phương thế giới, đây gọi là một thể. Ngài làm sao có thể không quan tâm? 

Làm sao có thể không phát đại nguyện? 

Kiến tạo thế giới tây phương Cực Lạc, quan tâm những chúng sanh trong lục đạo là 

điều nên làm, không cần gì phải nói đến điều kiện. Cha mẹ quan tâm đối với con cái 

cần nói điều kiện gì? Không nói đến điều kiện, hoàn toàn là chân tánh hiển lộ.Cho nên 

Phật pháp nói đến cực điểm là biến pháp giới hư không giới và chính mình là nhất thể. 

Khi nào biết được? Minh tâm kiến tánh sẽ biết được, chưa minh tâm kiến tánh không 

thể biết. Quý vị là mê mà không giác nên không biết. Thật sự khai ngộ liền hiểu được 

214  Tập 432 



đây là nhất thể, còn thân hơn so với một nhà. Một nhà không phải là nhất thể, nhất thể 

là thân nhất. Như vậy chúng ta mới biết, mới thật sự nhận ra Phật A Di Đà. Nhận được 

Phật A Di Đà, đồng thời cũng nhận ra được muôn sự muôn vật trong biến pháp giới hư 

không giới. 

Thật ra ngài Huệ Năng nói một câu mà chúng ta chưa ngộ ra được. Quý vị xem câu 

sau cùng ngài nói khi khai ngộ:“đâu ngờ tự tánh năng sanh vạn pháp”. Phật A Di Đà là 

một pháp trong năng sanh vạn pháp, thế giới Cực Lạc là một pháp trong năng sanh vạn 

pháp. Phật A Di Đà từ đâu đến? Thế giới Cực Lạc từ đâu đến? Thế giới Hoa Tạng từ 

đâu đến? Biến pháp giới hư không giới từ đâu đến? Tự tánh sanh ra, tự tánh là một thể 

cộng đồng. Nói một cách rõ ràng, chúng ta phải trải qua nhiều năm như vậy mới nhận 

ra được câu nói này, mới thật sự hiểu rõ minh bạch về nó. 

Nhật Bản gặp thiên tai động đất lần này, thảm họa của bức xạ nguyên tử, chúng tôi 

cảm thấy như thân mình chịu. Chư vị đồng tu ở đây mời, tôi có thể không đến ư? Làm 

gì có đạo lý này! Mời tôi đến giảng kinh tôi nhất định đến, mời tôi đến tổ chức pháp 

hội tôi không đến, vì sao vậy? Đức Như Lai chưa từng tổ chức pháp hội. Một đời trú 

thế  của  ngài,  suốt  49  năm  giảng  kinh  thuyết  pháp,  đây  là  sự  nghiệp  của  Phật,  gọi  là 

Phật sự. Phật sự là giảng kinh thuyết pháp, chúng ta làm đệ tử Phật, thầy tôi dạy tôi nên 

học Đức Thế Tôn_Chương Gia đại sư dạy tôi như thế. Tôi xuất gia là Chương Gia đại 

sư lựa chọn cho tôi, quyết định cho tôi. Đại sự dạy tôi xuất gia, dạy tôi học Đức Như 

Lai. Tôi đã nghe lời, nghe lời chính là “hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng”. Đại 

sư chỉ tôi con đường này thật chính xác, 60 năm nay tôi đã chứng minh, con đường này 

là  chính  xác,  đây  là  chánh  đạo  chứ  không  phải  tà  đạo.  Chứng  minh  trước  đây  thầy 

Phương Đông Mỹ nói: học Phật là hưởng thụ cao nhất của đời người. Hưởng thụ cao 

nhất  không  phải  địa  vị  cũng  không  phải  tiền  tài,  không  liên  quan  những  điều  này. 

Hưởng thụ cao nhất là gì? An vui vô cùng. Ngày ngày hoan hỷ, ngày ngày an vui, đây 

là hưởng thụ cao nhất. Không lo lắng, không vướng bận, không sợ hãi, sống trên thế 

gian này rất tự tại. Đây thật là hạnh phúc mỹ mãn của nhân sinh. 

Những  gì hôm  nay  nói  chính  là  khoa  học  nói hoàn  cảnh  vật  chất,  hoàn  cảnh  tinh 

thần,  hoàn  cảnh  tự  nhiên,  chúng  ta  có  thể  hiểu  được  vài  phần.  Không  dám  nói  hoàn 

toàn hiểu, có thể hiểu được mấy phần. Đây là niềm vui không gì sánh được. 

Bên dưới nói: “chí thành trung tín. Thành giả, chân tâm, chân thật vô ngụy dã. Chí 

 giả, đăng phong tạo cực dã. Thành chi cực, cố vân chí thành”.  Câu này chính là nói về 

chân  tâm,  vô  cùng  quan  trọng.  Lục  đạo  chúng  sanh  vì  sao  biến  thành  chúng  sanh? 

Không có chân tâm. Chân tâm, chân tâm có chứ chẳng phải là không có, chỉ là mê thất 

Tập 432  215 



mà thôi. Mê nên thấy hình như là không có, sự thật không như vậy, sự thật là có. Chỉ là 

mê  mà  không  giác  nên  không  biết  có  chân  tâm.  Nếu  thật  sự  biết  tôi  dùng  chân  tâm, 

chân tâm liền xuất hiện. Chân tâm: chân tâm là Phật tâm. Nếu dùng chân tâm để làm 

việc, đó thật là ánh sáng thần kỳ, không việc gì không làm được. 

Tâm  thế  gian  gọi  là  tam  tâm  nhị  ý,  trong  kinh  điển đại  thừa  nói  tâm  của  chúng  sanh 

trong lục đạo là tam tâm nhị ý. 

Tam tâm là gì? A lại da, Mạt na, Ý thức đây gọi là tam tâm. Nhị ý đó là nói Mạt na 

và Ý thức. Mạt na gọi là ý căn, thức thứ sáu gọi là ý thức. Ý căn, ý thức gọi là nhị ý, 

đây gọi là tam tâm nhị ý. Tam tâm nhị ý là giả, không phải thật,nhưng mười pháp giới 

toàn dùng tam tâm nhị ý. Tứ thánh pháp giới dùng chính đáng, trong lục đạo dùng vạy, 

dùng tà. Nói cách khác, dùng tâm bị sai, nghiêng nặng về bất thiện. Tứ thánh pháp giới 

dùng chính đáng, chú trọng về thiện, lục đạo thì bất thiện. Vì sao tứ thánh pháp giới có 

thể dùng được thiện? Tứ thánh pháp giới toàn là học Phật, họ chưa khai ngộ,nhưng đối 

với  giáo  huấn  của  Phật  họ  có  thể  lý giải,  họ  có  thể  y  giáo  phụng hành, vì  sao  không 

khai ngộ? Họ đã buông bỏ phân biệt, vọng tưởng. Vọng tưởng là gì? Khởi tâm động 

niệm, điều này vô cùng vi tế, người thường chúng ta không biết. Khởi tâm động niệm 

có tâm thì biết, vô ý thì không biết, khởi tâm động niệm vô cùng vi tế. 

Di Lặc Bồ Tát nói một khảy móng tay có bao nhiêu ý niệm? Ý niệm chính là khởi 

tâm động niệm. Một khảy móng tay khởi tâm động niệm bao nhiêu lần? Di Lặc Bồ Tát 

nói  32  ức  một  trăm  ngàn  niệm.  Đơn  vị  là  trăm  ngàn,  trăm  ngàn  là  mười  vạn.  32  ức 

nhân mười vạn, 320 triệu. Một khảy móng tay có 320 triệu lần khởi tâm động niệm, 

đây gọi là vô minh. Quý vị không biết mình khởi tâm động niệm. 

Khoa học hiện đại là dùng giây làm đơn vị thời gian, một giây chúng ta có thể khảy 

móng  tay  mấy  lần?  Tôi  tin  rằng  có  người  khảy  móng  tay  nhanh  hơn  tôi.  Tôi  khảy 

nhanh khảy khoảng bốn lần, tôi tin rằng có người khảy được năm lần. Nếu 5 nhân 320 

chính  là  1600  triệu,  trong  một  giây  khởi  tâm  động niệm  1600  triệu  lần,  như  vậy  làm 

sao biết được? Đây gọi là vô minh, điều này không dễ gì phá được. Nếu phá được điều 

này, cũng chính là nói ý niệm này đã dừng, không còn khởi tâm động niệm, chân tâm 

quý vị liền hiện tiền. Chân tâm: chân tâm bất động, động là vọng tâm, A lại da là động 

là vọng tâm, chân tâm bất động. 

Khi  kiến  tánh  ngài  Huệ  Năng  nói:“đâu  ngờ  tự  tánh  vốn  không  dao  động”.  Vốn 

không dao động chính là chân tâm, chân tâm xưa nay chưa từng động, quý vị đã dùng 

chân tâm. Dùng chân tâm, mười pháp giới liền không còn, cho nên mười pháp giới là 

giả, lục đạo là giả trong các điều giả. Chúng sanh trong lục đạo chỉ cần buông bỏ chấp 

216  Tập 432 



trước,  đối  với  tất  cả  pháp  trong  thế  xuất  thế  gian  không  còn  chấp  trước,  lục  đạo  sẽ 

không  còn.  Chúng  ta  còn  có  lục  đạo,  chính  là  nói  quý  vị  chưa  buông  bỏ  chấp  trước. 

Thật đã buông bỏ chấp trước thì lục đạo liền không còn. Khi buông bỏ khởi tâm động 

niệm, mười pháp giới liền không còn. Mười pháp giới không còn, cảnh giới gì hiện tiền? 

Cõi thật báo trang nghiêm của Chư Phật Như Lai hiện tiền. Cõi thật báo trang nghiêm 

cũng gọi là nhất chân pháp giới. 

Thật và giả, chính là mười pháp giới là giả, thế nhất chân pháp giới là thật, vì sao? 

Mười pháp giới là pháp sanh diệt, có sanh có diệt. Cõi thật báo bất sanh bất diệt, nó 

không có sanh diệt, vì thế gọi nó là chân. Định nghĩa về thật và giả trong giáo lý đại 

thừa  chính  là  cách  nói  này.  Phàm  những  gì  có  biến  hóa  đều  không  phải  thật.  Ví  dụ 

chúng  ta,  chúng  ta  thấy  động  vật  trước  mắt  có  sanh  lão  bệnh  tử,  vô  thường.  Chúng 

không phải vĩnh hằng bất biến, đây là giả. Cây cỏ hoa lá có sanh trụ dị diệt, sơn hà đạo 

địa có thành trụ hoại không, đều không phải thật, toàn là giả. Buông bỏ cái giả thật liền 

hiện tiền, nhất chân pháp giới sẽ hiện tiền. Nhất chân pháp giới tuy không có biến hóa, 

nhưng có phải là vĩnh hằng bất diệt? Không phải. Nó có thể dừng một đoạn thời gian, 

thời gian này rất dài. Trong kinh Phật thường nói là ba đại a tăng kỳ kiếp, ba đại a tăng 

kỳ kiếp là nói cõi thật báo. 

Vì sao có cõi thật báo? Cõi thật báo vẫn tồn tại tập khí vô thỉ vô minh. Vô minh đã 

phá, vô minh là khởi tâm động niệm, thật không khởi tâm động niệm. Tập khí còn lại 

không đoạn được, dư tập không cách nào đoạn được, dùng phương pháp gì? Thời gian 

lâu dài tự nhiên không còn, cần bao nhiêu thời gian? Ba a tăng kỳ kiếp, nó liền không 

còn, tự nhiên không còn, điều này không dễ hiểu. 

Cổ nhân dùng bình rượu làm ví dụ. Một bình rượu đầy, đổ sạch hết, ở trong cũng rửa 

sạch sẽ, chắc chắn không còn nhưng ngửi vẫn nghe mùi, đó gọi là tập khí. Làm cách 

nào để đoạn? Không có cách nào, chỉ có mở nắp bình để đó. Để một năm hai năm, sau 

đó ngửi lại sẽ không còn mùi nữa, thật đã đoạn hết. Chonên họ cần trãi qua ba đại a 

tăng kỳ kiếp thì không còn nữa. Tập khí này không còn, cõi thật báo sẽ mất đi. Cõi thật 

báo là tập khí biến hóa nên không còn nữa. Không thấy nữa thì đi về đâu? Họ đến cõi 

thường tịch quang, cõi thường tịch quang là bất sanh bất diệt. Trong thường tịch quang 

không có bất cứ hiện tượng nào. 



Ngày  nay  khoa  học  nói  ba  loại  hiện  tượng.  Hiện  tượng  vật  chất  trong  thường  tịch 

quang không  có.  Hiện  tượng  tinh  thần trong  thường  tịch  quang  cũng  không  có.  Hiện 

tượng tự nhiên cũng không có, vì thế khoa học và triết học không đạt được. Khoa học 

Tập 432  217 



và triết học có thể đo lường được nhưng phải có ba loại hiện tượng này. Không có ba 

loại hiện tượng này nó sẽ không có cách nào. Quý vị xem hiện tượng vật chất, nhãn nhĩ 

tỷ thiệt thân của  chúng ta có thể tiếp xúc được, hiện tượng vật chất. Hiện tượng tinh 

thần, năm căn này cũng không tiếp xúc được. Thức thứ sáu có thể tiếp xúc được, thức 

thứ sáu là tư tưởng. Tư tưởng có thể tưởng tượng, tiếp xúc được hiện tượng tinh thần. 

Tư  tưởng  tiếp  xúc  không  được  còn  có  hiện  tượng  tự  nhiên,  A  lại  da_thức  thứ  tám. 

Thức  thứ  tám  có  thể  tiếp  xúc  được  hiện  tượng  tự  nhiên.  Trong  tự  tánh  ba  loại  hiện 

tượng đều không có, nên quý vị không thể duyên đến nó được. 

Trong kinh điển đại thừa Đức Phật nói: chúng sanh ở thế gian này công năng thức thứ 

sáu của họ vô cùng lớn. Đối ngoại nó có thể duyên đến hư không pháp giới, đối nội nó 

có thể duyên tới A lại da thức. Ngày nay lượng tử lực học duyên đến được A lại da nên 

đó là cục hạn. Chúng ta xem báo cáo của các nhà khoa học nghiên cứu vũ trụ hồng 

quan. Báo cáo của họ nói căn cứ kết quả nghiên cứu và quan sát, máy móc khoa học 

hiện nay chỉ có thể thấy được 10% của vũ trụ, còn 90% của vũ trụ không thấy, không 

biết đi về đâu. Báo cáo này chúng ta vừa nghe đã hiểu được, chúng ta biết nó đi về đâu 

nhưng họ không biết. Chư vị đồng học có biết nó đi về đâu chăng? Vừa rồi tôi có nói 

nó trở về thường tịch quang. Trở về thường tịch quang nên khoa học và triết học không 

thể đo lường được nhưng điều này chúng ta biết. 

Nghiên cứu vũ trụ vi quan chính là lượng tử lực học. Họ duyên được A lại da, điều 

này thật đáng nể! Họ nói đến ba loại trong vũ trụ: vật chất, tin tức và năng lượng, đây 

chính là tam tế tướng của A lại da. Năng lượng là nghiệp tướng của A lại da. Tin tức là 

chuyển tướng của A lại da. Vật chất là cảnh giới tướng của A lại da chính là tứ phần 

của  A  lại  da:  kiến  phần,  tướng  phần,  tự  chứng  phần.  Tự  chứng  phần  là  năng  lượng, 

tướng phần là vật chất, kiến phần là tin tức, họ duyên đến được đây. Điều này chứng 

minh khoa học đã  đạt đến tận  cùng, không còn cách nào  nâng cao  hơn nữa.  Lên  cao 

thêm nữa, trong nhà Phật gọi là vươn lên. Như vậy phải buông bỏ điều này, không thể 

dùng  tâm  ý  thức.  Buông  bỏ  hết  tất  cả  tâm  ý  thức,  quý  vị  sẽ  thấy  được.  Buông  bỏ  là 

không thể nghĩ bàn! 

Nếu họ không chịu buông bỏ thì đây là cục hạn, không thể nâng cao thêm. Lên cao 

thêm là đã tìm được căn nguyên, quý vị liền xả bỏ hết vọng tưởng phân biệt chấp trước. 

Buông bỏ như vậy trong Phật pháp nói quý vị đã thành Phật. Đó không phải giải ngộ 

mà là chứng ngộ, thật sự đã chứng đắc, đích thực thấu triệt lý giải. Chân tướng của tất 

cả pháp trong vũ trụ rốt cuộc là như thế nào?Tất cả đều thông đạt thấu suốt, đây gọi là 

thành Phật. Thành Phật là gì? Thành tựu trí tuệ đức năng cứu cánh viên mãn, chính là 

như vậy. Trí tuệ, năng lực, tướng hảo trong tự tánh điều hiển lộ. 

218  Tập 432 



Những  vị  Bồ  Tát  tu  hành  đến  cuối  cùng  là  chứng  được  cảnh  giới  này.Cho  nên 

những báo cáo của khoa học ngày nay, đối với chúng ta giúp ích rất lớn. Vì chúng ta 

trước đây đối với những kinh văn thâm sâu trong kinh Phật nói không sao lý giải được. 

Cổ  nhân  giảng,  chúng  ta  nghe  rồi  mới  biết  được  ngài  nói  không  sai,nhưng  không  có 

báo  cáo  của  các  nhà  khoa  học,  những  gì  họ  nói  nghe  không  hiểu,  những  văn  tự  này 

chúng ta xem không hiểu,nên những bài báo cáo của giới khoa học đối với chúng ta là 

giúp chúng ta giải ngộ. Chúng ta đã lý giải, đoạn nghi sanh tín, kiến lập được tín tâm. 

Giúp  chúng  ta  kiến  lập  tín  tâm,  kiến  tập  tâm  nguyện,  hoàn  toàn  không  có  chút  hoài 

nghi nào. Có thế giới Cực Lạc, có Phật A Di Đà. Phương hướng và mục tiêu chúng ta 

đến là chính xác, chúng ta nhất định được vãng sanh, nhất định thấy được Phật A Di 

Đà. Đến thế giới Cực Lạc lại tiếp tục nỗ lực.       Từ giải ngộ chúng ta đến thế giới Cực 

Lạc,  đến  thế  giới  Cực  Lạc  nâng  lên  đến  chứng  ngộ,  công  đức  viên  mãn.  Không  nên 

hành trì các pháp môn khác, các pháp môn khác chúng ta không làm được. Đây là điều 

Hoàng Niệm Tổ lão cư sỹ nói với tôi. Tuổi ông lớn hơn tôi, lớn hơn tôi mười tuổi, nhân 

duyên tốt gặp được chân thiện tri thức. Thầy ông là cư sĩ Hạ Liên Cư, cậu ông là cư sĩ 

Mai  Quang  Hy.  Thầy  giáo  của  tôi  Lý  Bính  Nam,  là  học  trò  của  Mai  Quang  Hy,  nên 

chúng  tôi  đều  có  nhân  duyên.  Trên  mặt  truyền  thừa  Phật  pháp,  chúng  tôi  cùng  một 

nguồn gốc. Phật pháp nói nhân duyên, Phật không độ người vô duyên, nhân duyên của 

chúng tôi rất thù thắng! 

Trong cuộc sống hằng ngày tu thập thiện nghiệp, nhất định không được trái với thập 

thiện. Trái với thập thiện chính là tạo thập ác, thập ác là tạo nghiệp luân hồi, niệm Phật 

không thể vãng sanh. Suốt đời niệm Phật, đến cuối cùng Phật không đến tiếp dẫn. Nếu 

trách Phật A Di Đà, như vậy tội chúng ta càng thêm sâu nặng, càng đáng thương hơn. 

Nhất định phải biết mình sai, Phật không sai, pháp cũng không sai. Người khác đối đãi 

với mình cũng không sai, tất cả đều do mình sai. Tự mình không nỗ lực y giáo phụng 

hành,  vì  sao  vậy? Chúng  ta  thường nói  không thực  hành  Đệ  Tử  Quy,  không  hành  trì 

Cảm Ứng Thiên, không thực hành được Thập Thiện Nghiệp. Như vậy niệm Phật vãng 

sanh không đáng tin, không được chắc chắn. Nếu cắm vững ba cái gốc này, tâm sẽ thực 

tế hơn. Chúng ta có lòng tin nhất định được vãng sanh, có sự chắc chắn. Có chắc chắn, 

chúng ta sống một cách hoan hỷ. Bất luận cảnh giới hiện tại là gì, tâm đều sanh hoan 

hỷ. Tâm chúng ta thanh tịnh, không bị cảnh giới bên ngoài nhiễu loạn, thật sự trở về 

với tự tánh Phật. 

Tam quy y là quy y tự tánh Phật, tự tánh Phật là Phật A Di Đà, vì sao? Biết được 

quan hệ của mình và Phật A Di Đà, là quan hệ nhất thể, không như vậy chúng ta không 

biết được. Chúng ta đối với vật ngoài thân, đối với những điều ngoài nguyên lý nguyên 

Tập 432  219 



tắc của Tịnh tông ra, quí vị rất dễ buông bỏ, không còn tham luyến, không còn tìm cầu, 

tâm đó của chúng ta là định. Một phương hướng, một mục tiêu. Đoạn trước trong kinh 

này nói “phát bồ đề tâm, nhất hướng chuyên niệm”,tôi chỉ có một phương hướng, một 

mục tiêu là  chuyên niệm Phật A  Di Đà, ngoài ra buông bỏ tất cả, như vậy làm gì có 

chuyện không vãng sanh! 

“Chí  thành  trung  tín”  đến  cực  điểm,  đây  là  chí  thành.  Đối  với  tất  cả  mọi  người, 

người ác, người thiện, đối với người có ân với tôi, đối với người có cừu hận với tôi, tất 

cả chân thành đối đãi, không cần so đo tính toán gì cả. Những người này, người có ân 

với tôi, từng giúp đỡ tôi. Người có hận thù với tôi, họ hủy báng tôi, họ hủy nhục tôi, họ 

hãm hại tôi cũng là ân nhân, vì sao vậy? Vì không như vậy làm sao quý vị biết được, 

phiền não của quý vị đã đoạn, phải trải qua khảo nghiệm. Họ đến gạt quý vị, hiếp đáp 

quý vị và đến hại quý vị. Quý vị không có chút oán hận  nào, không sanh phiền não, 

công phu đã thành tựu. Nếu gặp cảnh giới trong tâm không vui liền sanh giận dữ. Như 

vậy là xong, quý vị không đạt được công phu nào cả. Gió mới động đã bị thổi ngã, như 

vậy làm sao có thành tựu! 

Thuận cảnh thiện duyên không có tham luyến,tất cả là đến khảo nghiệm công phu. 

Thuận cảnh thiện duyên chúng ta hoan hỷ, hoan hỷ là một trong thất tình, là phiền não. 

Thuận  cảnh  thiện  duyên  không  tham  luyến,  nghịch  cảnh  ác  duyên  không  oán  hận.  Ở 

trong cảnh giới này, không bị ngoại cảnh quấy nhiễu. Vĩnh viễn là bình tĩnh, đây là tâm 

bình đẳng. Trong kinh Phật thường nói bình thường tâm, bình thường tâm là chân tâm, 

chân thành. Bình là bình đẳng, thường là vĩnh viễn duy trì. Tâm này chính là chí thành 

tâm. 

“Trung giả”: ý nghĩa của trung, quý vị xem đây là chữ hội ý, trên chữ tâm có chữ 

trung, trung là ý gì? Không thiên lệch không tà, không thiên lệch không tà gọi là trung. 

Ở đây Hoàng Niệm Tổ nói rất hay: “tận tâm kiệt lực, trung ư quốc gia, trung hiếu nhị 

tự, vi thế gian mỹ đức chi bổn”, không những là thế gian mà xuất thế gian cũng lấy nó 

làm căn bản. Không có trung hiếu làm sao có thể thành Phật? Có vị Phật nào bất trung 

bất hiếu? Vị Bồ Tát nào bất trung bất hiếu? Tìm không thấy. Tất cả Chư Phật Bồ Tát 

đều bắt đầu từ trung hiếu, đến A la hán, Bích Chi Phật đều là trung hiếu. Thiện pháp 

thế gian cũng là thành tựu từ trung hiếu. 

Có người hỏi tôi, hiện nay trên thế giới, xã hội động loạn, có phương pháp nào có 

thể giúp xã hội này trở lại bình thường chăng? Đưa ra câu hỏi này là một người ngoại 

quốc, cũng là người có địa vị rất cao. Tôi trả lời ông ta, tôi nói: có! không phải tôi nói. 

Tiến sĩ Thang Ân Tỷ người Anh nói, đây là người họ rất tôn kính, tiến sĩ Thang Ân Tỷ 

220  Tập 432 



nói thế nào? Ông nói lời này vào niên đại 1970. Ông nói:“giải quyết vấn đề xã hội của 

thế kỷ 21 chỉ có học thuyết Khổng Mạnh và Phật pháp đại thừa”. Kiến giải này quả rất 

tuyệt! Có người tin chăng? Tôi nghĩ có lẽ không ai tin. 

Năm 2005 tôi phỏng vấn ở nước Anh, năm 2006 ở Pháp mở hội nghị, sau hội nghị 

cũng đến nước Anh phỏng vấn trường đại học Ngưu Luật, đại học Kiếm Kiều, đại học 

Luân Đôn, là trung tâm hán học của Úc Châu. Tôi đi tham quan phỏng vấn và giao lưu 

với  các  bạn  học  hệ  hán  học,  giao  lưu  với  giáo  thọ  của  họ,  đàm  luận  với  họ  hơn  hai 

tiếng đồng hồ. Tôi đưa ra lời của Thang Ân Tỷ, tôi nói đây là người Anh của quý vị nói, 

quý vị có tin chăng? Vì những người này đều là nghiên cứu hán học, không cần thông 

qua phiên dịch. Mỗi người đều nói tiếng Bắc Kinh rất giỏi, có thể đọc văn  cổ Trung 

Quốc, chúng tôi không thể không phục họ. 

Tôi nói ra họ điều nhìn tôi cười, tôi ngồi đó đợi họ trả lời. Họ không trả lời tôi, nên 

tôi từ mặt trái để nói. Tôi nói:thếthì tiến sĩ Thang Ân Tỷ đã nói sai rồi sao? Họ cũng 

không giám nói sai, không dám nói đúng, cũng không giám nói sai, tôi đã gặp trường 

hợp này. Sau cùng lại đợi tôi nói, tôi nói với mọi người: lời của tiến sĩ Thang Ân Tỷ 

nói không sai, mà do chúng ta đọc và hiểu sai về nó. Mọi người không giám nói, không 

giám nói không đúng, cũng không giám nói đúng, đọc và hiểu sai, sai ở đâu? Quý vị 

đều nghiên cứu hán học Trung Quốc, Nho Thích Đạo, quý vị đã thông đạt. Nhắc đến 

Khổng  Mạnh  trong  đầu  quý  vị  lập  tức  nghĩ  đến  Tứ  Thư  Ngũ  Kinh,  Thập  Tam  Kinh, 

nhất định nghĩ đến những điều này. Nhắc đến Phật pháp đại thừa, quý vị liền nghĩ đến 

Hoa  Nghiêm,  Pháp  Hoa,  Bát  Nhã,  nhất  định  nghĩ  đến  những  kinh  điển  đại  thừa  này. 

Những thứ này có thể giải quyết được vấn đề ư? Quý vị đương nhiên không giám nói. 

Tôi  nói  những  gì  quý  vị  thấy  được,  nghĩ  đến,  đó  là  gì?  Là  hoa  quả  của  Nho  gia, 

giống như thực vật vậy, quý vị thấy hoa nở kết trái rất đẹp. Nhìn thấy hoa quả của đại 

thừa,  quý  vị  ngày  ngày  nghiên  cứu,  có  thể  giải  quyết  được  vấn  đề  ư?  Quý  vị  không 

giám nói, nói cách khác là quý vị không nắm chắc, vì sao vậy? Vì không lãnh hội được 

hoa quả này từ đâu sanh ra, giống như thực vật vậy hoa khai rồi thì kết trái. Hoa quả từ 

đâu mà có? Từ trên cành nhánh sanh ra. Cành sanh ra từ đâu? Nhánh ra. Nhánh sanh ra 

từ đâu? Từ cây sanh ra. Cây sanh ra từ đâu? Sanh ra từ rễ. Rễ là sống, quý vị không 

ngờ, thật sự không nghĩ đến. Nếu có thể thấu suốt hết nguồn gốc của cành lá hoa quả 

của nó, quý vị sẽ biết lời của Thang Ân Tỷ nói không sai, rất có đạo lý. Thật sự có thể 

giúp thế giới này giải quyết vấn đề. 

Căn bản của Nho giáo là gì? Đệ Tử Quy, quý vị không nghĩ đến. Gốc của Đạo giáo 

là Thái Thượng Cảm Ứng Thiên. Gốc của Phật giáo là Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo. 

Tập 432  221 



Quý vị xưa nay đều chưa từng nghĩ đến những điều này, vì những thứ này là gì? Là bài 

học của mẫu giáo, ngày nay quí vị là tiến sỹ nghiên cứu. Điều tôi nói đó là cội rễ, ngày 

nay  quý  vị  nghiên  cứu  là  hoa  quả,  quý  vị  không  có  cội  rễnên  quý  vị  đạt  được  là  gì? 

Hoa căm trong bình, nó đã chết, không thể giải quyết được vấn đề. Ngày nay mọi việc 

trong xã hội, những hoa quả này không được, nói thì nghe hay, nhưng không làm được 

gì.Nếu nói từ cội rễ, nó hữu dụng, nó thật sự có lợi ích. 

Năm  2006  chúng  tôi  đi  phỏng  vấn,  mới  từ  tổng  bộ  giáo  khoa  văn  của  Liên  Hiệp 

Quốc Paris báo cáo hết 8 tiếng đồng hồ, báo cáo thành công việc thí nghiệm ở Thang 

Trì. Thị trấn nhỏ này có bốn vạn tám ngàn người, tất cả đều học Đệ Tử Quy. Nam nữ 

già trẻ mọi người cùng học. Hơn ba tháng sau nếp sống của thị trấn nhỏ này thay đổi 

rất nhiều, chúng tôi thấy vậy vô cùng hoan hỷ. Chứng minh lời của tiến sĩ Thang Ân 

Tỷ là chính xác, không sai lầm. Phải bắt đầu từ căn bản, ba căn bản của Nho Thích Đạo. 

Quý vị có căn bản này, những gì quý vị học được rất có lợi ích. Không có căn bản này 

những gì học được đều vô dụng, vì sao? Chết, đọc sách chết, học được những thứ đã 

chết. 

Tôi đưa ra phương pháp dạy học của Nho giáo, đây là những phương pháp học tập. 

Bác học, thẩm vấn, thận tư, minh biện. Tôi nói phải chăng quý vị đã học phương pháp 

này, đúng vậy, đều dùng phương pháp này học. Ở sau còn hai chữ có hiểu chăng? Đốc 

hành, điều này quên mất. Học rồi như thế nào? Học rồi cũng vô dụng. 

Thánh nhân dạy chúng ta, đem những thứ đã học biến thành cuộc sống của mình, 

rất lợi ích, trong cuộc sống hằng ngày đều dùng đến. Trong công việc dùng được, trên 

đối nhân tiếp vật đều dùng được. Học linh hoạt dùng cũng linh hoạt! Làm sao đem Tứ 

Thư Ngũ Kinh, Thập Tam Kinh biến thành sinh hoạt của mình? Đốc hành. Đốc hành là 

gì? Chính là Đệ Tử Quy, Đệ Tử Quý rất quan trọng! Thế nên chúng ta từ đây lãnh hội 

được, chắt lọc được được bốn chữ của học thuyết Khổng Mạnh là: nhân nghĩa trung 

thứ. 

Khổng  Tử  một đời  nói nhân  -“Khổng viết  thành  nhân”.  Mạnh  Tử  một  đời  nói về 

nghĩa,  nhân  nghĩa  là  tiêu  chí  của  học  thuyết  Khổng  Mạnh.  Trong  Luận  Ngữ  nói  rất 

hay:“đạo của Phu Tử lấy trung thứ làm niềm vui”. Quý vị thử nghĩ xem, bốn chữ này 

có thể giải quyết vấn đề chăng? Nhân là gì? Nhân là thương người. Hiện nay con người 

rất đáng thương, con người hiện nay không biết thương mình, làm sao họ thương người 

khác  được!  Sao  lại  không  biết  thương  mình?  Bản  tánh  của  chính  mình  bổn  thiện, 

không  biết  giữ  bổn  thiện  của  mình,  không  thương  chính  mình.  Đức  Phật  nói:  tất  cả 

chúng sanh vốn là Phật. Quý vị vốn là Phật, ngày nay trở thành phàm phu tạo nhiều tội 

222  Tập 432 



nghiệp, quý vị không tự thương mình. Người không thương mình, họ sẽ không thương 

người khác. Thương mình mới biết thương người. Thương người bắt đầu từ đâu? Đầu 

tiên  là  yêu  cha  mẹ,  vợ  con,  gia  thân  quyến  thuộc,  dần  dần  mở  rộng  ra,  mở  rộng  đến 

cuối cùng “phàm thị nhân, giai tu ái”. 

Trong Phật pháp lại càng rộng lớn. Phật pháp không những thương yêu con người, 

mà thương yêu cây cỏ hoa lá, thương yêu sơn hà đại địa. Nói đến chữ thương yêu này 

phải phát triển đến biến pháp giới hư không giới, giáo dục thương yêu! Con người nếu 

thương người sẽ không hại người, sự việc rất đơn giản. Ngày nay con người khởi tâm 

động niệm đều tổn người lợi mình, lòng thương yêu hoàn toàn không có. Đạo của Phu 

Tử là tổn mình lợi người, đây là lòng thương yêu. Như vậy xã hội mới ấm êm, vấn đề 

mới có thể hóa giải, xung đột sẽ không còn. 

Nghĩa là gì? Nghĩa là nói về lý. Khởi tâm động niệm,  ngôn ngữ tạo tác hợp tình, 

hợp lý, hợp pháp gọi là nghĩa. Người xưa nói tình lý pháp đều chu đáo. Xã hội ngày 

nay  chỉ  nói  pháp,  không  có  tình,  không  có  lý.  Tôi  chỉ  cần  hợp  pháp,  mỗi  điều  trong 

pháp luật tôi không phạm. Vì thế pháp luật có chỗ hổng, có vấn đề. Người thông minh 

sẽ vào vào chỗ hở của pháp luật. Trên thực tế họ thông minh chăng? Họ không thông 

minh,  vì  sao  nói  họ  không  thông  minh?  Vì  pháp  luật  thế  gian  không  quản  được  họ, 

nhưng nhân quả báo ứng họ không thoát được. Giết người cần phải đền mạng, mắc nợ 

thì phải trả tiền, nhân quả nghiệp báo không sai chút nào. Con người sao lại làm những 

chuyện khờ dại như vậy? Người này thật ngu si, thông minh gì đâu! Nên người xưa nói 

tình lý pháp, hợp tình, hợp lý, hợp pháp, suy nghĩ chu đáo mọi mặt, đây là nghĩa. 

Chúng ta dùng trung, dùng nhân, dùng nghĩa để giáo hóa xã hội. Xã hội liền có thể 

hồi đầu, có thể ấm  êm. Ngày nay  người phương đông suốt 200 năm nay, đã bỏ quên 

truyền thống giáo dục của thánh hiền, thời gian không thể nói là không dài, bất thiện 

tích lũy trong 200 năm đó cho đến ngày nay, là thiên tai hiện tiền. Thiên tai của xã hội, 

thảm họa của địa cầu, chúng ta biết khởi nhân của nó. Hóa giải, phải nhổ tận gốc nhân 

này.  Điều  này  phải  nhờ  vào  giáo  dục,dạy  mọi  người  về  điều  nhân,  không  được  làm 

việc xấu. Phải dạy luân lý, dạy đạo đức, dạy nhân quả, dạy Phật pháp, dạy giáo dục tôn 

giáo. Nhất định phải hiểu rõ về hai chữ tôn giáo này, nó không phải mê tín. Quý vị thử 

tra từ điển, tông có ý nghĩa là gì? Nó có rất nhiều nghĩa nhưng có ba nghĩa quan trọng. 

Thứ nhất là chủ yếu, thứ hai là trọng yếu, thứ ba là tôn sùng, là ba nghĩ quan trọng này. 

Giáo có nghĩa gì? Giáo là giáo dục, dạy học, giáo hóa. Tôn giáo hợp lại có nghĩa là 

giáo dục trọng yếu, giáo dục chủ yếu và giáo hóa tôn sùng. Người hiện nay không cần, 

nói nó là mê tín, như vậy làm sao thiên hạ không loạn? Địa cầu làm sao không có thảm 

Tập 432  223 



họa? Đặc biệt là Phật giáo, ở trước tôi nói rất rõ, Phật giáo đem đến cho chúng ta điều 

gì?  Trí  tuệ  viên  mãn,  phước  báo  viên  mãn.  Nếu  muốn  cầu  trí  tuệ,  cầu  phước  báo  thì 

nên  học  Phật.  Quý  vị  sẽ  thu  hoạch  rất  lớn,  đều  có  thể  đạt  được.  Đức  Phật  dạy  cho 

chúng ta trí tuệ, dạy cho chúng ta phước báo. Không học Phật chính là tôi không cần trí 

tuệ,  tôi  cũng  không  cần  phước  báo,  không  phải  là  ý  này  sao?  Giáo  dục  tốt  như  vậy, 

không nhận thức nó, nói nó là mê tín, bài xích nó, chà đạp nó. Quý vị nghĩ xem tội này 

lớn biết bao! 

Tự mình không có phước, không có trí tuệ, có thể tha thứ được. Quý vị còn đi hại 

người khác, khiến người khác thấy quý vị như vậy, họ khởi hoài nghi đối với Phật giáo, 

không tin tưởng Phật giáo, tội này rất  nặng. Quý vị ảnh hưởng rộng lớn, ảnh hưởng 

thời gian dài thì tội của quý vị càng nặng hơn. Điều này chúng ta không thể không biết, 

không  thể  không  hiểu  rõ  về  nó.  Cho  nên  chúng  tôi  đưa  ra  bốn  chữ  trong  học  thuyết 

Khổng Mạnh. Phải dùng trung thứ để giải quyết vấn đề xã hội hiện tại. 

Trung là gì? Vừa mới nói xong, là tâm chân thành, không thiên không tà. Thứ là gì? 

Thứ là tha thứ. Họ tạo những tội nghiệp này vì họ vô tri, không ai dạy họ. Sau Kinh Vô 

Lượng Thọ có nói, đại từ đại bi. Những người tạo tội nghiệp này nên tha thứ họ, vì sao? 

Người đi trước vô tri. Không những họ không biết mà cha mẹ họ không biết, ông bà họ 

cũng không biết, tằng tổ phụ họ cũng không biết, cao tổ phụ của họ cũng không biết, 

như vậy phải làm sao? Họ đã tạo những ác nghiệp tích lũy nhiều năm như vậy,nên tạo 

tội nghiệp này không nên truy cứu, không nên trừng phạt, phải tha thứ cho họ. Khổng 

tử  nói  rất  hay:  “thành  sự  bất  thuyết”,  việc  đã  qua  không  nên  nói.  Họ  làm  là  việc  bất 

thiện nhưng đã làm rồi không nên khuyên họ. Họ đang làm những việc xấu này, họ có 

thế lực này, có ngoại duyên này, họ nhất định làm thành công. Không nên khuyên họ, 

cứ để tùy họ! 

“Ký vãng bất cứu”, nghiệp đã tạo trong quá khứ không truy cứu nữa, bỏ qua tất cả. 

Khuyên họ đến học truyền thống văn hóa, học giáo huấn của thánh hiền. Cần phải từ 

trong  xã  hội  an  định  để  làm  giáo  dục.  Chúng  tôi  làm  ở  Thang  Trì,  chính  là  phương 

hướng chỉ đạo này, đã làm thành công. Nếu họ tạo những tội nghiệp này, quý vị đi truy 

cứu họ,trong lòng họ khiếp sợ, sợ hãi, họ sẽ phản kháng, lại tạo thành xã hội động loạn, 

như thế thì hoàn toàn sai lầm! 

Không truy cứu, bất luận là việc sai lầm như thế nào cũng không nên truy cứu, bỏ 

qua tất cả. Ngồi xuống và học tập học thuyết Khổng Mạnh cho thật tốt, đến học Phật 

pháp đại thừa. Chúng ta cải vãng tu lai, như vậy là tốt. Dùng không khí hài hòa êm ấm 

để giải quyết vấn đề, nhất định không thể dùng trừng phạt. Không nên dùng pháp luật, 

224  Tập 432 



đó  không  phải  là  biện  pháp  hay.  Đại  thừa  và  Khổng  Mạnh  không  chủ  trương  dùng 

phương  pháp  này.  Đại  thừa  chúng  ta  đề  xướng  chân  thành  từ  bi,  thương  xót  những 

chúng sanh tạo tội này. Những người này nếu họ thật sự học giáo dục nhân quả, lương 

tâm sẽ phát khởi. Pháp luật không trị được thì nhân quả trị quý vị, quý vị không thoát 

được nhân quả. 

Vì thế tôi nhờ một nhà Kim Thạch ở Bắc kinh, khắc tám chữ này vào một tấm biển. 

Tôi thấy làm khung kính và treo nó lên ở đây. Con dấu không lớn, chỉ nhỏ như vậy và 

đem phóng lớn nó ra. Con dấu nhỏ này phóng lớn lên như vậy. Trong con dấu này là: 

“Khổng Mạnh: nhân nghĩa trung thứ, đại thừa: chân thành từ bi”, chính là khắc mấy 

chữ này. Một con dấu khác là “Thần ái thế dân, hòa bình thiên sứ”, con dấu này trước 

đây đã tặng cho tổng thống Bố Hy, bây giờ làm lại con dấu khác. 

Chúng tôi muốn trong hoạt động của Liên Hiệp Quốc, tặng cho lãnh đạo quốc gia 

trên toàn thế giới, hy vọng họ đều có thể lãnh hội được “thần ái thế dân”,hy vọng họ 

làm thiên sứ hòa bình không nên phát động thảm họa chiến tranh. Chiến tranh là nhân 

họa, không phải là việc tốt. Giải quyết vấn đề nhất định phải dùng phương pháp ôn hòa 

không nên dùng vũ lực. Phương pháp hữu hiệu nhất chính là giáo huấn của thánh hiền. 

Có thể làm tốt giáo dục thánh hiền, thì tất cả vấn để đều được giải quyết. 

Đặc biệt hiện nay khoa học kỷ thuật phát triển, công cụ truyền bá tốt. Quốc gia có thể 

bồi dưỡng một lớp thầy giáo, nhân số không cần nhiều, năm sáu mươi người là đủ. Có 

một kênh truyền hình về giáo dục thánh hiền, phát sống suốt 24 tiếng, để những thầy 

giáo đó luân lưu dạy học. Tôi tin rằng nhiều nhất là một năm trật tự xã hội được khôi 

phục, những thiên tai trên địa cầu dần dần không còn nữa. Không phải làm không được, 

thật sự có thể làm được. Vì thế người xưa rất có trí tuệ, thời xưa không có nhiều thiên 

tai  như  vậy.  Vì  các  bậc  cổ  thánh  tiên  vương  họ  đều  hiểu.Trong  Học  Ký  đã  đưa  ra: 

“kiến quốc quân dân, giáo học vi tiê n” , kiến quốc là kiến lập một chính quyền, quân 

dân là lãnh đạo nhân dân toàn quốc. Điều gì quan trọng nhất? Dạy học, dạy học phải 

đứng hàng đầu. Chỉ cần làm tốt giáo dục, vấn đề gì cũng giải quyết được. Đích thực 

không phải vấn đề của chế độ, không phải vấn đề pháp luật, mà là vấn đề nhân phẩm. 

Nếu  con  người  tốt,  chế  độ  không  tốt  họ  vẫn  có  thể  làm  ra  việc  rất  tốt.  Nhân  phẩm 

không tốt, dù chế độ tốt họ vẫn làm việc xấu như thường. Vì thế vấn đế then chốt ở đây 

là làm sao dạy tốt con người, người lãnh đạo quốc gia này chính là thánh vương. Vấn 

đề chính của ngày nay là ở đây, không phải chổ khác. 

Tôi ở Úc Châu gặp được một người, cũng đã hỏi một câu hỏi rất mẫn cảm, xưa nay 

tôi chưa từng nghe qua. Nghĩa là hiện nay người phương tây đã chất vấn: chế độ dân 

Tập 432  225 



chủ có phải là chế độ tốt nhất không? Trước đây tôi chưa nghe qua, họ hoài nghi đối 

với dân chủ hiện tại, sinh tâm hoài nghi. Tôi trả lời họ, tôi nói chế độ là thứ hai, không 

phải đầu tiên. Đầu tiên là con người, nếu dạy con người tốt, người dạy tốt rồi thì chế độ 

nào cũng tốt. Nếu con người không dạy tốt thì chế độ tốt đến đâu cũng sẽ xảy ra vấn đề. 

Làm sao để dạy tốt con người? Đó chính là không thể xa rời luân lý, đạo đức, nhân quả, 

và giáo dục tôn giáo, mới có thể dạy tốt con người. Giáo dục tôn giáo thật sự cần phải 

nỗ lực nghiên cứu, không thể dùng hai chữ mê tín để tránh xa nó, như vậy thì vô tâm 

quá đỗi. Trong mỗi tôn giáo đều có những điều rất tinh túy. 

Trong những năm gần đây, tôi xem rất nhiều kinh điển Tôn giáo. Tôi có ghi chép, 

đọc sách rồi ghi chép lại. Trong đó có mười tôn giáo, những gì hay tôi đều viết lại. Tựa 

đề cuốn sách nhỏ này của tôi là “Tôn giáo thế giới là một nhà”, đều là câu chữ trong 

kinh điển. Liên quan đến lời dạy đoan chánh tâm niệm, tu thân tề gia, rất lợi ích. Rất 

nhiều tôn giáo bạn nhìn thấy đều hoan hỷ, đây là điều chúng ta cần nên học tập. Nên 

thành đến cực điểm gọi là chí thành, trung đến tột cùng. 

Sau cùng là nói về tín, ở đây là nói thế pháp, gọi là chân thật bất hư.  “ Hạ minh đệ 

nhị cú, mang trung niệm Phật”, dù công việc rất bận rộn, vẫn dành thời gian để niệm 

Phật, công đức niệm Phật vô cùng thù thắng. Trong bộ sách này nói một cách rõ ràng 

thấu triệt, phải nỗ lực học tập. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 





--------------------------------------------------------------------------------------------------------- 



 

226  Tập 432 



Tập 433 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian:03.06.2011 

Địa Điểm: Cang Sơn Tịnh Tông Học Hội_Nhật Bản 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 544, hàng thứ năm từ dưới đếm lên. Từ câu “đương tín 

Phật kinh ngữ thâm”, bắt đầu xem từ đây. 

“Đương tín Phật kinh ngữ thâm, thử trung tín tự, chỉ xuất thế pháp. Vị ư chư pháp 

chi thật thể, tam bảo chi tịnh đức, dữ thế xuất thế chi thiện căn. Thâm vi tín lạc, sử tâm 

trừng tịnh, thị vi tín”. 

Câu thứ nhất: nên tin vào lời dạy thâm diệu trong kinh Phật, vì sao vậy? Vì mỗi câu 

mỗi chữ trong kinh Phật là từ trong tự tánh hiển lộ ra. Tâm phàm phu chúng ta hoàn 

toàn trái với tướng tự tánh. Dùng cách đơn giản nhất mà nói, tâm Phật là chân tâm, tâm 

phàm  phu  là  vọng  tâm.  Ở  đây  chúng  ta  nhất  định  phải  hiểu,  Phật và  phàm  phu,  ai  là 

Phật, ai là phàm phu? Tất cả đều là nói về chính mình. Dùng chân tâm chúng ta chính 

là Phật, còn dùng vọng tâm chúng ta là phàm phu. Phật là chúng ta, phàm phu cũng là 

chúng ta. Chân tướng sự thật này, chúng ta không thể không biết. 

Phật và phàm phu không có giới hạn, chỉ có mê ngộ bất đồng mà thôi, quý vị nghĩ 

xem rất thâm sâu phải không? Chúng ta thử xem, lục tổ Huệ Năng của Thiền Tông thời 

nhà Đường. Ngài không biết chữ, chưa từng đi học. Sau khi khai ngộ, khai ngộ nghĩa 

là ngài dùng chân tâm không dùng vọng tâm. Tất cả kinh điển đức Phật Thích Ca Mâu 

Ni  nói  trong  suốt  49  năm,  không  có bộ  nào đại  sư  không  hiểu.  Ngài không biết  chữ, 

không  biết  xem  kinh.  Quý  vị  đem  kinh  đọc  cho  ngài  nghe,  ngài  đều  hiểu,  đều  thông 

suốt. Ngài giảng lại cho quý vị nghe một cách thấu triệt, rất viên mãn, làm cho quý vị 

được giác ngộ, đây chính là nói nó không thâm sâu! Thâm sâu là do chúng ta đánh mất 

tự tánh, thấy tự tánh rất thâm sâu. 

Đức Thế Tôn trong ngày khai ngộ đầu tiên, ngài đem chân tướng sự thật này nói ra: 

thật không ngờ tất cả chúng sanh đều có trí tuệ đức tướng của Như Lai, vì vọng tưởng 

Tập 433  227 



chấp trước mà không thể chứng đắc. Khi ngài khai ngộ đã nói như thế. Đức Thế Tôn 

khai ngộ năm 30 tuổi, cho thấy điều này mỗi người đều có phần! 

Phật  giáo  là  gì?  Phật  giáo  chính  là  nghiên  cứu  về  chính  mình,  hiểu  rõràng  minh 

bạch  về  mình,  dạy  học  như  vậy  gọi  là  Phật  giáo.  Trong  Phật  pháp  đại  thừa  nói  rất 

rõ:“ngoài tâm không có pháp, ngoài pháp không có tâm”, tất cả pháp duy tâm sở hiện, 

duy tâm sở biến.  Tâm là chính mình, thức cũng là chính mình. Tâm là  chân  tâm của 

mình, thức là vọng tâm của mình, rời chính mình thì không còn Phật pháp. Phật pháp 

là nói đến chính mình, nói về mình một cách thấu triệt, một cách tuyệt đối. Thật sự đã 

rõ ràng minh bạch, chúng ta gọi người này là thành Phật. Chưa rõ ràng minh bạch gọi 

quý vị là Bồ Tát. 

“Phật kinh ngữ thâm”, câu này chúng ta phải lý giải ý nghĩa chân thật của nó, nếu 

quý vị dùng chân tâm nó sẽ không thâm sâu, dùng vọng tâm nó rất thâm sâu, căn bản 

nghe không hiểu. 

Hiện nay Phật giáo suy yếu đến tận cùng, có thể phục hưng chăng? Rất khó, quả thật 

rất khó, vì sao?  Vì tìm không thấy người dùng chân tâm,  dùng chân tâm học Phật sẽ 

không  khó.  Hiện  nay  được  mấy  người  dùng  chân  tâm?  Mấy  người  hiểu  được  chân 

tâm? Chân tâm là gì? Trong kinh Phật có câu miêu tả chân tâm này, đó là “chân tâm ly 

niệm”,không  có  vọng  niệm,  đây  chính  là  chân  tâm.  Chúng  ta  có  thể  tìm  thấy  người 

không có vọng niệm chăng? Tìm không thấy. Từ sáng đến tối vọng niệm này nối tiếp 

niệm kia, khi ngủ cũng không ngừng, điều này quả thật phiền phức! 

Trong  kinh  điển  đại  thừa  nói  rất  hay,  vọng  niệm  có  nguồn  gốc,  có  ngọn  ngành. 

Nguồn gốc của khởi tâm động niệm, trong kinh điển đại thừa gọi nó là vô thỉ vô minh. 

Từ vô thỉ vô minh diễn biến nặng hơn, chính là trần sa phiền não. Trần sa là miêu tả 

nhiều, rất nhiều, đếm không hết! Trong Kinh Hoa Nghiêm nói là phân biệt, tâm phân 

biệt  là  vọng  tâm,  không  phải  chân  tâm.  Diễn  biến  tiếp  đến  mức  nghiêm  trọng  nhất, 

chính là kiến tư phiền não. Trong Kinh Hoa Nghiêm gọi nó là chấp trước. Trong Kinh 

Hoa Nghiêm nói vọng tưởng phân biệt chấp trước, thông thường giáo lý đại thừa gọi là 

vô thỉ vô minh. Vô minh phiền não, trần sa phiền não, kiến tư phiền não. Danh xưng 

không giống nhau nhưng ý nghĩa hoàn toàn tương đồng. 

Đức Phật nói nếu có thể buông bỏ được kiến tư phiền não. Cũng có nghĩa là lục căn 

tiếp xúc với cảnh giới lực trần, mắt thấy sắc, tai nghe âm thanh, mũi ngửi mùi hương, 

lưỡi nếm vị đều không chấp trước, quý vị đã chứng quả A la hán, vì sao vậy? Buông bỏ 

chấp trước, chính là đoạn tận kiến tư phiền não. Ba loại phiền não lớn, đoạn tận loại 

này, đoạn tận loại này lục đạo sẽ không còn. Do đây mà biết, lục đạo từ đâu mà có? 

228  Tập 433 



Kiến tư phiền não biến hiện ra. Có kiến tư phiền não, liền có hiện tượng luân hồi lục 

đạo,  huyễn  tướng  này  sẽ  tồn  tại.  Nếu  chúng  ta  không  còn  chấp  trước,  ý  niệm  chấp 

trước đều không còn, lục đạo sẽ không còn, vì nó là giả. 

Vĩnh Gia đại sư nói rất hay:“mộng lý minh minh hữu lục thú, giác hậu không không vô 

đại  thiên”.  Sau  khi  kiến  tư  phiền  não  đoạn,  giống  như  một  người  tỉnh  lại  sau  giấc 

mộng, cảnh trong mộng không còn, nó không phải thật. Quý vị ở trong đó so tính thiệt 

hơn, là sai lầm. Lục đạo không còn, đã tỉnh lại. Tỉnh lại là cảnh giới gì? Tứ thánh pháp 

giới. Thánh văn, Duyên giác, Bồ Tát, Phật trong mười pháp giới. Tỉnh lại là cảnh giới 

này, luân hồi không còn. Tứ thánh pháp giới vẫn ở trong mộng, vẫn không phải là thật. 

Ở trong đây buông bỏ phân biệt, chẳng những không chấp trước, mà phân biệt cũng 

không  còn,  cảnh  giới  của  họ  được  nâng  cao.  Phân  biệt  không  còn,  ở  trong  tứ  thánh 

pháp  giới  địa  vị  của  họ  là  Bồ  Tát,  là  Phật.  Họ  không  phải  Thanh  văn,  Duyên  giác. 

Thanh văn, Duyên giác không có chấp trước nhưng có phân biệt. Khi đoạn được phân 

biệt, họ liền nâng cao đến Bồ Tát, đến Phật. 

Bồ  Tát  không  có  phân  biệt  nhưng  có  tập  khí  phân  biệt.  Sau  khi  đoạn  hết  tập  khí 

phân biệt, họ chính là Phật trong mười pháp giới. Tập khí phân biệt không còn, họ còn 

có khởi tâm động niệm, chính là vô minh vô thỉ phiền não. Nếu không khởi tâm không 

động niệm, lục căn ở trong cảnh giới lục trần không khởi tâm không động niệm, mười 

pháp giới không còn. Mười pháp giới không còn, hiện ra cảnh giới gì? Cảnh nhất chân 

pháp giới, chính là cõi thật báo trang nghiêm của Chư Phật Như Lai. Cõi thật báo trang 

nghiêm gọi là nhất chân là đối với mười pháp giới mà nói, vì trong mười pháp giới là 

vô thường, tất cả hiện tượng đều sanh diệt trong từng sát na. Bồ Tát Di Lặc nói một 

khảy móng tay có 32 ức một trăm ngàn niệm, ý niệm đó sanh diệt, vô thường. Trong 

nhất chân pháp giới không có hiện tượng này, nhất chân pháp giới là chân thường, vĩnh 

viễn không thay đổi. Người ở trong đó không có sanh lão bệnh tử, cây cỏ hoa lá không 

có  sanh  trụ dị  diệt,  sơn  hà  đại  địa  không  có  thành  trụ  hoại  không.  Thế  nên  gọi  nó  là 

nhất chân pháp giới, nó không có biến hóa. Người ở trong thế giới đó thọ mạng rất dài, 

trong kinh thường gọi là vô lượng thọ. Các bậc tổ sư giải thích rằng vô lượng thọ này 

là  vô  lượng  của  hữu  lượng,  không  phải  chân  vô  lượng.Nhưng  nói  là  chân  vô  lượng 

cũng có thể chấp nhận được, vì sao? Vì từ vô lượng của hữu lượng, nó trực tiếp thông 

đến vô lượng của vô lượng. Nó thông suốt, ở giữa không có giới hạn nên nói vô lượng 

của vô lượng cũng đúng, cũng không nói sai. 

Vì sao nói vô lượng của hữu lượng? Vì thời gian của nó là ba đại a tăng kỳ kiếp, 

hình thành ra sao? Cõi thật báo này hình thành như thế nào? Tập khí vô thỉ vô minh. 

Vô thỉ vô minh thật sự đoạn tận, không còn nữa, không khởi tâm, không động niệm. 

Tập 433  229 



Tập  khí  vẫn  còn,  tập  khí  không  dễ  đoạn.  Không  có  cách  nào  đoạn  tập  khí,  chỉ  cần 

không chú ý đến nó nữa, thời gian lâu tự nhiên nó sẽ không còn. Cần bao nhiêu thời 

gian? Ba đại a tăng kỳ kiếp, thật sự không còn. Tập khí không còn, đã đoạn sạch, cõi 

thật báo cũng không còn. Cõi thật báo không còn, trở thành gì? Trở thành thường tịch 

quang Tịnh độ, thường tịch quang hiện tiền. Chonên cõi thường tịch quang và cõi thật 

báo là kết nối lại, hiện hay không hiện chính là do tập khí. Có tập khí nó sẽ hiện cõi 

thật báo, hiện cõi báo. Không có tập khí, cõi báo cũng không còn. Điều này chúng ta 

phải hiểu cho rõràng minh bạch. 

Học Phật không có gì khác, chính là học buông bỏ. Tôi đạt được chút lợi ích này, là 

khi mới học Phật, Chương Gia đại sư dạy tôi.Ngày đầu tiên gặp mặt, ngài liền dạy tôi. 

Nhìn thấu, buông bỏ_Buông bỏ, nhìn thấu. Từ sơ phát tâm đến Như Lai địa đều dùng 

phương pháp này, rất đơn giản. Ta nhìn thấu một phần, có thể buông bỏ một phần. Có 

thể buông bỏ một phần, lại nhìn thấu thêm một phần, hai phương pháp này bổ sung cho 

nhau. Nhìn thấu là hiểu rõ, đối với chân tướng sự thật dần dần minh bạch. Buông bỏ 

chính là đào thải hết tất cả phiền não tập khí, ở trong thế gian này chúng ta được đại tự 

tại. 

Kinh điển đại thừa thường nói pháp hỷ sung mãn, thường sanh tâm hoan hỷ, đây là 

thật.  Cảnh  giới  này  chính  là  điều  thầy  Phương  Đông  Mỹ  nói:  sự  hưởng  thụ  cao  nhất 

của đời người. Hưởng thụ cao nhất của đời người không phải địa vị cao, cũng không 

phải được nhiều tiền, nó không liên quan gì đến phú quý. Là hoan hỷ, trí tuệ khai mở, 

thấu suốt tất cả pháp, đây là sở cầu của Phật pháp. 

Trong Kinh Bát Nhã gọi là“chư pháp thật tướng”. Tướng chân thật của tất cả pháp, 

quý  vị  đã  minh  bạch  thông  đạt,  đây  gọi  là  Phật.  Chúng  sanh  nhất  niệm  bất  giác,  mê 

muội. Sau khi đã mê thì càng mê càng sâu, từ vô thỉ kiếp đến nay, đây là mê đến tận 

cùng. Mê đến tận cùng thìthế nào? Quả báo hiện tiền. Thân, một thân khuyết điểm, đây 

là nghiệp báo. Hoàn cảnh cư trú, sơn hà đại địa đều xảy ra vấn đề. Cây cỏ hoa lá, ngũ 

cốc hoa màu không nuôi người. Trước đây ngũ cốc hoa màu nuôi người, hiện nay ngũ 

cốc hoa màu hại người, vì sao vậy? Người ta dùng phân bón, dùng thuốc sâu để trồng 

trọt.  Vì  thế  ngũ  cốc  hoa  màu,  cũng  biến  thành  phân  bón,  biến  thành  thuốc  sâu.  Ăn 

những thứ này dễ sanh bệnh. 

Nguồn nước bị ô nhiễm, đất đai bị ô nhiễm nên nguồn nước cũng bị ô nhiễm. Nước 

không sạch, uống vào cũng bị trúng độc. Tai họa này do con người tạo ra hay là tai họa 

tự nhiên? Thông thường rất nhiều người đều nói tai họa tự nhiên.Tôi không thừa nhận. 

Tự  nhiên  là  tốt  đẹp,  tự  nhiên  là  trong  lành  nhất.  Ngày  nay  chúng  ta  phá  hoại  đại  tự 

230  Tập 433 



nhiên, phá hoại địa cầu, tai họa do con người làm ra. Động đất, sống thần, núi lửa bộc 

phát, không có loại nào không do con người làm. 

Trong kinh có năm chữ nói về nguồn gốc của thiên tai: tham sân si mạn nghi. Năm 

chữ này gọi là năm độc. Tham lam chiêu cảm lấy thủy tai, sân nhuế chiêu cảm hỏa tai, 

ngu  si  chiêu  cảm  lấy  phong  tai,  ngạo  mạn  chiêu  cảm  động  đất.  Hoài  nghi  chiêu  cảm 

thiên tai còn đáng sợ hơn là đại địa lỏng lẻo. Núi sẽ đổ xuống, lục địa sẽ chìm xuống 

đáy biển, đây là do nghi! Đối với bản thân mình mà nói thì sao? Hoài nghi khiến chúng 

ta đánh mất năng lực miễn dịch, rất dễ bị cảm nhiễm vi khuẩn. Quý vị không có sức đề 

kháng, quý vị nghĩ xem đáng sợ biết bao! Lời này ai tin? Cổ nhân đều tin, còn người 

thời nay không tin. Con người thời nay nói đây là  mê tín, họ chỉ tin khoa học. Khoa 

học muốn quý vị đem bằng chứng cứ ra, đức Phật đã đưa ra bằng chứng, bằng chứng 

đối với chính mình, nghĩa là trên thân thể mình có rất nhiều bệnh tật, đây chính là bằng 

chứng. 

Chúng  ta  ở  trên  địa  cầu  này,  một  hai  năm  nay  thiên  tai  quá  nghiêm  trọng.  Trước 

đây không ai nói đến, không ai nhắc đến. Hơn một tuần này, có một người đồng học 

thật hiếm có, đem tin tức về thiên thai trên toàn thế giới của tháng ba, tháng tư, tháng 

năm, ba tháng này đưa tôi xem. Tiêu đề của tin tức, nội dung không có, chỉ có tiêu đề, 

bao nhiêu lần? Hơn hai trăm, sao lại nhiều như vậy? Ba tháng hơn ba trăm lần, bình 

quân mỗi ngày có trên hai lần, quý vị nghĩ xem đáng sợ biết bao! Ba tháng không phải 

là thời gian rất dài, về sau thì sao? Xem xu hướng này về sau có thể càng nhiều hơn. 

Vấn đề này phải xem quý vị có tin vào năm chữ này không? Bằng chứng này đã bày ra 

trước mắt. 

Điều  này  tiến  sĩ  Giang  Bổn  Thắng  người  Nhật  tin,  ông  đã  làm  thí  nghiệm  nước 

mười mấy năm, chúng tôi cũng là bạn cũ. Các nhà khoa học hiện đại tin tưởng, các nhà 

lượng tử lực học đều biết, tư tưởng của con người, khởi tâm động niệm sẽ ảnh hưởng 

đến cây cỏ hoa lá, sẽ ảnh hưởng đến sơn hà đại địa. Ông Bố Lai Đăng người Mỹ nói 

phương pháp ứng phó dự ngôn thiên tai của Maya năm 2012. Ông nói, ông ta đã nói ra 

ba câu, thứ nhất “bỏ ác dương thiện”, Phật pháp nói đoạn ác tu thiện. Thứ hai “cải tà 

quy chánh”, thứ ba là “đoan chánh tâm niệm”.Trong tâm không thể có năm chữ này, 

tâm quý vị phải đoan chánh. Không những có thể hóa giải thiên tai của địa cầu, mà còn 

đem đến cho địa cầu một tương lai tốt đẹp hơn. Ông nói lời này tôi tin, cùng một đạo lý 

như trong kinh Phật nói. 

Vấn đề hiện nay cư dân trên địa cầu có thể hồi đầu chăng? Có thể đoạn ác hướng 

thiện chăng? Có thể cải tà quy chánh chăng? Có thể đoan chánh tâm niệm chăng? Sự 

Tập 433  231 



việc này bày ra trước mắt chúng ta. Chúng ta tin rằng, một số tín đồ Phật giáo sẽ y giáo 

phụng hành. Trong số tín đồ Phật giáo đương nhiên còn có một bộ phận đối với điều 

này  còn  bán tín  bán  nghi, họ  sẽ  không  hồi đầu.  Không  hồi đầu  thì  thiên tai liền  phát 

sanh. 

Trong  hai  năm  gần  đây  có  rất  nhiều  người  hỏi  tôi,  thiên  tai  đến,  hỏi  tôi  nơi  nào 

không  có  thiên  tai?  Mọi  người  đều  muốn  đi  tránh  nạn.  Tôi  nói  với  mọi  người,  trong 

lòng quý vị không có thiên tai thì thiên tai sẽ không có. Trong lòng có thiên tai, trốn 

không xong, tránh không được. Thiên tai đến cần lưu lại thì lưu lại, cần đi họ sẽ đi. 

Cần ở lại, thiên tai ở ngay trước mắt, quý vị cũng bình an vượt qua, không sao. Cần ra 

đi thì trốn không được, tránh không xong. Hạng người nào cần ở lại? Đó chính là ông 

Bố Lai Đăng nói tôi tán thành ông ta.      Người bỏ ác dương thiện nên lưu lại. Người 

cải  tà  quý  chánh,  lưu  lại.  Người  đoan  chánh  tâm  niệm,  lưu  lại.  Còn  ngược  lại  đều 

không lưu lại, đều phải ra đi. Chúng ta có nên tìm một nơi để tránh chăng? Không cần. 

Tâm quý vị tốt, không có nơi nào không tốt. Tâm không tốt, quý vị tìm đến đâu cũng 

không tốt. Phải hiểu đạo lý, pháp tốt nhất của thế xuất thế gian là gì? Tốt nhất là niệm 

Phật A Di Đà. Đọc Kinh Vô Lượng Thọ, niệm Phật A Di Đà Phật, đây là việc tốt nhất 

trong  thế  xuất  thế  gian.  Chúng  ta  nên  tin  rằng  “đương  tín  Phật  kinh  ngữ  thâm”,  nếu 

chúng ta không tin, sợ rằng không tránh khỏi thiên tai, thật sự tin tưởng sẽ không sao. 

Người  học  Phật  đều  biết,  chúng  ta  ở  trên  thế  gian  này  có  cộng  nghiệp,  có  biệt 

nghiệp. Chúng ta với đại chúng có cộng nghiệp, tuy không tránh được thiên tai nhưng 

nơi đến không giống nhau. Người niệm Phật, họ đi đến thế giới Cực Lạc, rất tốt. Tốt 

hơn nhiều so với thế giới này, không phải việc xấu. Người không niệm Phật, nơi họ 

đến tùy theo tâm cảnh của họ. Tâm địa thiện lương họ đi về cõi trời cõi người. Tâm địa 

bất thiện, đó là ba đường ác: địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh. Nơi đến không giống nhau 

nhưng đều là điều tốt. Vào trong ba đường ác để tiêu nghiệp chướng, quý vị tạo những 

nghiệp chướng này, không vào ba đường ác thì đi đâu để tiêu nghiệp? Quý vị tu nhiều 

việc tốt như vậy thì phải hưởng phước, vì thế đến cõi người cõi trời để tiêu phước báo, 

đến tam đồ là tiêu nghiệp, toàn là việc tốt. Tiêu hết tội, tâm thanh tịnh liền hiện tiền. 

Chân tâm hiện tiền, liền tin lời thâm sâu trong kinh Phật nói, quý vị sẽ có điều kiện trở 

về tự tánh. Thành Phật, thành Bồ Tát có phần quý vị, vì sao vậy? Vì quý vị vốn là Phật. 

Tổ tông ngày xưa nói cho chúng ta biết bổn tánh vốn thiện. Tam Tự Kinh là các bạn 

nhỏ ngày xưa học, câu đầu tiên nói: “nhân chi sơ, tánh bổn thiện”,điều này với giáo lý 

đại thừa, nó cùng một nghĩa với lời Đức Thế Tôn nói khi ngài khai ngộ: tất cả chúng 

sanh đều có trí tuệ đức tướng của Như Lai. Cũng chính là nói tất cả chúng sanh vốn là 

Phật, cùng một ý với nhân tánh bổn thiện. Thiện đó nghĩa là quý vị vốn là Phật. 

232  Tập 433 



Chữ tín ở trong này là chỉ pháp xuất thế, không phải chỉ pháp thế gian. Pháp xuất 

thế gian rất khó sanh tín này, vì sao tôi phải tin? Xã hội hiện nay tại Trung Quốc, Nhật 

Bản, thậm chí trên toàn thế giới. Thông thường đại chúng nhận thức đối với tôn giáo 

đều là mặt phụ, người nói nó mê tín rất nhiều, đặc biệt là lớp trẻ. Năm ngoái tôi đến La 

Mã phỏng vấn tòa thánh Vatican, gặp mặt giáo hoàng. Giao lưu với chủ giáo đoàn của 

họ, thời gian hai ngày. Chúng tôi nghe báo cáo của chủ giáo Đào Nhiên, Thiên Chúa 

giáo là có tổ chức, không như Phật giáo, Phật giáo rất rời rạc. Ông ta nói với tôi, mười 

năm gần đây, tín ngưỡng tôn giáo trên toàn thế giới, số tín đồ ngày càng thấp, nghĩa là 

năm này ít hơn năm kia nên họ rất lo lắng. Nếu cứ như vậy thì 20 năm, 30 năm sau tôn 

giáo trên toàn thế giới không còn người tin, vấn đề này rất nghiêm túc! 

Lúc đó tôi đưa ra nhận xét để mọi người cùng tham khảo. Tôi nói chúng ta thử nghĩ 

lại mới đầu, khi chúa Giesu tại thế, Mosos tại thế, Đức Thế Tôn tại thế, Mục Hãn Mặc 

Đức (người khai sáng Y Tư Lan giáo) tại thế, họ khai sáng tôn giáo cũng tương đương 

khó khăn. Tại sao lúc đó tín đồ của họ mỗi năm mỗi gia tăng, mà còn truyền đến mấy 

trăm năm, mấy ngàn năm sau. Đối toàn thế giới có sự ảnh hưởng rất lớn, như vậy là vì 

sao? Điều này đáng để chúng ta phản tỉnh. Chúng ta đã nghiêm chỉnh tư duy về những 

vấn đề này chưa? Tôi nói theo nhận xét của tôi, người sáng lập của mỗi tôn giáo đều là 

đại thánh đại hiền. Họ đều là nhà giáo dục xã hội, nếu không giảng kinh dạy học thì tín 

chúng ở đâu ra? 

Đức Thế Tôn dạy học suốt 49 năm, Mục Hãn Mặc Đức dạy học 27 năm, Giesu dạy 

học 3 năm là bị người hại, Mosos cũng có hơn 20 năm. Tôi kết luận rằng, giáo dục tôn 

giáo quan trọng! 

Người Trung Quốc đem những từ vựng của ngoại quốc này dịch thành Tôn giáo. Dịch 

thành chữ tôn giáo đầu tiên là người Nhật Bản, người Trung Quốc đồng ý. Hai chữ Tôn 

giáo  này  trong  Trung  văn  có  nghĩa  là  gì?  Tôn  có  nghĩa  là  chủ  yếu,  trọng  yếu  và  tôn 

sùng_Tôn quý sùng cao. Giáo là giáo dục, dạy học, giáo hóa. Tôn giáo hợp lại nghĩa là 

gì? Giáo dục chủ yếu, dạy học trọng yếu giáo, hóa tôn sùng, địa vị này cao biết bao! Vì 

thế danh hiệu này, đặc biệt là những người khai giáo, họ không những có thể nói mà họ 

làm được. Những điều họ nói bản thân họ đều làm được, thực hành trong cuộc sống, 

trong công việc và trong việc đối nhân xử thế tiếp vật. Giúp xã hội an định, giúp nhân 

dân hạnh phúc mỹ mãn, ai không thích? 

Quay đầu lại xem chúng ta ngày nay, chúng ta ngày nay không cần đến giáo dục, 

thích cầu nguyện, thích hình thức. Cầu nguyện có tác dụng chăng? Có tác dụng, không 

thể  nói  không  có  tác  dụng,  đặc  biệt  là  cầu  nguyện  tập  thể.  Ví  dụ  khi  thiên  tai  đến, 

Tập 433  233 



chúng ta cầu nguyện, thiên tai được hóa giải nhưng người ta không tin, người ta nói, 

quý vị đang nói dối, đang gạt người. Vốn không có thiên tai, quý vị chỉ bịa đặt lung 

tung, đây là thật! Nên ở Vatican tôi kiến nghị, mỗi tôn giáo trên toàn thế giới phải khôi 

phục  việc  dạy  học.  Giáo  lý  trong  kinh  điển  đều  dạy  những  điều  hay,  đặc  biệt  là  liên 

quan đến giáo dục luân lý, giáo dục đạo đức, giáo dục nhân quả. Phải đem ba loại giáo 

dục này thúc đẩy phổ biến, trở thành giáo dục phổ cập, tất cả mọi người đều nên học 

tập, xã hội hóa giải được động loạn, thảm họa trên địa cầu tự nhiên biến mất. Nó rất 

hữu  ích,  không  phải  không  lợi  ích.  Nếu  vẫn  cầu  đảo  như  trước,  không  làm  công  tác 

giáo dục, thì tôn giáo sẽ đi đến diệt vong, không còn người tin tưởng, điều này chúng 

ta không thể không biết. 

Lúc trước tôi đi học, thầy dạy Tôn giáo là mê tín nên quan niệm sai lầm này rất sâu. 

Đối với bất cứ Tôn giáo nào cũng không muốn tiếp xúc, như vậy làm sao hiểu được 

Tôn  giáo  là  gì?  Lúc  trẻ  tôi  thích  triết học,  theo  thầy  Phương  Đông  Mỹ  học  triết  học. 

Không ngờ thầy giảng cho tôi một bộ Triết Học Khái Luận, mục sau cùng là Triết Học 

Kinh Phật. Lúc đó tôi rất nghi hoặc đến thỉnh giáo thầy, tôi nói: Phật là Tôn giáo, là mê 

tín, mà còn là Tôn giáo cấp thấp trong Tôn giáo. Thầy nói sao vậy?  Vì Phật giáo là đa 

thần giáo. Đa thần giáo là Tôn giáo cấp thấp, Tôn giáo cấp cao chỉ sùng bái một vị thần, 

một chân thần. Phật giáo cái gì cũng lạy, như vậy làm sao là triết học được? Thầy nói, 

chú còn trẻ chưa hiểu được. Đức Thế Tôn là nhà triết học vĩ đại nhất trên thế giới. Triết 

học trong kinh Phật là triết học đỉnh cao trên thế giới. Học Phật là hưởng thụ cao nhất 

của  đời  người.  Lời  của  thầy  đã  thay  đổi  quan  niệm  của  tôi.  Trước  đây  tôi  chưa  từng 

tiếp  xúc,  người  ta  nói  sao  nghe  vậy,  không  có  căn  cứ.  Đây  là  sai  lầm  của  chúng  tôi, 

không siêng năng nghiên  cứu.Tôi tiếp thu môn học này, sau khi  học xong  môn này, 

thầy nói với tôi: ngày nay triết học kinh Phật không ở trong chùa. Câu nói này rất quan 

trọng, nếu thầy không nói câu này, chúng tôi tiếp xúc với người xuất gia trong tự viện, 

cảm  thấy  không  đúng,  lời  thầy  có  vấn  đề,  liền  sanh  hoài  nghi  nên  thầy  đã  nói  rõ 

ra.Thầy nói người xuất gia trước đây, thật sự có đạo đức, có học vấn, vì sao? Vì họ thật 

tu, thật sự có nghiên cứu. Người xuất gia hiện nay rất lơ là, không còn nghiên cứu nên 

quý vị  muốn  nghiên  cứu  triết  học  kinh  Phật,  phải  bắt  đầu  từ  trong  kinh  điển.  Hướng 

dẫn con đường này tuyệt đối chính xác! 

Về sau tôi đến chùa, chuyên tìm đến tàng kinh các của chùa. Mượn sách ở thư viện 

và tàng kinh của chùa. Như bộ Đại Tạng Kinh không mượn được, họ không cho mượn 

ra bên ngoài, nên chúng tôi dùng thời gian rảnh đến chùa chép kinh. Khi tôi mới học 

chép được mười mấy bộ. Những năm gần đây thuật in ấn phát đạt, chất lượng in rất tốt, 

giá cả lại thấp. Điều này 50 năm trước con người hưởng thụ không được, 50 năm trước 

234  Tập 433 



phải sao chép. Con người hiện nay có phước nên hưởng được những tiện lợi này,nhưng 

con người hiện nay không hiếu học, người hiện nay cho dù hiếu học nhưng không đạt 

được lợi ích. 

Đây  là  nguyên  nhân  gì?  Thánh  giáo  trong  thế  xuất  thế  gian  phải  dùng  tâm  thành 

kính để học, mới có thể đạt được. Nếu không thành không kính không thể học được, 

Khổng  tử  đến  dạy  cũng  vô  dụng,  Đức  Thế  Tôn  đến  dạy  quý  vị  cũng  không  lãnh  hội 

được, vì sao  vậy? Vì không có tâm thành kính. Thanh niên thời nay, tính tình nông nỗi, 

trên mặt tâm lý hoàn toàn cự tuyệt thánh học, thanh niên hiện nay còn rất tự phụ, hoàn 

toàn  nghiêng  về  khoa  học,  sùng  bái  khoa  học.  Dùng  thái  độ  hoài  nghi,  thái  độ  phán 

đoán của khoa học đối với thánh nhân, như vậy làm sao học được lợi ích? Đây là cửa ải 

khó nhất để thánh giáo truyền về sau,hơn nữa cửa ải này rất phổ biến. Cho nên người 

tục Phật huệ mạng, người vì kế thừa tuyệt học của thánh nhân,phải bồi dưỡng như thế 

nào? Đây là vấn đề trước mắt nghiêm trọng nhất. 

Mỗi quốc gia, dân tộc, truyền thống văn hóa có tiếp diễn được chăng? Mỗi tôn giáo 

có thể trường tồn ở thế gian này chăng? Then chốt chính là ở đây. Nhiều năm gần đây 

chúng tôi đề xướng ba nền giáo dục căn bản, không thể có cái nhìn quá thiển cận, vì ba 

căn bản này rất quan trọng. Đệ Tử Quý của Nho giáo, Cảm Ứng Thiên của Đạo giáo và 

Thập Thiện nghiệp Đạo của Phật giáo. Ba cuốn sách này đều là tiểu phẩm. Đệ Tử Quy 

có 1080 chữ, Cảm Ứng Thiên cũng không quá một ngàn sáu bảy trăm chữ, Thập Thiện 

Nghiệp Đạo dài hơn một chút, không quá 2000 chữ. Đây là gốc, những thứ này không 

phải học thuộc lòng, không phải để nói, mà phải thực hành trong cuộc sống. Chúng ta 

có thể sinh hoạt trong ba căn bản này, đó chính là sinh hoạt trong giáo huấn của thánh 

hiền,  quý  vị  mới  có  thể  thực  hành  được  Tịnh  Nghiệp  Tam  Phước:  “Hiếu  dưỡng  phụ 

mẫu, phụng sự sư trưởng”, đây là Đệ Tử Quy, “từ tâm bất sát” là Cảm Ứng Thiên, sau 

cùng là tu thập thiện nghiệp. Không có ba cái gốc này, thông tông thông giáo, hiển mật 

viên  dung  đều  không  thể  vãng  sanh,  không  ra  khỏi  lục  đạo,  vì  sao  vậy?  Vì  học  mà 

không hành. 

Vô Tu pháp sư nói:đó không phải là chân trí tuệ. Tôi thay đổi một chút: nói được 

không làm được, đại sư nói: không phải chân trí tuệ, tôi nói: không có chân trí tuệ. Đó 

là học thuật, không phải thánh học. Những thứ họ học được là tri thức, không phải trí 

tuệ. Tri thức có giới hạn và còn có rất nhiều hậu di chứng. Trí tuệ không có, trí tuệ là 

viên dung, trí tuệ không có hậu di chứng,nên kinh Phật từng chữ từng câu đều là trí tuệ. 

Trong chú giải Hoàng Niệm Tổ đã nêu ra, bộ Kinh Vô Lượng Thọ này từ đầu đến 

cuối nói về ba loại chân thật: Rốt ráo chân thật, trí tuệ chân thật và lợi ích chân thật. 

Tập 433  235 



Từng  câu  từng  chữ  đều  như  vậy,  không  giống  nhau.  Nếu  dùng  tâm  chân  thành,  vạn 

phần  chân  thành  sẽ  đạt  được  vạn  phần  lợi  ích.  Trước  đây  Huệ  Năng  đại  sư  trong 

phương trượng của ngũ tổ Hoằng Nhẫn, nửa đêm canh ba Tổ sư giảng cho ngài nghe 

Kinh  Kim  Cang.  Ngài  Huệ  Năng  không  biết  chữ,  nên  tuyệt  đối  không  có  kinh  bổn, 

giảng đến câu: “ưng vô sở trụ, nhi sanh kỳ tâm” liền đại triệt đại ngộ. Phía sau không 

cần giảng, tất cả đều minh bạch, đều thông thấu, tại sao như vậy? Huệ Năng đại sư là 

vạn phần thành kính. Ngài trong hai tiếng đồng hồ đạt được vạn phần lợi ích, chính là 

như vậy. 

Không thành không kính, không được chút lợi ích nào. Không phải Khổng Mạnh 

không dạy quý vị, không phải Đức Thế Tôn không dạy quý vị, mà là không có cách 

nào, có dạy quý vị cũng không tiếp thu được. Quý vị nghe xong, qua kiến giải của quý 

vị nó liền biến chất. Trong bài kệ khai kinh nói “nguyện giải Như Lai chân thật nghĩa”, 

câu này nói có dễ chăng? Như ngài Huệ Năng đó mới là nguyện hiểu nghĩa chân thật 

của Như Lai. Vì thế ngày nay chúng ta cảm thấy khó là không có thành kính. Vì sao 

không  có  thành  kính?  Không  có  lòng  yêu  thương,  lòng  yêu  thương  gì?  Không  biết 

thương mình. Không biết thương mình làm sao có thể thương người khác, làm gì có 

đạo lý này! 

Nên đối với cha mẹ không có thân ái. Yêu thương cha mẹ không có, đối với người 

khác  càng  không  cần  phải  nói.  Làm  sao  để  giúp  đời  sau  xây  dựng  lòng  yêu  thương? 

Xây  dựng  lòng  thương  yêu  là  giáo  dục  luân  lý.  “Phụ  tử hữu  thân”,  làm  thế  nào  thực 

hành tốt đề mục này? Bao nhiêu năm nay chúng tôi nói cũng rất nhiều, nguồn gốc của 

truyền thống văn hóa chính là ở câu này- phụ tử hữu thân. Truyền thống văn hóa chính 

là triển khai rộng câu này. Quý vị yêu cha mẹ, yêu anh em, yêu gia tộc mình, yêu bà 

con lối xóm, yêu xã hội, yêu quốc gia, yêu nhân loại cứ dần dần mở rộng ra như thế. 

Truyền thống văn hóa là giáo dục về lòng tình thương, phàm là người đều cần yêu 

thương.  Giáo  dục  của  Phật  rộng  lớn hơn  điều này,  không  những phàm  là  người  đều 

phải yêu thương, mà tất cả chúng sanh đều phải yêu thương. Sơn hà đại địa cũng yêu 

thương, cây cỏ hoa lá không có thứ nào là không có lòng yêu thương trong đó. Biến 

pháp giới hư không giới là từ bi đại viên mãn, gọi là đại từ đại bi. Từ bị thông thường 

chúng  ta  gọi  là  tình  thương.  Vì  sao  Phật  dùng  từ  bi  mà  không  dùng  tình  thương?  Vì 

trong  tình  thương  có  tình  chấp,  đó  là  khuyết  điểm.  Trong  tình  thương  chỉ  có  trí  tuệ 

không có tình chấp, gọi là từ bi. Cũng chính là những điều ở trước chúng ta nói, tất cả 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước chúng ta đều không có, lòng yêu thương này chính 

là từ bi. 

236  Tập 433 



Từ bi trong tự tánh vốn có là tánh đức, mỗi người đều có. Hiện nay tâm từ bi không 

khởi lên được là vì vọng tưởng, phân biệt, chấp trước chướng ngại nó. Nếu đoạn tận 

vọng tưởng phân biệt chấp trước thì tâm này tự nhiên sanh khởi, không có điều kiện. 

Người giác ngộ khác với người không giác ngộ, người giác ngộ họ có thể làm được. 

Trong xã hội hiện nay làm được điều này không dễ. Vì sao vậy? Vì họ hoài nghi đối 

với quý vị. Quý vị tốt với họ, họ liền nghĩ vì sao quý vị tốt với họ? Quý vị có ý đồ gì? 

Có mục đích gì? Nghĩ mọi cách để phòng bị quý vị, không có lòng tin. Đầu tiên không 

có lòng tin đối với mình, đối với bất cứ ai cũng không tin tưởng. 

Nhưng khi đã giác ngộ, chúng ta có một chút giác ngộ,nghĩa là hiểu được một chút, 

có cần phòng bị người khác chăng? Không cần. Họ hủy  báng tôi, tôi cám ơn họ. Họ 

hãm hại tôi cám ơn họ, vì sao? Họ tiêu nghiệp giúp tôi, họ đến khảo nghiệm tôi xem 

công phu của tôi đã thành tựu hay chưa? Vô cớ đổ lỗi cho tôi, tôi có nhẫn chịu được 

chăng?  Tôi  nhẫn  chịu  được,  miễn  cưỡng  đạt  yêu  cầu.  Vì  sao  vậy?  Quý  vị  còn  phải 

nhẫn.Nhẫn phải không còn, vô cùng hoan hỷ tiếp nhận mà còn cám ơn, đại khái có thể 

đạt được tám chín mười phần. 

Chúng  ta  mỗi  ngày  tu  công  tích  đức  đều  hồi  hướng  cho  họ,  mỗi  niệm  đều  muốn 

báo ân. Tâm quý vị hoan hỷ biết bao, an vui biết bao. Tình chấp đã đoạn, ân oán không 

còn.  Tâm  khôi  phục  sự  thanh  tịnh,  phục  hồi  lại  sự  bình  thường,  đây  là  niềm  an  vui 

không gì sánh được! Khổng tử nói:“học nhi thời tập chi bất diệc duyệt hồ”. Niềm vui 

này quý vị có đạt được chăng? Nếu đã đạt được, quý vị sẽ biết niềm vui từ sáng đến tối 

của Khổng tử. Ông vui vì điều gì, quý sẽ hiểu. Phật Bồ Tát thường sanh tâm hoan hỷ, 

thường sanh hoan hỷ tâm này từ đâu đến quý vị cũng đã hiểu. Không có điều gì không 

hoan hỷ, không có điều gì không vui. Người ta đến giết tôi, tôi cũng vui, cũng cám ơn 

họ, vì sao vậy? Họ giết tôi, tôi đến thế giới Cực Lạc. Họ đưa tôi đến thế giới Cực Lạc, 

sao tôi không cám ơn được! Tôi nên đãnh lễ họ. Đều là thật, không có câu nào là giả, 

đây là chân tướng sự thật không thể không biết. 

Lục  đạo  là  giả,  mười  pháp  giới  cũng  là  giả,  cho  đến  nhất  chân  pháp  giới  cũng 

không phải là thật, thường tịch quang mới là thật. Trong thường tịch quang, tôi thường 

nói cả ba loạn hiện tượng đều không có. Nó không có hiện tượng vật chất, không có 

hiện  tượng  tinh  thần  và  không  có  hiện  tượng  tự  nhiên,  vì  thế  khoa  học  và  triết  học 

không đạt  đến  được.  Chonên  thầy  Phương  Đông  Mỹ  mới  nói:  kinh  Phật  là  triết  học 

đỉnh cao trên thế giới. Phải như thế nào mới có thể đạt được? Như trong kinh Phật nói: 

chỉ có chứng được mới biết. Chứng ra sao? Buông bỏ vọng tưởng phân biệt chấp trước 

sẽ  chứng  được.  Các  nhà  khoa  học  nghiên  cứu,  đều  chưa  buông  bỏ  vọng  tưởng  phân 

biệt  chấp  trước,  nên  họ  nghiên  cứu  là  tri  thức,  không  phải  trí  tuệ.  Nếu  buông  bỏ 

Tập 433  237 



thìnhững thứ họ đạt được là trí tuệ, không phải tri thức, như thế mới hữu dụng. Đạo lý 

lớn này chúng ta cần phải hiểu thì lòng tin mới phát khởi được, bằng không lòng tin 

không sẽ sanh khởi được. 

Hiện nay điều đầu tiên chúng ta cần phải tin là lời các bậc tổ sư nói: nhân tánh bổn 

thiện.  Thế  gian  có  người  ác  chăng?  Không  có,  họ  làm  việc  cực  kỳ  xấu  vẫn  là  người 

thiện. Vì sao họ làm nhiều việc xấu như vậy? Nhất thời hồ đồ,mê thất bổn tánh. Phải 

hiểu được điều này. Trong Phật pháp nói: tất cả chúng sanh vốn là Phật. Làm điều xấu 

đến cùng, như ngũ nghịch thập ác, nhưng họ cũng vốn là Phật. Nhìn từ góc độ này quí 

vị sẽ không có một chút tâm oán hận nào. Vốn là Phật vì sao làm điều này? Phật hồ đồ, 

nhất  thời  hồ  đồ,  mê  thất  Phật  tánh,  họ  mới  làm  điều  này.  Nếu  họ  được  giáo  dục  tốt, 

không có khả năng này, thế nên pháp thế xuất thế gian đều chú trọng giáo dục. 

Thế gian pháp, trong Học Ký nói:“kiến quốc quân dân giáo học là đầu tiên”. Đức 

Phật  giáo  hóa  chúng  sanh,  không  dùng  cách  dạy  học  ngài  dùng  phương  pháp  gì? 

Chúng ta thử nghĩ xem. Xuất thế gian pháp cũng là dạy học trước tiên, vì thế Đức Thế 

Tôn biểu diễn cho chúng ta thấy, năm 30 tuổi, sau khi khai ngộ là dạy học đến 79 tuổi 

viên tịch. Ngài giảng kinh dạy học suốt 49 năm, không nghỉ ngày nào, không có ngày 

nào luống qua vô ích, vì sao vậy? Ngài vì tất cả chúng sanh vốn là Phật, bây giờ lạc 

mất phương hướng, đi sai đường, dùng phương pháp này để dẫn mọi người trở về, giúp 

họ đi về chánh đạo. Ngoài điều này ra không có ý đồ khác, không có mục đích khác. 

Làm sao để giúp con người tốt được? Giúp họ quay về đường lành, giúp họ trở về quả 

vị Phật. 

Các bậc thánh hiền không có mục đích nào khác là, giúp chúng ta khôi phục đến 

thánh hiền, quý vị vốn là thánh hiền. Quý vị thành thánh thành hiền, họ không tự cho 

mình có công lao, vì sao vậy? Họ có công lao gì? Không có công lao, vì quý vị vốn là 

thánh hiền, tôi có công lao gì đâu? Chư Phật Bồ Tát giúp quý vị thành Phật, quý vị vốn 

là Phật nên Phật Bồ Tát không kể công. Quý vị vốn không phải Phật, khi tôi giúp quý 

vị, tôi mới có công lao. Quý vị vốn là Phật, họ thành Phật là chính họ thành. Hiểu rõ 

đạo lý này mới thật sự an vui vô cùng. 

Nên đối với thật thể của các pháp, thật thể là tự tánh, chính là trong kinh này nói 

chân  thật  rốt  ráo.  Chân  thật  rốt  ráo  là  chân  như  tự  tánh,  danh  xưng  rất  nhiều.  Trong 

Phật  pháp  đại  thừa  ít  nhất  có  bảy  tám  mười  danh  từ.  Vì  sao  chỉ  có  một  việc  mà  đức 

Phật  dùng  nhiều  danh  từ  như  thế?  Dụng  ý  của  ngài  là  để  chúng  ta  không  nên  chấp 

trước. Chỉ cần nói đến việc này, dùng danh từ nào cũng được,không nên chấp trước 

238  Tập 433 



tướng danh tự, danh tự là giả. Đây là Phật Bồ Tát dùng phương tiện thiện xảo trong 

việc dạy học. 

Vì tự tánh không có ba loại hiện tượng nên khoa học và triết học không đạt được. 

Triết  học  là  dùng  tư  duy,  chính  là  thức  thứ  sáu.  Ý  thức  có  thể  duyên  đến  A  lại  da, 

duyên không được tự tánh. Khoa học dùng sáu thức trước nhãn nhĩ tỷ thiệt thân ý, đến 

ý cũng duyên không đến, nhãn nhĩ tỷ thiệt thân càng không cần nói. Máy móc có tinh 

vi đến đâu cũng không đo lường được. Nhà Phật nói bản thể của vũ trụ vạn hữu là tự 

tánh, “duy tâm sở hiện, duy thức sở biến”. Đây là nguồn gốc của vạn sự vạn vật trong 

biến pháp giới hư không giới. 

Trong Tu Hoa Nghiêm Áo Chỉ Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán, trong bài luận văn 

này, Hiền Thủ quốc sư nói một cách rất tường tận, rất hay. Đây là nói về thể, thật thể 

của các pháp, là bản thể. Tịnh đức của Tam Bảo, đây là nói về tướng. Nhà Phật nói: thể 

tướng dụng. Tịnh đức của Tam Bảo là tướng. Thiện căn của thế xuất thế gian pháp là 

dụng- thể tướng dụng. “Thâm vi tín lạc” quý vị thật có thể tin, có thể thật sự tin điều 

này. Nói cách khác là tuyệt đối không phải giả.Làm sao sanh khởi tín tâm? Lúc đầu vì 

tôi tín nhiệm thầy Phương, thầy có trí tuệ, tuyệt đối không gạt tôi. Thầy nói: Phật rất tốt, 

là  môn  học  vấn  hay  nhất  trong  thế  xuất  thế  gian.  Tôi  tin  thầy  nên  đã  tiếp  nhận,  đây 

chính là gì? Thầy bảo đảm, chúng ta gọi là nhân cách bảo đảm. Chúng tôi tin thầy nên 

nỗ lực học tập. Thầy nói: triết học kinh Phật trong kinh điển,cho nên kinh điển đại thừa, 

như Kinh Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm là thầy giới thiệu cho tôi.Tôi đặc biệt 

có nhân duyên với bộ kinh này, sau khi triển khai ra cảm thấy vô lượng hoan hỷ. Thầy 

giới thiệu cho tôi là Sớ Sao của Thanh Lương đại sư, nhưng lúc đó tự mình xem thật sự 

không  hiểu,  đích  thực  lời  nói  trong  kinh  Phật  quả  thật  thâm  sâu,  không  giám  xem 

thường, tự biết mình thiển cận. Sau này tôi từ bỏ công việc, Chương Gia đại sư dạy tôi 

làm như thế, đại sư khuyên tôi xuất gia, dạy tôi học theo Đức Thế Tôn, tôi bằng lòng. 

Khi Chương Gia đại sư viên tịch, tôi theo thầy Lý Bính Nam ở Đài Trung, theo vị cư sĩ 

này  học  kinh  giáo.  Tôi  theo  thầy  mười  năm,  mười  năm  mới  thật  sự  tin.  Quý  vị  xem 

mười năm đầu miễn cưỡng tin, là tin thầy không gạt tôi. Mười năm huân tu kinh giáo 

đại thừa mới biết là thật không phải giả, đối với thầy ngày càng biết ơn. Quý vị xem 

trong mỗi giảng đường đều để hình thầy đối diện tôi, ngày ngày báo cáo với thầy, cám 

ơn thầy! Không có những vị thầy này, tôi không vào được cửa Phật, tôi không đạt được 

lợi ích chân thật của Phật pháp. Tuổi càng cao thì lòng biết ơn càng tăng trưởng theo 

thời gian, không phải thoái lui mà ngày càng tăng lên. Thầy thật là có thể gặp không 

thể cầu. Đi con đường này là đúng, phương hướng mục tiêu chính xác. Ban đầu thầy 

Phương nói với tôi:“học Phật là sự hưởng thụ cao nhất của đời người”.Không biết cao 

Tập 433  239 



đến mức độ nào, nhưng trải qua 60 năm học tập mới biết nó cao thật! Cao đến mức độ 

nào?  Kẻ  oán  người  thân  không  những  là  bình  đẳng,  mà  không  còn  nữa.  Oán  thân 

không còn nữa.Nếu bình đẳng thì nó vẫn còn, ở đây không còn nữa. Đích thực rất gần 

gũi, tâm và vũ trụ dung hợp thành nhất thể, thân với muôn sự muôn vật dung hợp thành 

nhất thể. Thật sự lãnh hội được biến pháp giới hư không giới là nhất thể, không phải 

một nhà, không sai chút nào. Vì sao vậy? Vì từmột tự tánh biến hiện ra. 

Trong Hoàn Nguyên Quán nói tự tánh thanh tịnh viên  minh thể, chính là thật thể 

của các pháp mà ở đây nói. Quý vị biết là nhất thể thì tất cả vấn đề đều được giải quyết. 

Nghi hoặc, phân biệt, chấp trước của quý vị sẽ không còn. Quý vị quan sát vũ trụ này 

rõ ràng, thấu triệt không chút hồ đồ. 

Thiện  căn  của  thế  gian  có  ba:  không  tham,  không  sân,  không si.  Thêm  nữa  là  không 

ngạo mạn, không hoài nghi thành năm thiện căn. Hai điều sau cần đưa vào thành năm 

loại thiện căn. Vì nghi rất nặng, chúng ta có hoài nghi sẽ rất khó khăn, quý vị đi vào 

thánh giáo rất khó. 

Tôi rất may mắn, suốt mười năm theo thầy, không xa thầy. Khi theo học với thầy, 

hằng ngày học tập kinh giáo, mới nhổ tận gốc rễ nghi ngờ của tôi, mới thật tin tưởng. 

Không phải công phu này,mà tự mình tôi trải qua, tôi biết nó vô cùng khó khăn, không 

thể không hoài nghi. Chỉ có người minh tâm kiến tánh, người chưa kiến tánh, làm gì có 

chuyện không hoài nghi? Nên kinh giáo một ngày cũng không thể rời, bục giảng một 

ngày cũng không thể rời. Phương pháp này rất có hiệu quả cho việc học tập. 

Làm  sao  giảm  ít  vọng  niệm?  Thông  thường  chúng  ta  nói là  phần  tử  tri  thức,  phương 

pháp hữu hiệu nhất đối với phần tử tri thức là gì? Ngày ngày lên bục giảng kinh, đừng 

gián đoạn. Giảng cả năm, giảng suốt đời, đến cuối cùng những gì không hiểu đều hiểu 

hết,  tất  cả  những  vấn  đề  lúc  trẻ  cũng  đều  giải  quyết  hết,nên  chúng  tôi  mới  lãnh  hội 

được, phương pháp này của Đức Thế Tôn quá tuyệt. Nghĩa là ngày ngày giảng, ngài đã 

làm như vậy để quý vị xem, trên thực tế ngài đã thành Phật từ lâu, đến đây là để biểu 

diễn, bát tướng thành đạo là biểu diễn. Kinh Phạm Võng nói lần này đến biểu diễn là 

thứ 8000 ngàn. Nếu không phải là tấm gương tốt, ngài hà tất dùng phương pháp này? 

Nên phương pháp này đối với phần tử tri thức là có hiệu quả nhất, người thích quảng 

học đa văn rất có hiệu quả.Nhưng quảng học đa văn sau một thời gian, nhất định phải 

nhất môn thâm nhập, vì sao vậy? Nhất môn thâm nhập mới có thể kiến tánh, vì sao? Vì 

quý vị mới có thể được định, mới có thể khai ngộ. Quảng học đa văn là chướng ngại, 

đó là gì? Là Sở tri chướng. Mặc dù đã buông bỏ phiền não chướng nhưng sở tri chướng 

chưa buông, vẫn không khai ngộ được. Những thứ học được là tri thức không phải trí 

240  Tập 433 



tuệ,  nhất  định  cần  phải  buông  bỏ.  Điều  này  đức  Thế  Tôn  cũng  đã  biểu  diễn.  Quý  vị 

xem 19 tuổi ngài rời xa gia đình đi tham học, buông bỏ phiền não chướng. Ngài từ bỏ 

quyền  kế  thừa  vương  vị,  từ  bỏ  cuộc  sống  vinh  hoa  phú  quý  trong  cung  đình,  đây  là 

buông bỏ phiền não chướng. Ra đi tham học mười hai năm, quảng học đa văn. Tất cả 

Tôn giáo của Ấn độ đương thời ngài đều học qua, tất cả học phái ngài cũng học qua. 

Thời gian mười hai năm quảng học đa văn. Dưới gốc bồ đề ngài buông bỏ hết sở học 

này, buông bỏ gì? Buông bỏ sở tri chướng ngài mới đại triệt đại ngộ. Nếu ngài không 

buông bỏ sở tri chướng, ngài không khai ngộ được. Quý vị thấy ngài biểu diễn, 19 tuổi 

buông bỏ phiền não chướng, 30 tuổi buông bỏ sở tri chướng. Hai chướng không còn, 

lúc  này  mới  triệt  ngộ.  Được  tam  muội,  tam  muội  là  tâm  thanh  tịnh,  tâm  thanh  tịnh 

không nhiễm chút trần. Lên cao hơn nữa là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, ngài 

đã làm như vậy. Chúng ta phải biết xem, phải hiểu nó, chúng ta sẽ như pháp. Chiếu 

theo như vậy để học mới có biện pháp, học thật nhiều mà không thể buông bỏ, quả thật 

nguy hiểm. Quý vị trở thành gì? Trở thành học giả Phật học ở thế gian hiện nay. Nhà 

Phật học đều làm như thế. Đem Phật pháp biến thành pháp thế gian, quý vị không cách 

nào  giống  người  thật  sự  tuân  thủ  giáo  huấn  của  Chư  Phật  Bồ  Tát.  Họ  được  định,  họ 

khai ngộ. Sau khi khai ngộ có thể đem pháp thế gian chuyển thành Phật pháp, thật hay! 

Thế  xuất  thế  gian  pháp,  pháp  nào  không  phải  Phật  pháp?  Họ  đem  nó  chuyển  lại, 

không chuyển được quý vị là học giả, là chuyên gia, là tiến sĩ, là giáo thọ. Pháp nào là 

Phật  pháp?  Tất  cả  không  phải  Phật  pháp,  đều  là  tri  thức  thế  gian.  Tri  thức  thế  gian 

không thể giải quyết vấn đề xã hội hiện tại. Điều này tôi đều trải qua thí nghiệm. 

Tôi tham gia mười mấy lần hội nghị hòa bình của Liên Hiệp Quốc, dự hội nghị đều 

là  chuyên  gia  học  giả  nhưng  không  giải  quyết  được  vấn  đề.  Tôi  từng  dự  hai  lần  hội 

nghị ở Cang Sơn, giáo khoa văn Liên Hiệp Quốc đứng ra tổ chức. Tổ chức ở Cang Sơn 

tôi đã tham gia hai lần nên tôi rất thích nơi này. Lần trước đến là lần thứ hai tôi dự hội 

nghị,  ở  đây  gặp  huyện  trưởng  Cang  Sơn.  Cũng  rất  trùng  hợp,  phó  bộ  trưởng,  thứ 

trưởng bộ ngoại giao Nhật Bản cũng gặp ở đây, hiểu thêm ở đây một vài tình huống. 

Chư vị đồng tu ở đây mời tôi không thể không đến, trước đây chúng ta có duyên. 

“Thâm vi tín lạc” không những tín mà còn hoan hỷ, lạc là hoan hỷ. “Sử tâm trừng 

tịnh”,  tâm  địa  thanh  tịnh  không  có  nhiễm  ô.  Cũng  chính  là  nói  không  có  phiền  não 

nhiễm ô, không có nhiễm ô của tri kiến_nghĩa là nhiễm ô của sở tri chướng. Đây gọi là 

tín, tín này rất khó! Tín tâm này sanh khởi là quả vị gì? Trong Kinh Hoa Nghiêm nói là 

sơ  trụcủa  viên  giáo.  Người  này  đã  vượt  ra  mười  pháp  giới,  họ  cư  trú  ở  cõi  thật  báo 

trang nghiêm của Phật A Di Đà. Đây là tín tâm, thật sự không phải là phàm phu. 

Tập 433  241 




Chúng ta tiếp tục xem bên dưới, Hoàng Niệm Tổ dẫn chứng trong Duy Thức Luận. 

“Duy Thức Luận vân, vân hà vi tín? Ư thật đức năng thâm nhẫn lạc dục, tâm tịnh vi 

tánh”. 

Đây là cách nói thông thường của các nhà Duy Thức Học, cách nói này cũng rất hay. 

“Thật đức năng”, chính là thật thể mà ở trước nói. “Chư pháp thật thể, tịnh đức, thiện 

căn”. Cũng chính là thể tướng dụng trong Kinh Hoa Nghiêm nói. Thể của vũ trụ vạn 

pháp là thật, chân thật bất hư. Chân thật là vĩnh hằng bất biến, là tự tánh, là chân tâm. 

Ngài Huệ Năng khai ngộ, đưa ra báo cáo với ngũ tổ Hoằng Nhẫn, ngài nói năm câu. 

Năm câu này chính là “thật đức năng”.      Câu thứ nhất:“đâu ngờ tự tánh vốn tự thanh 

tịnh”. Ngài đã thấy được, đó là thật. Tâm thanh tịnh của chúng ta còn tồn tại chăng? 

Còn. Chúng ta không biết nhưng ngài Huệ Năng đã nhìn thấy. Chân tâm chúng ta là 

thanh tịnh, xưa nay không hề bị ô nhiễm, chúng ta thường nói nhiễm ô là gì? Ý nhiễm 

ô, Mạt na nhiễm ô, Mạt na là vọng tâm không phải chân tâm. Chân tâm chừa từng bị 

nhiễm ô. 

“Đâu ngờ tự tánh vốn không sanh diệt”. Không có sanh diệt, bất sanh bất diệt, đây là 

chính mình. Hai câu này là đứng về thể mà nói, chính là nói về thật, chân thật. Câu thứ 

ba  nói  về  đức,  “đâu  ngờ  tự  tánh  vốn  tự  đầy  đủ”.  Tuy  nó  không  có  gì  cả_lúc  nãy  nói 

_dùng  lời  các  nhà  khoa  học  mà  nói.  Nó  không  phải  hiện  tượng  vật  chất,  không  phải 

hiện  tượng  tinh  thần,  cũng  không  phải  hiện  tượng  tự  nhiên.  Nó  không  phải  là  gì  cả, 

nhưng nó có thể hiện ra ba loại hiện tượng, đây là đức của nó. Tuy hiện ba loại hiện 

tượng nhưng không thể nói ba loại hiện tượng này là thật có. 

Trong  Phật  pháp  dùng  điều  gì?  Dùng  diệu,  diệu  hữu.  “Diệu  hữu  phi  hữu,  chân 

không bất không”. Tự tánh có thể hiện nên không thể nói tự tánh là không, cũng không 

thê nói nó có, hiện ra hiện tượng, mười pháp giới y chánh trang nghiêm ngay trước mắt 

chúng  ta,nhưng  quý  vị  không  thể  nói  nó  có,  không  thể  nói  nó  không.  Có  là  gì?  Có 

tướng.Vô là gì? Tánh không có, trong tự tánh không có. Trong hiện tượng có, giống 

như nằm mộng vậy nên trong đời thuyết pháp Đức Thế Tôn thường dùng mộng để ví 

dụ là nhiều nhất, mộng huyễn bào ảnh. Mộng, quý vị nói nó có hay là không có? Người 

nằm mộng, trong mộng là có nhưng tỉnh lại thì không. Hiện nay chúng ta ở trong lục 

đạo, lục đạo là mộng, mộng trong mộng. Mộng của lục đạo tỉnh lại là tứ thánh pháp 

giới. Tứ thánh pháp giới tỉnh lại mới là nhất chân pháp giới. Nhất chân pháp giới vẫn là 

mộng. Ba đại a tăng kỳ kiếp tập khí vô thỉ vô minh đoạn tận, nhất chân pháp giới sẽ 

không còn. Tuy không thấy nhưng chúng ta biết nó trở về thường tịch quang, thường 

tịch quang chính là tự tánh. Nó có khởi tác dụng chăng? Khởi tác dụng. Thường tịch 

242  Tập 433 



quang là sống không phải chết. Tất cả chúng sanh hữu duyên có cảm, tự nhiên chúng ta 

có ứng. Có ứng nó liền hiện tướng, cảm là có tâm, cũng có vô tâm,nhưng ứng tuyệt đối 

là  vô  tâm.Không  khởi  tâm  động  niệm  nói  rằng:  người  này  gặp  khó  khăn  tôi  phải  đi 

giúp họ. Đó là phàm phu. Phật Bồ Tát tuyệt đối không có khởi tâm động niệm, tự nhiên 

liền ứng. 

Trong kinh Phật đưa ra ví dụ, ví dụ này rất có đạo lý, chúng ta nên suy xét tỷ mỹ. 

Đức Phật ví dụ đánh trống, người đánh trống có tâm. Đánh mạnh, đánh nhẹ, đánh mấy 

tiếng, đều là có tâm.Nhưng phản hồi của trống, tiếng trống nổi lên không có tâm. Nó 

không nghĩ: anh đánh mạnh, âm thanh của tôi phải lớn một chút. Nó không có ý niệm 

này, đó là gì? Đó là phản ứng tự nhiên,nên đến ý nghĩ tự nhiên này cũng không được 

có, đây là phản ứng của tự tánh. Bồ Tát trong cõi nhất chân pháp giới, những tập khí 

phiền não vẫn chưa đoạn. Nếu họ khởi ý niệm mà có cảm, Phật liền hiện ở nhất chân 

pháp giới, hiện ngay chỗ của họ. Chúng sanh trong mười pháp giới có cảm, ngài liền 

hiện ở trong mười pháp giới,cần lấy thân gì để độ ngài liền thị hiện thân đó, ngài tuyệt 

đối không thông qua tư duy, không nghĩ ta phải như thế nào. Ai nghĩ? Chúng sanh nghĩ. 

Vì thế trong Kinh Lăng Nghiêm nói rất hay:“tùy chúng sanh tâm ưng sở tri lượng”. 

Chúng sanh cảm, họ có tâm, Phật tự nhiên mà ứng. Quý vị muốn Bồ Tát, ngài liền hiện 

thân Bồ Tát. Quý vị muốn La hán, ngài liền hiện thân La hán. Quý vị muốn gì ngài liền 

hiện ra như thế, ngài tuyệt đối không có khởi tâm động niệm. Khởi tâm động niệm còn 

không có, đương nhiên không thể có phân biệt chấp trước, đây là tánh đức không thể 

nghĩ bàn. Trong Kinh Hoa Nghiêm nói thể tướng khởi dụng, “năng” chính là khởi dụng. 

Quý vị xem câu thứ tư, ngài Huệ Năng nói câu thứ tư: “đâu ngờ tự tánh vốn không 

dao động”. Vốn không dao động là gì? Tự tánh bổn định, chân tâm vốn là định, xưa 

nay chưa từng dao động. Câu sau cùng nói:“năng sanh vạn pháp”. Năng sanh vạn pháp 

chính là năng trong“thật đức năng”, nó có thể sanh ra vạn pháp. Năng sanh vạn pháp, 

quý  vị nên  nhớ  chỉ  có  tâm  bất  động  mới  có  thể  sanh  vạn pháp,  tâm  động liền  không 

được, quý vị sẽ không sanh được. Như như bất động có thể sanh vạn pháp, động thì 

không thể! 

Đối với thể tướng dụng này, thể tướng dụng của tự tánh là thâm nhẫn. Nhẫn ở đây là 

thừa  nhận,  khẳng  định.  Khẳng  định  một  cách  sâu  sắc,  không  có  chút  hoài  nghi  nào, 

hoan hỷ. 

Dục là gì? Tôi cũng muốn chứng được, tôi cũng hy vọng nhập vào cảnh giới này. 

“Tâm  tịnh  vi  tánh”,  thể  tánh  là  tự  tánh  thanh  tịnh,  tịnh  đến  trình  độ  nào?  Tịnh  đến 

không khởi tâm không động niệm, đây là chân tịnh. Thông thường trong đại thừa giáo 

Tập 433  243 



nói minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật, đến cảnh giới này, đây là Pháp Tướng 

Tông nói. 

Trong Đại Thừa Nghĩa Chương nói, đối với Tam Bảo, tâm thanh tịnh không sanh 

nghi hoặc, gọi là tín. Nói rất đơn giản nhưng thật khó! Đặc biệt là trong xã hội hiện nay. 

Quý vị nói cho lớp trẻ hiện nay, họ có thể tin chăng? Thực tế mà nói tôi cảm thấy lớp 

thanh niên có người tin, không phải không có, chỉ là không ai nói rõ ràng với họ. Tam 

bảo là gì? Phật là gì? Pháp là gì? Tăng là gì? Chúng ta thử xem Lục Tổ Đàn Kinh ngài 

Huệ  Năng  nói  Tam  bảo  không  giống  với  những  gì  người  khác  nói.  Vì  sao  ngài  Huệ 

Năng  phải  thay  đổi  cách  nói?  Ngài  không  nói  Phật  Pháp  Tăng  mà  ngài  nói  là  Giác 

Chánh Tịnh. Vì sao ngài nói như vậy? Khiến chúng ta nghĩ đến xã hội đương thời, có 

thể có người hoài nghi với Phật Pháp Tăng, bằng không sẽ không cần dùng đến Giác 

Chánh Tịnh để giải thích. 

Phật pháp truyền đến Trung Quốc, đến thời đại của ngài Huệ Năng khoảng bảy tám 

trăm năm. Vì thế pháp truyền lâu, càng truyền càng sai lầm, nên dễ khiến người khác 

sinh ra rất nhiều tri kiến sai lầm. Thế nên ngài cần phải sửa đổi nó, ngài truyền Tam 

quy y nói: quy y giác, quy y chánh, quy y tịnh. Sau đó lại giải thích thêm. Phật là giác, 

pháp là chánh pháp, tăng là thanh tịnh.Ngài giải thích như vậy. Phật là gì? Tự tánh giác 

là Phật, tự tánh chánh là pháp, tự tánh thanh tịnh là tăng. Tam quy thật sự là phải quy y 

tự tánh tam bảo, như vậy việc tu hành của quý vị mới có nơi nương tựa, nương tựa bên 

ngoài không đáng tin. Chonên điều này nhất định phải nói rõ ràng minh bạch mới được. 

Nếu không nói rõ ràng minh bạch người ta nghe xong rồi sẽ sanh mê tín. 

Quy y Phật không phải Đức Thế Tôn, cũng không phải Phật A Di Đà, mà là tự tánh 

Phật. Tự tánh Phật Thích Ca, tự tánh Phật Di Đà như vậy là được. Thích Ca nghĩa là gì? 

Đây đều là âm tiếng phạn dịch ra, Thích Ca là Năng Nhân. Chúng ta đối đãi với tất cả 

chúng sanh, có thể dùng tâm nhân từ, đây gọi là Thích Ca. Trong tự tánh mình có nhân 

từ, tôi dùng nhân từ của tự tánh để xử sự đối nhân tiếp vật, đây gọi là Thích Ca. Vì thế 

quý vị hiểu được ý nghĩa vừa giải thích, Thích ca vốn không phải ai khác, mà chính là 

bản thân mình. Mâu Ni nghĩa là thanh tịnh, trong kinh dịch là tịch diệt, chính là thanh 

tịnh. Mâu Ni là đối với chính mình, đối với mình phải thanh tịnh, đối với người phải 

nhân từ. Nói rõ ràng minh bạch, mọi người sẽ hiểu, đây không phải mê tín. 

Vì  sao  chúng  ta  cần  thờ  tượng  Đức  Phật?  Nhắc  nhở  chúng  ta,  đây  không  phải  là 

thần tượng để sùng bái, mà là cảnh tỉnh.Hơn nữa chúng ta còn cảm ân đối với ngài, có 

tri ân báo ân. Ngài từng giờ từng phút nhắc nhở, thấy Đức Thế Tôn liền nghĩ đến nhân 

từ, tịch diệt. Thấy Phật A Di Đà liền nghĩ đến vô lượng thọ quang, vô lượng thọ.Quang 

244  Tập 433 



là gì? Quang là trí tuệ, thọ là phước báo. Con người không phải đều cầu phước cầu huệ 

đó sao? Phật A Di Đà tượng trưng cho phước báo vô lượng, trí tuệ vô lượng. Phương 

hướng và mục tiêu của chúng ta không thể đi sai. Chúng ta phải cầu phước báo cứu 

cánh viên mãn, trí tuệ cứu cánh viên mãn. Phước báo trí tuệ cứu cánh viên mãn ở đâu? 

Ở trong Kinh Vô Lượng Thọ, hoàn toàn là thật. 

Tịnh độ tông của Nhật Bản nghiên cứu Kinh Vô Lượng Thọ, vượt qua Trung Quốc 

rất nhiều. Trung Quốc cổ đại có hai vị pháp sư nghiên cứu, chú giải Kinh Vô Lượng 

Thọ, còn ở Nhật Bản có hơn 20 người,nên hy vọng đạo tràng đồng tu của Cang Sơn, 

mọi người cùng nhau nỗ lực, đem chú giải Kinh Vô Lượng Thọ của các bậc tổ sư trong 

quá khứ, chỉnh lý lại in thành một bộ sách. Tịnh độ tông Nhật Bản đối với việc học tập 

Kinh Vô Lượng Thọ_như vậy là đem đến sự cống hiến cho toàn bộ thế giới, là việc rất 

tốt. Phật pháp nhất định phải đi đến con đường giáo dục, bằng không một đời thị hiện 

của  Đức  Thế  Tôn  thật  uổng  phí!  Ngài  dạy  chúng  ta  sống  như  thế  nào?Làm  như  thế 

nào?Đối nhân xử thế tiếp vậy như thế nào? Tất cả đều trong một đời biểu diễn của ngài. 

Trong Phật pháp gọi là tám tướng thành đạo. Tám là tám giai cấp, tám đề mục. 

Đối với chính mình mà nói, làm thế nào để khiến tâm mình thanh tịnh không nghi? 

Tự mình không nghi mới có thể giúp người khác đoạn nghi sanh tín, nếu tự mình có 

hoài nghi thì không làm được. 

“Hựu  Câu  Xá  Luận  vân,  tín  giả  linh  tâm  trừng  tịnh”.  Trừng  là  ví  dụ,  dùng  nước 

trong sạch làm ví dụ. Nước này không ô nhiễm, không có gợn sống. Chúng ta ở Cang 

Sơn nơi vùng đất này, khe nước rất nhiều, rất sạch sẽ nhưng nó lưu động. Tuy lưu động 

nhưng gợn sóng không lớn. Quang cảnh bên ngoài tất cả đều chiếu vào trong đó, vẫn 

có thể nhìn thấy rất rõ ràng. Tâm phải giống như dòng nước trong vậy. Đây chính là 

lòng tin của chúng ta, không có tạp nhiễm, không có hoài nghi, tâm này gọi là tín tâm. 

“Kim văn Phật kinh, tịnh tín kinh ngữ thậm thâm”. Điều này nhất định phải tin, có 

thể  khế  nhập  nhất định  phải  thành  kính.  Hai  chữ  này  không  thể  không  có.  Tánh  tình 

nông nổi mang theo một chút ngạo mạn, đó đều là chướng ngại. Nó không chướng ngại 

người khác, cũng không chướng ngại Phật  pháp, mà chướng ngại  chính mình  không 

thể ngộ nhập. Nhất định phải đào thải hết tập khí phiền não của mình, như vậy sẽ hoàn 

toàn ngộ nhập. Điều này không ai có thể giúp chúng ta được. Chư Phật Bồ Tát chỉ có 

thể nói rõ đạo lý và chân tướng sự thật, còn công phu phải tự mình tu. 

“Đại Luận viết”, Đại Luận là Đại Trí Độ Luận. “Tín vi năng nhập”, tín là chân tín. 

Lòng tin thành kính có thể vào, nhập vào cảnh giới Phật. Có thể nhập vào tự tánh, “thật 

đức năng” trong tự tánh. Hiện nay chúng ta nói bản thể, hiện tượng, tác dụng. Quý vị 

Tập 433  245 



thật sự ngộ nhập, có thể đạt được. “Cố năng tùng nhân thừa, nhi trực xu đại thừa viên 

môn, niệm Phật cầu sanh dã”.Đây là một pháp môn vô cùng thù thắng, mà còn là gì? 

Pháp  môn  người  người  có  thể  thành  tựu,  điều  này  thật  không  thể  nghĩ  bàn.  Quý  vị 

dùng phương pháp khác, đích thực quý vị thật sự có vận may, gặp được thiện hữu thiện 

tri thức, gặp được hoàn cảnh tu học, gặp được nhân duyên rất tốt. Ở trong thuận cảnh 

hay nghịch cảnh không bị mê muội, không bị phạm sai lầm. Đây đều là việc không dễ 

dàng gì. 

Thuận cảnh thuận duyên không khởi tâm tham luyến, nghịch cảnh ác duyên không 

sanh tâm sân nhuế, đều là chuyện không dễ. Thâm nhập đại thừa, ngày ngày dạy học, 

ấn tượng của quý vị rất sâu sắc. Cảnh giới hiện tiền, lập tức sanh khởi, rất hữu dụng, 

không đến nỗi mê muội, vì thế mới nói là không dễ.Nếu từ pháp môn niệm Phật, thật 

sự gọi là mở rộng cửa phương tiện. 



“Đại thừa viên môn”, pháp môn cứu cánh viên mãn chính là niệm Phật cầu sanh Tịnh 

độ. 

Ở  trước  nói  về  lý,  không  hiểu  thể  tướng  dụng  cũng  không  sao,  chỉ  cần  tin  niệm 

Phật có thể thành Phật. Tức là tin một câu này, quý vị nhất định vãng sanh thế giới Cực 

Lạc. Vãng sanh thế giới Cực Lạc nhất định thành Phật. Không hiểu gì hết cũng được, 

đều có thể thành tựu. Đây hoàn toàn dựa vào lòng tin, không hề có chút nghi ngờ nào. 

Tin Đức Như Lai không gạt chúng ta, tin 48 nguyện của Phật A Di Đà là thật, không 

phải  giả.  Kiến  lập  tín  tâm  này  thì  nên  đọc  nhiều  bộ  kinh  này,  vì  sao  vậy?  Càng  đọc 

càng rõ ràng, càng đọc càng minh bạch. Càng đọc nghi hoặc dần dần sẽ đoạn, tín tâm 

liền hiện tiền, đây là pháp môn phương tiện vô thượng, thật sự khó được! 

Mạt pháp 9000 năm, trong 9000 năm thật sự có thể được thoát ly luân hồi lục đạo, 

đều nhờ bộ kinh này, nhờ vào pháp môn này. Tôi nghe nói có người đang phê bình tôi, 

nói tôi chuyên môn đề xướng Tịnh độ, không hoằng dương các pháp môn khác. Dùng 

những lời này trách cứ tôi. Quý vị đồng học sau khi nghe xong, nếu có người nói như 

vậy, quý vị nên nói với họ. Pháp môn nào tôi cũng đề xướng cả, đến ngoại giáo cũng 

đề xướng. Quý vị xem mười mấy năm gần đây, với các tôn giáo khác trên thế giới trở 

thành một nhà, pháp môn nào cũng đề xướng cả. Họ hoàn toàn không hiểu, hiện nay ở 

trong nước cũng như nước ngoài, người căn tánh theo các pháp môn khác không có, 

không tìm thấy người tu. Quý vị nói thiền, ai đến tham thiền? Mật tông, ai đến học mật? 

Thật sự tu thiền, tu mật, học Thiên thai, học Hoa nghiêm, học Pháp tướng, ở đâu? Ở 

thế giới Cực Lạc, thế giới Cực Lạc các tông phái đều có, ai chủ trì? Chư Phật Như Lai 

246  Tập 433 



chủ trì, chủ trì chính là Phật A Di Đà, ở đó có rất nhiều người đang tu. Đến thế giới 

Cực Lạc tu cũng không muộn, đến thế giới Cực Lạc trước, đó là đại học Phật giáo, đại 

học tôn giáo, tôn giáo nào cũng có,nên tôi tiếp dẫn mọi người đến thế giới Cực Lạc, 

tham dự lớp học đại học tôn giáo. Quý vị học một môn có thể thành tựu, quý vị học 

nhiều môn cũng có thể thành tựu. Vì sao vậy? Vì thọ mạng vô lượng, chúng ta có thời 

gian. Không như thời gian và thọ mạng ở đây rất ngắn ngũi, học chưa xong một môn 

thì  thọ  mạng  đã  đến,  không  kịp  nhưng  pháp  môn  niệm  Phật  có  thể,  vì  sao?  Nó  rất 

nhanh. 

Thông thường mà nói, thời gian ba năm là đủ, tu đến tây phương Tịnh độ, trường 

hợp này có ghi trong Tịnh Độ Thánh Hiền Lục và trong Vãng Sanh Truyện. Chúng ta 

hiện tại, rất nhiều đồng học niệm Phật, thật sự đóng cửa niệm Phật ba năm quả nhiên 

thành tựu. Biết trước giờ chết, Phật đến tiếp dẫn, tự tại vãng sanh. Chính là buông bỏ 

tất cả, chỉ còn một bộ Kinh Vô Lượng Thọ, hoặc một bộ Kinh A Di Đà. Niệm rốt ráo 

câu Phật hiệu này là được, sẽ được chứng quả. Rất đơn giản, dễ dàng, ổn thỏa, đáng tin, 

nhanh, thành tựu lại cao. Nên tin vào pháp môn này, tu trì pháp môn này là trí tuệ vô 

thượng, không phải người thường. Người thường họ không tin điều này. Người có đại 

thiện  căn,  đại  phước  đức  họ  tiếp  thu pháp  môn  này.  Từ  phàm  phu  địa  trực  tiếp  nâng 

cao đến đại thừa, nâng lên đến viên giáo. 

Tiếp theo câu bên dưới: “Phục tín nhân quả bất hư, cố tín tác thiện đắc phước, nhi 

tin tấn hướng thiện”.Câu này nên ghi nhớ, toàn tâm toàn lực làm việc tốt, như thế nào 

là việc tốt? Lợi ích chúng sanh, quên mình vì người là việc tốt. Việc tốt lớn nhất chính 

là đem giáo huấn của Phật thực hành trong sinh hoạt, thực hành trong công việc, thực 

hành trong đối  nhân  xử thế tiếp vật  của mình, để mọi  người  nhìn thấy quý vị, trông 

thấy quý vị, tiêp xúc với quý vị, nghe đến quý vị, đều hoan hỷ theo quý vị học tập. Quý 

vị đang làm công tác hoằng pháp lợi sanh. Đầu tiên độ gia đình quý vị. Ngày nay quý 

vị học Phật, vì sao người trong nhà phản đối? Quý vị làm không tốt, quý vị khiến họ 

cảm thấy ghét. Nếu quý vị làm rất tốt, người nhà đều hoan hỷ, học Phật thật không tệ 

tôi  phải  học  theo  quý  vị.  Quý  vị  không  phải độ  được  người  nhà  rồi  sao?  Nên  quý vị 

nhất định nên biết rằng, người nhà không có sai lầm, thử phản tỉnh xem nhất định là 

mình chưa làm tốt họ mới phản đối. Xã hội đại chúng hiểu lầm chúng ta là do chúng ta 

làm  chưa  tốt,  họ  không  sai,nên bắt  đầu  làm  từ  bản  thân  mình,  đây  là  học  Phật  chân 

chánh. 

Nếu khắp nơi dạy người khác học Phật, mà tự mình làm không tốt, đó là giả không 

phải  thật,  đương  nhiên  dẫn  đến  người  khác  phản  cảm.  Chonên  tinh  tấn  hướng  thiện, 

phụng trì các pháp như thế, đây là chỉ các thiện pháp đã nói ở trên, tất cả thiện pháp đã 

Tập 433  247 



nói ở trên. “Vô đắc khuy thất” không thể thiếu sót. “Khuy thất giả, giảm tổn dã”, giảm 

là  thiệt  thòi,  tổn  là  mất  mát,  nên  làm  một  cách  siêng  năng.  Phương  pháp  niệm  Phật, 

đích  thực là phương pháp mà ngài  Ấn Quang hành trì suốt  đời. Rất  có hiệu quả, rất 

nhiếp tâm, đáng để học tập. 

Số câu kinh văn trên, từ “đương tín” đến “khuy thất”, đoạn này nói từ nhân thừa 

thế  gian  hướng  đến  nhất  thừa  của  thế  giới  Cực  Lạc.  Câu  sau  cùng  này  nói  rất  hay, 

chúng ta nên hiểu rõ ràng, nghe minh bạch đoạn kinh văn này. Nên nhớ phải nỗ lực mà 

làm. Đó là những gì chúng ta nói thực hành trong cuộc sống, thực hành trong công việc 

và thực hành trong đối nhân xử thế tiếp vật. Như vậy quý vị sẽ không thiệt thòi không 

mất mát. Chúng ta từ nhân đạo nâng đến thế giới Cực Lạc nhất thừa đạo. Nhất thừa là 

con đường thành Phật, trên Bồ Tát, siêu việt đại thừa, người người đều có thể làm được. 

Chonên kinh không thể không đọc, lý và sự không thể không thông suốt. Không thấu 

suốt, tín tâm chúng ta không sanh khởi được, nhân duyên này chúng ta bỏ lỡ qua ngay 

trước mắt, điều này thật đáng tiếc. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 





------------------------------------------------------------------------------------------------------ 

 

Tập 434 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên Tập: Minh Tâm 

Thời gian:03.06.2001 

Địa điểm: Cang Sơn Tịnh Tông Học hội_Nhật Bản 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 545, hàng thứ ba. Từ câu “Thử hạ minh mang trung thâu 

nhàn, tinh tấn niệm Phật”, bắt đầu xem từ đây. 

Tu học pháp môn Tịnh tông, quan trọng nhất chính là niệm Phật,nên tam bối vãng 

sanh  dạy  chúng  ta,  phát  tâm  bồ  đề,  nhất  hướng  chuyên  niệm.  Ở  phẩm  “vãng  sanh 

248  Tập 434 



chánh nhân”, trong này cũng không ngoại lệ. Nhất tâm xưng niệm quan trọng hơn bất 

cứ điều gì. Đoạn sau cùng trong phẩm này là nói người công việc rất bận rộn, không có 

thời gian niệm Phật, chỉ có tranh thủ thời gian nhưng phải tinh tấn. Câu này chú trọng 

sự tinh tấn. 

“Tư duy thục kế, dục đắc độ thoát, tức thâm tư thục kế”. Chúng ta thường nói suy nghĩ 

chính chắn, tương đồng với ý nghĩa này. “Dục thoát sanh tử”, câu này thực tế là quan 

niệm quan trọng nhất của người tu hành. Chúng ta đích thực hy vọng liễu sanh tử xuất 

tam giới, đối với lục đạo luân hồi thật sự không còn tham luyến, không còn vướng mắc. 

Thái độ này vãng sanh rất dễ dàng, thật là vạn người tu vạn người vãng sanh. Phàm là 

người niệm Phật mà không thể vãng sanh, chính là vấn đề ở câu này. Họ đối với thế 

gian này còn lưu luyến, không đành buông bỏ. Niệm Phật dù có tốt đến đâu, thậm chí 

cũng phát tâm đại thừa, tu lục ba la mật, tu phổ hiền thập nguyện, sau cùng cũng đến 

cõi trời cõi người hưởng phước. 

Công đức và phước đức cũng chỉ trong một niệm, một ý niệm xuất thế, dùng tâm này 

để tu tất cả đều là công đức. Không muốn xuất thế còn muốn luân hồi trong lục đạo, 

như  vậy  đều  biến  thành  phước  đức,  chứ  không  gọi  là  làm  công  đức.  Công  đức  và 

phước đức sai biệt ở chỗ này, trên sự tướng không nhìn thấy được. Giống nhau nhưng 

dụng tâm không giống nhau. 

Người thật sự có trí tuệ mỗi niệm đều cầu sanh Tịnh độ, không còn tham luyến thế gian 

này nữa. Tất cả những gì chúng ta tu học đều là công đức, đều giúp chúng ta vãng sanh, 

nâng cao đến phẩm vị vãng sanh. 

“Nguyện dục vãng sanh, xã uế cầu tịnh”,uế độ này chính là thế giới Ta Bà, chính là 

địa cầu của chúng ta. Cầu tịnh chính là cầu thế giới tây phương Cực Lạc. Phật A Di Đà 

kiến tạo quốc độ, những đạo lý này ở ngay trước mắt chúng ta, nói rất nhiều, nói rất rõ 

ràng.  Trong  kinh  Phật  nói,  hiện  nay  chúng  ta  có  lý  do  tin  tưởng,  nó  tuyệt  đối  không 

phải là giả, đó là công đức tự nhiên thành tựu. 

“Dĩ nhất thiết công đức hồi hướng vãng sanh”,đoạn ác tu thiện, cải tà quy chánh, 

đều là công đức, không có thứ nào không cầu sanh Tịnh độ. Nhất định không thể có ý 

niệm tự tư tự lợi, không thể có ý niệm này, nhất định không thể có ý niệm danh văn lợi 

dưỡng. Tôi đang muốn ở đây cầu danh lợi, như vậy là sai. Chắc chắn phải như Chư 

Phật Bồ Tát vậy, buông bỏ triệt để, mỗi niệm đều cầu sanh thế giới Cực Lạc. Chỉ có ở 

thế giới Cực Lạc mới có thể khiến chúng ta nhanh chóng thành tựu. Vì công phu tu học 

ở thế giới Cực Lạc không bị gián đoạn, người ở thế giới đó, thân thể không giống như 

thân thể chúng ta. Thân thể này của chúng ta là thân huyết nhục, rất dễ mất đi, đây là 

Tập 434  249 



tướng phần của A lại da. Thân thể ở thế giới Cực Lạc không phải như vậy, họ đã hoàn 

toàn thoát khỏi A lại da, thuần chân vô vọng, là thân pháp tánh. Thế giới họ ở là cõi 

pháp tánh, nên họ là chân thường bất biến, đạo lý chính là ở đây. 

Thân pháp tánh không cần ẩm thực, dinh dưỡng từ đâu mà có? Là công đức trong 

tự tánh, không cần bên ngoài, chonên người không cần ẩm thực, không cần ngủ nghỉ. 

Tài  sắc  danh  thực  thùy  của  thế  giới  Ta  Bà,  cũng  gọi  là  ngũ  dục,  ở  thế  giới  Cực  Lạc 

không cần dùng đến, ở đó không có. Đức Thế Tôn ở trong hội này, trong hội vô lượng 

thọ nói với chúng ta rất rõ ràng. Lý sự đều nói một cách viên mãn, khiến chúng ta đọc 

rồi, nghe rồi thâm tín không nghi, như vậy mới sanh khởi tin thật nguyện thiết. Chỉ cầu 

thế giới Cực Lạc, ngoài ra đều không để trong lòng. 

Trước đây, khi chúng tôi còn trẻ, theo học Tịnh độ với thầy Lý ở Đài Trung. Thầy 

thường khuyên chúng tôi nên thay đổi tâm, đổi tâm như thế nào? Hiện tại trong tâm 

chúng ta vọng niệm rất nhiều, ô nhiễm rất nhiều. Tất cả đều đem nó buông bỏ, để Phật 

A Di Đà vào trong tâm. Trong tâm ngoài Phật A Di Đà ra thì cái gì cũng không, điều 

này rất tốt. Như vậy mỗi niệm đều tương ưng với Phật. Cổ đức nói:“một niệm tương 

ưng một niệm Phật, niệm niệm tương ưng niệm niệm Phật”. Thật sự tu Tịnh độ, thật sự 

muốn đến thế giới Cực Lạc nên làm theo cách này, như vậy là đúng. Ở thế gian này tất 

cả đều tùy duyên, hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức. Không còn so đo tính toán, 

không còn phân biệt, không có ý niệm khống chế muôn sự muôn vật, không có ý niệm 

chiếm hữu. Như vậy việc cầu sanh Tịnh độ của chúng ta sẽ được bảo đảm. Đúng như 

Thiện Đạo đại  sư nói:“vạn người tu vạn người đi”, không sót người nào. 

“Trú dạ thường niệm, A Di  Đà Phật thanh tịnh Phật quốc, nãi ức Phật niệm Phật 

vãng sanh chánh hành dã”. 

Trong  tâm  chúng  ta  có  Phật,  ngày  đêm  không  gián  đoạn. Trong  miệng  niệm  Phật,tốt 

nhất cũng có thể làm đến ngày đêm không gián đoạn. Nếu không thể thì như ở trước 

nói, công việc quá bận rộn, không có thời gian niệm Phật nhưng trong lòng có niệm. 

Quý vị là tâm của Phật A Di Đà đến đây để làm việc, nhất cử nhất động đều là vì lợi 

ích chúng sanh. Lợi ích lớn nhất trong lợi ích chính là giúp chúng sanh giác ngộ. 

Phương pháp giúp chúng sanh giác ngộ có hai loại, một là thân hành, hai là ngôn 

giáo. Chúng ta phải đem những gì trong kinh Phật dạy, chúng ta thật sự làm được, thật 

sự thực hành. Khiến đại chúng trong xã hội đều nhìn thấy, nhìn thấy họ sanh tâm hoan 

hỷ. Những gì trong kinh Phật nói, quý vị thật đã làm được. Phải thực hành được thập 

thiện, phải thực hành được lục hòa, phải thực hành được tam học, lục độ, phổ hiền thập 

nguyện. Vì pháp môn này là đức tôn Phổ Hiền. Thế giới tây phương Cực Lạc tu pháp 

250  Tập 434 



môn  gì?  Tu  pháp  môn  Phổ  Hiền.Vãng  sanh  thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc  mỗi  người 

đều là Phổ Hiền Bồ Tát. Chúng ta phải thực hành mới được, không thực hành không 

được,  không  thực  hành  được  thì  không  thể  vãng  sanh.  Thật  sự  làm  được,  bất  luận 

người nào nhìn thấy, đến yêu ma quỷ quái nhìn thấy cũng đều ca ngợi quí vị, đều nói 

quý vị là người tốt. Trên đường đạo bồ đề quý vị không gặp chướng ngại, oan thân trai 

chủ cũng không làm phiền quý vị. Vì sao vậy? Vì quý vị làm thật, tu thật. Quý vị thành 

tựu, họ được lợi ích. 

Oán thân trai chủ có nhân duyên với chúng ta, chúng ta thành tựu đương nhiên đầu 

tiên sẽ độ họ. Phật không độ người vô duyên. Họ có nhân duyên với chúng ta, họ biết 

quý  vị  có  thành  tựu,  liền  sanh  tâm  hoan  hỷ,  không  làm  chướng  ngại.  Quý  vị  tu  giả, 

không tu thật, họ sẽ đến làm phiền quý vị. Hơn nữa người tu hành chơn chánh, sẽ được 

Phật lực gia trì, sẽ được long thiên thiện thần ủng hộ tán thán. Đều là tự mình phải giác 

ngộ, chúng ta thể hiện ra. Đức Thế Tôn là như vậy, trước làm gương cho  mọi người 

thấy, sau đó mới dạy họ. Người ta đến thỉnh giáo quý vị, đến thỉnh giáo quý vị tu như 

thế nào, quý vị có thể giải thích cho họ nghe. Họ cũng thích nghe, nghe hiểu họ sẽ thật 

sự  hành trì. Phật tiếp dẫn chúng sanh, hóa độ chúng sanh cũng dùng phương pháp này. 

Ngày nay Phật pháp suy yếu, suy ở đâu? Nói được mà không làm được. Nói rất hay 

nhưng làm lại là việc khác, bị mọi người biết được quí vị không xưng đáng, như vậy 

người  ta  không tin.  Cho  nên  nhất  định  trước  phải  thân  hành,  sau  đó  mới  ngôn  giáo. 

Nếu  không  làm  được,  không  thể  lấy  được  niềm  tin  ở  người,  người  ta  đối  với  quý  vị 

không sanh khởi được lòng tin. Pháp thế gian cũng không ngoại lệ. Nho giáo cũng coi 

trọng làm trước nói sau. Những gì tôi nói tôi đã làm được từ lâu, đây mới thật sự giáo 

hóa chúng sanh. 

Mười ngày mười đêm liên tục là công phu tu hành bình thường của người tu. Phương 

pháp này rất hay, nếu không có thời gian nên dành những ngày nghỉ. Trong một năm 

tìm một kỳ nghĩ dài ngày, có được mười ngày mười đêm niệm Phật. Một năm có một 

lần hai lần như vậy, rất tốt! Bình thường không có thời gian niệm Phật, dùng kỳ nghỉ 

để niệm. 

Ở  sau  nói  một  ngày  một  đêm  là  công  phu  tu  hành  cần  thiết  cho  người  có  nhiều 

thiện  căn.  Mười  ngày  mười  đêm  là  thời  khóa  tu  tập  bình  thường  của  người  tu  hành. 

Một  ngày  một  đêm  là  đặc  biệt  bận  rộn,  bận  làm  việc  tôt.  Làm  việc  tốt  phải  có  nhân 

duyên, như thế nào là việc tốt? Lợi ích chúng sanh là việc tốt, giúp chúng sanh giải trừ 

khó khăn là việc tốt. Gặp được nhân duyên này nên tận tâm tận lực mà làm, công đức 

này rất lớn! 

Tập 434  251 



Trong Kinh Di Đà nói không thể ít thiện căn phước đức nhân duyên mà được sanh 

về nước này. Nói cách khác, vãng sanh thế giới tây phương Cực Lạc, nhất định phải 

nhiều thiện căn, nhiều phước đức, nhiều nhân duyên. Chúng ta không gặp được, không 

gặp được thì không nên đi tìm. Đi tìm là sai, đó gọi là phan duyên. Gặp được rồi chúng 

ta làm, gọi đó là tùy duyên, tùy duyên tâm chúng ta là định. Tâm phan duyên không tốt, 

tâm đó là loạn. Có duyên không thể nói không làm, không làm bồ đề tâm của quý vị là 

giả không phải thật. Điều này đều trong cuộc sống hằng ngày nên tùy cơ hành sự. 

Nhân duyên có chướng ngại, có thể đột phá chướng ngại này thì chúng ta phải làm, 

không thể đột phá thì không làm, cũng được. Công việc thật sự quá bận rộn, tìm một 

ngày một đêm. Thường thường có thể nghỉ đến một tháng tìm một ngày một đêm sẽ dễ 

hơn. Một tháng tu một lần, một năm tu 12 lần, cũng là mười ngày mười đêm. 

Phương pháp niệm Phật nên dùng cách của Ấn Quang đại sư. Ấn Quang đại sư là vị tổ 

sư gần nhất của Tịnh độ Tông Trung Quốc, những gì ngài dạy đương nhiên thích hợp 

nhất đối với căn tánh của người hiện tại. Ngài niệm Phật không cần chuỗi, niệm Phật 

quan trọng nhất_trong Đại Thế Chí Bồ Tát Niệm Phật Viên Thông Chương nói, đây là 

nguyên tắc chỉ đạo cao nhất:“Đô nhiếp lục căn tịnh niệm tương tục”, công phu này rất 

đắc lực. Hiện nay khó khăn nhất của chúng ta là không cách nào nhiếp tâm được, vọng 

niệm  quá  nhiều,  không  thu  nhiếp  được,  niệm  như  vậy  công  phu  không  đắc  lực.  Ấn 

Quang đại sư dạy chúng ta phương pháp nhiếp tâm. Phật hiệu sanh khởi từ tâm, niệm 

ra từ miệng, một cách rõ ràng. Không nên niệm nhanh, niệm từng chữ từng chữ. Niệm 

sáu  chữ  Nam  mô  A  Di  Đà  Phật,  niệm  bốn  chữ  A  Di  Đà  Phật.  Niệm  chậm  một  chút, 

niệm  một  cách  rõ  ràng,  mỗi  chữ  đều  rõ  ràng.  Tai  nghe,  nghe  mình  niệm  Phật  hiệu, 

nghe một cách rõ ràng. Còn một điều nữa là nhớ một cách rõ ràng, tôi niệm câu Phật 

hiệu này câu thứ mấy. Nhớ không cần dùng chữ số, chỉ dùng tâm để nhớ, nhớ một cách 

rõ ràng. Chỉ nhớ từ câu thứ nhất đến câu thứ mười, đến câu thứ mười lại từ câu  một 

đến câu mười, niệm bao nhiêu không cần để ý, chỉ biết mười câu như vậy. Câu Phật 

hiệu này của tôi là câu thứ mấy trong mười câu, quý vị thử nghĩ xem, rất nhiếp tâm. 

Vì sao vậy? Chỉ cần vọng niệm khởi lên là sai, sai thì không tính, phải niệm lại từ 

đầu. Thông thường người ta niệm khoảng một tuần sẽ không sai nữa, vọng niệm không 

xen vào được. Nếu người vọng niệm quá nhiều_Ấn Quang đại sư dạy, đem mười câu 

này chia thành hai đoạn. Đoạn thứ nhất từ một đến năm, đoạn thứ hai không thể từ một 

đến năm, nếu từ một đến năm như vậy không gọi là mười niệm mà là năm niệm. Đoạn 

thứ hai là từ sáu đến mười, thật rõ ràng. Thực tế nói tâm định thì chuyên niệm không 

khó khăn. Nếu năm câu cũng niệm không được, cũng có tạp niệm, quý vị nên dùng ba 

ba bốn, nhớ bằng cách này. Câu thứ nhất, câu thứ hai, câu thứ ba. Câu thứ tư, câu thứ 

252  Tập 434 



năm,  câu  thứ  sáu.  Thứ  bảy,  thứ  tám,  thứ  chín,  thứ  mười,  dùng  phương  pháp này,dần 

dần  khi  đã  thuần  thục,  có  thể  từ  một  đến  mười,  đều  rõ  ràng.  Không  nên  nhớ  nhiều, 

không nên nhớ hai mươi, ba mươi. Như vậy sẽ rất khó, chỉ nhớ một đến mười. Có thời 

gian  là  niệm,  niệm  ra  tiếng  cũng  được.  Niệm  nhỏ  niệm  to  đều  được,  không  ra  tiếng 

cũng được. Khi người đông không phương tiện, tôi chỉ mặc niệm trong lòng, khi mặc 

niệm  trong  lòng  cũng  giống  nhau.  Niệm  rõ  ràng,  nghe  rõ  ràng,  nhớ  rõ  ràng,  ba  điều 

phải rõ ràng, như vậy và cứ thế niệm. 

Cư sĩ Hồ Tiểu Lâm ở Bắc Kinh nói, ông ta dùng phương pháp này, dùng bốn tháng, 

hơn 100 ngày. Mỗi ngày niệm bốn tiếng, niệm đến pháp hỷ sung mãn. Trước đó niệm 

Phật  tạp  niệm  rất  nhiều,  nên  cảm  thấy  rất  khổ  não,  vọng  niệm  quá  nhiều.  Khi  dùng 

phương pháp này vọng niệm ít lại, hầu như không có vọng niệm nên phương pháp này 

rất  dễ  nhiếp  tâm,  mấy  ngày  đầu  khó  khăn  một  chút,  mới  nên  chưa  thuần  thục.  Niệm 

khoảng ba ngày năm ngày, nó đã đi vào quỹ đạo. Rất nhanh, rất dễ vào quỹ đạo. Nhất 

hướng chuyên niệm, câu này vô cùng quan trọng. 

“Đản  tùy  kỳ  thiện  căn,  ư  thập  nhật  dạ,  nãi  chí  nhất  nhật  dạ  năng  bất  đoạn 

tuyệt”.Quan trọng chính là không đoạn tuyệt. Một ngày một đêm niệm Phật không gián 

đoạn,  mười  ngày  mười  đêm  Phật  hiệu  không  gián  đoạn,  khi  mạng  chung  đều  được 

vãng sanh. Nên nói, đây là trong kinh này nói, sau khi lâm mạng chung đều được vãng 

sanh vào nước này. Đây là loại thứ ba chánh nhân hành nhân. 

Đoạn này đức Phật nói ba loại, loại thứ nhất là đại phàm phu, loại thứ hai là tiểu phàm 

phu, loại thứ ba là ác phàm phu. Những phàm phu này tạo nhiều ác nghiệp, tất cả đều 

được vãng sanh. Thật vậy, lời của Thiện Đạo đại sư nói không hề sai. Niệm Phật vãng 

sanh tây phương Cực Lạc, tam bối cữu phẩm của thế giới Cực Lạc đều do gặp duyên 

khác nhau. 

Ngày nay chúng ta gặp được nhân duyên quá thù thắng, thù thắng hơn rất nhiều so 

với người của 3000 năm về trước! Vì sao vậy? Vì 3000 năm trước, Đức Thế Tôn giảng 

kinh Vô Lượng Thọ rất nhiều lần. Ở Trung Quốc dịch Kinh Vô Lượng Thọ, từ nhà Hán 

đến nhà Tống là 800 năm, đã từng phiên dịch qua 12 lần, 12 bản khác nhau. Trải qua 

nhiều niên đại, có bảy bản thất truyền. Trong mục lục Đại Tạng Kinh chúng ta thấy có 

nhưng không có sách. Trong Đại Tạng Kinh chỉ có năm loại, 12 loại giờ chỉ còn lại 

năm loại. Chứng tỏ lúc Đức Thế Tôn tại thế đã thuyết giảng rất nhiều lần, còn các kinh 

khác Đức  Thế  Tôn chỉ giảng một  lần, không giảng lần thứ hai, duy chỉ có kinh này 

ngài giảng nhiều lần như thế. 

Tập 434  253 



Nhưng  nhiều  bản  kinh  như  vậy,  mỗi  lần  giảng  đều  không  hoàn  toàn  giống  nhau, 

nên mỗi bản đều cần phải đọc. Như vậy rất lãng phí thời gian, cũng rất vất vã, do đó 

hội tập trở thành rất cần thiết. Từ thời nhà Tống cư sĩ Vương Long Thư hội tập lần thứ 

nhất, tên là Đại A Di Đà Kinh, trong Càn Long Đại Tạng Kinh có thu thập vào. Liên 

Trì đại sư chú giải A Di Đà Kinh Sớ Sao, những dẫn chứng trong Kinh Vô Lượng Thọ 

hầu như hết 70% đều là bản hội tập của Vương Long Thư. 

Cư  sĩ  Vương  Long  Thư  hội  tập  Kinh  Vô  Lượng  Thọ,  phiên  dịch  vào  thời  nhà 

Đường. Vô Lượng Thọ Như Lai Hội trong Kinh Đại Bảo Tích, phần này ông ta không 

thấy, nên hội tập của ông chỉ có bốn loại. Nhưng hội vô lượng thọ trong Kinh Đại Bảo 

Tích này, có rất nhiều kinh văn quan trọng mà trong bốn loại khác không có,nên bản 

hội tập này không đủ, không hoàn mỹ. 

Ngụy Mặc Thâm hội tập thứ hai, bản hội tập này hiện nay vẫn còn. Trước đây Hạ 

Liên Cư đem bản hội tập của Ngụy Mặc Thâm chỉnh lý lại, ông làm công việc này. 

Chỉnh lý lại cảm thấy cũng rất khó khăn, cũng không dễ dàng, thà làm lại một lần hội 

tập,  chính  là  bản  này.  Ông  chỉnh  lý  lại  bản  của  Ngụy  Mặc  Thâm,  bản  này  chúng  tôi 

cũng đem nó in ra, đây là 37 phẩm sớm nhất. Hiện nay trong bản này phân thành 48 

phẩm, chúng ta có thể nhìn thấy dụng tâm của Hạ Liên Cư, nên bản này đáng để làm 

kỷ  niệm.  Bản  này  trải  qua  mười  lần  chỉnh  sữa  hiệu  đính,  trở  thành  định  bản  và  lưu 

truyền đến nay. 

Học trò của ông là cư sĩ Hoàng Niệm Tổ, đã làm chú giải cho bô kinh này, làm chú 

giải là phụng mệnh thầy. Đúng là được Tam bảo gia trì, Phật A Di Đà gia trì, chú giải 

này đã thành công. Trước đây tôi giảng kinh ở Mỹ, ông đến Mỹ phỏng vấn, kỳ hạn là 

một tháng, duyên của chúng tôi là kết ở Mỹ. Chú giải này của ông vừa mới làm xong, 

ông  đem  theo  một  bộ  đến  Mỹ,  bốn  cuốn,  bản  in  dầu.  Nhưng  người  trong  niên  đại 

chúng ta đều biết, giấy in dầu sáp, nhiều nhất  chỉ có thể in 100 trang, sau một  trăm 

trang thì sáp giấy này không thể dùng. Chonên bản của ông lưu thông, tôi đoán nhiều 

nhất là 120 cuốn. Ông đem bản này tặng cho tôi, tôi thấy được vô cùng hoan hỷ, tôi và 

ông    liên  lạcqua  điện  thoại.  Ông  có  bản  quyền  hay  không?  Có  bản  quyền  thì  thôi, 

không nói nữa. Nếu không có bản quyền, tôi đem về Đài Loạn in. Ông trả lời tôi không 

có bản quyền, hoan nghênh in ấn. Chonên lần đầu tiên ở Đài Loan đã in một vạn cuốn, 

bìa cứng một vạn cuốn. Hiện nay chú giải này lượng lưu thông rất lớn. 

Chúng  tôi  tin  rằng  không  chỉ  một  vạn  cuốn  lưu  thông  bên  ngoài,  lưu  thông  trên 

toàn thế giới.Cho nên tôi nghĩ lần này, nhân duyên này của chúng ta vô cùng thù thắng. 

Đức Thế Tôn nói Kinh Vô Lượng Thọ, chính là giới thiệu tập đại thành của vô lượng 

254  Tập 434 



thọ. Ý nghĩa quan trong mỗi bản, toàn bộ đều sưu tập vào trong bản này. Xem bản này 

đồng nghĩa với xem hết năm loại nguyên bản dịch, tiết kiệm bao nhiêu thời gian. Chú 

giải của Hoàng Niệm Tổ cũng đi theo đường này. 

Quý  vị  thấy  ông  dẫn  chứng  những  kinh  luận  chú  giải,  tổng  là  193  loại. Xem  chú 

giải này của ông, đồng nghĩa với việc xem 193 loại mà các bậc cổ đức giảng giải Kinh 

Vô  Lượng  Thọ,  đều  thuộc  về  tập  đại  thành!  Hạ  Liên  Cư  là  tập  đại  thành  năm  loại 

nguyên bản dịch. Hoàng Niệm lão là tập đại thành hơn 100 loại chú giải của các bậc cổ 

đức, đem đến cho chúng ta rất nhiều phương tiện. Thật sự muốn phát tâm vĩnh viễn 

thoát ly luân hồi lục đạo, vãng sanh thế giới tây phương Cực Lạc thành tựu tất cả Phật 

pháp. Chúng ta chỉ cần bộ kinh này, bộ chú giải này là được, ngoài ra đều có thể không 

cần. 

Những thứ đó cần học chăng? Cần học, học như thế nào? Đến thế giới Cực Lạc học 

tiếp, hiện tại đừng học. Hiện nay học bỏ lỡ thời gian, lãng phí tinh lực chúng ta. Hiện 

nay  toàn  bộ  tinh  thần  sức  mạnh  đều  tập  trung  đến  thế  giới  Cực  Lạc,  nhất  định  được 

vãng sanh. Đến thế giới Cực Lạc ưu điểm đầu tiên là vô lượng thọ. Ưu điểm thứ hai, 

thầy giáo ở đó là mười phương chư Phật, đồng học là đẳng giác Bồ Tát, như vậy làm 

sao không thành tựu được? Ở đó xã hội an định không có động loạn, không có thiên tai 

như ở địa cầu. Ở đó hoàn toàn không có, thật sự là phước địa. 

Vãng  sanh  đến  thế  giới  Cực  Lạc  là  người  có  phước  báo  đệ  nhất  trong  biến  pháp 

giới hư không giới. Người có phước ở đất phước, đất phước người có phước ở. Thành 

tựu ở đó là phước báo viên mãn, trí tuệ viên mãn. Đến thế giới Cực Lạc sẽ được thành 

tựu phước báo viên mãn, sẽ đạt được trí tuệ viên mãn. Ngày ngày nghe Phật A Di Đà 

giảng  kinh,  ngày  ngày  nghe  giáo  huấn  của  Phật  A  Di  Đà.  Không  những  có  thể  nghe 

được giáo huấn của đức Phật A Di Đà,mà còn có thể nghe được giáo huấn của tất cả 

chư Phật trong mười phương. Vì sao vậy? Vì người ở thế giới Cực Lạc có năng lực 

phân thân. Đức Phật có thể phân vô lượng vô biên thân, mỗi người đều có năng lực này, 

phân vô lượng vô biên thân. Phân thân chính là phân đến thế giới của các đức Phật, 

nghe đức Phật giảng kinh, nghe đức Phật giảng pháp. Quý vị đi lạy Phật cúng Phật là 

tu phước, nghe kinh nghe pháp là tu huệ. Cơ duyên thù thắng như vậy, ngoài thế giới 

Cực Lạc ra, trong quốc độ của tất cả chư Phật đều không tìm thấy, chỉ có ở thế giới cực 

lạc này! Nên cơ hội này không thể bỏ qua, nhất định phải nắm bắt. 

Thế giới này dù tốt đến đâu thì thọ mạng cũng có giới hạn, có thể hưởng thọ mấy 

năm? Phải giác ngộ được điều này. Cho dù có phước báo cũng nên xả bỏ. Đức Thế 

Tôn làm gương cho chúng ta thấy, ngài là vương tử, nếu không xuất gia ngài sẽ kế thừa 

Tập 434  255 



vương vị, làm quốc vương. Phước báo nhân gian ngài đầy đủ, nhưng ngài xả bỏ, không 

cần. 19 tuổi ngài giác ngộ nên đã xả bỏ nó. Quảng học đa văn cũng rất tốt, đây là điều 

trong mắt phần tử tri thức mong cầu. 19 tuổi ngài xuất gia cầu học đến 30 tuổi, ngày 

nay  chúng  ta  gọi  là  tốt  nghiệp,  không còn  chỗ  để  học.  Học  12  năm  rồi  như  thế  nào? 

Buông bỏ. Lần này buông bỏ mới đại triệt đại ngộ. Vì thế 19 tuổi buông bỏ phiền não 

chướng, 30 tuổi buông bỏ sở tri chướng, hai chướng đã phá trừ, mới đại triệt đại ngộ, 

minh tâm kiến tánh. Ngài làm ra như thế để chúng ta thấy, như vậy chúng ta có cần học 

chăng? Không cần thiết. 

Liên Trì đại sư giác ngộ, nói ra hai câu chúng ta phải đặc biệt lưu ý:“Tam Tạng 12 

bộ  kinh  để  người  khác  giác  ngộ”,  quý  vị  ai  muốn  ngộ  thì  cứ  đi  ngộ.  “Tám  vạn  bốn 

ngàn tế hạnh để cho người khác hành”.Cũng có nghĩa là buông bỏ tám vạn bốn ngàn tế 

hạnh, buông bỏ vô lượng giải môn. Chỉ cần một bộ Kinh Di Đà, một câu Phật hiệu. Vì 

lúc  ngài  còn  tại  thế  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  không  có  bản  hay,  nên  Tịnh  độ  tông  của 

Trung Quốc xưa nay đều lấy Kinh A Di Đà làm tiêu chuẩn. Bản này là bản hoàn chỉnh 

nhất, chúng ta có nhân duyên gặp được. Tương lai trong thời kỳ mạt pháp 9000 năm, 

tất cả những người được độ, được thành tựu đều nhờ bản kinh này. Bản kinh này đến 

khi Phật pháp của Đức Thế Tôn diệt tận ở thế gian, thì nó diệt sau cùng, sau cùng nó 

còn lưu lại ở thế gian 100 năm. Sau 100 năm diệt hết rồi chỉ còn lại một câu Phật hiệu: 

Nam Mô A Di Đà Phật. Lúc đó người nghe được câu Phật hiệu này, họ có phước báo. 

Người  chịu  niệm  câu  Phật  hiệu  này,  phát  tâm  vãng  sanh  đều  được  vãng  sanh,  pháp 

môn này quá lớn! Nên tất cả giải môn, tất cả hành môn trong biến pháp giới hư không 

giới,  tất  cả  chúng  ta  đều  để  đến  thế  giới  Cực  Lạc  rồi  tiếp  tục  học,  hiện  nay  tạm  thời 

buông  bỏ.  Nếu  hiện  nay  học  sẽ  rất  phiền  phức,  e  rằng  nótrở  thành  chướng  ngại  cho 

việc vãng sanh. 

“Thử đệ tam loại chánh nhân chi hành nhân, kỳ công đức tốn ư tiền chi nhị loại” . 

Kém hơn sơ với hai loại trước, cũng chính là nói công đức không như hai loại trước, 

nhưng đều có thể vãng sanh. 

“Hạ” là đoạn ở dưới, bốn câu kinh văn. 

“Minh chủng chủng vãng sanh chi nhân, nhân hành các dị, đản sanh bỉ quốc dĩ, tất thị 

đại  thừa,  hàm  đồng  nhất  loại”.  Đoạn  kinh  văn  này  rất  quan  trọng,  người  vãng  sanh 

trong biến pháp giới hư không giới, nhân hành của mỗi người không giống nhau,nhưng 

khi đến thế giới Cực Lạc toàn bộ đều là đại thừa. Vì sao vậy? Vì oai thần bổn nguyện 

của Phật A Di Đà gia trì. Nghĩa là 48 nguyện gia trì, đều làm A Duy Việt Trí Bồ Tát, 

256  Tập 434 



như vậy liền trở thành một loại. A Duy Việt Trí là pháp thân Bồ Tát, siêu việt mười 

pháp giới. Trong mười pháp giới có Phật Bồ Tát họ đã siêu việt. 

Chúng ta xem đoạn kinh văn sau cùng: “Hành Bồ Tát đạo, chư vãng sanh giả, giai 

đắc A Duy Việt Trí, giai cụ kim sắc tam thập nhị tướng, giai đương tác Phật. Dục ư hà 

phương Phật quốc tác Phật, tùng tâm sở nguyện. Tùy kỳ tinh tấn tảo vãn, cầu đạo bất 

hưu, hội đương đắc chi. Bất thất kỳ ở nguyện dã, A Nan dĩ thử nghĩa lợi cố, vô lượng 

vô  số,  bất  khả  tư  nghị,  vô  hữu  đẳng  đẳng,  vô  biên  thế  giới,  Chư  Phật  Như  Lai,  giai 

cộng xưng tán, vô lượng thọ Phật, sở hữu công đức”.Đoạn sau này chính là nói tất cả 

Chư Phật Như Lai trong mười phương đều tán thán Phật A Di Đà. 

Chúng ta xem chú giải của Hoàng Niệm Tổ: “Hành Bồ Tát đạo, biểu chư vãng sanh 

giả giai thị đại thừa dã”,chỉ cần phát tâm cầu sanh Tịnh độ là đã thật sự hành Bồ Tát 

đạo.Vì sao vậy? Chỉ có Bồ Tát mới có thể thành Phật, Thanh văn Duyên giác không 

thành Phật được, chỉ có Bồ Tát có thể thành Phật. Phát tâm cầu vãng sanh thế giới Cực 

Lạc, cầu thân cận Phật A Di Đà, những người này đều là Bồ Tát, đều này chúng ta biết. 

Trên thực tế chúng ta đến Thanh văn Duyên giác cũng không bằng, so với họ thì kém 

xa,nhưng ngày nay chúng ta phát tâm cũng là ghê gớm lắm rồi. Cầu sanh thế giới Cực 

Lạc, thân cận Phật A Di Dà, ý niệm này vượt qua A la hán, vượt qua Bích Chi Phật rất 

nhiều. 

“Dĩ hạ”: kinh văn bên dưới, “minh thượng thuật nhân hành chi dị, nhân chi thiên 

sai, kỳ quả nhất vị”.Chúng ta tu nhân không tương đồng, nhưng được quả báo là giống 

nhau, đều có thể vãng sanh thế giới Cực Lạc, đều được Phật  A Di Đà đến tiếp dẫn. 

Điểm này nhất định thâm tín không nghi, nó là then chốt quyết định được vãng sanh 

hay không. Khi lâm chung tự mình thấy được, người khác không thấy. Thấy được Phật 

A Di Đà đến tiếp dẫn quý vị, quý vị thật sự vãng sanh. Nếu không phải Phật A Di Đà 

đến tiếp dẫn thì không thể đi theo người đo. Quý vị đợi thêm, Phật A Di Đà nhất định 

đến. Yêu ma quỷ quái có thể hiện các loại cảnh giới của Phật Bồ Tát, nhưng họ không 

thể hiện bổn tôn. Mỗi niệm chúng ta chỉ hy vọng Phật A Di Đà đến tiếp dẫn, Di Đà là 

bổn  tôn  của  chúng ta.  Họ  không  giám  biến  hiện  bổn  tôn,  họ  sẽ  biến  Phật  khác.  Biến 

Phật Dược Sư, Biến Phật Thích Ca Mâu Ni, quý vị đều không thể đi theo họ. Đó là giả 

không phải thật, nhất định phải thấy Phật A Di Đà, đến lúc đó trong tâm quý vị sẽ rất 

rõ ràng. Quý vị biết, không thể nhận sai. 

“Đại thừa hành nhân thọ chung sanh bỉ”,chúng ta ở thế gian này, thọ mạng đã tận, 

thọ mạng đến, lúc này nhân duyên vãng sanh đã thuần thục, Phật A Di Đà đến tiếp dẫn 

quý  vị  sanh  về  thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc.  “Giai  tất  đắc  A  Duy  Việt  Trí”  đây  là 

Tập 434  257 



nguyện  thứ  20  trong  48  nguyện.  Mỗi  người  vãng  sanh  đến  thế  giới  tây  phương  Cực 

Lạc, đến đó đều làm A Duy Việt Trí Bồ Tát, như vậy là bình đẳng. 

A Duy Việt Trí nghĩa là gì? Bất thoái chuyển. Bất thoái chuyển có ba loại, ba loại bất 

thoái chuyển quý vị đều đạt được tất cả. Thứ nhất là vị bất thoái, vị bất thoái tiểu thừa 

chứng được. A la hán, Bích chi Phật là vị bất thoái. Không còn thoái chuyển đến phàm 

phu. 

Thứ hai là hành bất thoái, hành bất thoái chính là Bồ Tát, họ tuyệt đối không thoái đến 

nhị thừa. Nói cách khác A la hán, Bích chi Phật hành sẽ thoái. Độ chúng sanh quá khó 

nên họ không độ nữa. Khó độ như vậy thì thôi, tôi không độ quý vị nữa, như vậy gọi là 

hành thoái. Thật sự là Bồ Tát khó độ cũng phải độ, cũng không hề thoái tâm. Dùng các 

loại  phương  tiện  thiện  xảo  để  giúp  chúng  sanh,  họ tuyệt  đối  không  thoái  chuyển  nên  

thứ hai là Bồ Tát bất thoái. 

Loại thứ ba là niệm bất thoái, niệm bất thoái là pháp thân Bồ Tát. Niệm của họ chỉ có 

một  phương  hướng,  vô  thượng  bồ  đề.  “Niệm  niệm  lưu  nhập  tát  bà  nhược  hải”,tát  bà 

nhược là tiếng phạn, dịch thành chữ hán có nghĩa là nhất thiết chủng trí, đây là những 

gì chứng được ở Như Lai quả địa, họ không có ý niệm khác. Cũng chính là niệm niệm 

đều hướng đến vô thượng bồ đề, vô thượng chánh đẳng chánh giác. Họ không cầu gì cả, 

chỉ cầu điều này. Tát bà nhược hải chính là vô thượng bồ đề, ba loại bất thoái này quý 

vị đều đạt được. Loại sau cùng chính là A Duy Việt Trí Bồ Tát, đều này quả thật rất 

khó được! 

A Duy Việt Trí, thông thường chúng ta nói đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh là 

A Duy Việt Trí. Họ đã thành Phật, kiến tánh thành Phật nên A Duy Việt Trí trong Kinh 

Hoa Nghiêm là trên sơ trụ viên giáo. Từ sơ trụ đến đẳng giác, 41 địa vị đều gọi là A 

Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát.  Họ  ở  đâu?  Ở  trong  nhất  chân  pháp  giới,  ở  cõi  thật  báo  trang 

nghiêm trong thế giới tây phương Cực Lạc của đức Phật A Di Đà. Thế giới Cực Lạc có 

cõi  phương  tiện  hữu  dư,  cõi  phàm  thánh  đồng  cư,  có  thật  nhưng  người  ở  trong  đây 

hưởng thụ tất cả đều là đãi ngộ của A Duy Việt Trí, điều này thật không thể nghĩ bàn. 

Cõi phàm thánh đồng cư cũng được đãi ngộ của A Duy Việt Trí. Cũng chính là nói, 

tuy chúng ta là người trong cõi phàm thánh đồng cư, hạ hạ phẩm vãng sanh, nhưng trí 

tuệ, thần thông, đạo lực của chúng ta ngang bằng với viên giáo sơ trụ Bồ Tát trong Hoa 

Nghiêm. Như vậy nghĩa là thế nào? Đây là được Phật A Di Đà gia trì, không phải tự 

mình  chứng được.  Đây  là  phước  báo,  Phật  A  Di  Đà  cho  chúng ta!  Quý vị  ở  thế  giới 

Cực Lạc tu hành, tu hành tinh tấn sớm tối không giống nhau. Khi nào có thể đoạn tận 

kiến  tư  phiền  não,  đoạn  tận  trần  sa  phiền  não  đều  ở  thế  giới  Cực  Lạc.  Đoạn  tận  vô 

258  Tập 434 



minh phiền não, quý vị thật sự chính là A Duy Việt Trí Bồ Tát, đó là công phu tự mình 

chứng  được.  Chưa  chứng  được  là  Phật  A  Di  Đà  cho  chúng  ta,  phước  báo  viên  mãn, 

thật hy hữu! 

Nếu tự mình tu đến địa vị này phải cần bao nhiêu thời gian? Không phải là chuyện 

dễ, sau đó mới thật sự thấu suốt. Pháp môn này thù thắng, dễ dàng, nhanh chóng, gọi là 

hoành  siêu,  nó  không  phải  là  thụ  xuất.  Từ  nhân  đạo  của  thế  giới  Ta  Bà,  không  cần 

thông qua 28 tầng trời, không cần thông qua tứ thánh pháp giới, liền thành A Duy Việt 

Trí Bồ Tát.  Các Bồ Tát khác tu hành họ đều phải thông qua 28 tầng trời, phải thông 

qua tứ thánh pháp giới. Sau cùng buông bỏ vô thỉ vô minh, nghĩa là buông bỏ khởi tâm 

động niệm. Như vậy mới thoát ly mười pháp giới, chứng được A Duy Việt Trí Bồ Tát. 

A Duy Việt Trí Bồ Tát không ở trong mười pháp giới. Đạo lý này, những chân tướng 

sự thật này không thể không biết. Nếu biết sẽ vô cùng trân quý cơ hội lần này, từ nay 

không còn bị thế giới này mê hoặc nữa. Quốc vương của nhân gian hay thiên vương tôi 

đều không cần. 

Sắc giới thiên vương, Ma hê thủ la thiên, đây là phước báo lớn nhất, cao nhất trong 

lục đạo, thống lý tam thiên đại thiên thế giới. Đại phạm thiên vương, sắc giới thiên, sắc 

giới sơ thiền, đại phạm thiên vương. Ma hê thủ la là đệ tứ thiền, tứ thiền thiên vương. 

Trong tứ không thiên không có thiên vương.Những phước báo này là lớn nhất, nhưng 

không  sánh  bằng  hạ  hạ  phẩm  vãng  sanh  của  thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc.  Nếu  đem 

phước báo đó so sánh, Ma hê thủ la thiên vương không bằng hạ hạ phẩm vãng sanh. 

Như vậy quý vị mới biết sự thù thắng của Tịnh độ, hiếm có nhất là đến thế giới Cực 

Lạc nghe pháp tu hành không gián đoạn, một đời viên mãn thành Phật. 

Trong  thế  pháp  tu  đến  sơ  thiền  thiên,  tu  đến  tứ  thiền  thiên  không  đơn  giản.  Làm 

thiên chủ của tứ thiền thiên, phước báo rất lớn, nhưng không có trí tuệ. Tuy thường lễ 

thỉnh Chư Phật Bồ Tát đến thiên cung giảng kinh, nhưng có khi gián đoạn, chẳng phải 

không gián đoạn. Ở thế giới Cực Lạc giảng đường của Phật Di Đà không hề gián đoạn. 

So sánh điều này quý vị sẽ hiểu rõràng minh bạch, không so sánh không thể biết được. 

Chúng ta muốn sớm ngày thành Phật, muốn sớm ngày giúp những chúng sanh khổ nạn 

này, chỉ còn cách đến thế giới Cực Lạc. 

Bên dưới nói: “Tịnh tất giai tử kim sắc thân, cụ túc tam thập nhị chủng đại trượng 

phu tướng. Bất  đản thân sắc như  Phật, thả  giai đương tác Phật  dã”. Họ vốn là Phật, 

đương nhiên họ ở nơi đó thành Phật. Tử kim sắc thân ở trước đã nói qua, câu này là 

hình dung từ. Tử kim là quý trọng nhất. Tử ma chân kim sắc thân là gì? Tướng vĩnh 

viễn  bất  biến.  Vì  sao  bảy  báu  trong  thế  gian  này,  vàng  được  xếp  vào  vị  trí  đầu  tiên? 

Tập 434  259 



Vàng sẽ không bị sét rỉ, còn bạc đồng sắt thiếc đều bị rỉ, duy chỉ có vàng không bị rỉ, 

nên màu sắc của vàng không hề thay đổi. Bạc bị rỉ sẽ biến thành màu đen, nên cần phải 

đem  nó  mài  đi,  mới  hiện  ra  màu  bạch  ngân,  nhưng  hoàng  kim  không  như  vậy.  Nó 

tượng trưng điều gì? Kim sắc thân được ví như thân Phật, vĩnh viễn không thay đổi. 

Chân kim sắc thân là lấy từ ý này. 

32 tướng, đây là Thế Tôn phương tiện nói. Người Ấn độ cổ đại cho rằng, người có 

phước báo lớn trong nhân gian, họ có 32 phước tướng. Trong sách tướng của chúng ta, 

xem tướng cũng có phước tướng. 32 loại phước tướng Đức Thế Tôn đều đầy đủ, không 

thiếu tướng nào. Phật thị hiện ở thế gian này, có tướng tốt này là viên mãn.Còn có một 

người là chuyển luân thánh vương xuất  hiện ở thế gian, cũng có 32 tướng,nhưng  32 

tướng của Phật rất rõ ràng, rất hiển lộ. 32 tướng của Luân Vương mờ hơn một chút, 

đầy đủ nhưng không rõ ràng như Phật, đây là Phật phương tiện nói. Sự thật thì sao? Sự 

thật trong Kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật có nói đến_trong Quán Kinh Đức Phật nói, 

thân tướng của Phật A Di Đà không phải 32 tướng. Thân có tám vạn bốn ngàn tướng, 

tướng có tám vạn bốn ngàn vẻ đẹp. Như vậy chúng ta đã hiểu, trên thực tế thân tướng 

của Phật A Di Đà, thân có vô lượng tướng, tướng có vô lượng vẻ đẹp, đây là sự thật. 

Mỗi người vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, thân tướng khi đến thế giới Cực Lạc, 

hoàn toàn tương đồng với Phật A Di Đà, điều này chúng ta được học trong 48 nguyện. 

Vì  sao  phải  tương  đồng?  Khi  còn  ở  nhân  địa  Đức  Phật  biết  được,  vì  tướng  mạo  bất 

đồng dẫn đến chúng sanh phiền não. Tướng mạo tốt thì kiêu ngạo kiêu mạn, tướng mạo 

không tốt liền sanh ra mặc cảm tự ti. Điều này đem đến phiền não cho con người. Cho 

nên Phật A Di Đà hy vọng chúng sanh ở thế giới Cực Lạc, không có các loại phiền não 

này  khởi  hiện  hành,  nên  tướng  mạo  hoàn  toàn  tương  đồng.  Nguyện  này  của  ngài  đã 

thành tựu, mỗi người vãng sanh đến Cực Lạc đều là hóa sanh, không phải thai sanh mà 

là  hóa  sanh,  biến  hóa  sanh.  Không  phải  ở  thế  giới  Cực  Lạc  từ  nhỏ  dần  dần  lớn  lên, 

không phải như thế. Họ không có biến hóa, vừa đến đó liền hiện thân giống như Phật 

Di Đà vậy, mỗi người đều giống nhau. Như vậy có nhận nhầm người chăng? Không, 

tuyệt đối không nhận nhầm người. Lúc đó đầu óc của quý vị đến vi tính cũng không 

bằng, không sánh được! Nên hoàn toàn không nhận nhầm. Chẳng những không nhận 

nhầm mà đến đây tam minh lục thông đều viên mãn. 

Thế  giới  Cực  Lạc  là  quả  báo  đạt  được.  Sanh  đến  đó  liền  có  năng  lực  này,  đây  là 

Phật A Di Đà gia trì. Quý vị biết nhiều đời kiếp trong quá khứ, có túc mạng thông biết 

hết tất cả. Đời đời kiếp kiếp của người khác quý vị cũng biết, quý vị có tha tâm thông, 

biết  hết  tất  cả,  là  việc  tốt.  Vì  sao  vậy?  Vì  truy  cứu  đến  điểm  sơ  khởi,  đều  là  tự  tánh 

mình biến hiện ra. Chonên đích thực tất cả chúng sanh trong biến pháp giới hư không 

260  Tập 434 



giới, bao gồm Chư Phật Như Lai và chính mình là một sinh mạng thể cộng đồng. Như 

trong Hoàn Nguyên Quán nói, tự tánh thanh tịnh viên minh thể hiển lộ ra. Hư không 

pháp giơi, muôn sự muôn vật, bao gồm cả thân thể chúng ta, đều là tự tánh thanh tịnh 

viên minh thể hiển lộ ra. Lúc này là đồng thể đại bi, vô duyên đại từ, tự nhiên hiển lộ. 

Đây là tánh đức của tự tánh. 

Câu bên dưới nói: “Chư vãng sanh giả, nguyện ư hà phương tác Phật, mạc bất tùy 

kỳ tâm nguyện nhi đắc thành tựu”,những người vãng sanh này sanh đến thế giới Cực 

Lạc. “Nguyện ư hà phương tác Phật”.Họ còn có nguyện ư? Nếu họ có nguyện, họ sẽ có 

phân  biệt  có  chấp  trước,nên  chữ  nguyện  này  phải  nói  rõ ràng,  nếu  không  sẽ  dẫn  đến 

hoài  nghi.  Nguyện  này  không  phải  nguyện  của  người  vãng  sanh,mà  là  nguyện  của 

những người vãng sanh có duyên với chúng sanh. Người vãng sanh có hiện thân đến 

mười  phương  thế  giới  chăng?  Không. Mười  phướng thế  giới  có  cảm  họ  tự  nhiên  có 

ứng. Hạng người nào có cảm? Chúng sanh có duyên với người vãng sanh này, có cảm 

ứng đạo giao với họ. Khi chúng sanh có cảm, họ tự nhiên liền có ứng. 

Trong Kinh Lăng Nghiêm nói rất rõ ràng:“tùy chúng sanh tâm ưng sở tri lượng”. Quý 

vị dùng Kinh Lăng Nghiêm để giải thích câu này là chính xác, vấn đề của quý vị đã 

giải quyết. Vì sao vậy? Vì sanh đến thế giới tây phương Cực Lạc, làm A Duy Việt Trí 

Bồ Tát, chính là không khởi tâm không động niệm. Không khởi tâm không động niệm 

gọi  là  chân  bình  đẳng.  Khởi  tâm  động  niệm  còn  không  có,  làm  gì  có  phân  biệt  chấp 

trước? Nên chân bình đẳng, chân thanh tịnh. Trong đề kinh này của chúng ta là thanh 

tịnh bình đẳng giác, đến tây phương liền chứng được thanh tịnh bình đẳng giác. Chúng 

sanh trong mười phương thế giới có cảm, quý vị liền có ứng. 

Các nhà lượng tử lực học hiện đại nói, căn cứ nghiên cứu của họ, họ đã phát hiện thân 

thể chúng ta, thân thể của mỗi người, trên thực tế chính là một đài phát xạ. Nhục thể 

của chúng ta là hiện tượng vật chất, hiện tượng vật chất nó có dao động, dao động này 

tốc độ rất nhanh, điện quang, điện từ quang đều không sanh kịp. Dao động của vật chất 

này lập tức biến pháp giới hư không giới, trong Hoàn Nguyên Quán cũng nói đạo lý 

này, các nhà khoa học đã chứng minh. 

Trong  Hoàn  Nguyên  Quán  nói  ba  loại  chu  biến.  Thứ  nhất  là  chu  biến  pháp  giới, 

đây là nói hiện tượng vật chất, còn có hiện tượng tâm lý. Hiện tượng tâm lý chính là tư 

tưởng, ý niệm của tôi. Ý niệm vừa khởi, liền chu biến pháp giới, không có tốc độ nào 

lớn  hơn  nó.  Vừa  khởi  lên  biến  pháp  giới  hư  không  giới  đều  biết  hết.  Đây  chính  là 

cảm.Còn  ứng  thì  sao?  Xuất  sanh  vô  tận  chính  là  ứng,  mỗi  dao  động  đều  có  hồi  ứng, 

không có dao động nào phát ra mà không có hồi ứng, không có, đều có hồi ứng. 

Tập 434  261 



Thân thể này của chúng ta đồng thời cũng là một đài tiếp nhận. Tất cả chúng sanh 

trong biến pháp giới hư không giới, họ phát ra chúng ta đều nhận được. Hiện tại chúng 

ta không biết. Vì sao vậy? Vì tập khí phiền não chướng ngại, máy móc này không linh 

hoạt  nữa,nhưng  chúng  ta  phát  đi,  máy  móc  người  khác  linh  hoạt,  họ  sẽ  nhận  được. 

Chúng ta có thể phát ra cũng có thể tiếp nhận, khi nhận được tự mình không biết, bị tê 

liệt, bị tê liệt không biết gì nữa, chính là trạng thái này. 

Nếu chúng ta khôi phục tâm thanh tịnh, buông bỏ phân biệt chấp trước. Năng lực 

tiếp thu chúng ta sẽ mạnh hơn, đã được khôi phục. Nếu được không khởi tâm không 

động niệm thì giống với Chư Phật Như Lai, dao động trong biến pháp giới hư không 

giới ta đều nhận được. Có nhân duyên với ta tự nhiên liền có ứng, “tùy chúng sanh tâm 

ưng sở tri lượng”, vấn đề này đã được giải quyết. 

“Nguyện ư hà phương tác Phật”.Nguyện này là chúng sanh có nhân duyên với tôi. 

Họ muốn Phật đến độ họ, tự nhiên liền hiện thân Phật để độ họ. Như trong Kinh Phổ 

Môn  nói  32  thân  ứng  hóa,  họ  cầu  Bồ  Tát  đến  độ  họ,  liền  hiện  thân  Bồ  Tát  để  độ. 

Không những có thể hiện thân hữu tình, mà còn có thể hiện thân vô tình, thần thông 

thật là quảng đại, phổ độ tất cả chúng sanh. Năng lực này không phải bên ngoài đến, 

mà là tự mình vốn có,nhưng ở thế giới Cực Lạc thì hay hơn. Quý vị vừa đến thế giới 

Cực Lạc, vẫn ở cõi phàm thánh đồng cư, phiền não tập khí còn chưa đoạn, nhưng đã có 

được năng lực này, vì sao? Vì được Phật A Di Đà gia trì. Những chúng sanh có nhân 

duyên trong biến pháp giới hư không giới, chúng sanh có duyên với mình. Tin tức của 

họ phát cho chúng ta, chúng ta liền cảm nhận được, liền có thể ứng họ. Nói cách khác, 

chúng  ta  liền  có  thể  giúp  họ,  bất  luận  họ  ở  trong  đường  nào.  Điều  này  thật  sự  mười 

phương thế giới không có. Mười phương thế giới cần phải tự mình chứng được A Duy 

Việt Trí, mới có được năng lực này. Cũng chính là nói, nhất định phải siêu việt mười 

pháp giới, sanh đến cõi thật báo của Như Lai mới có năng lực này.Nhưng thế giới Cực 

Lạc có cõi đồng cư, có cõi phương tiện. Cõi phương tiện chính là nhị thừa -Thanh văn 

và Duyên giác, họ tu hành ở đây. Cõi phàm thánh đồng cư, nhất phầm phiền não còn 

chưa đoạn, chưa đoạn kiến tư phiền nào, họ ở nơi đây.Nhưng đến thế giới Cực Lạc, tất 

cả được 48 nguyện của Phật A di Đà gia trì.Gia trì như thế nào? Sợ mọi người khó hiểu. 

48 nguyện của Phật A Di Đà liền biến thành 48 nguyện của chính mình, như vậy sẽ dễ 

hiểu hơn. 48 nguyện của Phật A Di Đà cho quý vị, quý vị đã có, rất hữu dụng. Không 

những  cho  chúng  ta,  48  nguyện  của  Phật  A  Di  Đà  là  trãi  qua  năm  kiếp  tu  hành  nên 

công đức của ngài rất lớn. Chúng ta phát nguyện rất dễ, nhưng phát nguyện mà không 

tu, nguyện đó là giả không phải thật. Nguyện của Phật A Di Đà mới là thật, năm kiếp 

262  Tập 434 



tu hành hoàn toàn thực hiện được,nên gia trì này lập tức khởi tác dụng. Tác dụng quý 

vị khởi với tác dụng của Phật không có sai khác gì. 

Do  đó  mười  phương  chư  Phật  mới  tán  thán  Phật  A  Di  Đà,  xưng  ngài  là:  “quang 

trung cực tôn, Phật trung chi vương”, đây không phải tùy tiện xưng hô. Quang trung 

cực tôn, Phật trung chi vương, trong kinh chúng ta chỉ thấy có Phật Di Đà, các vị Phật 

khác không có cách xưng hô này.Quý vị hiểu rõ ràng minh bạch rồi, thế giới đóchúng 

ta có thể không đi được sao? Nếu không phát tâm đến đó thì quý vị là người quá mức 

hồ  đồ.  Biến  pháp  giới  hư  không  giới  tìm  không  được  nơi  tốt  như  vậy,  chúng  ta  gặp 

được nhân duyên là đi, hiện nay đầy đủ điều kiện rồi. 

Trong Kinh Di Đà nói thiện căn, phước đức, nhân duyên. Thiện căn là gì? Có thể 

tin, có thể lý giải là thiện căn. Thế nào là phước đức? Tôi thật tin và tôi rất muốn vãng 

sanh đây là phước đức. Duyên thì đã gặp, nhưng không gặp được bộ kinh này, không 

gặp  được  chú  giải  này  vẫn  không  hiểu  rõ,  còn  bán  tín  bán  nghi,  như  vậy  chưa  chắc 

được thành tựu. Hiểu rõràng minh bạch rồi, không có chút hoài nghi nào. Rõ ràng minh 

bạch, con đường này của tôi chính là một con đường, một phương hướng, một mục tiêu, 

trực tiếp đến thế giới Cực Lạc, thấy Phật A Di Đà, phải cảm ân. Trong cõi đồng cư có 

đãi ngộ của A Duy Việt Trí, đây là Phật A Di Đà cho chúng ta, chúng ta phải cảm ân! 

Làm  sao  để  báo  đáp?  Đức  Phật  Di  Đà  không  mong  cầu  chúng  ta  gì  cả,  chỉ  cần 

chúng ta nghe lời và tinh tấn tu hành, đoạn tận tất cả tập khí phiền não, đây chính là 

báo ân của Phật. Đây chính là kỳ vọng duy nhất của Phật A Di Đà đối với chúng ta, 

ngoài điều này ra ngài không cần gì cả. Không hiểu rõ ràng minh bạch, thì sẽ không 

biết pháp môn này rất ưu việt. Thật hiểu, thật đã minh bạch, nhất định quý vị sẽ đi, sức 

mạnh nào cũng không cản được. 

Nên  “tùng  tâm  sở  nguyện”,  tùng  tâm  sở  nguyện  này  ý  nghĩa  rất  thâm  sâu,  có  hai 

nghĩa. Thứ nhất là tâm nguyện của mình khi chưa thành Phật, hiện nay đã phát tâm, 

chúng  ta  không  phải  đã  phát  nguyện  rồi  sao?  Mọi  người  đã  từng  phát  nguyện  này, 

chẳng qua nguyện này không phải thật, chỉ nói như vậy thôi chứ trong tâm không nghĩ 

như vậy. “Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ, phiền não vô tận thệ nguyện đoạn, pháp 

môn vô lượng thệ nguyện học, Phật đạo vô thượng thệ nguyện thành”. Mọi người đều 

nói như vậy, nhưng chỉ nói mà thôi, không phải thật.Nhưng khi đến thế giới Cực Lạc là 

trở thành thật, không phải chỉ nói mà thôi. Chính là vì có nguyện này, cho nên tin tức 

của chúng sanh sau khi chúng ta nhận được mới có cảm ứng, không có nguyện này sẽ 

không có phản ứng. Có nguyện này liền có phản ứng, liền có hồi ứng. 

Tập 434  263 



Nghĩa  thứ  hai  chính  là  nguyện  của  chúng  sanh  có  duyên  với  chúng  ta.  Họ  muốn 

dùng thân gì để độ, phản ứng chúng ta sẽ như sở nguyện của họ. Vì A Duy Việt Tri Bồ 

Tát không khởi tâm không động niệm, đương nhiên không có phân biệt chấp trước, nên 

hoàn toàn là ứng. Chúng sanh có cảm, Phật Bồ Tát có ứng, hồi ứng. Hồi ứng nhất định 

là tùy chúng sanh, viên mãn nguyện vọng của họ, tùy tâm ứng lượng, điều này trong 

Kinh Lăng Nghiêm Phật đã nói. 

“Nãi chí ư tác Phật”, tốt. Lấy thân Phật để độ thoát là làm Phật, giống như Đức Thế 

Tôn, thực tế ngài đã thành Phật từ lâu. Ngài ở trong thường tịch quang, ngài trở về tự 

tánh từ lâu. Con người ở thế gian của chúng ta có nhân duyên với ngài, tin tức chúng ta 

phát ra, ngài nhận được. Ngài tự nhiên liền hiện thân đến đó thuyết pháp. Vùng đất của 

Cổ ấn độ hy vọng có Phật xuất thế, ngài liền lấy thân Phật để xuất hiện. Ở mảnh đất 

Trung  hoa  này,  người  Trung  hoa  không  có  khái  niệm  về  Phật,  họ  có  khái  niệm  của 

thánh hiền, nên ở Trung hoa liền lấy thân thánh nhân xuất hiện ở đời. Ngài Huệ Năng ở 

Trung  hoa,theo  thế  gian  thuyết  pháp  ngài  là  thánh  hiền.  Trong  Phật  pháp  nói  ngài  là 

thân Tỳ kheo,cần lấy thân Tỳ kheo để độ thoát, liền hiện thân Tỳ kheo mà vì họ thuyết 

pháp. Trong Kinh Phổ Môn nói về 32 ứng thân, không có gì không tùy tâm mà hiện. 

Chứng minh A Duy Việt Trí Bồ Tát: “vô vi mà vô sở bất vi, vô sở bất vi mà vô vi”. 

Tuyệt diệu chính là ở chỗ này. 

Trong Hoàn Nguyên Quán nói tứ đức, điều thứ nhất là tùy duyên diệu dụng. Tùy duyên 

là hiện thân thuyết pháp, diệu dụng là không chấp trước dấu tích. Tùy duyên là hữu vi, 

diệu dụng là vô vi. Vô vi và hữu vi là một không phải hai. Từ góc độ vô vi mà nhìn là 

diệu dụng, từ hữu vi mà nhìn là tùy duyên, tùy duyên diệu dụng. Đó là trí tuệ viên mãn, 

đức hạnh viên mãn, thần thông viên mãn, phương tiện thiện xảo. 

“Chí ư thành Phật chi kỳ”, đến thế giới tây phương Cực Lạc, khi nào thành Phật? 

“Tắc tùy hành nhân chi, tinh tấn tảo vãn nhi dị”,nên ở thế giới Cực Lạc đích thực có 

người rất mau thành Phật, có người chậm hơn một chút, vì sao vậy? Vì mỗi người tinh 

tấn khác nhau, ở thế giới Cực Lạc không tương đồng. Sớm ngày tinh tấn thì sớm ngày 

thành Phật, đó là sự khác nhau trong bình đẳng. Bình đẳng có khác nhau, thành Phật có 

sớm muộn. Bình đẳng trong sự sai biệt tức là đều được thành Phật. Nói cách khác mỗi 

người  nhất  định  được  thành  Phật,  chỉ  là  việc  sớm  muộn  không  giống  nhau mà  thôi, 

không  ai  không  thành  Phật.  Sanh  đến  thế  giới  Cực  Lạc  không  có  người  nào  không 

thành Phật. Thành Phật là trở về tự tánh, cũng chính là nói trong cõi thật báo, đoạn tận 

tập khí vô thỉ vô minh. 

264  Tập 434 



Trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói  cõi  thật  báo  có  41  giai  cấp,  quý  vị  nên  biết,  bình  đẳng 

làm gì có giai cấp? Có giai cấp tức là không bình đẳng. Như vậy Hoa Tạng hải hội có 

42 giai cấp chăng? Có, quý vị xem Đức Phật nói rất rõ ràng. Thập trụ, thập hạnh, thập 

hồi hướng, thập địa, đẳng giác, 41 địa vị. Có thật chăng? Không khởi tâm không động 

niệm  còn có 41 địa vị này không? Không có.       Từ tánh đức mà nói thì không có, 

nhưng từ hiện tượng mà nói thì có thật. Hiện tượng là gì? Tập khí vô thỉ vô minh có 

nặng nhẹ bất đồng, nên nó có thật. 

Tập  khí  này  các  bậc  cổ  đức  dùng  bình  rượu  để  làm  ví  dụ,  không  dễ  hiểu.  Một  bình 

rượu đầy sau đó đổ đi, rửa sạch trong đó không còn giọt nào, nhưng ngữi vẫn nghe mùi. 

Mùi vị đó là tập khí, mùi đó rửa không sạch, phải làm sao? Mở nắp bình ra, để vậy một 

hai năm, ngữi sẽ không còn nghe mùi nữa. Chonên tu hành trong cõi thật báo gọi là vô 

công dụng đạo, không cách nào tu được. Phải đợi, đợi khi nào tập khí không còn nữa. 

Tập khí nặng, địa vị sẽ thấp, như thập trụ đó là rất nặng. Thập hạnh nhẹ hơn một chút, 

thập hồi hướng lại nhẹ hơn một chút, đến thập địa, đến đẳng giác chỉ còn lại chút ít. 

Chút ít đó không còn thì họ làm Phật, Phật là diệu giác. Làm Phật như thế nào? Làm 

Phật thì không ở trong cõi thật báo, cõi thật báo không còn.Cõi thật báo từ đâu mà có? 

Từ tập khí vô minh, có tập khí mới có cõi thật báo. Không có tập khí, cõi thật báo cũng 

không  còn.  Họ  đi  về  đâu?  Trở  về  tự  tánh,  tự  tánh  là  thường  tịch  quang,  họ  trở  về 

thường tịch quang. Trong thường tịch quang ba loại hiện tượng đều không có. Không 

có  hiện  tượng  vật  chất,  không  có  hiện  tượng  tinh  thần,  cũng  không  có  hiện  tượng  tự 

nhiên, đó là gì? Trong triết học nói, bản thể của vũ trụ vạn hữu, là tự tánh chúng ta. 

Hoàn toàn đã trở về tự tánh, tự tánh có khởi tác dụng chăng? Khởi tác dụng. Khởi tác 

dụng gì? Chúng sanh có cảm, nó có ứng, nó có hồi ứng. Chonên tự tánh quý vị không 

thể nói nó không có, cũng không thể nói nó có. Quý vị nói nó có nhưng ba loại hiện 

tượng đều không có. Nếu nói nó là không, nó khởi tác dụng, nó có phản ứng, phản ứng 

rất lớn! Trong cõi thật báo những Bồ Tát này có cầu, có cầu nhưng họ không có khởi 

tâm động niệm. Cầu không có khởi tâm động niệm, chính họ cũng không biết,nhưng 

diệu  giác  Như  Lai  trong  thường  tịch  quang biết,  họ  đến hiện  thân trong  cõi  thật  báo, 

hồi ứng. 

Trong tứ thánh pháp giới có cầu, tứ thánh pháp giới chính là cõi phương tiện hữu 

dư. Lục đạo là cõi phàm thánh đồng cư. Ở đâu chúng sanh có cầu, tự nhiên ngài liền có 

ứng. Tự tánh ở đâu? Mọi lúc mọi nơi, nó tồn tại khắp nơi khắp chốn, chỉ là chúng ta 

không có cách nào tiếp xúc được. Vì nó không phải là hiện tượng vật chất, nhãn nhĩ tỷ 

thiệt thân chúng ta không tiếp xúc được. Nó không phải hiện tượng tinh thần, tư tưởng 

chúng ta không nghĩ đến được. Nó cũng không phải hiện tượng tự nhiên, A lại da của 

Tập 434  265 



chúng ta cũng không có cách nào, cũng duyên không tới được. Đây là chân như, là tự 

tánh, đây là cái ngã chân thật. Phật pháp đến sau cùng là tìm ra chân ngã, đã tìm ra. A 

lại da là giả ngã, không phải thật,nhưng chân vọng vĩnh viễn không rời nhau. 

Chúng ta đang học tập, hiện nay dùng là mạng internet, truyền hình vệ tinh. Những 

thứ này là ví dụ rất tốt, cái gì là thật? Màn hình ti vi là thật, nó không có gì hết, nhưng 

kênh nào nó cũng có thể hiện. Khi hiện là có, khi không hiện thì không có. Khi không 

hiện cũng không thể nói nó không có, vì nó có thể hiện. Khi có cũng không thể nói nó 

có thật, vì là giả, là huyễn tướng. Tôi tắt kênh ti vi đi thì không còn gì nữa. Dùng màn 

hình để tượng trưng cho tự tánh, tượng trưng cho thường tịch quang. Dùng sắc tướng 

trong  đó  tượng  trưng  cho  mười  pháp giới,  mười  pháp  giới  có  rời  thường  tịch  quang 

chăng? Không có, vĩnh viễn ở một nơi. Không có màn hình làm sao có thể hiện? Nhân 

nhất  định  phải  phân  biệt  chân  và  vọng.  Chân  vọng  tuy  dung  hợp  một  chỗ,  nhưng  nó 

không giống nhau. Đạt đến thật sự viên mãn rồi mới biết chân vọng không hai, là một 

không phải hai,nhưng phải rõ ràng, không thể có chút hồ đồ nào, hồ đồ là sai lầm. Phải 

thật sự khế nhập cảnh giới này, khế nhập cảnh giới này là đạt được viên mãn thanh tịnh 

bình đẳng giác. Ở trong cảnh giới này đích thực đạt được nhất niệm bất sanh. Tập khí 

nhất niệm bất sanh cũng không có, đây là diệu giác vị. Nhất niệm bất sanh còn có tập 

khí  của  nhất  niệm  bất  sanh,  đây  chính  là  41  pháp  thân  Bồ  Tát,họ  mang  theo  tập  khí. 

Còn  diệu  giác  không  mang  theo  tập  khí,  đây  mới  thật  sự  chứng  được  cứu  cánh  viên 

mãn. 

“Cố vân, cầu đạo bất hưu, hội đương đắc chi, bất thất kỳ sở nguyện dã. Cái vị cầu 

đạo chi tâm, tinh tấn bất hưu, giai đương thành Phật, quyết vô vi thất kỳ thành Phật chi 

bổn nguyện giả dã”. 

Câu này chỉ có thế giới tây phương Cực Lạc mới được, hoàn toàn thực hiện được. Thế 

nên Ngẫu Ích đại sư nói rất hay, có người hỏi ngài, vãng sanh được phẩm vị như thế 

nào thì ngài cảm thấy vừa lòng? Ngẫu Ích đại sư nói: hạ hạ phẩm vãng sanh cõi đồng 

cư là tôi vừa lòng rồi. Vì sao vậy?  Vì hạ hạ phẩm vãng sanh ở cõi đồng cư, thực tế mà 

nói thì mỗi người đều có phần. Đến thế giới Cực Lạc cũng chỉ là trễ vài ngày mà thôi, 

điều đó không quan trọng, tất cả đều được thành Phật, không sót người nào. Có năng 

lực nâng cao phẩm vị, rất tốt!Không có năng lực cũng rất tốt. Chỉ cần có thể vãng sanh, 

tất cả đều viên mãn. Phật pháp như vậy có thể không học sao? Thế gian còn có gì tốt 

hơn chăng? Không có, không tìm thấy! 

Người thế gian tham tài, càng nhiều càng tốt. Quý vị biết quả báo tham tài ở đâu 

không? Quả báo tham tài ở đường ngạ quỷ, tương lai họ làm quỷ. Quả báo sân nhuế là 

266  Tập 434 



đường địa ngục. Làm oai làm phước nhưng thường nóng giận sẽ đi vào đường địa ngục. 

Ngu si là đường súc sanh. Tham sân si chiêu cảm quả báo sau cùng là ba đường ác. 

Không đến thế giới Cực Lạc làm Phật thì đi vào ba đường ác. Đây gọi là điên đảo, thật 

sự là điên đảo. Tham sân si này là nguồn gốc của tai họa, đây là sai lầm đến cùng cực. 

Người giác ngộ trước phải đoạn trừ nó, buông bỏ nó. Sau khi buông bỏ cuộc sống 

của tôi như thế nào? Quý vị nghĩ đến những điều này, liền không giám buông bỏ. Nếu 

quý vị nghĩ đến sau khi buông bỏ tôi được vãng sanh, không cần nghĩ đến ngày mai, 

quý  vị  mới  giám  buông  bỏ.  Chonên  người  học  Phật  chân  chánh,  thật  sự  cầu  vãng 

sanh,nhiệt  tình,  dõng  mãnh  cho  rằng  hôm  nay  là  ngày  cuối  cùng  tôi  ở  thế  gian.  Mỗi 

ngày đều nghĩ đây là ngày cuối cùng, không nên nghĩ còn có ngày mai, còn có sang 

năm. Như vậy mới thật buông xả được. Không còn có bất cứ lưu luyến nào, mới nắm 

chắc được chuyện vãng sanh. Mỗi ý niệm chúng ta đều giao lưu với đường dây nóng 

của Phật A Di Đà, như vậy khi nào đi ngài liền đến tiếp dẫn ngay, tuyệt đối không trể 

nãi. 

Nhưng quý vị đối với thế gian này còn lưu luyến, vậy thì phiền phức lớn, nó sẽ tạo 

thành chướng ngại, phải không có chút chướng ngại nào. Như vậy sống với người ta 

rất thoái mái.Vì sao vậy? Vì cái họ cần tôi không cần, cái  tôi cần họ không cần. Tôi 

muốn thế giới tây phương Cực Lạc, họ không muốn. Họ muốn danh văn lợi dưỡng, tôi 

không cần. Rất tốt, không có xung đột giữa lợi và hại! Họ cần danh văn lợi dưỡng, tôi 

cũng muốn danh văn lợi  dưỡng, như vậy là xung đột khởi  lên. Chonên thế gian  này 

trong mắt tôi, mỗi người đều người tốt, mọi việc đều là việc lành. Quý vị thấy những 

ngày tháng như vậy tốt biết bao! Mọi lúc mọi nơi đều rất hoan hỷ, đây là được đại tự 

tại.Cho nên những gì là thật, những gì là giả phải hiểu cho rõ ràng minh bạch. 

Đoạn sau cùng đức Phật nói với A nan. Đây là lời dặn dò sau cùng, trên thực tế là đối 

với  chúng  ta  mà  nói.  Thế  Tôn  vì  kêu  gọi  sự  coi  trọng  của  đại  chúng,  “cố  trùng  hô 

đương cơ A na chi danh”,kêu ngài A nan chính là kêu gọi chúng ta, A nan là người đại 

diện  cho  chúng  ta.  Đây  là  nói  với  chúng  ta:  “nhi  cáo  chi  bạch,  dĩ  thử  nghĩa  lợi 

cố”,nghĩa là hợp tình hợp lý hợp pháp, lợi ích chân thật. “Thử xứ lợi hữu nhị nghĩa”. 

Phật pháp nói lợi ích lớn, có hai nghĩa. “Nhất giả kiên lợi như kim cang, năng hoại nhất 

thiết nhi bất vi nhất thiết sở hoại” . Kiên lợi: lợi ích kiên cố. Điều này nói gì? Nguyện 

lực của chúng ta. Lợi ích kiên cố, chắc chắn cầu sanh Tịnh độ, nhất định quy y Phật A 

Di Đà. Quy là trở về, y là nương tựa. Ngày nay chúng ta chỉ có quay đầu, ở trong luân 

hồi quay  đầu,  trong  lục  đạo  quay  đầu,  trong  mười  pháp  giới  quay  đầu,  về  nương  tựa 

Phật A Di Đà. Trong tâm chỉ có Phật A Di Đà, ngoài Phật A Di Đà ra thì tất cả đều 

không có, đó là thật quy y. 

Tập 434  267 



Hoằng nguyện này năng hoại nhất thiết là gì? Tất cả pháp thế gian tôi đều không 

cần, đều vứt bỏ hết. Cõi trời cõi người tôi đều không cần, mười phương chư Phật đến 

mời tôi cũng không đi, cự tuyệt. Tôi chỉ muốn đến thế giới của Phật A Di Đà, thế giới 

Hoa Tạng cũng không đi, tôi chỉ cần thế giới Cực Lạc. Tôi chỉ có một phương hướng, 

một mục tiêu. Cần có tín tâm kiên định, nguyện lực kiên định như vậy. 

Điều thứ hai là lợi ích: “Nhị giả lợi ích, nhân thử pháp môn, năng huệ dữ”.Huệ này 

nghĩa là cho, huệ nghĩa là cho quý vị, cho tất cả chúng sanh lợi ích chân thật. Lợi ích 

chân thật là giúp quý vị thành Phật. Nếu nói thực tế một chút mọi người đồng ý nghe, 

cho quý vị phước báo lớn nhất. A Duy Việt Trí Bồ Tát không phải là phước báo lớn 

nhất đó sao? Cho quý vị trí tuệ viên mãn nhất. Đến thế giới tây phương Cực Lạc Phật 

A Di Đà cho chúng ta điều gì? Phước báo viên mãn, trí tuệ viên mãn. Phước báo viên 

mãn, quý vị đến đâu cũng lập tức hưởng thụ được. Trí tuệ viên mãn là đến đó học tập, 

ngày ngày nghe Phật giảng kinh thuyết pháp, làm học trò tốt của Phật. Tinh tấn sớm 

hôm,  sau  cùng  nhất  định  tốt  nghiệp,  chẳng  ai  không  tốt  nghiệp,  tốt  nghiệp  chính  là 

thành Phật. 

Quý vị thấy khi chúng ta đọc tam  quy  y “quy y Phật,  nhị túc tôn”.Nhị đây là gì? 

Chính là trí tuệ và phước báo, tức là viên mãn đầy đủ, cả hai loại này đều đầy đủ, như 

vậy chính là thành Phật. Đến thế giới Cực Lạc làm nhị túc tôn. Phước báo thế gian này 

là giả, không phải thật. Phước báo của thế giới Cực Lạc là thật, không phải giả. Vì thế 

cho tất cả chúng sanh lợi ích chân thật. 

“Cái vị vãng sanh pháp môn chi nghĩa lý, cử thể thị kim cang trí tuệ. Cố vân, kiên 

lợi dã. Đồng thời hựu thị đại từ bi chi lưu hiện, phổ thí chúng sanh chân thật cứu cánh 

chi lợi, cố vân lợi, lợi ích”. 

Điều này không thể không biết, nếu thật sự biết, nhận thức rõ ràng mới hạ được quyết 

tâm. Thật giống như Liên Trì đại sư vậy, tám vạn bốn ngàn pháp môn quý vị muốn học 

thị cứ học, để cho quý vị học. Đến việc này cũng bỏ, huống gì là pháp thế gian! Danh 

văn lợi dưỡng của thế gian quý vị thích thì cứ việc lấy, không liên quan đến tôi. Bỏ hết 

pháp thế xuất thế gian, tôi chỉ có một phương hướng, một mục tiêu là thế giới Cực Lạc, 

thế giới tây phương Cực Lạc. Tôi chỉ có một mục đích thân cận Phật A Di Đà. Phật A 

Di Đà với chúng tôi cảm ứng đạo giao, niệm niệm không quên. Nhớ Phật niệm Phật 

hiện  tại  đương  lai  nhất  định  thấy  Phật.  Ngài  sẽ  không  để  chúng  ta  thất  vọng!  Trong 

kinh  này  nói về  ba  loại  chân  thật.  Chân  thật  rốt  ráo  là  bản  tánh  của  chúng  ta,  là  linh 

tánh của chúng ta. Trí tuệ chân thật, kim cang bát nhã. Lợi ích chân thật, từ bi viên mãn. 

268  Tập 434 



“Thị  cố  vô  lượng  vô  số  đẳng,  vô  biên  thế  giới  chư  Phật,  giai  cộng  xưng  tán  Vô 

Lượng Thọ Phật sở hữu công đức”.Sở hữu công đức chính là năm kiếp tu hành 48 lời 

nguyện. Nguyện của ngài đều đã thực hiện, không phải chỉ nói bằng miệng. Năm kiếp 

không nói là tiểu kiếp, trung kiếp, đó nhất định là đại kiếp. Năm đại kiếp, tu hành thời 

gian dài như vậy, mỗi nguyện trong 48 nguyện đều thực hiện hết. Thế nên 48 nguyện 

tự nhiên thành tựu nên thế giới Cực Lạc. 

Thế giới Cực Lạc không có người thiết kế, không có nhân công kiến trúc, tự nhiên 

thành tựu. Chúng ta có thể tin được chăng? Có thể. Trong kinh Đức Phật thường nói, 

“chế tâm nhất xứ vô sự bất biện”. Từ đây tôi nghĩ đến điều gì? Nghĩ đến tầng trời thứ 

sáu, tầng trời thứ năm của dục giới_dục giới tầng trời thứ năm là thiên hóa lạc thiên, 

tầng trời thứ sáu là tha hóa tự tại thiên. Quý vị xem phước báo của tầng trời thứ năm là 

tâm tưởng sự thành. Nghĩ đến điều gì, thì tất cả liền biến hóa ra. Phước báo của tầng 

trời thứ sáu càng lớn, không phải tự mình nghĩ, không cần tự mình biến. Tự mình nghĩ 

thì tầng trời thứ năm đã biến xong, cúng dường họ, cung cấp cho họ. 

Chúng ta với thế giới Cực Lạc là quan hệ gì? Thế giới Cực Lạc Phật A Di Đà là tầng 

trời thứ năm, người vãng sanh về đó là tầng trời thứ sáu. Phật A Di Đà biến hóa không 

phải cúng dường chúng  ta sao? Quý vị nghĩ xem phước báo này lớn biết bao, phước 

báo niệm Phật lớn biết bao! 

Sanh đến thế giới Cực Lạc, 48 lời nguyện biến ra cúng dường chúng ta! Phật A Di 

Đà sao lại làm như vậy? Người khác cảm thấy kỳ lạ, vì Phật A Di Đà biết chúng ta với 

ngài là nhất thể. Ngài cúng dường chúng ta là cúng dường chính ngài.Cho nên tôi đưa 

ra  ví  dụ  này,  đây  là  thật  không  phải  giả.  Phật  A  Di  Đà  xem  những  chúng  sanh  vãng 

sanh này là tâm can bảo bối, ngài có thể không cúng dường sao? Quý vị không đi, ngài 

không còn cách nào khác. Quý vị đi, thật sự là tâm can bảo bối, mối quan hệ này mật 

thiết biết bao! Trái lại Phật A Di Đà là tâm can bảo bối của chúng ta, quý vị mới thật 

sự tin tưởng, mới vĩnh viễn không hoài nghi.Cho nên tất cả  Chư Phật Như Lai trong 

mười phương, không ai không tán thán. 

Đã  hiểu  rõ  ràng  minh  bạch  rồi,  có  thể  không  đi  được  sao?  Không  đi  không 

được,hơn nữa càng sớm càng tốt, đừng làm lở mất. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 



 

Tập 434  269 



Tập 435 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian:04.06.2011 

Địa điểm: Cang Sơn Tịnh Tông Học Hội_Nhật Bản 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học,  mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 547, bắt đầu xem từ tựa đề của phẩm này. 

“Lễ Cúng Thính Pháp Đệ Nhị Thập Lục”.Đầu tiên Hoàng Niệm Tổ giới thiệu đơn 

giản về tựa đề của phẩm này. Phẩm này có tên là lễ cúng thính pháp. Lễ cúng nghĩa là 

chư đại Bồ Tát trong mười phương thế giới, đến thế giới Cực Lạc, lễ bái cúng dường 

Phật A Di Đà. Thính pháp nghĩa là, Phật A Di Đà nghĩ về những người đã đến, nên vì 

họ mà tuyên diễn diệu pháp, chư đại Bồ tát trong mười phương đều hoan hỷ lắng nghe. 

Đại ý của phẩm này đã giới thiệu một cách đơn giản. Ở đây chúng ta thấy rõ ràng 

rằng, thế nào là Phật pháp. Khi Đức Thế Tôn còn tại thế, Phật pháp chính là như vậy, 

đến thế giới Cực Lạc cũng vẫn là như vậy. Cho đến đạo tràng của mười phương ba đời 

tất cả chư Phật, đều là tương đồng không có ngoại lệ. Đây là dạy học, hiện nay chúng 

ta gọi là nhà trường. 

Phật là thầy giáo, tu hành chứng quả đạt đến cảnh giới cứu cánh viên mãn. Bồ Tát 

tinh  tấn  không  giải  đãi,  cũng  đang  cầu  quả  Phật  viên  mãn,  nhưng  chưa  đạt  được. 

Chonên  Chư  Phật  Như  Lai  là  thầy  giáo,  Chư  Bồ  Tát,  Thanh  văn,  Duyên  giác  là  học 

sinh. Thanh văn là học sinh tiểu  học. A la hán, Bích chi Phật là học sinh trung học. Bồ 

Tát là sinh viên đại hoc, đều là học sinh. Họ đến thế giới Cực Lạc để làm gì?  Để nghe 

pháp, đến thỉnh giáo,nên Phật pháp là sư đạo, điều này cần nên biết. 

Sau khi Đức Thế tôn diệt độ, đệ tử của ngài đi khắp nơi để thúc đẩy công việc giáo 

dục  này.Giáo  dục  điều  gì?  Chúng  ta  dùng  nhãn  quang  thế  tục  để  xem,  là  giáo  dục 

phước đức, trí tuệ. Con người đều cầu phước cầu tuệ, nên Phật gọi là nhị túc tôn. Khi 

chúng ta đọc tam quy y, đọc “quy y Phật, nhị túc tôn”.Nhị ở đây chính  là trí  tuệ và 

phước  báo,  là  hai  loại  này.  Túc  là  đầy  đủ,  nghĩa  là  viên  mãn  không  khiếm  khuyết. 

Người học Phật phước báo không khiếm khuyết, trí tuệ không khiếm khuyết. Như vậy 

chúng ta biết đây là giáo dục gì. 

270  Tập 435 



Đệ tử Phật đi khắp nơi để đẩy mạnh phong trào giáo dục, có nơi tồn tại được một 

hai  trăm  năm,  có  nơi  ba  bốn  trăm  năm,  sáu  bảy  trăm  năm  thì  không  còn.  Duy  nhất 

nhánh ở Trung hoa, chi phái này có thể duy trì gần 2000 năm, đây là nguyên nhân gì? 

Phật giáo chính thức truyền đến Trung hoa là năm 67 công nguyên, đến năm 2067 là 

tròn 2000 năm. Chúng ta phải lãnh hội được, phải quan sát được, Phật pháp là sư đạo. 

Sư đạo nhất định kiến lập trên cơ sở hiếu đạo, như vậy chúng ta sẽ hiểu, ngoài Trung 

hoa ra, các nơi trên toàn thế giới đều lơ là đối với hiếu đạo. Chỉ có người xưa coi trọng 

hiếu  đạo,  đặc  biệt  coi  trong  hiếu  đạo,nên  dân  tộc  này,  chư  vị  nên  biết  vĩnh  viễn  sẽ 

không diệt vong. Đạo lý gì? Bắt đầu từ hiếu để, gốc này quá thâm sâu. Toàn thế giới 

dân tộc nào lấy hiếu thân trung tín làm đầu? 

Người xưa chú trọng hiếu để trung tín, ít nhất có hơn mười ngàn năm lịch sử. Ngày 

xưa chưa phát minh văn tự nên không có ghi chép, nhưng ta có lý do tin rằng, nó vượt 

qua mười ngàn năm. Trên lịch sử ghi chép, truy cứu về trước cũng chỉ có thể truy cứu 

đến Phục Hy Thị. Từ Phục Hy đến chúng ta hiện naylà 5500 năm. Nếu muốn tìm hiểu 

trước  đó  nửa  thì  phải  xem  khảo  cổ.  Khổng  tử  nói  rất  hay,  đây  là  một  người  tập  đại 

thành.  Nghĩa  là  đem  giáo  huấn  ngàn  vạn  năm  của  tổ  tông,  dùng  văn  tự  ghi  chép  lại 

truyền cho hậu thế. Không phải Khổng tử tự nói, Khổng tử khiêm tốn là thật, những gì 

ông  nói  đều  là  sự  thật,  không  phải  lời  khách  sáo.  Ông  nói  mình  là:  “thuật  nhi  bất 

tác”.Nghĩa là suốt đời ông không có phát minh, không có sáng tạo. Người hiện nay đều 

truy  tìm  cái  mình  phát  minh  sáng  tạo,  Khổng  phu  tử  tương  phản  với  chúng  ta.  Ông 

không phát minh, không sáng tạo. Nói cách khác, những gì ông học, những gì ông tu, 

những gì ông dạy và những gì ông truyền lại, toàn là giáo huấn của cổ thánh tiên hiền. 

Thái độ của ông đối với cổ thánh tiên hiền là: “tín nhi háo cổ”.Ông tin tưởng, không 

hoài nghi, thích giáo huấn của cổ nhân. Hơn mười ngàn năm này, các bậc tổ đức dạy 

chúng ta điều gì? Nhất định là tứ khoa, bốn khoa mục. Bốn khoa mục này rất đơn giản, 

đây là tính túy của truyền thống văn hóa xưa. Thứ nhất là luân lý_Ngũ luân. Ngũ luân 

chỉ có 20 chữ: “phụ tử hữu thân, phu phụ hữu biệt, quân thần hữu nghĩa, trưởng ấu hữu 

tự, bằng hữu hữu tín”.Quý vị xem 20 chữ này có thể truyền sai sao, truyền mười vạn 

năm cũng không thể truyền sai, rất đơn giản dễ nhớ,nhưng nếu quý vị học rồi sẽ có lợi 

ích vô cùng. Khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác không rời tiêu chuẩn này. 

Trí tuệ của các bậc cổ đức. Ngũ thường lại càng đơn giản, chỉ có năm chữ. Đây là 

tiêu chuẩn của đạo đức, là tiêu chuẩn nguyên thủy: “nhân lễ nghĩa trí tín”, như vậy có 

thể truyền sai sao? Tứ duy, khoa thứ ba là Tứ duy, có bốn chữ: “lễ nghĩa liêm sĩ”. Bát 

đức là tám chữ: “hiếu đệ trung tín nhân ái hòa bình”. Chư vị thử nghĩ xem điều này có 

thể truyền sai chăng? Khổng tử đem giáo huấn của tổ tông truyền lại, dùng văn tự viết 

Tập 435  271 



ra truyền cho hậu thế, gọi là: “thuật nhi bất tác”.Chúng ta quan sát tường tận, hoàng đế 

phát minh văn tự, đến nay là 4500 năm lịch sử. Trong 4500 năm này trong văn tự ghi 

chép, có vượt qua bốn khoa này chăng? Bao gồm thi ca, văn học, tiểu thuyết đều không 

rời bốn khoa này. 

Trung hoa cổ đại biểu diễn văn nghệ, dùng một câu của Khổng tử làm nguyên tắc 

chỉ đạo cao nhất, gọi là “tư vô tà”,văn nghệ biểu diễn quý vị nhìn thấy, nghe thấy, tiếp 


xúc đến, không làm chúng ta khởi tà niệm. Cũng có nghĩa là không khởi lên tham sân 

si mạn nghi, sẽ không khởi lên sát đạo dâm vọng. Cho nên văn nghệ biểu diễn là giáo 

dục. “Ngụ giáo ư lạc” đây là truyền thống văn hóa xưa. Mấy ngàn năm nay, mãnh đất 

này, dân tộc này trường trị cửu an đều dựa vào điều này, đây là giáo dục. 

Thời đại thượng cổ đã đề xuất: “kiến quốc quân dân, giáo học vi tiên”,kiến lập một 

quốc gia, ngày nay nói kiến lập một chính quyền, lãnh đạo nhân dân toàn quốc, cái gì 

quan trọng nhất? Giáo dục quan trọng nhất. Xem tiếp thời thượng cổ, Nghiêu làm vua, 

đây  thật  sự  là  thánh  nhân.  Nghiêu  truyền  cho  Thuấn,  Thuấn  truyền  cho  Vũ.  Trung 

Quốc  nói  Tam  Hoàng  Ngũ  Đế,  thời  đại  Tam  Hoàng  Ngũ  Đế,  chính  quyền  này  phải 

chăng là xây dựng bằng vũ lực? Không phải, nó là dùng giáo dục. Không những Tam 

Hoàng Ngũ Đế là thuần túy dùng giáo dục không dùng vũ lực,mà Tam vương  - Hạ, 

Thương, Chu cũng không dùng vũ lực. 

Trước  nhà  Hạ,  lúc  đó  Vũ  là  thánh  nhân.  Vũ  truyền  cho  con  của  ông  là  Khải. 

Thương Thang, Chu Văn Vương, Chu Võ Vương đều được thiên hạ chư hầu tôn xưng 

là thiên tử. Hiệu lệnh của họ được tất cả  các chư hầu trong thiên hạ tôn sùng, không 

phải dùng vũ lực là dùng văn hóa, dùng giáo dục, dùng đạo đức để trị thiên hạ. Chonên 

thời xưa trong sách cổ ghi chép, thời đại Tam Hoàng lấy đạo trị thiên hạ, Ngũ đế dùng 

đức trị thiên hạ. Tam vương, nghĩa là Hạ -Thương -Chu lấy nhân trị thiên hạ. Nhân là 

thương người. Thời Xuân Thu, Xuân Thu Chiến quốc lấy nghĩa trị thiên hạ. Đến Tần 

Thủy  Hoàng  thống  nhất  Trung  Quốc,  15  năm  mất  nước.  Nhà  Hán  thay  thế,  từ  nhà 

Hán_Hán Võ Đế chính thức chế định, dùng học thuyết Khổng Mạnh giáo hóa nhân dân 

toàn quốc, lấy lễ trị thiên hạ. Chế độ này duy trì đến thời Mãn Thanh không thay đổi. 

Quý vị thử quan sát tường tận Trung Quốc 5000 năm này, dùng đạo đức nhân lễ nghĩa. 

Nếu lễ không còn, đó chính là thời hiện đại này, thiên hạ đại loạn. Nếu chúng ta muốn 

phục hưng nó, phải trở lại thời thịnh thế trường trị cửu an của cổ đại. Con đường này 

nên đi như thế nào chúng ta đã hiểu. Chúng ta khôi phục lễ trước, trước dùng lễ trị. Từ 

lễ tiếp tục nâng cao đến nghĩa, nghĩa nâng cao tiếp đến nhân, nhân nâng cao tiếp đến 

đức, đức nâng cao thêm nữa đến đạo.  Đây là cách trị thế của thánh hiền, có thể nói 

272  Tập 435 



thánh hiền thịnh thế. Trong giáo huấn của các bậc tổ tông, nghiệm chứng của mấy ngàn 

năm  lịch  sử,  đây  là  một  con  đường  quang  minh,  nhất  định  không  thể  dùng  vũ  lực. 

Dùng vũ lực thế giới này sẽ đi đến hũy diệt. 

Nếu trên thế giới còn phát sinh đại chiến thế giới lần thứ ba, đại chiến thế giới lần 

thứ ba là chiến tranh vũ khí hạt nhân. Đây là chiến tranh sinh học, là chiến tranh toàn 

cầu diệt vong. Chiến tranh này không có hơn thua, đồng quy ư tận. Điều này chúng ta 

không thể không biết. Ngạn ngữ có câu: “lượng lớn phước lớn”. Xem những điển tích 

của cổ thánh tiên vương còn lưu lại. Chúng tôi đã đọc, họ rất ít nói đến quốc gia, mở 

miệng  đều  là  nói  đến  thiên  hạ.  Tâm  lượng  của  họ  rất  lớn,  nói  quốc  gia  thì  nhỏ,  mở 

miệng ra đều là vì thiên hạ, lượng lớn phước lớn, phước lớn nhất là Phật. 

Các bậc cổ thánh tiên vương nói thiên hạ không rời địa cầu. Thực tế thời đó nói về 

thiên hạ, chính là mãnh đất này hiện nay. Trung Quốc thống nhất là Tần Thủy Hoàng, 

trước  Tần  Thủy  Hoàng  đều  là  tiểu  quốc.  Thời  nhà  Chu  có  800  chư  hầu,  từ  lưu  vực 

Hoàng Hà đến lưu vực Trường Giang có bao nhiêu quốc gia? 800 quốc gia. Đại quốc 

hiện nay là một trấn nhỏ, tiểu quốc là một tiểu thôn trang. Những điều này trong sách 

cổ có ghi.Khu vực mình trị vì 100 dặm, 100 dặm chính là đại quốc. 50 dặm 30 dặm, đó 

không phải chính là một thị trấn nhỏsao? Nhưng ngày xưa đó là một quốc gia, không 

có thống nhất. Thiên tử là tất cả chư hầu tôn xưng, vì người này có đạo đức, có trí tuệ, 

mọi người đều đến thỉnh giáo họ, đó không phải là dùng vũ lực. Thật là dùng đức hạnh, 

dùng văn hóa để làm thành đại thống nhất. 

Tâm  lượng  của  đức  Phật  rất  lớn,  Phật  không  nói  đến  thiên  hạ.  Phật  là  biến  pháp 

giới hư không giới, “tâm bao thái hư, lượng châu sa giới.” Lượng lớn phước lớn, ai có 

thể sánh được với Phật? Phật có tâm lượng lớn như vậy, biến pháp giới hư không giới 

là  nhất  thể,  biến  pháp  giới  hư  không  giới  là  một  nhà,  đây  là  giáo  dục  của  Đức  Phật. 

Chonên giáo dục của Đức Phật là thích hợp nhất đối với lãnh thổ này, vì về mặt nền 

tảng lãnh thổ này đã làm rất tốt. Cổ thánh tiên vương lấy thiên hạ làm hoài bảo, tâm 

lượng lớn như vậy. 

Niên  đại  1970 Thang  Ân  Tỷ  nói một  câu  như  vậy,  ông nói:  cổ nhân  Trung  Quốc 

tâm lượng lớn, có thể bao dung văn hóa bên ngoài, chính là chỉ Phật giáo, khác dân tộc. 

Bất đồng chủng tộc- dị tộc, văn hóa bên ngoài đến họ đều có thể bao dung. Sau đó ông 

ta nói: văn hóa Phật giáo đã làm phong phú văn hóa bản địa.Đây là Thang Ân Tỷ nói. 

Người xưa có tâm lượng rộng rãi như vậy, chỉ cần là điều hay chúng tôi đều đồng ý 

học tập. Không phân biệt quý vị là quốc gia nào, chủng tộc nào. Chỉ cần tốt chúng tôi 

đều muốn học,nên Phật giáo truyền đến đây có thể vĩnh viễn lưu truyền về sau. 

Tập 435  273 



Vấn đề này khi tôi mới học Phật, Chương Gia đại sư từng nói với tôi. Tôi nói hiện 

nay  Phật  giáo  đã  suy  yếu,  hình  như  sắp  bị  diệt  vong.  Chương  Gia  đại  sư  cười 

nói:Không đâu.Ông  nói  thời  mạt  pháp  của  Đức  Thế  Tôn.  Thời  kỳ  mạt  pháp một  vạn 

năm  có  suy  có  hưng,  có  hưng suy  nhưng không  bị  diệt,  hưng suy  là    do  con  người. 

Người học nhiều, Phật pháp liền hưng thịnh. Người học ít Phật pháp sẽ suy yếu. 

Vì  sao  Phật  pháp  không  có  người  học?  Thực  tế  mà  nó  là  không  có  người  dạy. 

Người dạy không có, ai dạy? Trong kinh Phật nói rất hay: “Phật pháp vô nhân thuyết, 

duy trí mạc năng giải”.Trí ở đây là gì? Người thế gian tự cho mình là thông minh, họ 

không cách nào hiểu được ý nghĩa trong kinh Phật nói. Ở trước đã nói, lời trong kinh 

Phật nói rất thâm sâu, họ không thể lý giải. Phải là người thật sự y theo phương pháp 

trong kinh giáo của Phật tu hành, người y giáo tu hành mới có thể thấu triệt. Phật dạy 

người tu hành, điều đầu tiên dạy những gì? Điều đầu tiên dạy chúng ta buông bỏ. Nếu 

thật sự khế nhập cảnh giới tu hành. Thật hành trì không phải giả. 

Phật dạy phải đoạn tận kiến tư phiền não trước. Kiến phiền não nghĩa là chúng ta 

hiểu sai đối với mọi cảnh giới của vũ trụ nhân sinh. Đây gọi là kiến phiền não. Kiến 

giải của quý vị đã sai lầm, đối với vũ trụ nhân sinh hoàn toàn nhìn lầm. 

Thứ hai là tư phiền não, nghĩa là quý vị nghĩ sai. Chúng ta biết tư tưởng là chỉ 

đạo hành vi của một con người, kiến giải và tư tưởng sai lầm thì quý vị sẽ nghĩ sai, quý 

vị sẽ làm sai, sai như vậy là sai đến cùng. Xã hội ngày nay chính là như vậy, hoàn toàn 

sai lầm, cho nên xã hội này rất hỗn loạn, trên địa cầu có nhiều biến hóa, từ đâu mà có? 

Đều là do chúng ta thấy sai, nghĩ sai, nói sai, làm sai dẫn đến thiên tai. 

Phật dạy chúng ta buông bỏ, đầu tiên nên hạ thủ công phu từ chỗ thấy sai lầm, đem 

nó sửa đổi lại. Sai lầm thứ nhất là thân kiến, chúng ta đều cho rằng thân này là ta. Quý 

vị  xem  điều  này  không  ai  nghĩ  đến,  ai  biết  rằng  đây  là  sai?  Phật  nói  chúng  ta  cũng 

không thừa nhận, thân không phải ta,  vậy cái gì là ta? Trong kinh điển đức Phật dạy 

tường tận rõ ràng, thân không phải ta. Định nghĩa của chữ ta là gì? Trước nên xác định 

điều này, sau đó xem thân này có phù hợp định nghĩa này hay không. 

Trong  Phật  pháp  nói  ta,  nghĩa  thứ  nhất  là  chủ  tể,  ta  có  thể  làm  chủ.  Nghĩa  quan 

trong  thứ  hai  là  tự  tại.  Thân  này  của  chúng  ta  có  phù  hợp  hai  điều  kiện  này  chăng? 

Thân  này  có  thể  làm  chủ  tể  chăng?  Nếu  có  thể  làm  chủ  tể,  tôi  hy  vọng  thân  thể  này 

trường sanh bất lão, được chăng? Thân này có thể được tự tại chăng? Tôi hy vọng thân 

này vĩnh viễn không sanh diệt. Không làm được! Có chân ngã chăng? Có. Nó không 

phải chân ngã, đây là giả. Nó có sanh diệt, nó có sanh lão bệnh tử, có cầu bất đắc, ái 

biệt ly, oán tắng hội, ngũ ấm xí thạnh. Khuyết điểm của nó quá nhiều, làm sao có thể 

274  Tập 435 



xem nó là ta được? Nó không phải ta, vậy là gì? Đức Phật dạy nó là ta sở hữu, gọi là 

ngã sở. Là ta sở hữu, giống như y phục vậy. Y phục không phải ta, là ta sở hữu. Thân 

thể không phải ta, mà là ta sở hữu. Phải xem thân thể giống như y phục vậy, nó không 

phải ta. Quan niệm phải sửa đổi lại, cái gì là ta? 

Thế tục có một vài người thông minh, họ biết con người sau khi chết có linh hồn. 

Linh hồn phải đi đầu thai, đại khái đó là ta. Thân không phải ta, linh hồn là ta. Nói như 

vậy có sai không? Không thể nói họ sai, cũng không thể nói họ đúng, vì sao vậy? Vì 

hồn thì có nhưng hồn không linh. Gọi linh hồn là tâng bốc nó, tâng bốc hơi quá đáng. 

Khổng lão phu tử nói rất hay: “du hồn vi biến”. Trong Dịch Kinh chúng ta thấy được, 

trong Hệ Từ viết như vậy, Hệ Từ là Khổng tử viết. Du hồn là gì? Hoạt động của nó rất 

lớn,  nó  không  phải  là  tịnh  thái  mà  là  động  thái,  rất  linh  hoạt  nên  gọi  nó  là  du  hồn. 

Trong Phật pháp gọi nó là mê hồn, nó mê mà không giác, nó mới đi đầu thai. Nếu nó là 

giác  mà  không  mê,  nó  sẽ  không  đi  đầu  thai,  mê  hoặc  điên  đảo.  Nó  thật  sự  không  có 

hiện tượng sanh diệt. 

Cái ta thật sự gọi là linh tánh, linh tánh là cái ta thật sự. Khi linh tánh mê liền biến 

thành  mê  hồn.  Khi  mê  hồn  giác  ngộ,  nó  liền  biến  thành  linh  tánh,  linh  tánh  là  chân 

ngã.Cho nên mục tiêu tu học Phật pháp sau cùng là minh tâm kiến tánh, minh tâm kiến 

tánh chính là tìm được chân ngã. Trong Thiền tông nói: “bản lai diện mục khi cha mẹ 

chưa sanh”, bản lại diện mục là linh tánh, linh tánh cũng chính là Phật tánh. Trong triết 

học gọi là: bản thể của vũ trụ vạn hữu. Huệ Năng đại sư gọi là: năng sanh vạn pháp. 

Đây là cái ta thật sự, chủ tể thật sự, đại tự tại thật sự.Cho nên cái sai lầm đầu tiên là đây. 

Sai lầm thứ hai là biên kiến, cách nói như hiện nay chính là đối lập, hoàn toàn sai lầm. 

Vì sao lại sanh kiến giải sai lầm này? Không biết toàn thể vũ trụ là tự tánh biến hiện, 

điều này rất khó nói, cũng không dễ hiểu. Chonên trong suốt 49 năm giảng kinh, dùng 

ví dụ nhiều nhất chính là cảnh mộng. Trong Kinh Kim Cang nói: mộng huyễn bào ảnh. 

Đích thực cảnh mộng này hàm nghĩa rất sâu, chúng ta cần phải tỷ mỹ để lãnh hội. Con 

người  khi  ở  trong mộng,  nằm  mộng  nhất  định  có  ta,  có  chính  mình.  Khi  nằm  mộng 

không có mình trong đó, quý vị thử hỏi xem, đi hỏi người khác xem, đi khắp nơi để hỏi 

thử xem ai nằm mộng, trong mộng không có chính mình. Có thể tìm thấy một người 

khi  họ  nằm  mộng,  trong  đó  không  có  chính  mình?  Không  có  mình  thì  điều  gì  cũng 

không biết cả, nên trong mộng khẳng định điều đầu tiên là phải có mình. Phát sinh của 

vũ trụ và phát sinh của cảnh mộng rất tương tự. 

Trong  Vọng  Tận  Hoàn  Nguyên  Quán,  Hiền  Thủ  quốc  sư  nói  rất  rõ  ràng.  Vũ  trụ 

phát sanh như thế nào? Trước là từ thể, thể năng sanh năng hiện là linh tánh, linh tánh 

Tập 435  275 



không sanh không diệt. Mục tiêu sau cùng của Phật pháp đại thừa chính là tìm ra linh 

tánh,  tìm  được  sẽ  viên  mãn  thành  Phật.  Điều  này  là  giác  mà  không  mê,  chánh  mà 

không tà, tịnh mà không nhiễm. Nó ở chỗ nhất niệm bất giác, Phật pháp nói vũ trụ từ 

đâu đến. Ý niệm đầu tiên là bất giác, nhất niệm bất giác không có nguyên nhân. Nhất 

niệm bất giác, tôi nói cho quý vị biết, nó không có trước sau. Nhất niệm bất giác không 

có thời gian, không có không gian. Vì thế càng nói càng huyền diệu, nhưng nó là chân 

tướng sự thật. 

Khi  nhất  niệm  này  bất  giác,  liền  sanh  khởi  vọng  tâm.  Y  chân  tâm  khởi  lên  vọng 

tâm, vọng tâm gọi là A lại da. A lại da là căn nguyên của vũ trụ vạn vật. Ba loại hiện 

tượng trong A lại da, hiện nay các nhà khoa học đã tìm thấy, thật không dễ! Chúng ta 

cho rằng các nhà khoa học không có năng lực này. Phát hiện của 30 năm gần đây, do 

các nhà lượng tử lực học phát hiện. Họ phát hiện toàn thể vũ trụ chỉ có ba loại, ngoài ra 

đều là giả. Cho rằng ba loại này là nguyên tố cấu thành tất cả vạn sự vạn vật. 

Thứ nhất là năng lượng, thứ hai là tin tức, thứ ba là vật chất. Các nhà khoa học đưa ra 

báo cáo này, chúng ta vừa nghe đã hiểu, đây là A lại da. Năng lượng là nghiệp tướng 

của A lại da, thực tế chính là tần suất. Tốc độ rất nhanh, hiện tượng dao động, toàn thể 

vũ trụ là hiện tượng dao động. Từ trong hiện tượng này sanh ra tin tức, tin tức là gì? Là 

tinh thần, hiện tượng tinh thần. Từ hiện tượng tinh thần sanh hiện tượng vật chất. Việc 

này đã được khoa học chứng minh. 

Phổ Lãng Khắc nhà khoa học người Đức, người này là thầy của Ái Nhân Tư Thản. 

Ông suốt đời nghiên cứu vật lý, nghiên cứu nguyên tử. Từ nguyên tử thâm nhập hơn 

nghiên cứu đến lượng tử, lượng tử đại khái là cực vi chi vi mà trong kinh điển nói. Vật 

này không thể tiếp tục phân ra nữa, đây là vật chất nhỏ nhất, họ đã phát hiện được. Vật 

chất nhỏ nhất này lớn cỡ nào? Một nguyên tử mắt thịt chúng ta không nhìn thấy được. 

Nguyên tử cấu thành ở giữa là một hạt nhân nguyên tử, nguyên tử xuay chuyển quanh 

hạt nhân nguyên tử. Ông dùng điện tử để làm ví dụ, một lượng tử là một phần trên 100 

ức nguyên tử, nghĩa là 100 ức hạt lượng tử, cấu thành một điện tử, nhỏ đến như thế. 

Trong kinh đại thừa đức Phật dùng ví dụ, chúng ta có một khái niệm mơ hồ. Các 

nhà khoa học cho chúng ta một khái niệm rõ rệt. Một trăm ức hạt vi tế cấu thành một 

điện tử, đây là vật chất. Tốc độ sanh diệt của nó rất nhanh, đó chính là tần suất chấn 

động, một lần chấn động là có hiện tượng vật chất. Những gì ngày nay chúng ta nhìn 

thấy, hiện tượng vật chất là gì? Trong tần suất này sanh ra hiện tượng tướng tương tự 

tương tục, nên vật chất không phải là thật. Phổ Lãng Khắc nói: căn cứ nghiên cứu của 

ông, kết luận cuối cùng trên thế giới căn bản không có thứ gọi là vật chất. 

276  Tập 435 



Vật  chất  là  gì? Vật  chất  hoàn  toàn là  tâm  niệm,  lấy  tâm  niệm  làm  cơ  sở.  Ý  niệm 

trong  tâm  chúng  ta,  tích  lũy  thành  huyễn  tướng  này,  ý  niệm  biến  hóa  trong  từng  sát 

na,nên hiện tượng vật chất bên ngoài cũng là biến hóa trong từng sát na. Nói lên điều 

gì? Sự liên quan giữa tư tưởng và vật chất quá mật thiết. Từ điểm này chúng ta lãnh hội 

được, thế giới Cực Lạc với địa cầu của chúng ta có gì sai khác chăng? Không có sai 

khác. Vì sao thế giới Cực Lạc tốt như thế? Vì tâm người ở thế giới Cực Lạc tốt, nghĩa 

là ý niệm tốt, không có ác niệm. Chonên toàn bộ hiện tượng vật chất đều biến thành vô 

lượng trân bảo.Còn cư dân trên địa cầu chúng ta, hiện tại ý niệm rất xấu xa, trước đây 

còn  tốt  hơn  một  chút.  Ngày  xưa  ở  phương  tây  có  giáo  dục  Tôn  giáo,  giáo  dục  thần 

thánh. Ở phương đông có giáo dục thánh hiền, ở Ấn độ có giáo dục Phật Bồ Tát. Vì thế 

tâm  niệm  tốt,  sơn  hà  đại  địa  liền  tốt  đẹp.  Nếu  tâm  niệm  không  tốt,  sơn  hà  đại  địa  sẽ 

lỏng lẻo, nó sẽ biến hoại. Ngày nay chúng ta tin vào khoa học, không tin vào giáo huấn 

thánh hiền, không tin vào luân lý, không tin vào đạo đức. Chỉ tin vào khoa học kỷ thuật, 

nên vấn đề đã xuất hiện. Khoa học kỷ thuật đem đến cho chúng ta điều gì? Đem đến sự 

bùng  nổ  cho  toàn  địa  cầu.Cho  nên  khoa  học  kỷ  thuật  không  cứu  được  thế  giới  này. 

Thật sự cứu thế giới là quan niệm luân lý đạo đức. Điều này tiến sĩ Giang Bổn Thắng 

người Nhật, đã làm thí nghiệm nước mười mấy năm, báo cáo của ông đáng để chúng ta 

tham khảo, điều đó không phải giả. Ở Liên Hiệp Quốc ông đã làm báo cáo mười mấy 

lần.Dùng một câu trong kinh Phật chúng ta sẽ hiểu. Đức Phật nói: tất cả pháp từ tâm 

tưởng sanh. Đây hoàn toàn là thật. Câu nói này soi thấu tất cả, tất cả pháp từ tâm tưởng 

sanh. 

Thế giới Cực Lạc là tâm tưởng sanh, thế giới này của chúng ta cũng là tâm tưởng 

sanh. Thiên đường là tâm tưởng sanh, địa ngục cũng là tâm tưởng sanh. Xem quý vị có 

tâm tưởng gì, hiện cảnh giới ra sao, toàn là tự làm tự chịu. Tự  mình làm chủ tể cho 

mình, không phải chủ tể trong tay người khác, điều này không liên quan đến Chư Phật 

Bồ Tát. Tóm lại cần phải rõ ràng minh bạch chân tướng sự thật. Tiền đồ của chúng ta 

sẽ quang minh, sáng lạng. 

Trong ác niệm điều đầu tiên chính là tự tư tự lợi, không biết đây là sai lầm đến triệt 

để, sai ở đâu? Sai ở chỗ họ không biết vũ trụ với chính mình là nhất thể. Chỉ chú trọng 

vào điểm này, những thứ khác đều không cần, đây là con đường chết. Điều này chỉ có 

Phật  Bồ  Tát  hiểu  rõ,  Phật  Bồ  Tát  thấu  triệt,  Phật  Bồ  Tát  từ  bi,  giáo  hóa  chúng  sanh 

không có cảnh dừng. Giúp chúng sanh giác ngộ, giúp chúng sanh hồi đầu. Khi thật sự 

hồi đầu, quý vị trở thành Phật Bồ Tát. Trong tự tánh đại đức đại năng đều hiển lộ ra, 

điều này trong Phật pháp gọi là phổ độ chúng sanh. Chonên Phật pháp là giáo dục, Phật 

pháp là Tôn giáo. Ý nghĩa hai chữ Tôn giáo này, hiện nay đã bị mọi người hiểu lầm. 

Tập 435  277 



Thế nào gọi là Tôn giáo? Người ta nói Tôn giáo là mê tín, mê tín chính là Tôn giáo.Sai 

lầm. Hai chữ Tôn giáo này nên nói như thế nào? Thông thường trong từ điển đều tra 

được, vì sao không tra thử trong từ điển. Tôn là gì? Giáo là gì? Như thế nào gọi là Tôn 

giáo? Ba vấn đề này, ý nghĩa của Tôn là chủ yếu. Ngày xưa trong mỗi họ tộc đều có 

tông từ, vì sao gọi là tông từ? Đây là điểu quan trọng nhất trong từ đường, từ đường là 

kỷ niệm tổ tiên, quý vị từ đâu đến? Điều chủ yếu trong việc tế kỵ chính là tế tổ tiên, tế 

tổ tiên là hiếu đạo. Đến tổ tông mấy ngàn năm trước quý vị vẫn nhớ được họ, vẫn tôn 

kính họ, như vậy cha mẹ trước mắt có thể bất hiếu được sao? Nên lợi ích của việc kỷ 

niệm tổ tiên chính là: “thận chung truy viễn, dân đức quy hậu”.Đây là nền tảng đầu tiên 

khiến xã hội an định. Trong tâm lão bá tánh đạo dày, họ có hiếu tâm, đây là dạy hiếu. 

Tất cả đức hạnh lấy hiếu làm trung tâm, nên gọi là tông từ. Tông từ của một nhà, trong 

tông từ cất giữ gia phổ, gia phổ là lịch sử gia đình quý vị. Quý vị từ đâu đến, đời này 

qua đời khác đều có ghi chép lại. Quý vị biết được lịch sử về gia đình mình, biết được 

nguồn gốc gia đình mình, làm sao không yêu gia đình này được? 

Không  cần  từ  đường,  đồng  nghĩa  là  đã  nhổ  tận  ngồn gốc  của  tổ  tông,  quý  vị  thử 

nghĩ xem thiên hạ không loạn là điều không thể. Loạn đến cuối cùng hết cách cứu vãn, 

tất cả nổ tung, không sao cứu được. Quý vị dùng phương pháp gì để cứu? Phương pháp 

cổ thánh tiên hiền đã dùng, thì quý vị hoàn toàn phế bỏ, không cần. Quý vị có thể tìm 

ra một phương pháp để thay thế chăng? Không tìm thấy. 

Ngày nay thiên tai hiện tiền, hiện nay ngày càng rõ ràng, mọi người rất sợ hãi, phải 

làm sao? Có người hỏi tôi, tôi đưa ra ví dụ_Tôi nói quý vị xem các em nhỏ, em nhỏ ba 

bốn  tuổi,  chúng  gặp  khó  khăn  không  thể  giải  quyết,  quý  vị  nghĩ  chúng  sẽ  làm  gì? 

Chúng nhất định đi tìm ba mẹ chúng, xin ba mẹ giúp đỡ. Ngày nay xã hội có vấn đề 

cũng như vậy, nên tìm các bậc tổ tông. Ngạn ngữ có câu: không nghe lời người lớn, 

thiệt thòi ngay trước mắt. Tổ tông chúng ta ở đâu? Lưu lại nhiều điển tích như vậy, đó 

là giáo huấn của tổ tông, quý vị đến đó để tìm, nhất định có phương pháp giải quyết. 

Trí  tuệ  của  tổ  tông,  kinh  nghiệm  của  tổ  tông,  phương  pháp  của  tổ  tông, hiệu  quả 

của  tổ  tông  đáng  tin  cậy,  không  phải  giả,  chịu  được  khảo  nghiệm  của  lịch  sử.  Nếu 

không tin, đi tìm phương pháp khác, dùng phương pháp mới để thử xem, phương pháp 

mới  đều  đem  đến  cho  quý  vị  tai  họa.  Phương  pháp  nông  canh  cũ  không  cần  đến,  lại 

dùng đến phương pháp khoa học kỷ thuật mới, thay đổi gen, dùng thuốc sâu phân bón, 

khiến cho tất cả đại địa biến thành độc tố, những thứ trồng ra đều có độc, phương pháp 

của quý vị hay đấy. Quý vị dùng độc lâu ngày, từng người từng người đều sẽ chết đi, 

đó là phương pháp tốt sao? Khiến tất cả nhân loại đều bị diệt vong,đây là phương của 

pháp khoa học kỷ thuật. 

278  Tập 435 



Phương pháp trồng trọt của lão tổ tông nuôi người tốt nhất. Hiện nay cũng có một số 

người thông minh không giám ăn những thức ăn về động vật, đều dùng thức ăn hóa 

học để thúc nó lớn nhanh, chúng không phải lớn tự nhiên. 

Khoảng ba bốn năm trước, tôi đi tham quan một cơ sở nuôi vịt ở Khánh Vân Sơn 

Đông, cũng là các vị đồng học đưa tôi đi tham quan. Nhân viên quản lý ở đây đón tiếp 

tôi, bắt một cặp vịt con để trong tay tôi, lớn bằng lòng bàn tay, dài chừng này, vịt cũng 

rất lớn rồi. Người ở đây hỏi tôi, họ hỏi: pháp sư, ngài xem vịt con này sinh được mấy 

ngày? Tôi đoán ít nhất là mười ngày, nhiều nhất một tuần đến mười ngày, nó mới có 

thể  lớn như  vậy.  Họ  nói với  tôi:  pháp sư  chúng  mới  sinh hôm  qua  thôi.Tôi  quá  ngạc 

nhiên. Hôm qua sanh mà nay lớn như vậy rồi.Thời gian bao lâu thì bán ra thị trường? 

Hai  tuần.  Vịt  này  còn  có  thể  ăn  được  sao?  Quý  vị  ăn  rồi  không  sanh  bệnh  mới  lạ. 

Chúng lấy mạng quý vị đó! 

Vì thế khi tôi trở lại nói với các vị đồng học, trứng gà trứng vịt đều không thể ăn, vì 

sao  vậy?  Vì  nó  không  bình  thường.  Đây  chính  là  nhân  loại  dùng  phương  pháp  mới, 

không dùng phương pháp của tổ tông. Cho rằng mình rất thông minh, coi thường tổ 

tông. Tôi lại hỏi họ hiện nay nuôi một con heo, đại khái là nuôi lớn bán ra thị trường 

cần bao nhiêu thời gian? Sáu tuần! Đúng là sợ chết được! Trước đây nuôi một con heo 

phải cần mười tháng đến một năm mới lớn, hiện nay sao chỉ sáu bảy tuần. Chonên quý 

vị thích ăn thịt, nếu biết được tình trạng này sẽ khiến quý vị giật mình, không còn giám 

ăn. 

Thức ăn chay, thức ăn chay như lúa gạo và rau xanh đều dùng rất nhiều thuốc sâu 

và phân bón trong đó, đều đem đến bệnh tật mãn tính cho chúng ta, nên vì sao hiện nay 

bệnh nhiều như vậy. Cổ nhân có câu: “Bệnh tùng khẩu nhập, họa từ khẩu xuất”, tuyệt 

đại đa số nhân tố bệnh tật là do quý vị ăn nhầm thức ăn, dẫn đến bệnh tật.Chúng ta nên 

biết, trên toàn thế giới chỉ có dân tộc này, một vạn năm trước tổ tông lấy hiếu để trung 

tín nuôi lớn chúng ta. Chúng ta lập nghiệp là hiếu để trung tín, đức này dày biết bao! 

Tuy  một trăm năm nay đã lơ là, quên gốc. Chúng ta quên gốc, tổ tông sẽ tha thứ 

chúng ta, không trách tội chúng ta. Căn bản gốc gác này rất sâu dày. Dân tộc này mặc 

dù gặp thiên tai nhưng không diệt vong, đối với điều này chúng ta nên có tín tâm. Quý 

vị xem toàn thế giới, có dân tộc nào lấy hiếu để trung tín lập nghiệp chăng? Lấy hiếu 

để trung tín dạy mấy ngàn năm chăng? Không có, không tìm thấy, chỉ có một dân tộc 

này. Chúng ta phải tìm lại những gì của tổ tông, đem nó kế thừa lại, phát dương rộng 

rãi. Chúng ta là hiếu tử thì không có lỗi với tổ tông. 

Tập 435  279 



Phật pháp là giáo dục, giáo dục là sư đạo, sư đạo được kiến lập trên cơ sở của hiếu 

đạo. Đây chính là vì sao Phật giáo có thể phát triển rộng rãi ở nước này, nguyên nhân 

chính là ở đây. Phật dạy mọi người, câu đầu tiên là dạy quý vị: hiếu dưỡng phụ mẫu, 

phụng sự sư trưởng. Không có hiếu đạo sẽ không có sư đạo, ngày nay hiếu đạo không 

còn, sư đạo đương nhiên sẽ mất. Con người học chuyện xấu rất dễ, nhưng học việc tốt 

thì vô cùng khó khăn. Đây chính là tình trạng trong thời nay. 

Chúng ta xem đoạn kinh văn này vô cùng cảm khái. Phật giáo là gì, ở đây quý vị 

đều thấy được. 

Chư đại Bồ Tát trong mười phương thế giới. Đại Bồ Tát chính là đại thừa Bồ Tát, 

họ không phải tu tiểu thừa, tất cả đều đến thế giới Cực Lạc, đến để làm gì? Lễ bái cúng 

dường Phật A Di Đà. Lễ bái  cúng dường là tu phước, biết Phật A Di Đà phước báo 

viên mãn, nên đến tu phước. Nghe pháp là đến tu huệ, phước huệ song tu. Thế giới tây 

phương Cực Lạc, thế giới tây phương Cực Lạc là điểm trung tâm tu huệ tu phước của 

biến pháp giới hư không giới. Nếu muốn tu được phước huệ viên mãn, quý vị đến thế 

giới Cực Lạc, thân cận Phật A Di Đà. Ngài nhất định làm quý vị mãn nguyện, có thể 

giúp  đỡ quý  vị,  thành  tựu quý  vị. “A Di  Đà  Phật  mẫn  niệm  lai  giả”.  Mẫn  niệm  này 

chính là từ bi, đại từ đại bi, đây là tánh tức, trong tự tánh vốn có, vì sao vậy? Chư đại 

Bồ Tát này tuy đã giác ngộ nhưng vẫn chưa viên mãn, Phật A Di Đà giúp họ viên mãn. 

Giúp  như  thế  nào?  “Nãi  vi  tuyên  diễn  diệu  pháp”.Tuyên  là  tuyên  dương,  tuyên 

thuyết.  Diễn  là  biểu  diễn,  làm  cho  họ  thấy.  Tuyên  là  ngôn  giáo,  diễn  là  thân  giáo. 

Những gì Phật nói cho chúng ta, tất cả ngài đều làm được. Cũng chính là nói ngài có 

thể thực hành trong cuộc sống, thực hành trong công việc, thực hành trong đối nhân xử 

thế tiếp vật. Như vậy quý vị sẽ biết nên học tập như thế nào. 

“Mười phương đại sĩ hoan hỷ tín thọ dã”.Những người đến học này, có thể nói họ 

dùng vạn phần tâm thành kính, họ nghe pháp đạt được là vạn phần công đức lợi ích. 

Ngày nay chúng ta ở đây học tập, nghe được rất có giới hạn, vấn đề ở đâu? Vấn đề do 

chúng ta chưa đủ thành kính. Nếu ngày nay chúng ta có vạn phần tâm thành kính, đến 

đây nghe một bài giảng liền được thành Phật, quý vị tin chăng? Quý vị nói tôi không 

tin. 



Chúng tôi có thể đưa ra một ví dụ, thật có người như vậy. Lục Tổ Huệ Năng thời 

nhà Đường, chỉ nghe giảng hai tiếng đồng hồ thì ngài đã thành Phật. Ngài không biết 

chữ, tuy học Phật nhưng chưa từng nghe qua bài giảng nào, chưa từng đến giảng đường, 

chưa một lần đến Thiền đường, chưa một lần đến niệm Phật đường. Chỗ nào ngài cũng 

chưa đi qua.Chỉ ở trong phòng phương trượng của Ngũ tổ, nghe Ngũ Tổ Hoằng Nhẫn 

280  Tập 435 



giảng đại ý Kinh Kim Cang, nhất định không có kinh bổn. Giảng đến câu: “ưng vô sở 

trụ, nhi sanh kỳ tâm”, ngài liền thành Phật. Ấn Quang đại sư nói rất hay, giải đáp được 

thắc  mắc  này  của  chúng  ta.  Đại  sư  nói:  một  phần  thành  kính  được  một  phần  lợi  ích, 

mười phần thành kính được mười phần lợi ích, trăm phần thành kính được trăm phần 

lợi  ích.  Tôi  liền  nói  ở  sau  thêm  vào  vạn  phần  thành  kính  họ  được  vạn  phần  lợi  ích. 

Ngài  Huệ  Năng  là  vạn  phần  thành  kính  khi  nghe  tổ  Hoằng  Nhẫn  giảng  kinh.  Tôi  tin 

không quá hai tiếng đồng hồ, ngài đã đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Cảnh giới 

ngài  chứng  được,  với  Đức  Thế  Tôn  đại  triệt  đại  ngộ  dưới cội  bồ  đề  khi  sao mai  vừa 

mọc là cùng một cảnh giới.Quý vị có thể đạt được bao nhiêu, là do chính mình có mấy 

phần tâm thành kính. Không có tâm thành kính, quý vị sẽ không đạt được gì cả. Những 

gì ta học được chỉ là thường thức bên ngoài, là Phật học thường thức.Còn nghĩa lý chân 

thật  trong  Phật  pháp  quý  vị  không  đạt  được.  Đạo  lý  là  ở  đây,  không  thể  không  thấu 

suốt. 

Nếu không có tâm chân thành cung kính, Phật Bồ Tát đến dạy quý vị cũng vô dụng. 

Có tâm chân thành cung kính, không cần Phật Bồ Tát, chỉ cần cầm cuốn sách xem từ 

đầu đến đến cuối một lần, có thể xem đến một nửa, chưa xem xong thì quý vị đã thành 

Phật rồi. Những gì tôi nói với mọi người, mỗi câu đều là thật. Thành Phật có khó chăng? 

Không khó, chỉ trong một niệm, chuyển mê thành ngộ liền thành Phật, nhưng chuyển 

như thế nào? Trước tiên là phải buông bỏ. 

Trong  kinh  đại  thừa  Đức  Phật  thường  nói:  buông  bỏ  vọng  tượng  phân  biệt  chấp 

trước. Vọng tưởng là khởi tâm động niệm. Nói cách khác lục căn ở nơi cảnh giới lục 

trần  mắt  thấy  sắc,  tai  nghe  âm  thanh,  mũi  ngửi  hương,  lưỡi  nếm  vị.  Lục  căn  đối  với 

cảnh giới lục trần không khởi tâm không động niệm, không phân biệt không chấp trước 

chính là Phật. Quý vị thông suốt tất cả, đã trở về với tự tánh, chỉ trong một niệm. 

Khi tôi học Phật, Chương Gia đại sư dạy tôi: Phật pháp khó hiểu nhưng dễ hành. 

Điều này trong triết học thuộc về khó hiểu dễ hành, nếu muốn đem nó giảng thấu triệt 

rất khó. Nếu thật sự làm được, khế nhập cảnh giới rất dễ, vấn đề là có thể buông bỏ 

được  hay  không?  Không  thể  như  ngài  Huệ  Năng,  như  Đức  Thế  Tôn  tinh  tấn  dõng 

mãnh như vậy, thì cứ từ từ. Các ngài lập tức buông bỏ, gọi là đốn ngộ, đốn xả. Trước là 

xả, đốn ngộ, đốn chứng, một lần hoàn thành. Chúng ta không có năng lực này, ba loại 

phiền não phân thành ba lần để buông bỏ. Đầu tiên là buông bỏ kiến tư phiền não, ở 

trước nói chúng ta có tư tưởng sai lầm đối với nhân sinh vũ trụ, cách nhìn sai lầm đã 

buông bỏ, quý vị liền chứng được quả A la hán. A la hán là buông bỏ, việc buông bỏ 

này, tôi nói với chư vị lục đạo sẽ không còn. 

Tập 435  281 



Nói cách khác lục đạo là giả, lục đạo là một giấc mộng. Chỉ cần chưa buông bỏ kiến tư 

phiền não thì lục đạo tồn tại, buông bỏ là mộng đã tỉnh dậy, lục đạo không còn. Không 

còn nữa là cảnh giới gì? Tứ thánh Pháp giới xuất hiện, trong mười pháp giới Thanh văn, 

Duyên  giác,  Bồ  tát,  Phật  xuất  hiện.  Trong  cảnh  giới  này,  chúng  ta  có  thể  buông  bỏ 

phân biệt, tiểu thừa sẽ không còn. Tứ thánh biến thành nhị thánh, Thanh văn, Duyên 

giác  không  còn.  Cảnh  giới  ta  thấy  được  là  Phật  và  Bồ  Tát,  thấy  được  cảnh  giới  này. 

Cao  hơn  nữa  là  buông  bỏ  vọng  tưởng,  vọng  tưởng  là  khởi  tâm  động  niệm.  Thật  sự 

không khởi tâm động niệm, mười pháp giới không còn. Cho nên mười pháp giới cũng 

là  giả.  Lúc  này  xuất  hiện  cảnh  giới  là  nhất  chân  pháp  giới,  chính  là  cõi  thật  báo  của 

Chư Phật Như Lai xuất hiện. Thế giới này có đặc biệt gì? Bất sanh bất diệt. Thân thể 

con người ở thế giới này không phải là thân huyết nhục, thân huyết nhục cần ẩm thực 

dinh dưỡng để bổ sung nó, nuôi dưỡng nó.      Trong cõi thật báo không cần, thân thể 

cõi thật báo là thân pháp tánh, hoàn cảnh cư trú  là cõi pháp tánh, vĩnh hằng bất biến, 

vô lượng thọ. Người vô lượng thọ, họ không già, không có lão hóa, vĩnh viễn không 

sanh bệnh, cũng không cần ẩm thực. Năng lượng của họ bổ sung là năng lượng vốn có 

trong tự tánh, không cần từ bên ngoài đến, nên đây gọi là thật. 

Trong Phật pháp định nghĩa về chân và vọng, phàm những gì có biến hóa đều là 

giả,  bất  biến  là  thật,  nhất  chân  pháp  giới  bất  biết.  Cây  cỏ  hoa  lá  mãi  mãi  xanh  tươi, 

chắc chắn không như chúng ta, ở thế gian này có bốn mùa xuân hạ thu đông, thế giới 

Cực Lạc không có, đại địa vĩnh viễn không có tai họa.Ở đoạn sau trong kinh này có ghi. 

Đều là giới thiệu cõi thật báo, nhưng cõi thật báo từ đâu mà có? Cõi thật báo là chưa 

đoạn tập khí vô thỉ vô minh, nên xuất hiện cảnh giới này. Nếu đã đoạn tập khí vô thỉ vô 

minh, cảnh giới này sẽ không còn.Trong kinh đại thừa Đức Phật thường nói:“phàm sở 

hữu  tướng  giai  thị  hư  vọng”.  Ngài  không  nói  trừ  cõi  thật  báo  ra,  cõi  thật  báo  cũng 

không ngoại lệ. 

Vậy đoạn tận tập khí, họ đi về đâu? Cõi thật báo không còn, họ trở về thường tịch 

quang,  thường  tịch  quang  vĩnh  viễn  bất  biến.  Trong  thường  tịch  quang  ba  loại  hiện 

tượng đều không có, không có hiện tượng vật chất, không có hiện tượng tinh thần cũng 

không có hiện tượng tự nhiên.Cho nên khoa học và triết học ngày nay đều không biết 

được. Trong đại thừa giáo Đức Phật nói về việc này là: “duy chứng phương tri”, quý vị 

chứng được thì sẽ biết. Chứng như thế nào? Chính là buông bỏ tất cả vọng tưởng phân 

biệt chấp trước, liền chứng được. Nếu chưa buông những thứ này, vĩnh viễn không thể 

chứng được.Cho nên bí quyết tu học Phật pháp là buông bỏ, buông bỏ hư vọng. 

Vì sao dạy chúng ta buông bỏ? Nó không phải là thật, chúng ta phải buông bỏ nó, 

thì “chân” sẽ hiện tiền. Quý vị có cái  “chân”, chỉ là những hư vọng này làm  chướng 

282  Tập 435 



ngại nó, nên cái “chân” không khởi tác dụng. Quý vị có trí tuệ, có đức năng, có tướng 

hảo không thiếu thứ nào. Chỉ là có vọng tưởng phân biệt chấp trước, ba loại này đã làm 

chướng ngại nó, khiến những cái chân không thể hiện tiền, thiệt thòi chính là ở chỗ này. 

Quý vị đã thành Phật, Phật có gì để cho quý vị chăng? Không có gì, tất cả đều là ta vốn 

có, vô lượng trí tuệ là tự tánh vốn có, vô lượng đức năng cũng vốn có, vô lượng tướng 

hảo vẫn là vốn có. Phật Bồ Tát không cho chúng ta đều gì, trí tuệ, đức năng của mình 

đều hiện tiền. 

Tuyên  diễn  diệu  pháp,  chú  trọng  ở  chữ  diễn.  Diễn  là  biểu  diễn,  làm  ra  để  quý  vị 

xem. Diệu pháp là vốn có, nó mới gọi là diệu. Không phải tu mới có, mà nó vốn có.Chỉ 

cần phá trừ chướng ngại thì nó liền hiện tiền. Thập phương đại sĩ hoan hỷ tín thọ, đây 

thật sự là vạn phần thành kính, họ nghe pháp được vạn phần lợi ích, được viên mãn. 

Trong phần giới thiệu sau cùng này nói: “Thử trung Di Đà thuyết pháp, nãi Thích 

Tôn chuyển thuật”. Di Đà không ở thế giới chúng ta thuyết pháp. Di Đà thuyết pháp, 

Đức Thế Tôn đã tham gia.  Đức  Thế Tôn tự mình thấy tự  mình nghe, đem những gì 

Phật A Di Đà nói, nói lại cho chúng ta nghe, chuyển thuật. 

“Đản lưỡng độ đạo sư”, đạo sư là xưng hô đối với Phật. Danh từ này trong Phật 

pháp vô cùng tôn kính, dẫn dắt chúng ta tu học chứng quả, người thầy này mới được 

gọi là đạo sư. Phật A Di Đà là đạo sư của thế giới Cực Lạc, Phật Thích Ca là đạo sư 

của thế giới chúng ta. Những gì hai vị đạo sư này chứng được đều viên mãn,nên Đức 

Thế Tôn không khác với Phật Di Đà, Di Đà cũng không khác với Đức Thế Tôn. Những 

gì họ chứng được đều là cứu cánh viên mãn, cùng một địa vị. 

“Thế  Tôn  khẩu  thuật  hà  dị  Di  Đà  thân  đàm”.Khiến  chúng  ta  sanh  khởi  tâm  cung 

kính đối với Đức Thế Tôn. Chúng ta phải hiểu Phật Phật đạo đồng. Đối với Đức Thế 

Tôn liền sanh khởi tâm cung kính. Tâm cung kính là tự mình được lợi ích, một phần 

cung kính một phần lợi ích, mười phần cung kính mười phần lợi ích. Không liên quan 

đến Đức Thế Tôn,  mà nó liên quan với  chính mình rất  lớn. Tôn sư  trọng đạo là tôn 

trọng  chính  mình,  đạo  lý  này  cần  phải  hiểu.  Không  phải  thầy  giáo  hy  vọng  chúng  ta 

cung kính, thầy giáo hy vọng chúng ta cung kính, thì vị thầy này chưa buông bỏ tâm 

danh lợi. Họ là phàm phu, họ không phải là thánh nhân. Thầy dạy chúng ta phải có tâm 

tôn sư trọng đạo, trên thực tế là tôn trọng chính mình. Ý nghĩa này không thể không 

biết, không thể hiểu sai. 

Hiện nay con người đối với ý này, ý nghĩa thật sự biết không nhiều, tất cả đều bị bóp 

méo. Thái độ bị méo mó, thánh giáo không cách nào tiếp thu được.Cho nên con người 

trong  thời  đại  của  chúng  ta  đọc  kinh,  thật  sự  dùng  tâm  chân  thành  cung  kính  để  đọc 

Tập 435  283 



kinh, cũng đồng nghĩa với việc tham dự nghe pháp trong giảng đường ở thế giới tây 

phương Cực Lạc của Phật A Di Đà, không có gì khác. Tất cả phân biệt đều là chấp 

trước hư vọng của phàm phu, sai chính là sai ở chỗ này. 

Phần sau của đoạn này.“Phục tán văn pháp đại sĩ tự lợi lợi tha”,đó chính là những 

người trong mười phương thế giới vãng sanh đến thế giới Cực Lạc. Chúng ta biết khi 

chưa đi căn tánh quá sai biệt. Khi đến thế giới Cực Lạc đều làm A Duy Việt Trí Bồ Tát, 

trình độ hình như đều nâng lên rất gần. 

“Thọ ký thành Phật”.Thọ ký dùng cách nói hiện nay chính là bảo đảm quý vị học 

tập viên mãn thành tựu. Câu này không có người thầy thứ hai nào trên thế gian giám 

nói.  Có  người  thầy  nào  đối  với  học  sinh  giám  bảo  đảm  họ  thành  tựu?  Không  giám 

nhưng Phật giám nói. Trí tuệ của Phật, thần thông của Phật, đạo lực của Phật viên mãn 

cứu cánh. Ngài cũng có thể giúp chúng ta cứu cánh viên mãn. 

Chúng ta xem kinh văn. “Phục thứ A nan, thập phương thế giới, chư Bồ Tát chúng, 

vi dục chiêm lễ, Cực Lạc thế giới, Vô Lượng Thọ Phật, các dĩ hương hoa, tràng phan 

bảo cái, vãng nghệ Phật sở, cung kính cúng dường, thính thọ kinh pháp, tuyên bố đạo 

hóa, xưng tán Phật độ, công đức trang nghiêm. Nhĩ thời Thế Tôn, tức thuyết tụng viết”. 

Bài kệ tụng bên dưới chính là Phật A Di Đà nói. Đức Thế Tôn chuyển nói với 

chúng ta. Chúng ta xem chú giải của Hoàng Niệm Tổ. Chiêm là chiêm lễ, chiêm nghĩa 

là  hướng  lên  trên, nghĩa  là  hướng về trước  xem.  Ở  đây  là  ngưỡng vọng, địa  vị,  đức 

hạnh, trí tuệ của Phật quá cao. Chúng ta ngẩng đầu ngưỡng vọng ngài, đây là biểu hiện 

sự cung kính. 

“Thính thọ kinh pháp, tuyên bố đạo hóa giả”.Trong Hội Sớ giải thích, nghe và thọ 

trì Phật Di Đà thuyết kinh pháp. Đây là nghe thọ, nghe là thấu hiểu, thọ là tiếp nhận, 

tiếp nhận như thế nào? Ngày nay chúng ta nói, đem những gì Phật Bồ Tát dạy chúng ta, 

biến  thành  sinh  hoạt,  tư  tưởng,  hành  vi  thực  tế  của  mình.  Như  vậy  là  thật  sự  đã  tiếp 

nhận. Sau khi nghe rồi nhưng không làm được, không tiếp thu. Không tiếp thu hay nói 

cách khác quý vị không thật sự nghe hiểu. Thật sự nghe hiểu, làm gì có đạo lý không 

làm được! Có thật nghe hiểu hay không, phải xem quý vị có thực hành hay không, có 

được pháp hỷ hay không. 

Như  trong  Luận  Ngữ,  câu  đầu  tiên  Khổng  tử  nói:“học  nhi  thời  tập  chi  bất  diệc 

duyệt hồ”. Tập nghĩa là làm được, những gì tôi học được tôi đều làm được. Hiệu quả 

làm được là gì? Niềm vui, niềm vui này không phải từ bên ngoài đến, niềm vui này từ 

trong  tâm  phát  xuất  ra,  giống  như  nước  suối  chảy  ra  vậy,  đây  gọi  là  duyệt.Hỷ  duyệt 

284  Tập 435 



không liên quan đến cảnh giới bên ngoài, những thứ bên ngoài gọi là lạc, là niềm vui. 

Đó là bị kích thích bởi bên ngoài, còn đây không phải, so với niềm vui nó cao hơn một 

tầng. Trong nội tâm chảy ra bên ngoài, đây là hỷ duyệt, đó là gì? Chúng ta thật sự được 

lợi ích. 

Thế gian thánh nhân gọi là hỷ duyệt, trong Phật pháp đại thừa gọi thường sanh tâm 

hoan hỷ. Quý vị thật sự khế nhập vào cảnh giới, đem những gì học được đều thực hành, 

niềm vui này không gì sánh được, nên nói là pháp hỷ sung mãn. Pháp hỷ này là do đắc 

pháp khế nhập cảnh giới, pháp hỷ sung mãn, thường sanh tâm hoan hỷ. Mọi lúc mọi 

nơi không nhìn thấy quí vị có lo lắng, không nhìn thấy quí vị có ưu sầu. Đây là gì? Quý 

vị thật đã đắc đạo.Kinh pháp đã khởi tác dụng với quý vị. Tâm và cảnh giới của quý vị 

với kinh pháp đều dung hợp thành nhất thể, đây là tự thọ dụng. 

Câu  bên  dưới  là  tha  thọ  dụng:  “tuyên  bố  đạo  hóa”.Sau  khi  tự  mình  được  lợi  ích, 

dùng cách nói như hiện nay là cùng hưởng với chúng sanh có duyên, chính là chia sẽ. 

Người thích trí tuệ chân thật, thích phước báo chân thật, đây chính là người có duyên. 

Quý vị nói cho họ nghe, họ nhất định hoan hỷ, mọi người cùng nhau đến học tập. 

Trong Hội Sớ giải thích là: “thính văn thọ trì”.Thính văn là thật nghe hiểu, thọ trì 

là đã làm được. Sau khi thực hành và duy trì mãi như vậy, trì là duy trì lâu dài, mãi mãi 

duy trì kinh pháp mà ngài Di Đà nói. 

“Tuyên truyền lưu bố kỳ đạo đức hóa ích dã”.Đây chính là hóa tha, tự hành hóa tha. 

Tự mình được lợi ích, phải biết đi giúp đỡ người khác, triển chuyển giáo hóa. “Cái vị 

thập phương đại sĩ”, đây là những người trong mười phương thế giới đến thế giới Cực 

Lạc. “Ư Cực Lạc đạo sư”, chính là Phật A Di Đà. “Văn thọ kinh pháp”, sau khi nghe 

xong. “Phục chí thập phương triển chuyển tuyên thuyết đạo sư chi giáo đạo dã”, họ rời 

thế  giới  Cực  Lạc  đến  nơi  khác,  đem  những  gì  Phật  A  Di  Đà  giảng  nói,  triển  chuyển 

giáo hóa tất cả chúng sanh. Điều này nói rõ, tất cả chư Phật Như Lai có cùng một việc, 

chính là giáo hóa chúng sanh. Đây gọi là Phật sự, Phật sự mà trong kinh thường nói. 

Sự nghiệp của Phật, sự nghiệp của Phật là dạy học, không phải gì khác. Hiện nay trở 

thành kinh sám là Phật sự, Pháp hội là Phật, siêu độ là Phật sự, như vậy là sai. Đó là 

việc phụ trong Phật sự, thời Đức Thế Tôn không có như vậy, đời sau mới hưng khởi. 

Khi tôi mới học Phật, có hoài nghi đối với việc này. Lúc đó Đạo An pháp sư, ở đại 

giảng  đường  của  Trung  Quốc  Phật  Giáo  Hội  Đài  Bắc,  tổ  chức  một  giảng  tòa  lớn 

chuyên  về  Phật  học,  chủ  nhật  hàng  tuần  nghe  giảng.  Các  bạn  đồng  tu  ngày  chủ  nhật 

được nghỉ đến Phật Giáo Hội học Phật pháp. Hòa thượng mời tôi đảm nhiệm chức vụ 

tổng chủ trì, tôi ở đó dạy được ba năm. Một hôm tôi hỏi hòa thượng: tụng kinh bái sám 

Tập 435  285 



và siêu độ từ đâu mà có? Sao lại có việc này? Hòa thượng suy nghĩ rồi nói, có thể do 

Đường Minh Hoàng làm ra. Sao lại do Đường Minh Hoàng làm ra? Do An Lộc Sơn 

tạo phản, gần như là mất nước. Cũng may có Quách Tử Nghi, tướng quân này ổn định 

được  động  loạn.  Sau  khi  ổn  định  xong,  Đường  Minh  Hoàng  xây  dựng  mỗi  chiến 

trường mỗi ngôi chùa, gọi là Khai Nguyên Tự. Niên hiệu của ông là Khai Nguyên, cho 

nên gọi là Khai Nguyên Tự, để tưởng niệm những quân dân tử trận này, tính chất giống 

như đền liệt sỹ ngày nay vậy, tính chất của nó chính là như vậy. 

Quốc  gia  làm,  thì  nhân  gian  cũng  làm  theo.  Quốc  gia  mỗi  năm  tổ  chức  pháp  hội 

truy điệu rất  lớn, truy điệu kỷ niệm,  mời pháp sư  đến tụng kinh hồi  hướng. Chonên 

trong nhân gian khi người già qua đời cũng mời pháp sư về tụng kinh siêu độ, lúc đó 

chỉ là việc phụ, rất ít. Nhân gian có người nhà qua đời, mời pháp sư siêu độ, đại khái 

đều là gia đình đại giàu có, người thường không có. Vì thế đã diễn biến thành cục diện 

như ngày hôm nay, thật là bỏ gốc tìm ngọn, hoàn toàn quên đi việc dạy học của nhà 

Phật. Lấy điều này làm việc chính, đây là hướng đến sự mê tín nên Phật giáo mới suy 

yếu. Tôi cảm thấy hòa thượng phân tích rất có lý. 

Chúng ta từ trên kinh điển mà thấy, Chư Phật Bồ Tát chẳng ai không tự hành hóa 

tha,  hóa  tha  toàn  là  dạy  học.  Chonên  chúng  ta  phải  khẳng  định,  phải  thừa  nhận  Phật 

giáo là giáo dục_giáo dục của Đức Phật. Quý vị xem một đời của Đức Phật, từ 19 tuổi 

rời xa gia đình để ra đi cầu học, ngài là một phần tử tri thức trẻ tuổi hiếu học, đây là 

theo cách nói ngày nay của chúng ta. Học tập 12 năm, thời gian không nói là quá ngắn. 

Ấn Độ đương thời là một quốc gia Tôn giáo trên thế giới, cũng là đất nước của triết 

học. Triết học Ấn độ nổi danh trên thế giới, Tôn giáo và học thuật của họ có một đặc 

điểm mà các quốc gia khác không có, đó là đều thích tu thiền định. 

Nên tu học Thiền định trở thành nếp sống của Ấn Độ. Trong kinh nói tứ thiền bát 

định, đây không phải là thiền của Phật giáo, mà là bà la môn giáo. Bà la môn giáo hiện 

nay là Hưng Đô Giáo, tiền thân chính là Bà la môn giáo, nó có mười ba ngàn năm lịch 

sử. Tôi với họ có giao tiếp, cũng là quan hệ rất tốt,nên tôi tin rằng truyền thống văn hóa 

xưa tuyệt đối không thua họ, ít nhất cũng có mười ba ngàn năm rồi. 

Trong cảnh giới Thiền định, đã đột phá thời gian và không gian duy thứ, nên đối 

với  tình  hình  trong  lục  đạo  họ  rõ  như  lòng  bàn  tay,  họ  không  phải  mê  tín.  Ai  tu  thì 

người đó có thể nhìn thấy, không phải là số ít người, người học tập rất nhiều, họ đều 

biết. Có thể tu đến tứ thiền bát định, đây là tám cấp bậc, mức độ sâu cạn của định công, 

mức độ cạn hay sâu. Đệ bát định là thiền định rất thâm sâu, có thể thấy được 28 tầng 

trời, có thể nhìn thấy địa ngục A tỳ. Chonên những việc này họ hoàn đoàn thông đạt 

286  Tập 435 



thấu triệt, đồng nghĩa nói tự thân thấy được nghe được. Họ không phải tỷ lượng, mà là 

hiện lượng, như thế làm sao là giả được? 

Chúng ta tin rằng công phu thiền định của Đức Thế Tôn nhất định rất tốt. Ở Ấn Độ học 

phái và Tôn giáo ngài đều tham học hết, nhưng vấn đề cuối cùng vẫn không có được 

đáp án: lục đạo từ đâu mà có? Không ai biết.Vì sao lại có lục đạo? Cũng không ai biết. 

Ngoài  lục  đạo  còn  có  thế  giới  chăng?  Ba  vấn  đề  này  không  có  đáp  án.Nên  Đức  Thế 

Tôn đã chấm dứt vấn đề tham học, ngài buông bỏ hết. Tôi có nói qua với chư vị, 19 

tuổi ngài buông bỏ phiền não chướng, 30 tuổi buông bỏ thời gian tham học là buông bỏ 

sở  tri  chướng.  Điều  là  biểu  pháp,  làm  gương  cho  chúng  ta  noi  theo.  Hai  loại  chướng 

ngại đều đoạn tận, tự tánh liền hiện tiền. Ngài nhập định dưới cây Hoa Bát La, đột phá 

tứ  thiền  bát  định,  hướng  lên  và  thành  tựu  thiền  định  thâm  sâu  hơn,  vấn  đề  này  hoàn 

toàn  thấu  triệt.  Minh  tâm  kiến  tánh,  kiến  tánh  thành  Phật.  Tương  đồng  với  cảnh  giới 

của ngài Huệ Năng. 

Đức  Thế  Tôn  thị  hiện  cho  chúng  ta  là  phần  tử  tri  thức,  đốn  xả,  đốn  ngộ,  đốn 

chứng.  Huệ  Năng  đại  sư  thi  hiện  cho  chúng  ta  là  người  không  biết  chữ,  không  phải 

phần  tử  tri  thức.  Ngài  là  người  làm  việc  nặng,  một  tiều  phu  bán  củi,  là  một  người  ở 

nông thôn, cũng có thể đốn xả, đốn ngộ, đốn chứng nên trên thực tế họ cùng một cảnh 

giới. 

Đức Thế Tôn ở Ấn Độ, duyên ở nơi đó cần lấy thân Phật để độ, ngài liền dùng thân 

Phật để xuất hiện. Huệ Năng đại sư ở Trung Quốc, hoàn cảnh Trung Quốc đương thời 

và Ấn Độ hoàn toàn không giống nhau,nên ngài ở Trung Quốc cân lấy thân Tỳ Kheo 

để độ thoát, liền hiện thân tỳ kheo mà vì họ nói pháp. Trong 32 ứng thân của Bồ Tát 

Quán  Thế  Ấm  nói  rất  rõ  ràng,  tùy  tâm  ứng  hiện.  Tùy  tâm  chúng  sanh  mà  hiện  ra, 

không phải tùy mình. Chính mình  ở trong cảnh giới này, họ đã không khởi tâm không 

động niệm, đương nhiên không có phân biệt chấp trước, điều này chúng ta nhất định 

phải  hiểu.  Nếu  họ  khởi  tâm  động  niệm  thì  họ  là  phàm  phu,  chứ  không  phải  thánh 

nhân.Cho  nên  ngài  hiện  thân  thuyết  pháp  hoàn  toàn  là  phản  ứng  của  tự  tánh,  vì  ngài 

không khởi tâm không động niệm, ngài nói pháp gì? Những gì ngài nói, thực tế mà nói 

là phản ứng của tự tánh mình. Giống như chúng ta ở trên vực thẳm kêu lên một tiếng 

và  nghe  được  hồi  âm,  không  cốc  hồi  âm.  Chúng  ta  xem  sắc  tướng  Phật,  nghe  Phật 

thuyết pháp là hồi âm của tự tánh, quý vị mới thật sự khai ngộ. Nếu không hiểu điều 

này, mà chấp trướng nói rằng:“đây là điều Đức Thế Tôn nói với chúng ta”.Họ học toàn 

là thường thức, như vậy không thể kiến tánh. Nếu thật sự nhận thức rõ ràng, không cần 

chấp tướng. Trong Kinh Kim Cang nói: vô ngã tướng, vô nhân tướng, vô chúng sanh 

tướng,  vô  thọ  giả  tướng.  Vô  ngã  tướng,  vô  Phật  tướng,  vô  Bồ  Tát  tướng,  vô  thuyết 

Tập 435  287 



pháp tướng, như vậy quý vị sẽ thành công. Như vậy chúng ta nghe kinh sẽ thấy khác, 

quí vị đã thật sự khế nhập cảnh giới. Chúng ta chấp tướng nghe: đây là Đức Thế Tôn, 

đây là Tịnh Không pháp sư.Nhưng đều là nghe thường thức bên ngoài. Tôi chưa khai 

ngộ, chưa kiến tánh. Đạo lý này là bí quyết, khi hiểu rồi sẽ biết nghe. 

Quý  vị  xem  các  bậc  tổ  sư  của  Thiền  tông  trắc  nghiệm  học  sinh,  thường  hỏi  họ: 

“biết chưa?” Hai chữ này ý nghĩa rất thâm. Biết là gì? Đã biết thật, không dùng tâm ý 

thức cũng biết. Tôi nghe kinh, tôi lễ Phật, tôi cúng dường không dùng tâm ý thức. Tâm 

ý thức là vọng tâm, không dùng tâm ý thức, quý vị dùng là chân tâm, chân tâm có thể 

khế nhập cảnh giới. Tâm ý thức là gì? Tâm, ngày nay chúng ta gọi là ấn tượng. Không 

dùng  tâm  ý  thức,  không  lưu  lại  ấn  tượng,  đây  không  phải  người  thường  có  thể  làm 

được. Không dùng ý, không chấp trước. Không dùng thức, không phân biệt. Nói cách 

khác,  phải  luyện  tập  nhiều  hơn  trong  cuộc  sống  hằng  ngày.  Không  phân  biệt,  không 

chấp trước, không lưu lại ấn tượng.Đây là gì? Đây là đại Bồ Tát, Bồ Tát bình thường 

vẫn không làm được. Đại Bồ Tát thật sự mới có thể làm được điều này. Phật pháp đại 

thừa coi trọng nhất chính là điều này. 

Quý vị xem tham thiền, ly tâm ý thức tham. Nếu xen tạp tâm ý thức vào trong đó, 

như vậy không gọi là tham, mà gọi là suy nghĩ bậy bạ, như vậy sao gọi là tham! Nghe 

giáo không dùng tâm ý thức, quý vị thật sự đã khai ngộ. Niệm Phật không dùng tâm ý 

thức,  một  câu  Phật  hiệu  đầy  đủ  vô  lượng  công  đức.  Vì  sao  vậy?  Niệm  từ  chân  tâm, 

Tịnh tông gọi là lý niệm, lý nhất tâm. Trong lý nhất tâm không có tâm ý thức, trong sự 

nhất tâm có tâm ý thức.Sự nhất tâm là cảnh giới của A la hán, lý nhất tâm là cảnh giới 

của pháp thân Bồ Tát. 

Tâm ý thức không phải là điều tốt, phải cố gắng buông bỏ nó. Chúng ta nỗ lực học 

tập làm nó nhạt dần, dần dần tự nhiên sẽ nhập vào cảnh giới, nhất định không thể quá 

chấp trước. Quá chấp trước khiến trong đời này ta không đạt được cảnh giới, chịu thiệt 

rất  lớn.Đây  là  điều  chúng  ta  phải  học,  hiện  nay  phải  học.  Chúng  ta  nghe  được  rồi, 

thì“phục chí thập triển chuyển tuyên thuyết đạo sư chi giáo đạo”. Bộ kinh này hay, chú 

giải cũng hay. Sau khi học rồi phải đi khắp nơi giảng kinh cho người khác. Chỉ cần họ 

thích nghe, sẽ nói cho họ không mệt mỏi. Quan trọng nhất là tự mình phải làm tốt, nếu 

tự mình không có công phu tu học thật sự, quý vị nói người ta cũng không tin, người ta 

sẽ không tiếp thu, tự mình nhất định làm được. 

“Hạ vân, xưng tán Phật độ công đức trang nghiêm”.Điều này tôi cảm thấy ở trước 

mắt càng quan trọng, vì sao vậy? Vì so sánh hai thế giới là so sanh vô cùng mãnh liệt. 

Tin thật, ý niệm cầu sanh Tịnh độ càng kiên định, không có gì có thể làm chướng ngại. 

288  Tập 435 



Tôi  nhất  định  phải  đến  thế  giới  Cực  Lạc,  tôi  nhất  tâm  chỉ  muốn  thấy  Phật  A  Di  Đà. 

Được chăng? Nhất định được. Vì sao nói một cách khẳng định như vậy? Trong kinh 

Đức Phật thường nói, tất cả pháp từ tâm tưởng sanh. Hôm nay chúng tôi muốn thế giới 

Cực Lạc, tôi muốn Phật A Di Đà còn các vọng niệm khác tôi đều không nghĩ đến, đều 

buông bỏ hết, như vậy nhất định thành công. Tập trung ý niệm, sức mạnh rất lớn. 

Hiện nay các nhà khoa học cũng đã chứng minh, người bình thường như chúng ta ý 

niệm  là  tán  loạn.  Giống  như  một  ngọn  đèn  vậy,  ánh  sáng  của  nó  phát  ra  khắp  bốn 

hướng, tán loạn. Thế nên cách một trang giấy nó không chiếu thấu được, nếu đem ánh 

sáng  này  tập  trung  lại  một  nơi,  trở  thành  một  tia  laser,  thì  tấm  gang  nó  cũng  có  thể 

xuyên  suốt.  Thường  thức  này  chúng  ta  có,  chúng  ta  hiểu.  Nếu  ý  niệm  chúng  ta  tập 

trung, sức mạnh của ý niệm đó rất lớn, có thể đến được thế giới Cực Lạc, thấy Phật A 

Di Đà dễ như trở bàn tay, không khó chút nào.Nên ý niệm phải tập trung, không được 

tán loạn, điều này rất quan trọng. 

Kinh  chỉ  đọc  một  bộ,  Phật  chỉ  niệm  một  câu  A  Di  Đà  Phật,  những  thứ  khác  đều 

không  niệm,  dần  dần  sẽ  tập  trung.  Tập  trung  sẽ  sanh  ra  sức  mạnh  rất  lớn,  bảo  đảm 

chúng ta vãng sanh thấy Phật. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

Tập 435  289 



Tập 436 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:04.06.2011 

Địa điểm: Cang Sơn Tịnh Tông Học Hội_Nhật Bản 

 

Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  xin  mời  ngồi.  Mời  quý  vị  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 548, hàng thứ ba, bắt đầu xem từ kinh văn. 

“Đông phương chư Phật sát, số như hằng hà sa, hằng sa Bồ Tát chúng, vãng lễ vô 

lượng  thọ.  Nam  tây  bắc  tứ  duy,  thượng  hạ  diệc  phục  nhiên,  hàm  dĩ  tôn  trọng  tâm, 

phụng chư trân diệu cúng”. 

Đây  là  Đức  Thế  Tôn  giới  thiệu  cho  chúng  ta,  Bồ  Tát  trong  biến  pháp  giới  hư 

không giới quốc độ của chư Phật. Họ đến thế giới Cực Lạc đi tham bái, cúng dường, 

nghe pháp. Trong hai bài kệ này nói đến cúng dường. 

Chúng ta xem chú giải: “Thủ ngôn”, mới mở đầu đã nói như vậy. “Đông phương 

hằng  sa  thế  giới”,thế  giới  rất  nhiều nhưng không  cách  nào  hình dung được,  dùng  cát 

của  song  Hằng  để  làm  ví  dụ.  Ấn  Độ  có  một  con  sông,  giống  như  Trường  Giang  của 

Trung Quốc vậy, dài mấy ngàn dặm. Cát của sông Hằng rất mịn, không giống với cát 

của chúng ta ở đây, giống như bột mì vậy. Tôi chưa đi, nhưng ở Đài Loan có vài pháp 

sư đến Ấn Độ tham quan, khi trở vềmang về một bình nhỏ cát của sông Hằng cho tôi 

xem. Đích thực giống như bột mì vậy, thật mịn. Cát trong dòng sông Hằng này có bao 

nhiêu? Không đếm hết! Đây là ví dụ thế giới phương đông có rất nhiều cõi Phật. Khu 

vực giáo hóa của mỗi vị Phật, ít nhất là tam thiên đại thiên thế giới. Như Đức Thế Tôn 

vì chúng ta thị hiện, khu vực ngài giáo hóa chính là tam thiên đại thiên thế giới. Tam 

thiên thế giới bao lớn? Các bạn học Phật đều biết, trong kinh Phật thường nói: lấy một 

núi Tu Di làm đơn vị. Những tinh cầu xuay quanh núi Tu Di, đây chính là một đơn vị 

thế giới. Đơn vị thế giới như vậy có một ngàn cái, đây gọi là tiểu thiên thế giới. Một 

ngàn cái là một đại tinh hệ. Lại lấy tiểu thiên thế giới làm đơn vị, tập trung một ngàn 

tiểu thiên thế giới gọi là trung thiên thế giới. Lại lấy trung thiên thế giới làm đơn vị, tập 

hợp một ngàn trung thiên thế giới, đây gọi là đại thiên thế giới, đây là khu vực giáo hóa 

của một vị Phật. Vì nó có tiểu thiên, trung thiên, đại thiên. Đây là nói cấu thành, sự cấu 

thành này của nó gọi là tam thiên đại thiên thế giới. Tam thiên đại thiên thế giới trên 

thực  tế  là  một  đại  thiên  thế  giới.  Một  đại  thiên  thế  giới  do  tam  thiên  tổ  hợp  thành. 

290  Tập 436 



Trong này có bao nhiêu tinh cầu? Các vị pháp sư đời trước, lúc đó chúng tôi mới xuất 

gia, nghe các hòa thượng giảng kinh đều cho rằng đây là thái dương hệ. Thái dương hệ 

là một đơn vị thế giới, chúng ta đối với việc này cũng không cách nào truy cứu được. 

Sau khi tôi quen cư sĩ Hoàng Niệm Tổ, vị cư sĩ này là học khoa học, dạy điện vô 

tuyến trong trường đại học. Ông nói với tôi, ông nói trên thực tế đơn vị thế giới này 

không phải thái dương hệ. Anh thử nghĩ xem, trong kinh đức Phật nói rất rõ ràng, mặt 

trời mặt trăng chạy quanh eo núi Tu Di, vận hành quanh trung gian của núi Tu Di. Ông 

nói thái dương hệ vây quanh là hệ ngân hà. Điều này nói rất có lý, trung tâm của hệ 

ngân hà, bây giờ các nhà khoa học thăm dò được là một động đen rất lớn. Dự ngôn của 

Maya nói sang năm chính là ngân hà đối tề, thiên tượng này cũng không dễ gặp được. 

Trung tâm của ngân hà là một hắc động, cùng với thái dương, địa cầu xếp thành một 

đường thẳng, đại khái là hơn hai mươi ngàn năm mới có một lần. Lần này chúng ta đã 

gặp được, chính là sang năm. Hắc động trong ngân hà có lực dẫn rất lớn, nên hiện tại 

họ đều sợ thảm họa này. Lực dẫn của hắc động này sẽ ảnh hưởng đến mặt trời, khiến 

bảo của mặt trời tăng cao, nghĩa là nâng cao tốc độ. 

Bảo mặt trời, điều này rất nhiều năm trước đã biết, ở thời thượng cổ, trong Lễ Ký 

đều nói đến thái dương hắc tử, thái dương hắc tử thật ra chính là bảo của mặt trời. Nó 

có chu kỳ, cứ 11 năm là một chu kỳ, chúng ta nhìn thấy một lần bão mặt trời, bão rất 

lớn. Cơn bão này đến địa cầu cần khoảng ba ngày, thời gian hai ba ngày nên đối với 

địa cầu ảnh hưởng không lớn. Cùng lắm là điện vô tuyến, khi điện có thể bị nhiễu một 

chút  mà  thôi.Nhưng  có  một  lần,  nhà  thiên  văn  học  có  ghi  chép,  có  một  lần  chỉ  một 

tiếng rưỡi đồng hồ đã đến, tốc độ này quả thật đáng sợ. Đích thực là có ghi chép một 

lần như vậy, một tiếng rưỡi là đến. 

Nếu hắc động của hệ ngân hà có dẫn lực lớn như vậy, sẽ làm cho bão mặt trời tăng 

cao đến mấy lần, điều này rất phiền phức, nó sẽ tạo thành tai họa đối với địa cầu. Đầu 

tiên các nhà khoa học biết, trên địa cầu người phát xạ, tạo vệ tinh đều bị phá hũy hết, 

nghĩa là điện tín của chúng ta sẽ bị quấy nhiễu. Ngoài ra là sợ điều gì? Sợ quấy nhiễu 

quỹ đạo của địa cầu, quấy nhiễu từ cực, nghĩa là từ trường của Nam bắc cực, sợ quấy 

nhiễu điều này. Những thứ này đem lại thảm họa rất lớn cho địa cầu. Cho nên dự ngôn 

của Maya là nói về vấn đề này. Phải chăng thật sự sẽ tạo thành thảm họa lớn như vậy? 

Thái độ của các nhà khoa học có thể nói là nửa này nửa kia. Một nửa cho rằng sẽ 

có thảm họa nghiêm trọng, số còn lại cho rằng có thiên tai nhưng không đến nỗi tổn 

thương nghiêm trọng. Có hai nhận xét như vậy. Rốt cuộc bên nào chính xác, phải đến 

tháng  12  sang  năm  mới  có  thể  chứng  minh,  thật  đến  ngày  này  chúng  ta  mới  biết 

Tập 436  291 



được.Nhưng việc này, từ điện ảnh của Mỹ, bộ phim 2012. Tôi đã mấy mươi năm chưa 

từng xem phim, cũng không xem ti vi. Năm trước ở Cao Hùng đi làm răng, đúng lúc  ở 

đó đang chiếu bộ phim này,nó được phát sống trên toàn cầu. Các vị đồng học Tịnh độ 

hơn 20 người, kéo tôi cùng đi xem. Xem xong tôi nói với mọi người: đây là cảnh báo 

của ông trời, tuyệt đối không phải là ngẫu nhiên, mọi người không nên xem nó như bộ 

phim bình thường, đây là một cảnh báo. Bắt đầu từ hôm nay chúng ta phải siêng năng 

nỗ  lực  niệm  Phật,  nâng  cao  cảnh  giới  chính  mình.  Nếu  thật  sự  là  chúng  sanh  cộng 

nghiệp, chúng ta cũng không thể tránh khỏi, thì được vãng sanh thế giới Cực Lạc, việc 

tốt không phải là việc xấu. Nếu thọ mạng của chúng ta vẫn còn, chưa đến lúc đi, thiên 

tai này đến, chúng ta biết con người sẽ không tuyệt chủng, thường có người lưu lại ở 

thế gian. Chúng ta chỉ chịu một chút khổ nạn thôi, đại khái cũng có thể bình an vượt 

qua, không có gì. 

Nói tóm lại như Bố Lai Đăng người Mỹ nói: bỏ ác dương thiện, cải tà quy chánh, 

đoan chánh tâm niệm. Dùng thái độ này hành trì để ứng phó với thiên tai là rất hợp lý. 

Đoan chánh tâm niệm, nghĩa là chúng ta khởi tâm động niệm tương ưng với luân lý, 

tương ưng  với  đạo đức,  đây  là  chính  xác.  Trong Phật  pháp  nói  khởi  tâm  động  niệm 

tương ưng với thập thiện nghiệp đạo, tương ưng với lục hòa kính, tương ưng với lục độ, 

thập nguyện. Như vậy là tốt nhất, không những là thiên tai có thể hóa giải, mà còn có 

thể đem đến cho địa cầu một phương hướng tốt đẹp hơn. 

Tư tưởng của Bố Lai Đăng người Mỹ với truyền thống văn hóa mà các bậc tổ tông 

nói, và những gì trong Phật pháp nói hoàn toàn tương hợp. Đây cũng là sự chứng minh 

của khoa học, đối với những điều trong kinh Phật nói. Thái độ ứng phó thiên tai nhất 

định phải đoạn ác tu thiện, cải tà quy chánh. Nhất định phải siêng năng sám hối, sửa 

đổi chính mình. Tâm lý chắc chắn ảnh hưởng vật lý, vì tâm niệm là nền tảng của tất cả 

vật chất, Vật chất từ đâu mà có? Từ tâm niệm biến hiện ra, vì thế tâm niệm có thể ảnh 

hưởng vật lý,đây là y cứ trên mặt lý luận. 

Tối hôm qua thật hiếm có, các bạn đồng tu ở đây cho tôi xem một đĩa, đĩa này nói 

về đại động đất của Nhật Bản. Tôi thấy tựa đề là “Nhật Bản lục trầm”, chìm xuống đáy 

biển. Đĩa này rất phổ biến, mọi người đều đã xem qua, đây là lần đầu tiên tôi được xem. 

Tình hình này rất tương tự với bộ phim 2012 của Mỹ. Có phương pháp hóa giải chăng? 

Có.Chỉ cần thật sự sám trừ nghiệp chướng. Bồ Tát Phổ Hiền dạy chúng ta lễ kính Chư 

Phật, xưng tán Như Lai, quảng tu cúng dường, sám trừ nghiệp chướng. Thiên tai của 

Nhật  Bản  mặc  dù  không  thể  hóa  giải,  nhưng  cũng  giảm  nhẹ  rất  nhiều.  Động  đất  cấp 

chín trở thành cấp năm, động đất cấp năm cấp sáu biến thành cấp ba, sẽ giảm nhẹ rất 

nhiều. Nơi đây an toàn, nhất định không có vấn đề. Cho nên cần phải biết sửa đổi chính 

292  Tập 436 



mình. Thiên tai không phải gì khác, chính là ý niệm bất thiện của chúng ta, hành vi bất 

thiện chiêu cảm ra. Điều này trong kinh Phật nói rất thông đạt thấu triệt. 

Tiến sĩ Giang Bổn Thắng người Nhật làm thí nghiệm nước, cũng chứng minh đạo 

lý này. Ông làm suốt mười mấy năm, tôi tham quan phòng thí nghiệm của ông hai lần, 

nghe ông nói về việc thí nghiệm này, chứng minh trong kinh Phật nói tinh thần và vật 

chất là nhất thể, đây là trong kinh Phật nói. Nó không phải là hai, nó là một. Nước là 

vật chất, thí nghiệm chứng minh nó biết nhìn, nó nghe được, nó hiểu được ý của con 

người. Chúng ta dùng thiện niệm đối với nó, quý vị xem ông ta thí nghiệm khiến nước 

kết tinh thành đồ án rất đẹp. Lấy ý niệm bất thiện đối với nó, phản ứng của đồ án rất 

khó  coi,  rất  xấu  xí.  Thí  nghiệm  mấy  mươi  vạn  lần,  đích  thực  chứng  minh  nước  thấy 

được, nghe được, hiểu được ý của con người. 

Tôi nói với tiến sĩ Giang Bổn Thắng, điều này trong Kinh Phật nói, không những là 

nước, tất cả vật chất, một sợi lông, một hạt cát chúng đều nhìn được, nghe được và đều 

hiểu được ý của con người. Ông ta cảm thấy rất kinh ngạc, tôi nói ông làm thí nghiệm 

nước  này  đã  chứng  minh  được.  Nếu  ông  làm  các  thí  nghiệm  khác  cũng  có  thể  thấy 

được điều này. Như vậy chúng ta đã hiểu, trên địa cầu phát sinh những thiên tai này, 

đây đều là hiện tượng vật chất, hiện tượng vật lý. Hiện nay giới khoa học chứng minh, 

nền tảng của hiện tượng vật chất là tâm niệm. Cũng chính là nói vật chất là tâm niệm 

tích lũy sinh ra huyễn tướng, vật chất không phải thật nên vật chất và ý niệm vĩnh viễn 

không tách rời. Ý niệm là hiện tượng tinh thần, tinh thần có thể thay đổi vật chất, vật 

chất không thể thay đổi tinh thần, nhưng tinh thần có thể thay đổi vật chất. 

Thế giới tây phương Cực Lạc với địa cầu của  chúng ta không có gì khác.  Vì sao thế 

giới Cực Lạc tốt đẹp như thế? Vì cư dân ở thế giới Cực Lạc tâm địa lương thiện, còn 

cư dân ở địa cầu chúng ta tâm địa bất thiện, làm trái với luân lý đạo đức, trái với thập 

thiện, lục hòa. So sánh hai bên liền hiểu ngay. Nếu cư dân của địa cầu này của chúng ta, 

đều có thể tuân thủ giáo huấn của các bậc tổ đức, giáo huấn của Chư Phật Bồ Tát, thì 

địa cầu này với thế giới Cực Lạc không có gì khác biệt. Do đó chúng ta thử nghĩ xem, 

giữa  vũ  trụ  có  thiên  tai  tự  nhiên  chăng?  Không  có.  Tự  nhiên  là  tốt  đẹp,  tự  nhiên  là 

trong lành, tự nhiên là viên mãn, làm gì có thiên tai! Ngày nay chúng ta làm trái với tự 

nhiên.      Một quan niệm sai lầm nói:“nhân định thắng thiên”, quan niệm sai lầm này 

tạo thành kết quả như ngày hôm nay. Trên thực tế “nhân định thắng thiên”, cổ nhân nói 

không sai. Người thời nay đã giải thích về nó một cách sai lầm:con người nhất định sẽ 

thắng  trời,  đây  là  giải  thích  sai  lầm.  Cổ  nhân  nói:  con  người  khi  định  tĩnh,  quý  vị  tu 

thiền định, khi định rồi sẽ có thể thắng thiên, ý nghĩa của nó là như vậy. Thật chăng? 

Thật!Con người phải thật sự định, có thể chỉ huy tinh cầu trong hư không đi về đâu, có 

Tập 436  293 



năng lực này. Định là chân tâm, bất định là vọng tâm, vọng tâm làm sao có thể thắng 

được tự nhiên, làm gì có đạo lý này! Nên câu này họ đã hiểu sai, tạo thành hậu quả 

nghiêm trọng, điều này không thể không biết. 

Làm người nhất định phải buông bỏ ác nghiệp, ác nghiệp này chính là tự tư tự lợi, 

danh văn lợi dưỡng, ngũ dục lục trần, thất tình ngũ dục, chính là những thứ này. Vì sao 

vậy? Vì trong tự tánh thanh tịnh tâm không có những thứ này, tham sân si mạn nghi 

đều không có. Trong tự tánh chỉ có trí tuệ đức năng và tướng hảo. Đức Thế Tôn khi 

vừa thành đạo, khi vừa khai ngộ câu đầu tiên ngài nói về điều này:“Tất cả chúng sanh 

đều có trí tuệ đức tướng của Như Lai. Vì vọng tưởng chấp trước mà không thể chứng 

được”. Đây là câu đầu tiên khi Đức Như Lai thị hiện thành Phật đã nói. Ngài đã thấy 

được, trong tự tánh chúng ta không có những tạp nhiễm, không có. Chân tâm vĩnh viễn 

thanh tịnh, vĩnh viễn bình đẳng và vĩnh viễn giác ngộ. Trên đề kinh này là thanh tịnh 

bình đẳng giác, đó là chân tâm của chúng ta. Có tự tư tự lợi là không thanh tịnh, có 

tham sân si mạn nghi là không thanh tịnh, có cống cao ngã mạn là không thanh tịnh. 

Có tốt xấu, có cao thấp tâm bình đẳng sẽ mất đi, nên cần phải đoạn tận gốc những thứ 

này để tìm lại chân tâm. 

Con người ở thế gian có thể nói, không phân quốc gia, không phân chủng tộc, không 

phân biệt tín ngưỡng. Không có ai không tham của cải, không ai không cần thông minh 

trí tuệ, không ai không muốn mạnh khỏe trường thọ. Ba loại này như thế nào, chúng ta 

có cần chăng? Họ không biết rằng ba loại này trong tự tánh vốn tự đầy đủ. Vô lượng trí 

tuệ  mà  chúng  ta  cầu  đã  có,  trí  tuệ  viên  mãn.  Quý  vị  muốn  giàu  có,  giàu  có  chính  là 

tướng hảo, viên mãn đầy đủ, trong tự tánh đều có.Nhà Phật có câu: không siêng năng 

học  Phật,  không  biết  phú  quý  của  nhà  Phật,  cõi  trời  cõi  người  không  thể  sánh  được. 

Thật sự cầu phú quý thì đến cửa Phật để cầu. Trong nhà Phật không cầu phú quý của 

lục đạo, phú quý trong lục đạo là giả. Không cầu mười pháp giới, mười pháp giới cũng 

không  phải  thật.  Họ  cầu  phú  quý  gì?  Phú  quý  của  nhất  chân  pháp  giới.  Sau  khi  đạt 

được, vĩnh viễn không mất đi. 

Đạt được thọ mạng là vô lượng thọ, thật sự chứng được bất sanh bất diệt. Không 

những  thế  gian  không  tìm  thấy,  trong  mười  pháp  giới  cũng  không  tìm  thấy,  tự  tánh 

chúng ta vốn có. Bây giờ thì sao? Bây giờ chúng ta đang mê, mê thất tự tánh, nên ba 

thứ này đều phải tu. Tu như thế nào? Phật dạy chúng ta, tài bố thí là nhân, được quả 

báo là giàu có. Chúng ta tu nhân nhất định đạt được quả. Thế gian này người sở hữu 

nhiều của cải, có mấy trăm ức, mấy ngàn ức, thậm chí là mấy vạn ức, số mạng họ có 

kho báu lớn như vậy. Kho báu này từ đâu mà có? Trong quá khứ tu tài bố thí, thông 

thường nói là của cải trên trăm ức. Gần như là phải tu mười đời_thập sanh lại gọi là 

294  Tập 436 



thập thế_bố thí tài mười đời, có thể đạt được sựgiàu có trên một trăm ức, là do tu được. 

Trong số mạng của chúng ta không có của cải, là do trong quá khứ không chịu bố thí, 

phải hiểu rõ đạo lý này mới được. 

Thông minh trí tuệ là quả báo, nhân là pháp bố thí. Tu pháp bố thí được thông minh 

trí tuệ. Tu vô úy bố thí được mạnh khỏe trường thọ. Trong vô úy bố thí, điều đầu tiên 

chính là ăn chay.Vì sao vậy? Không sát sanh, không tổn hại sinh mạng của chúng sanh, 

đây thuộc về vô úy bố thí, quả báo là mạnh khỏe trường thọ. Quý vị chịu tu ba loại 

nhân này, sẽ đạt được ba loại quả báo. Tôi đã nói rất nhiều lần với các bạn, bản thân tôi 

là một ví dụ. 

Bản thân tôi cả ba loại phước báo này đều không có, lúc trẻ có người xem tướng tôi. 

Kho tài của tôi là trống không, số mạng không có của, cũng không có địa vị. Nói cách 

khác là mạng gì? Thông thường người ta gọi là mạng ăn xin. Thật là khổ không sao nói 

hết, cũng không có thọ mạng, thọ mạng chỉ có 45 tuổi. Tôi không cầu thọ mạng,nghĩa 

là đã nhận định thọ mạng, thọ thế chỉ có 45 tuổi, vì thế rất siêng năng tinh tấn niệm 

Phật  cầu  sanh  Tịnh  độ.  Năm  45  tuổi  tôi  bị  bệnh,  một  tháng  sau  phục  hồi,  hết  bệnh. 

Ngoài ra chưa từng mắc bệnh, chưa từng đến bệnh viện.Sao bệnh lành? Niệm Phật nên 

lành. Lần đó bị bệnh, tôi không đi khám bác sĩ, không uống thuốc. 26 tuổi đã bắt đầu 

học Phật, học đượcnhiều năm, hiểu được  một chút đạo lý, Bác sĩ chỉ có thể trị bệnh, 

không thể trị số mạng. Thọ mạng đến khám bác sĩ cũng vô dụng, nên niệm Phật cầu 

sanh Tịnh độ, niệm được một tháng thì sức khỏe phục hồi, lại tiếp tục giảng kinh. 

Năm 33 tuổi tôi xuất gia, xuất gia là bắt đầu giảng kinh, nên đến 45 tuổi tôi đã giảng 

kinh được 12 năm. Gặp được Cam Châu Hóa Phật, ông nói với tôi_ông nói: chúng tôi 

đều nói sau lưng pháp sư. Tôi hỏi: nói tôi chuyện gì? Nói pháp sư rất thông minh, đáng 

tiếc số mạng ngắn ngủi, lại không có phước báo. Tôi cười cười nói: điều này có thể nói 

thoải mái, tôi không kiêng kỵ vì tôi rất biết mình. Ông nói: pháp sư nhiều năm như vậy 

hoằng pháp lợi sanh nên vận mệnh đã thay đổi hoàn toàn. Thọ mạng của pháp sư rất 

dài, phước báo của pháp sư rất lớn. Ông nói pháp sư đã xoay chuyển hoàn toàn.Năm 

sau  thì  Cam  Châu  Hóa  Phật  vãng  sanh.  Đây  là  một  vị  thầy  của  Mật  tông,  chúng  tôi 

cũng là bạn cũ. Ông là học trò của Chương Gia đại sư, lớn hơn tôi mười mấy tuổi. 

Có thể lời ông nói cũng không sai. Suốt đời tôi chỉ làm một việc: giảng kinh dạy 

học. Tôi không xây dựng chùa, cũng không thu nhận đồ chúng xuất gia. Điều này chư 

vị đồng học cần nên biết, những pháp sư hàng chữ Ngộ là trước đây  ở thư viện Hoa 

Tạng_lúc đó quản trưởng là cư sĩ Hàn Anh, là bà ta thu nhận, đệ tử của bà chứ không 

phải đệ tử tôi. Quý vị không tin thử hỏi xem, cư sỹ Hàn khi còn tại thế, những người 

Tập 436  295 



này nghe lời bà, chứ không nghe lời tôi. Đại sư  huynh là Ngộ Bổn, khi  ở Đạt La Tư 

(Dallas) có người hỏi Ngộ Bổn pháp sư: ông có phải là đệ tử của pháp sư Tịnh Không 

chăng? Lắc đầu, không phải!Là đệ tử của quản trưởng, thật vậy không phải giả. 

Tôi từ xuất gia là học Ấn Quang đại sư, đây là thầy Lý dạy tôi. Cư sĩ Lý Bính Nam 

là học trò của Ấn Quang đại sư, đệ tử tại gia. Thầy Lý dạy tôi, lúc đó nói với tôi_tôi chỉ 

có  thể  dạy  thầy  5  năm,  ông  rất  khiêm  tốn  nói  năng  lực  của  thầy  chỉ  có  thể  dạy  tôi  5 

năm. 5 năm sau tôi đến đâu để học? Ông nói thầy học Ấn Quang đại sư. Ấn Quang đại 

sư  không  còn tại  thế  nhưng  Văn Sớ  còn,nên  ngày  thứ hai  thầy  đem  Văn  Sớ  của  Ấn 

Quang đại sư_lúc đó có bốn cuốn. Chỉ có hai cuốn phần chính, hai cuốn phần tiếp theo. 

Thầy đưa bốn cuốn sách này cho tôi và nói nên đọc hằng ngày và y giáo phụng hành, 

thầy chính là đệ tử của Ấn Quang đại sư. 

Ấn Quang đại sư một đời không nhận chúng xuất gia, không xây chùa, không làm 

trụ trì, không làm tri sự. Trong đời ngài tất  cả những gì tứ chúng cúng dường, tất cả 

đều làm pháp bố thí. Ngài khai sáng Hoàng Hóa Xã, chính là nơi in  ấn kinh. Hoằng 

Hóa xã ở chùa Báo Quốc Tô Châu, tất cả tiền bạc đều đem in kinh cúng dường, tôi đi 

con đường này của Ngài. Các nơi phát sanh thiên tai như hạn hán, lũ lụt hòa thượng 

liền rút một khoản trong tiền in kinh để cứu trợ thiên tai, đó là việc phụ. Đời này tôi đi 

theo con đường của hòa thượng, có người muốn tìm tôi để xuất gia, tôi nói quý vị đến 

nơi khác xuất gia. Theo tôi cùng học tập tôi hoan nghênh, nhưng tôi không thu nhận đệ 

tử xuất gia. Vì sao không thu nhận? Tôi không có chùa, tôi nhận không có chỗ ở. Một 

mình tôi đi khắp nơi, tôi cũng không biết tôi đang ở đâu, quý vị không thể nào đi theo 

tôi. Quý vị đi theo tôi, đến nước ngoài không lấy được visa. Tôi ra nước ngoài nhiều 

năm  như  vậy  cũng  không  đến  nỗi,  Chư  Phật  Bồ  Tát  gia  hộ,  mỗi  quốc  gia  đều  hoan 

nghênh tôi. Nơi đây là ông Thủy Cốc viết thư cho tôi, hy vọng tôi ở Nhật Bản lâu dài. 

Nên  thật  sự  có  thể  buông bỏ,  tâm  quý vị  mới  thanh  tịnh.  Đối  với  thế  gian  không 

nên nhiễm trước bất cứ điều gì. Mười năm gần đây, hiện nay cũng đã buông bỏ. Ở Úc 

Châu,  gặp  sự  kiện  9/11.  Hiệu  trưởng  hai  trường  đại  học  ở  Úc  Châu  đến  tìm  tôi,  hy 

vọng tôi có thể giúp Liên Hiệp Quốc hóa giải xung đột, đốc thúc việc xã hội an định 

hòa bình. Đây là việc tốt, chính là việc đệ tử Phật nên làm. Không có duyên không nên 

tìm, không đi tìm việc. Có duyên họ đến tìm tôi nên tôi không thể khước từ.Nên nhà 

trường mời tôi làm giáo thọ, tặng cho tôi học vị tiến sĩ. Tôi nói tôi lấy thứ này cũng vô 

dụng, họ nói không được, tôi nói sao không được? Họ nói những người mà Liên Hiệp 

Quốc mời dự hội nghị đều là chuyên gia học giả, họ không mời hòa thượng nên hòa 

thượng phải có học vị tiến sĩ, phải có địa vị giáo thọ đại học mới được.Thế nên tôi có 

ba học vị tiến sĩ, cũng có danh hiệu giáo thọ của mấy trường đại học, đây là gì? Tham 

296  Tập 436 



gia Liên Hiệp Quốc, tham gia mười mấy lần hội nghị. Hai lần ở Nhật Bản, chính là ở 

tại Cang Sơn, nơi này trước đây tôi đã đến hai lần. 

Chúng  tôi  đem  phương  pháp,  đạo  lý  giải  quyết  vấn  đề  của  cổ  thánh  tiên  hiền  và 

những gì Chư Phật Bồ Tát nói, báo cáo tường tận. Có thể làm được  chăng? Khó, rất 

khó! Mọi người nghe được đều rất hoan hỷ nhưng chẳngcó ai không hoài nghi: Đây là 

lý tưởng, không làm được. Đây gọi là nguy cơ tín tâm nên tôi đã rút lui. 

Năm nay hội nghị hòa bình của Tôn giáo Châu Á, tôi không tham gia nữa. Ngày 

khai mạc, đúng lúc tôi ở Kiết Long Ba (Kuala Lumpur), họ đột xuất mời tôi tham gia 

tiệc  tối,  hoan  nghênh  đại  biểu  các  nước.  Họ  giành  cho  tôi  nửa  tiếng  để  nói  chuyện 

trong buổi tiệc, ngày thứ hai tôi rời Kiết Long Ba. Vì thế  về sau bất luận là khu vực 

quốc gia nào, mời tôi tham gia bất cứ hoạt động nào tôi cũng không đi. Mời tôi giảng 

kinh thì được, vì tôi giảng kinh không gián đoạn, mỗi ngày bốn tiếng. Như ở đây, họ 

thành  lập  phòng  nhiếp  ảnh,  thành  lập  trạm  mạng  internet,  mỗi  ngày  giảng  bốn  tiếng. 

Các bạn đồng tu đạo hữu ở các nơi trên toàn thế giới, đều có thể cùng nhau học tập, 

điều này có thể. Nếu không có thiết bị này, tôi không thể đi. 

Những  người  theo  bên  cạnh  tôi,  đặc  biệt  là  những  người  hàng  chữ  Ngộ.  Những 

người này phải chăng là tu hành chân chánh, có đạo đức? Tôi không giám nói. Các vị 

học Phật phải học trí tuệ, người có trí tuệ nhìn người khác, giống như Khổng Lão Phu 

Tử vậy, nghe họ nói nhưng quan sát hành vi của họ. Không nên cho rằng người đó bên 

cạnh tôi, như vậy quý vị là mê tín, làm theo một cách mù quáng. Quý vị bị mắc lừa thì 

đừng trách tôi. Lời của tôi nói rất rõ ràng, không chỉ nói một lần mà nói rất nhiều lần. 

Nghe họ nói nhưng phải quan sát hành vi của họ! 

Nhiều năm như vậy chúng tôi cùng nhau tu học, có người thật thành tựu chăng? Có. 

Tôi nói với chư vị, người thật sự thành tựu chưa từng gặp tôi. Hiện nay gặp mặt chỉ có 

hai người, tôi nói với chư vị, một là Hồ Tiểu Lâm còn một người là Lưu Tố Vân. Hai 

người này thật sự thành tựu, nhưng không ở bên cạnh tôi, đều là cư sĩ tại gia.Còn người 

chưa gặp mặt tôi, chưa liên lạc được, tôi biết có, rất có thể còn vài người.Nhưng những 

người  xung  quanh  tôi,  bất  luận  tại  gia  hay  xuất  gia,  tôi  không  thấy  người  nào  cả. 

Chonên đối với đạo tràng tôi không có chút hứng thú nào. 

Những năm tuổi già, ở Úc Châu thành lập Tịnh Tông Học Hội đã mười năm, tháng 

mười năm nay cử hành lễ kỷ niệm 10 năm chu niên. Tôi vốn nghĩ kỷ niệm gì đây? Một 

người thành tựu cũng không, có gì hay đâu mà kỷ niệm! Thật hiếm có, lần này tôi đến 

Úc Châu gặp một việc, trước cửa học viện chúng tôi có hai cây Tỳ Bà, thần cây niệm 

Phật vãng sanh. Người không thành tựu nhưng thần cây đã thành tựu. Hai vị thần cây 

Tập 436  297 



này, mười năm họ ở trước cửa đạo tràng nghe kinh niệm Phật, đã vãng sanh đến thế 

giới Cực Lạc. Họ báo mộng cho người xuất gia trong đạo tràng, báo mộng cho họ nói 

với tôi, nên ngày hôm sau tôi chính thức làm lễ quy y cho thần cây, họ đã đến thế giới 

Cực Lạc.  Quỷ thần đã thành tựu, người chưa thành tựu, người không bằng quỷ thần! 

Nên điều này nhất định không phải mê tín. 

Mỗi ngày tôi giảng kinh vẫn còn giảng rất hưng phấn, giảng rất an vui, đó là gì? Thật 

sự nghe hiểu và thật có lợi ích, nhưng không phải người bên cạnh tôi. Người bên cạnh 

tôi không có người nào. Vì sao vậy? Vì tâm tình nông nỗi, vẫn đeo đuổi tự tư tự lợi, 

danh văn lợi dưỡng, chưa buông bỏ. Nghe nhiều cũng tốt, tích lũy một chút thiện căn. 

Hiện  nay  giảng  kinh  càng  giảng  càng  rõ  ràng,  càng  giảng  càng  minh  bạch.  Thật  sự 

nghe hiểu, y giáo phụng hành. Cho nên bí quyết của người thành công là sáu chữ, Lưu 

Tố Vân nói. Thật ra Lưu Tố Vân nói lời này, cổ kim trong ngoài tất cả những người 

thành  công  đều  là điều  kiện  này,  không  có ngoại  lệ.  Thứ  nhất  là  thật  thà,  thứ  hai  là 

nghe  lời,  nghe  lời  ai?  Nghe  lời  Phật.  Trong  kinh  điển  từng  chữ  từng  câu  đều  họ  tin 

tưởng, y giáo phụng hành, họ rất nghe lời. Không phải nghe lời tôi, nghe lời Chư Phật 

Bồ Tát. Thứ ba là hành trì. Sau khi nghe hiểu đích thực rất chân thành và đã làm được, 

nên họ đã thành công. 

Hiện nay tôi có thể vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, vì sao vậy? Vì có người kế 

thừa rồi, chưa có người kế thừa tôi không thể đi. Hiện nay tôi đã có người kế thừa, bất 

cứ lúc nào tôi cũng có thể đi, tôi rất an lạc, không có chút lo lắng nào. Không có người 

kế thừa mới lo lắng, đã có người kế thừa. Đặc biệt là bộ Kinh Vô Lượng Thọ này, pháp 

môn này, hy vọng người thừa truyền càng nhiều càng tốt. Vì sao vậy? Vì đây là pháp 

môn đệ nhất mà Chư Phật Như Lai độ chúng sanh thành Phật đạo. 

Người thật sự có nhân duyên gặp được, đầy đủ ba điều kiện này: thật thà, hiếu học, 

hành  trì.Nghe  lời  hành  trì  chẳng  có  ai  không  thành  công,  chẳng  có  ai  không  thành 

Phật.Then chốt quan trọng nhất vẫn là buông bỏ. Không buông không được, sẽ không 

có  cách  nào.  Thật  sự  buông  bỏ  nhất  định  sẽ  thành  tựu.  Đây  là  nói  chư  vị  Bồ Tát  đại 

thừa này rất nhiều. 

Mỗi  thế  giới  có  bao  nhiêu  Bồ  Tát?  Bồ  Tát  cũng  không  thể  tính  kể  được.  Hoàng 

Niệm Tổ nói: một tam thiên đại thiên thế giới là mười ức hệ ngân hà. Một hệ ngân hà 

là một đơn vị thế giới, một ngàn hệ ngân hà là một tiểu thiên thế giới. Một ngàn nhân 

một ngàn là một trung thiên thế giới. Lại lấy trung thiên thế giới làm đơn vị, một ngàn 

nhân một ngàn lại nhân một ngàn là mười ức. Phạm vi mười ức lớn như vậy là khu vực 

giáo hóa của Đức Thế Tôn. Phật ở đâu? Không nơi nào không có, không chỗ nào có, 

298  Tập 436 



đây là quốc độ của một vị Phật. Quốc độ giống như của đức Phật đây có hằng hà sa số. 

Quý vị nói có bao nhiêu? Đếm không hết, nói không cùng. Mỗi thế giới có bao nhiêu 

Bồ Tát, có bao nhiêu người học đại thừa! 

Địa  cầu  ở  trong  hệ  ngân  hà  này  là  một  tinh  cầu  rất  nhỏ,  không  lớn.  Người  trong 

tinh cầu này đích thực có nhân duyên rất thâm sâu với Phật, chiêu cảm được Đức Thế 

Tôn,dùng thân Phật đến thế giới này thuyết pháp độ sanh. 

Phật giáo truyền đến Trung Quốc 2000 năm nay, trong hai ngàn năm nay những 

người thật thà, người nghe lời, người y giáo phụng hành, tôi không chút hoài nghi nào, 

con số nhất định hơn 3000 người. Họ là ai? Là người minh tâm kiến, kiến tánh thành 

Phật.  Lục  tổ  Huệ  Năng  là  một  người  rất  đặc  biệt,  là  một  trường  hợp  đặc  biệt.  Ngài 

không biết chữ nhưng đốn xả, đốn ngộ, đốn chứng, đây là trường hợp đặc biệt. Người 

từ tiệm tu, tiệm ngộ, tiệm  chứng nhiều. Quý vị xem thiền tông, trong Ngũ Đăng Hội 

Nguyên có 1700 người. Cảnh Đức Truyền Đăng Lục, giáo môn đại khai viên giải với 

cảnh  giới  của  họ  đều  là  bình  đẳng,  chắc  chắn  vượt  qua  3000  người.  Nghĩa  là  những 

người đạt được cảnh giới minh tâm kiến tánh, vượt ra mười pháp giới. 

Nếu đưa Tịnh độ vào, tôi tin rằng trong 2000 năm ở Trung Quốc, cũng được mười 

vạn người. Pháp môn Tịnh độ đích thực vạn người tu vạn người đi, gọi là pháp môn 

đặc biệt. Tam bối vãng sanh thượng bối, trung bối, hạ bối. Hai ngàn năm nay không 

đến  mười  vạn  cũng  có  thể  gần  mười  vạn,  có  con  số  này.Cho  nên  pháp  môn  này  vô 

cùng thù thắng. 

Những Bồ Tát này “hàm chí Cực Lạc” , vì sao họ đến thế giới Cực Lạc? Thầy 

của họ, Chư Phật Như Lai khuyên họ,  động viên họ đến thế giới Cực Lạc đi tham bái, 

đi xem thế giới Cực Lạc, đi nghe giáo huấn của Phật A Di Đà, họ đều đã đi. Đến thế 

giới Cực Lạc tăng trưởng phướchuệ. 

“Lễ kính Vô Lượng Thọ Phật” . Bốn chữ ở dưới vô cùng quan trọng. Tâm thành 

kính, cũng là lấy tâm thành kính. Ấn Quang đại sư nói: một phần thành kính được một 

phần lợi ích, mười phần thành kính được mười phần lợi ích. Đối với Phật phải thành 

kính, đối với Phật cũng phải thành kính như vậy. Đối việc, đối vật, từ đây về sau hoàn 

toàn sửa đổi, đem những tập khí xấu trước đây, đều buông bỏ hết, làm lại người mới, 

làm một người thành kính. 

Thành kính là gì? Thành kính là chân thần, thành kính chính là Bồ Tát, chí thành 

cung kính. Dùng tâm thành kính để sống, như vậy cuộc sống sẽ mỹ mãn, cuộc sống sẽ 

hạnh  phúc.  Hạnh  phúc  mỹ  mãn  không  liên  quan  đến  phú  quý,  nó  là  hai  vấn  đề  khác 

Tập 436  299 



nhau. Đại phú đại quý không nhất định có hạnh phúc, nhưng người thành kính mặc dù 

bần tiện, họ cũng rất hạnh phúc, họ rất an vui. Hai chữ thành kính này nhất định phải 

nắm chặt, không những là căn bản thành Phật, mà sự nghiệp của thế gian, tất cả công 

danh của thế gian được thành tựu, cũng đều dựa vào thành kính. Đích thực một phần 

thành kính một phần thành tựu, không có thành kính dù sự nghiệp làm tốt đến đâu cũng 

không duy trì được, cuối cùng cũng suy bại. Có thể duy trì bao nhiêu năm, điều này 

phải xem đời sau của quý vị có tâm thành kính hay không. Cổ nhân nói “bất hiếu hữu 

tam,  vô  hậu  vi  đại”.Hậu  này  không  phải  là  con  cháu  nhiều,  trong  hàng  con  cháu  có 

người thành kính hay không, có thể kế thừa sự nghiệp hay không, có người kế thừa gia 

đạo  quý  vị,  có  người  như  vậy  không?  Đời  này  qua  đời  khác  đều  có,  thì  nhà  này  sẽ 

không suy yếu. 

Nên  đối  với  việc  giáo  dục  đời  sau,  người  xưa  xem  nó  là  đại  sự  lớn  nhất  của  đời 

người, chính là dạy tốt con cái, ngoài ra đều được xếp vào hàng thứ yếu. Việc đại sự 

thứ nhất là dạy tốt con cái, tương lai nó có năng lực kế thừa gia đạo, kế thừa gia học, 

kế thừa gia nghiệp. Có câu vinh tông diệu tổ, nở mặt nở mày, đời này hưng thịnh hơn 

đời trước, hoàn toàn dựa vào hai chữ thành kính này. Chúng ta làm người, làm người 

một đời có thể thành công. Người không học Phật tương lai được sanh thiên, họ đi làm 

thiên thần. Người học Phật nhất định minh tâm kiến tánh, chắc chắn thành Phật tác tổ, 

như  vậy  là  thành  công.  Con  người  không  có  thành  kính,  sự  nghiệp  càng  lớn,  có  thể 

phạm sai lầm càng nhiều. Quả báo đa phần ở trong tam đồ, như vậy là sai, hoàn toàn 

sai! 

Dùng tâm thành kính đi lễ Phật. Lễ Phật luôn phải đem một chút lễ Phật, như tình 

người vậy. Đối với Phật cung kính cũng phải tặng một chút lễ vật. Quý vị xem “phụng 

hiến  chủng  chủng  trân  bảo  vi  diệu  thù  thắng  cúng  phẩm”,cúng  phẩm  chính  là  lễ  vật, 

những lễ vật này của họ từ đâu mà có? Là trí tuệ đức hạnh thần thông của họ tự nhiên 

biến hiện ra, đây là chân thật dâng lên, chứ không phải lấy từ bên ngoài đến. Đem bên 

ngoài đến là giả, như vậy không phải là cung kính. Chonên chúng ta tặng lễ vật cho 

người, vật gì là cung kinh nhất? Tặng đặc sản của địa phương là cung kính nhất. Ra 

bên ngoài mua đồ tặng người khác là đại bất kính, biểu thị điều gì? Ở đây không có gì 

cả nên mua từ bên ngoài vào, điều này cần nên biết. Dù không dễ nhìn vẫn là đặc sản 

của địa phương tôi, đây là tượng trưng cho sự thành kính. 

Đạo lực của Bồ Tát là do chính họ tu được, tự nhiên biến hiện ra như: hương hoa, tràng 

phan, bảo cái. Không cần người thiết kế, cũng không cần người chế tạo, là công đức 

thành tựu do chính mình thật sự tu hành mà có, dùng những thứ này làm lễ phẩm. 

300  Tập 436 



Như  Ngụy  Dịch,  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  Ngụy  Dịch  là  bản  do  Khương  Tăng  Khải 

dịch.  “Các  tê  thiên  diệu  hoa,  bảo  hương  vô  giá  y  đẳng,  thị  vi  tài  cúng  dường”.Mỗi 

người dâng cúng cái gì? Là hoa, lấy hoa để cúng dường, hoa đều do biến hóa ra. Bảo 

hương, bảo hương là công đức tự mình tu hành thành tự được, đây gọi là lấy tu hành 

cúng dường, lấy thành quả tu hành cúng dường. Tất cả biến hóa đều là thành quả tu 

hành của chính mình, giống như thế giới Cực Lạc vậy. Thế giới Cực Lạc từ đâu mà có? 

Là do công đức 48 lời nguyện của Phật A Di Đà thành tựu. 48 nguyện chúng ta cũng 

có thể phát, nhưng chúng ta không biến ra được thế giới Cực Lạc. Tuy chúng ta phát 

nguyện nhưng không có công đức. Người ta phát nguyện, quý vị xem bao nhiêu thời 

gian? Thời gian tu hành năm kiếp, 48 nguyện, mỗi nguyện đều thực hiện, nên thế giới 

Cực Lạc tự nhiên thành tựu. Thế giới Cực Lạc ở đâu? Quý vị không nên hoài nghi. Thế 

giới  Cực  lạc  ở  tây  phương,  bây  giờ  chúng  ta  đi  máy  bay  về  tây  phương,  đi  20  tiếng 

đồng hồ lại trở về, tây phương ở đâu? 

Nên biết chữ tây phương này ý nghĩa rất thâm sâu, là dạy chúng ta chuyên tâm vào 

một phương hướng. Tam bối vãng sanh ở trước nói: phát tâm bồ đề nhất hướng chuyên 

niệm. Phật chỉ định một phương hướng thì nên đi theo phương hướng này, không nên 

hoài  nghi.  Thật  ra  tây  phương  chính  là  Phật  A  Di  Đà,  Phật  A  Di  Đà  chính  là  tây 

phương. Phật A Di Đà là một tín hiệu, tín hiệu này với Phật A Di Đà có liên quan. Bất 

luận quý vị ở đâu, trong tâm quý vị nhớ Phật A Di Đà thì tín hiệu này được thông suốt, 

đã nối được. Đến lúc Phật A Di Đà hiện thân đến nghinh tiếp quý vị,dẫn quý vị cùng đi, 

tuyệt đối không lạc  mất phương hướng. Quý vị cũng không cần đi tìm tây phương  ở 

đâu? tinh cầu nào là thế giới Cực Lạc? tất cả đều không cần quan tâm, chỉ cần nắm 

chặt tín hiệu này là được. Nhất định không được hoài nghi, thâm tín bất nghi, công đức 

câu Phật hiệu này thật không thể nghĩ bàn. 

Phật hiệu nên niệm như thế nào? Chỉ cần tâm chân thành, thành kính là được. Có 

người niệm Phật A Di Đà, có người niệm âm A thành âm Âu, Âu Di Đà Phật. Rốt cuộc 

là âm nào?Chính xác hay không không quan trọng, quan trọng nhất là tâm, trong tâm 

thật sự có Phật. Đường dây nóng này đã thông thì không có vấn đề. Trong tâm có hoài 

nghi, trong tâm có vọng niệm, là có chướng ngại, không thông được, điều này rất quan 

trọng! 

Những  điều  này  đều  thuộc  về  đồ  trang  nghiêm,  hương  hoa.  Trong  “y”  bao  hàm 

tràng phan bảo cái. “Y” không phải là y của người Trung Quốc, y người Trung Quốc 

đều là cắt may xong. Y này là y của người Ấn Độ, nghĩa là một mảnh vải quấn trên 

thân. Y này của chúng tôi đây mới gọi là y. Đây gọi là y, gọi là ca sa. 

Tập 436  301 



Ca sa có nghĩa là gì? Là tạp sắc. Đỏ vàng trắng lam đen là màu chính. Năm sắc 

gọi là chánh sắc, năm sắc này lẫn lộn với nhau gọi là ca sa, trong màu sắc này, tất cả 

năm màu đều ở trong này. Trong này may thành từng ô từng ô là tượng trưng, tượng 

trưngcho văn hóa đa nguyên mà ngày nay. Mỗi ô tiêu biểu cho một quốc gia, bất đồng 

dân tộc, bất đồng văn hóa, trong cùng một thể, chính là ý nghĩa này. Biến pháp giới hư 

không giới với mình là một thể. Phương pháp may này cũng  rất vi diệu. Quý vị xem 

phương pháp may này, bên này là một nữa. Trên thực tế nó còn kéo dài xuống, đây là 

may như thế nào? Trùng trùng vô tận, nó không có biên tế, chính là tượng trưng cho ý 

này. Biến pháp giới hư không giới không có biên tế, nên đắp y này cần phải hiểu được 

ý nghĩa của nó. “Tâm bao thái hư, lượng châu sa giới”, tấm áo ca sa tượng trưng cho 

điều này. Nghĩa là sự quan hệ của muôn sự muôn vật trong biến pháp giới hư không 

giới với mình là  một thể, đây là thật.  Một nhà vẫn còn xa, ở đây là  một thể. Phật và 

pháp thân Bồ Tát đều nhập vào cảnh giới này, đều biết. Chonên bất cứ chúng sanh nào 

đau khổ, khi gặp tai họa Bồ Tát đều đưa tay tiếp độ, tận tâm tận lực để hiệp trợ. Có thể 

giúp đỡ bao nhiêu, vấn đề này không phải do Bồ Tát, mà do chính chúng ta tiếp nhận 


được bao nhiêu. Quý vị không thể tiếp nhận thì không còn cách nào khác, quý vị hoan 

hỷ tiếp nhận, đạt được lợi ích là vô lượng vô biên. Đây thuộc về tài cúng dường, dâng 

cúng các trân bảo. 

Bên dưới có hơn ba bài kệ là pháp cúng dường, trong cúng dường quan trong nhất 

là  pháp.  Tài  cúng  dường  biểu  thị  ý  mình,  một  chút  lòng  thành  kính  của  mình,  tựng 

trưng cho điều này. Thật sự cúng dường là pháp cúng dường, trong pháp cúng dường 

quan  trọng  nhất  là  như  pháp  tu  hành.  Những  điều  Phật  Bồ  Tát  dạy,  chúng  ta  thật  sự 

nghe hiểu,  hiểu  rồi nên  y  giáo phụng hành,  đây  chính  là  chơn  chánh  cúng dường,  và 

cũng là pháp cúng dường quan trọng nhất. 

Chúng ta xem ba bài kệ này. 

“Sướng phát hòa nhã âm, ca hoan tối thắng tôn, cứu đạt thần thông huệ, du nhập 

thâm pháp môn, văn Phật thánh đức danh, an ổn đắc đại lợi, chủng chủng cúng dường 

trung, cần tu vô giải quyện, quán bỉ thù thắng sát, vi diệu nan tư nghì, công đức phổ 

trang nghiêm, chư Phật quốc nan tỷ, nhân phát vô thượng tâm, nguyện tốc thành bồ đề”. 

Chúng ra xem Hoàng Niệm Tổ chú giải 18 câu này. “Hữu kệ nãi thượng thuật chư Bồ 

Tát, dĩ ca tụng tán thán bỉ Phật cập quốc độ. Tùng trung nhi xuất, cố viết sướng phát, 

kỳ âm hòa nhã, cố xưng hòa nhã âm”. Hơn ba bài kệ này, tán thán Phật A Di Đà và thế 

giới  Cực  Lạc.  Thế  giới  Cực  Lạc  do  48  nguyện  của  Phật  A  Di  Đà,  là  năm  kiếp  tu  trì 

thành tựu công đức. Nó không phải kiến tạo_không có thiết kế, không có kiến tạo, tự 

nhiên thành tựu. Điều này ở thế giới chúng ta cũng có, thế giới này của chúng ta cũng 

302  Tập 436 



thành tựu như vậy. Nếu không hiểu rõ chúng ta sẽ luôn hoài nghi. Khi đã hiểu rõ mới 

biết  công  đức  của  Phật  A  Di  Đà  không  thể  nghĩ  bàn,  quá  vĩ  đại!  Như  vậy  tâm  trôn 

trọng kính ngưỡng của chúng ta liền sanh khởi. 

Thế gian này của chúng ta có địa ngục, địa ngục ở đâu? Người thường không nhìn 

thấy được, vì sao? Vì địa ngục không phải nhân tạo, không phải người thiết kế. Khi tôi 

mới học Phật gặp một vị cư sĩ tên Chu Kính Trụ, ở Đài Loan rất nhiều người biết ông. 

Ông là con rễ của Chương Thái Viêm, cỡ tuổi chúng tôi nhắc đến Chương Thái Viêm 

ai cũng biết. Đầu năm dân quốc, ông là đại sư quốc học của Trung Quốc, ở trong nước 

rất nổi tiếng. Khi tôi biết ông Chu, năm đó tôi vừa mới học Phật, 26 tuổi. Năm đó ông 

Chu 69 tuổi, thiếu một tuổi đầy 70, ông lớn hơn tôi 43 tuổi, xem tôi như bạn của hàng 

con cháu. Ông học khoa học, thời kỳ kháng chiến ông đã từng làm cục trưởng cục thuế 

vụ  Thanh  Hải  Tứ  Xuyên.  Khi  kháng  chiến  thắng  lợi_ông  là  người  Triết  Giang,  Ôn 

Châu, đã từng làm trưởng phòng tài chính Triết Giang. Năm ba mươi bảy ba mươi tám 

tuổi,  ông  theo  chính  phủ  đến  Đài  Loan.  Tôi  mới  học  Phật,  có  một  người  bạn  giới 

thiệu_vì ông cũng là đệ tử của Ấn Quang đại sư, đồng học của thầy Lý. Ông rất thích 

người học Phật trẻ tuổi, chuyện về ông rất nhiều, toàn là tự thân trãi qua. Có ba việc 

khiến tôi có ấn tượng rất sâu,do ông kể cho  tôi nghe. 

Việc thứ nhất chính là cha vợ ông- Chương Thái Viêm, khi còn tại thế từng làm 

phán quan của Đông Nhạc đại đế. Địa vị phán quan rất cao, giống như thư ký trưởng 

vậy. Đông Nhạc đại đế trông coi sáu tỉnh. Trong sáu tỉnh này người sống hay chết đều 

do ông quản lý, địa vị phán quan rất cao.Chắc là do phán quan có việc phải đi xa,nên 

ông ta làm thay, làm thay hơn một tháng, rất gian nan. Ban ngày đi làm, làm việc công 

vụ, tối đến phải đến quỷ đạo làm việc. 

Ông nói tối đến có hai tiểu quỷ đem kiệu đến đón ông, đón ở trước cửa nhà ông. 

Sau khi lên kiệu, giống như đang bay trên không trung, không giống như đi trên đất, 

thời gian rất ngắn đã đến miếu của Đông Nhạc đại đế. Đó là nơi làm việc của ông, nơi 

đi làm. Ông cũng thường đem những việc trong quỷ đạo, kể với bạn khi gặp nhau, đàm 

luận  về  những  điều  này.  Có  lần_ông  là  Phật  tử  kiền  thành_ông  kiến  nghị  với  Đông 

Nhạc đại đế: hình phạt đóng cọc không nhân đạo lắm, có thể không dùng đến nó chăng? 

Cột này là một trụ bằng đồng, đem đốt đỏ lên, người phạm tội ôm lấy cột đồng. Khi 

ôm cột đồng này, toàn thân đều bị thiêu đốt, giống như đang nướng vậy, là loại hình 

phạt này. Rấtthảm thương, có thể phế trừ chăng? Đông Nhạc đại đế sai hai tiểu quỷ dẫn 

ông đi, ông đến xem nơi hành hình trước rồi nói chuyện. Tiểu quỷ dẫn ông đi, ông đi 

theo hai tiểu quỷ. Đến hiện trường, tiểu quỷ nói đã đến, nhưng ông không nhìn thấy. 

Tập 436  303 



Do đó đột nhiên nghĩ đến: trong kinh Phật nói là do nghiệp lực biến hiện. Nếu không 

có nghiệp lực đó, sẽ không có cảnh giới này. Không phải Diêm La Vương tạo, không 

phải  Diêm  La  Vương  thiết  kế  địa  ngục,  tất  cả  địa  ngục  đều  không  phải.  Là  do  tội 

nghiệp của chính mình biến hiện ra cảnh giới. 

Như  vậy  chúng  ta  cũng  hiểu,  thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc,  là  cảnh  giới  mà  đức 

Phật A Di Đà đã tu hành trong năm kiếp, tích lũy công đức biến hiện ra. Không phải 

tạo, không có người thiết kế, không có người kiến tạo. Như trong kinh Phật nói, tất cả 

pháp  từ  tâm  tưởng  sanh.  Ý  niệm  bất  thiện  chiêu  cảm  quả  báo  bất  thiện,  không  phải 

nhân tạo, không liên quan đến ai, không  liên quan đến Phật Bồ Tát, không liên quan 

đến thượng đế, không liên quan đến quỷ thần hay Diêm la vương đều, tự làm tự chịu! 

Ông mới hoát nhiên đại ngộ, về sau không hỏi nữa. Chonên điều này chúng ta không 

thể không biết. 

Giống như chúng ta nằm mộng vậy, mộng từ đâu mà có? Ai thiết kế cho chúng ta? 

Ai chỉ đạo chúng ta? Không có, đều là nghiệp lực của mình biến hiện ra.Chúng ta nằm 

mộng, sau khi tỉnh mộng nghĩ lại, từ từ những đạo lý trong kinh Phật nói, chúng ta có 

thể  ngộ  ra  được.  Lý  này  rất  thâm  sâu,  trong  kinh  Phật  có  nhưng  chúng  ta  chưa  học 

được, đạo lý rất sâu. Thật ra nói đến ý niệm, có một số ý niệm tự mình biết được, có 

một số ý niệm tự mình không biết được. Chỉ đơn thuần nói đến ý niệm này, khái niệm 

chúng ta vô cùng hàm hồ,nên trong Bồ Tát Xứ Thai Kinh Đức Phật hỏi Di Lặc Bồ Tát, 

người hỏi người đáp để cho chúng ta nghe. 

Phật  hỏi  Bồ  Tát  Di  Lặc  “tâm  hữu  sở  niệm”,trong tâm  chúng  ta  khởi  một ý  niệm, 

đây là tâm phàm phu chúng ta khởi ý niệm. Phật hỏi Di Lặc Bồ Tát, trong một niệm 

này  có  mấy  niệm?  Mấy  niệm  nghĩa  là  có  bao  nhiêu  niệm  tổ  hợp  thành  ý  niệm  này. 

Chúng  ta  không  ngờ  một  ý  niệm  không  phải  là  một    niệm,  trong  một  ý  niệm  còn  có 

mấy niệm, có mấy tướng? Tướng là hiện tượng. Có mấy thức? Phật đã hỏi những câu 

như vậy? Tâm hữu sở niệm. Một người phàm phu bình thường, trong ý niệm này có 

bao  nhiêu  niệm,  bao  nhiêu  tướng,  bao nhiêu  thức?  Di  Lặc  Bồ  Tát  đáp,  nói  một  khảy 

móng  tay_một  khảy  móng  tay  thời  gian  rất  ngắn_Một  khảy  móng  tay  có  32  ức  một 

trăm ngàn niệm. Trăm ngàn là mười vạn, 32 ức nhân mười vạn. 320 triệu, trong một 

khảy móng ta này  có 320 triệu niệm nhỏ hợp thành niệm này.  Chúng ta nói  khởi lên 

một ý niệm là lấy 32 ức niệm vi tế mới thành niệm này. Niệm niệm thành hình, tướng 

đó chính là hình trạng, chính là hiện tượng vật chất. Trong mỗi niệm vi tế đều có hiện 

tượng vật chất, “hình giai hữu thức”,trong mỗi hiện tượng vật chất đều có thọ tưởng 

hành thức, thọ tưởng hành thức là hiện tượng tinh thần. Nói cách khác vật chất và tinh 

thần là dung hợp ở một nơi, vĩnh viễn không thể phân khai. Ngày nay gọi là duy vật, 

304  Tập 436 



duy tâm đều sai. Tâm vật là nhất thể không thể tách rời. Thứ tự phát sanh là trước có 

hiện tượng tinh thần, sau mới có hiện tượng vật chất. 

Sau  khi  chúng  ta  đọc  bộ  kinh  này,  mới  hiểu  rõ  ràng  Tâm  Kinh  mà  chúng  ta  đọc 

hàng ngày:“chiếu kiến ngũ uẩn giai không” . Đối với câu “ngũ uẩn giai không”, xem 

rất nhiều chú giải đều không rõ ràng, chúng ta chỉ biết sắc thọ tưởng hành thức. Sắc là 

thân thể chúng ta, sắc thân này. Thọ là cảm thọ, tưởng là tư tưởng, hành là tương tục 

không  gián  đoạn,  thức  là  A  lại  da.  Chúng  ta  đều  nói  như  vậy,  đều  trả  lời  như 

vậy.Nhưng ở đây không phải! Ngũ uẩn là nói về điều gì? Ngũ uẩn ngày nay các nhà 

lượng tử học gọi là lượng tử, chính là tiểu quang tử. Cũng chính là một niệm vi tế mà 

Bồ Tát Di Lặc nói. Một niệm vi tế là một khảy móng có 320 triệu niệm vi tế. Quý vị 

xem một khảy móng tay_hiện nay các nhà khoa học đều dùng đơn vị thời gian là giây, 

một giây chúng ta có thể khảy móng tay  mấy lần? Tôi tin rằng người khảy nhanh có 

thể khảy năm lần, như vậy 5 nhân 320 triệu, là 1600 triệu một giây. Một giây có 1600 

triệu niệm vi tế, đó là một niệm trong đó. Một niệm đó đầy đủ sắc thọ tưởng hành thức. 

Quán Thế Âm  Bồ Tát nhìn thấy ngũ uẩn, thời gian của nó rất ngắn, ngũ uẩn giai 

không,  chúng  ta  không  cách  nào  tưởng  tượng  được.  Vì  quý  vị  mới  khởi  một  niệm, 

không  biết bao nhiêu  niệm  vi  tế  đã  đi  qua.  Mỗi  niệm  đều  bất  khả  đắc,  đều  không  có 

thật,nên những hiện tượng mà mắt thịt chúng ta nhìn thấy đều là tướng tương tục của 

niệm vi tế này, thực tế cũng giống như xem phim, xem ti vi vậy, những hình ảnh này 

đều đang động. Thước phim chúng ta rất rõ ràng, đây là cuộn phim của máy ảnh trước 

đây, chính là phim chiếu đèn. Để vào trong máy chiếu, một giây có 24 tấm. Ở trên màn 

hình chúng ta xem giống như thật vậy, một giây mới có 24 tấm. Bây giờ nói với quý vị 

hoàn cảnh hiện thực của chúng ta, một giây có bao nhiêu tấm? 1600 triệu nên chúng ta 

không biết là giả. Trên màn hình một giây có 24 tấm, chúng ta đã cho rằng nó rất thật. 

Thật ra cảnh giới ngày nay của chúng ta, cảnh giới mà mắt thịt thấy được_Phật nói một 

giây có 1600 triệu, mỗi niệm đều không giống nhau, giống như âm bản  của  bộ phim 

này  vậy,  không  có  đoạn  nào  tương  đồng,  tương  tự  không  hoàn  toàn  tương  đồng  nên 

hiện tượng này là tương tự tương tục tướng, không có thứ nào là thật! 

Trong Tâm Kinh nói chiếu kiến ngũ uẩn giai không, chúng ta coi như đã hiểu rõ. 

Bao nhiêu năm nay vấn đề này đều chưa làm rõ, nhưng tự mình tưởng rằng đã hiểu. 

Đây là do chúng ta đọc kinh quá ít, không lưu ý đến vấn đề này. Đây là thật tướng các 

pháp, chân tướng sự thật. 

Hiện tượng vi tế như vậy, đã được các nhà khoa học ngày nay phát hiện, chúng 

ta  không  thể  không  khâm  phục,  không  thể  không  tán  thán.Nhà  khoa  học  người  Đức 

Tập 436  305 



chuyên môn nghiên cứu vật lý học, đặc biệt là lượng tử vật lý học. Phổ Lãng Khắc thầy 

của  Ái  Nhân  Tư  Thản,  ông  nghiên  cứu  vật  chất,  vật  chất  rốt  cuộc  là  gì?  Tìm  ra  căn 

nguyên của vật chất, thì ra vật chất là huyễn tướng, nó do tâm niệm biến hóa ra, giống 

như những gì Phật nói, thật là điều không dễ! Nhưng Bồ Tát Di Lặc đã nói ra con số, 

họ không nói ra, họ chỉ nói là tốc độ cực nhanh,tần suất rất cao, tần suất chấn động, tốc 

độ cực nhanh. Bồ Tát Di Lặc đã nói rõ, một giây là 1600 triệu, nghĩa là tần suất chấn 

động của nó, một giây là 1600 triệu. Đơn vị là triệu, 1600 triệu một giâynên ngài nói 

nó là giả không phải thật. Hiện tượng tinh thần cũng là giả không phải thật. Biết được 

vật  chất  từ  đâu  mà  có?  tinh  thần  từ  đâu  đến?  Họ  nói  một  câu  rất  thú  vị,  họ  nói  hiện 

tượng vật chất này là từ không sanh có. Nói rất hay, thật hiếm có! 

Trong Phật pháp, hiện tượng tinh thần là từ trong tự tánh biến hiện ra, họ không tìm 

thấy tự tánh. Khoa học và triết học cần phải có đối tượng mới có thể nghiên cứu. Triết 

học cũng có đối tượng trừu tượng, đối tượng của hiện tượng tự nhiên, rời điều này nó 

cũng không còn cách nào. Bây giờ chúng ta biết tự tánh thanh tịnh tâm, chính là bổn 

tánh của chúng ta, trong bổn tánh không có vật chất, không có tinh thần, cũng không 

có hiện tượng tự nhiên, đây chính là giới hạn của khoa học và triết học. Đến cửa ải sau 

cùng, nó không có cách đột phá. Cửa ải cuối cùng phải cần Phật pháp, Phật dạy chúng 

ta đột phá như thế nào? “Duy chứng phương tri”, chỉ có chứng mới biết được. Chứng 

ra sao? Buông bỏ, buông bỏ khởi tâm động niệm, buông bỏ phân biệt chấp trước quý vị 

sẽ thấy được. Chỉ cần buông bỏ thì lập tức nhìn thấy. Đây là Đức Thế Tôn biểu hiện 

cho chúng ta, ngài nhập định dưới cây bồ đề, khi buông bỏ liền nhìn thấy. Ngài Huệ 

Năng biểu hiện cũng là buông bỏ nên ngài thấy được. 

Đức Thế Tôn khi đã buông bỏ và thuyết ra bộ Kinh Đại Phương Quảng Phật Hoa 

Nghiêm, nói tường tận cảnh giới sau khi buông bỏ. Ngài Huệ Năng buông cả lược nói 

ra năm câu, đạo lý này chúng ta nhất định phải hiểu. Triển khai năm câu của ngài Huệ 

Năng, chính là Kinh Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm. Kinh Đại Phương Quảng 

Phật Hoa nghiêm thu gọn lại chính là năm câu này, là một không phải hai, đều là báo 

cáo về việc minh tâm kiến tánh. Đây mới gọi là thật tướng các pháp, chân tướng của tất 

cả pháp. Buông bỏ liền rõ ràng thấu triệt. Công phu tu hành trong Phật pháp, bí quyết 

chính là đây. 

Người thật sự dụng công, nghĩa là biết cách vận dụng phương pháp này. Nhìn thấy 

là hiểu rõ, sau khi hiểu rõ liền buông bỏ, buông bỏ giúp ta càng nhìn thấu. Từ sơ phát 

tâm đến Như lai địa, do hai phương pháp này hổ tương mà thành tựu. Nhìn thấu giúp ta 

buông bỏ, buông bỏ càng giúp ta nhìn  thấu, cho đến đạt được cứu cánh viên mãn. 

306  Tập 436 



Đây là Chương Gia đại sư dạy tôi trong lần gặp đầu tiên. Sở dĩ phàm phu không thể 

thành  tựu,  nhân  tố  chủ  yếu  nhất  là  tình  chấp  quá  nặng.  Danh  văn  lợi  dưỡng  còn  dễ 

buông,  tình  chấp  thì  rất  khó,  điều  này  có  thể  hại  chết  người.  Tất  cả  những  người  tu 

hành không thể thành tựu là đều do nó hại, không biết tình chấp là giả. Không buông 

bỏ tình chấp, chắc chắn không giải quyết được vấn đề. Quý vị yêu thương người thân 

mình, sau khi chết  đi, mỗi người nghiệp lực không giống nhau, đều phân tán, quý vị 

đến đâu để tìm? Tất cả đều là không! Tự mình đang chịu tội. Thật sự hiểu được đạo lý 

này, tôi yêu người thân củatôi, tôi phải giúp họ, thành tựu họ, để họ ly khổ đắc lạc đến 

thế giới Cực Lạc. Quý vị đến thế giới Cực Lạc, bất luận họ ở trong đường nào chúng ta 

đều biết, đều có thể tiếp xúc trực tiếp với họ. Họ gặp khó khăn quý vị mới giúp được, 

như vậy mới thật sự gọi là yêu thương họ. Trong tình không chấp thì được, có chấp thì 

rất phiền toái. Chonên hiểu rõ minh bạch điều này mới có thể cứu gia thân quyến thuộc 

của mình. 

Thế giới Cực Lạc đáng được tán thán, thế giới Cực Lạc là 48 nguyện và công đức tu 

hành năm kiếp của Phật Di Đà thành tựu. Chúng ta đem địa ngục của thế gian này so 

với tình hình ở thế giới Cực lạc sẽ biết, sẽ không còn hoài nghi. Chúng ta càng có thêm 

nhiều kiến thức, có thể giúp chúng ta giải quyết vấn đề hiện tại. 

“Tùng trung nhi xuất, cố viết sướng phát, sướng phát hòa nhã âm”,đây là chư vị Bồ 

Tát tán thán, từ trong tâm, trong chân tâm hiển lộ ra. “Kỳ âm hòa nhã”, âm thanh ôn 

hòa tao nhã. “Hội Sớ viết, ngũ âm tương hòa, phúng thanh bất tà, cố vân hòa nhã”. Âm 

nhạc hiện nay là bảy âm. Ngày xưa chỉ có năm âm cung, thương, giác, trừng, vũ. Thêm 

vào thiếu cung, thiếu thương cũng là bảy âm. Âm phù của âm nhạc hiện nay dùng bảy 

âm. Ngũ âm tương hợp ngày nay gọi là nhạc giao hưởng. Nghe tiếng nhạc này không 

sanh  tà  niệm  gọi  là  hòa  nhã.  Nhạc  âm  này  vì  sao  không  tà?  Tâm  chánh  âm  thanh  sẽ 

chánh, tâm tà âm thanh sẽ tà. Tâm là chủ tể, tâm là ý niệm. 

Ca nghĩa là ca hát, thán là tán thán. Dùng ca hát hòa nhã để tán thán Phật A Di Đà, 

tán thán thế giới Cực Lạc. “Tối thắng tôn”, là chỉ Phật A Di Đà. “Nhân thi Phật trung 

chi vương, cố xưng tối thắng”, câu này phải đặc biệt thể hội sâu sắc. Phật A Di Đà thù 

thắng ở điểm nào? Về lý mà nói, Phật Phật đạo đồng, hoàn toàn bình đẳng, không có 

cao thấp. Vì sao đem Phật A Di Đà đặt vào vị trí này? Đây không phải từ trên quả mà 

nói, phải từ nhân mà nói. Phật A Di Đà khi chưa thành Phật là phàm phu, xuất gia tu 

hành  tên  là  Pháp  Tạng  tỳ  kheo,  nên  sự  thù  thắng  này  phải  bắt  đầu  xem  từ  nhân  địa. 

Pháp  Tạng  tỳ  kheo  vì  thương  xót  tất  cả  chúng  sanh  đau  khổ,  phát  48  lời  nguyện. 

Những vị tỳ kheo khác không có phát nguyện này hoặc là có phát nguyện nhưng không 

có tu hành, nên nguyện không thể thành tựu. Nhất định phải tu hành thì nguyện nguyện 

Tập 436  307 



mới thành chân, nguyện nguyện đều hiện thực. Ngài dùng thời gian thật dài, năm đại 

kiếp! 

Một đại kiếp thời gian dài bao nhiêu? Trong kinh Phật nói, một đại kiếp là một lần 

một thế giới thành trụ hoại không, đây gọi là một đại kiếp, đây là chữ số của thiên văn. 

Năm đại kiếp, thế giới này trãi qua năm lần thành trụ hoại không. Thời gian dài như 

vậy để tu 48 lời nguyện này. 48 nguyện đã viên mãn, mỗi nguyện đều thành hiện thực, 

tự nhiên thành tựu nên nó không cần thiết kế, không cần thi công, kiến tạo, tất cả đều 

không cần. 

Thế giới Cực Lạc ở đâu? Như Chương Thái Viêm nói về địa ngục trụ đồng, không 

nơi nào không có, không chỗ nào không có. Không có nghiệp lực này không thấy được, 

có  nghiệp  lực  này  sẽ  nhìn  thấy  được.  Thế  giới  Cực  Lạc  cũng  như  vậy.  Nếu  có  nhân 

duyên quý vị sẽ thấy được thế giới Cực Lạc, nếu không có duyên thì không nhìn thấy 

được. Thế giới Cực Lạc ở đâu? Biến pháp giới hư không giới, ở đâu không phải là thế 

giới Cực Lạc? Ngược lại biến pháp giới hư không giới ở đâu không phải là địa ngục! 

Phải  hiểu  được  chân  tướng  sự  thật  này,nó  không  phải  thật.Nhưng  thế  giới  Cực  Lạc 

vĩnh viễn không bao giờ thay đổi, nguyên nhân gì? Nó là nơi tu hành của tất cả chúng 

sanh. Số người này thành Phật thì số người sau lại đến. Ngày ngày có người tốt nghiệp, 

ngày ngày có học sinh mới đến, nó vĩnh viễn không gián đoạn nên thế giới này xuất 

hiện một tướng lạ là mãi mãi không già. 

Trường  tổ  chức  tốt,  rất  nhiều  học  sinh  đều  muốn  đến  học.  Mỗi  năm  đều  có  tốt 

nghiệp, mỗi năm đều có học sinh mới. Thế giới Cực Lạc không phải là hàng năm, từng 

giờ từng phút đều có người thành Phật, từng giờ từng phút đều có mới người đến, có 

người vãng sanh đến, vĩnh viễn không gián đoạn. Phật A Đà chứng được cứu cánh viên 

mãn, nên tất cả Chư Phật Như Lai đều tán thán Phật A Di Đà: “quang trung cực tôn, 

Phật trung chi vương”, tối thắng tôn là chỉ cho Phật A Di Đà. Trong đời này chúng ta 

có duyên, gặp được Phật A Di Đà, gặp được danh hiệu này, đã gặp được rồi. Gặp được 

quyển kinh này lại càng thân thiết. 

Đoạn thứ nhất bên dưới là: “thông tán Phật đức. Cứu đạt thần thông tuệ, du nhập 

thâm pháp môn”.Cứu đạt thần thông tuệ, cứu là cứu cánh, đạt là thông đạt trí tuệ thần 

thông. “Thần thông huệ giả”, hai loại thần thông và trí tuệ đều là cứu cánh viên mãn. 

Kinh Lục Ba La Mật nói: “Di Lặc bạch Phật vân, hà danh vi thần thông trí tuệ”, đây là 

Bồ Tát Di Lặc hỏi. “Phật ngôn, thần thông giả, năng dĩ thông lực kiến cực vi sắc, thị 

danh thần thông. Dĩ tịnh pháp nhãn, tri sắc tánh không, diệc bất thủ trước, thị danh trí 

tuệ”.Trả lời rất hay, Phật giải thích rất hay. Hiện nay chúng ta biết, các nhà khoa học 

308  Tập 436 



dùng máy móc. Dùng những thứ này, khoa học nghiên cứu được thành quả, dùng máy 

móc tinh vi hơn để quan sát, phát hiện được điều gì? Phát hiện cực vi sắc. 

Chư vị đại Bồ Tát này, họ không cần dùng máy móc, không dùng những chứng cứ 

tích lũy của khoa học, không cần. Họ dùng định lực, dùng công phu thiền định. Định 

công đạt đến trình độ nhất định, sẽ thấy được cực vi. Cực vi này có thể là lượng tử mà 

Phổ  Lãng  Khắc  nhìn  thấy.  Lượng  tử  lớn  bao  nhiêu?  Ông  ta  nói  100  ức  lượng  tử,  số 

lượng này là một trăm ức. Một trăm ức lượng tử tập trung lại một nơi bằng một điện tử, 

một điện tử trong hạt nhân nguyên tử. Một trăm ức lượng tử, trong khoa học cũng gọi 

là trung vi tử. Vật nhỏ như vậy nhưng nó có năng lực thấu suốt, đại khái là địa cầu này 

không ngăn được nó. Trong này ghi có căn cứ số liệu, một điện tử là một phần trên một 

trăm ức, nó có thể xuyên qua một tấm gang dày mười ức cây số. Mười ức cây số đại 

khái  là  dày  hơn  so  với  địa  cầu,  địa  cầu  không  có  mười  ức.  Chúng  ta  đi  máy  bay  từ 

Thượng Hải, bay đến Los angeles của Mỹ là một vạn cây số, mới được một vạn cây số. 

Mười ức cây số phải đi quanh bao nhiêu vòng địa cầu! Một tấm gang dày như vậy nó 

có thể xuyên suốt, thông qua, chứng tỏ nó không có chướng ngại. 

Nó  vô  cùng  vi  tế,  trong  tấm  gang  tổ  hợp  vẫn  có  khe  hở,  nó  từ  trong  khe  hở  đó 

xuyên qua. Vật nhỏ như thế, đã bị các nhà khoa học ngày nay phát hiện. Ngày xưa chỉ 

có trong kinh Phật nói đến, kinh Phật nói thế nào? Nói đây là định lực của những người 

tu hành. Định lực thậm thâm, được tâm thanh tịnh hiện tiền sẽ nhìn thấy, đây gọi là 

thần thông. Thông là thông đạt, không có chướng ngại. 

“Dĩ tịnh pháp nhãn”, pháp nhãn thanh tịnh quý vị thấy được. “Tri sắc tánh không” 

nghĩa là thấy được trong ý niệm vi tế này có sắc thọ tưởng hành thức. Nó sanh diệt quá 

nhanh, một giây có 1600 triệu lần sanh diệt, tốc độ nhanh như vậy nhưng Bồ Tát nhìn 

thấy, biết được thật tướng của nó. Đối với hiện tượng này cũng không chấp trước, họ 

không thủ tướng, không chấp trước. Dùng cách nói hiện nay của chúng ta, không có ý 

niệm  không  chế,  không  có  ý  niệm  chiếm  hữu,  nghĩa  là  không  chấp  trước  nắm  giữ. 

Nhìn thấy hiện tượng này cứ để tùy nó, không cần quan tâm đến, vì sao vậy? Nó không 

chướng ngại, nó là giả không phải thật, nó không chướng ngại. Nếu chấp trước tướng 

nó sẽ chướng ngại, vì sao? Vì tâm bị động. Bất luận cảnh giới nào hiện tiền, tốt nhất là 

không động tâm. Tâm mình phải vững vàng, đặc biệt là thiên tai hiện tiền. Nếu tự mình 

vững vàng không động tâm trước thiên tai, thì thiên tai đối với chúng ta không có chút 

chướng ngại nào. Nếu trong thiên tai chết đi là bị sợ hãi mà chết, tự mình hù chết mình, 

không phải thiên tai hại. Lời tôi nói là thật, không bình tĩnh nên sợ quá mình mà chết. 

Tập 436  309 



Đặc biệt là hiện nay bị bệnh nặng, bị bệnh ung thư. 99 phần trăm của bệnh ung thư 

là sợ mà chết, nếu xem nó như thương phong cảm hàn, không để ý đến nó thì không 

sao, mấy ngày sẽ khỏi. Đây gọi là tất cả pháp từ tâm tưởng sanh. Nếu không nghĩ đến 

bất cứ điều gì, đây là cảnh giới cao nhất. Không có bất cứ ý niệm nào, buông bỏ tất cả. 

Nếu còn có thể niệm Phật A Di Đà thì càng tuyệt vời, công đức thù thắng vô cùng. 

Vì sao niệm Phật A Di Đà? Đem 48 nguyện và công đức năm kiếp tu hành của Phật 

A Di Đà biến thành của mình, người này rất thông minh. Phật A Di Đà rất rộng lượng, 

tuyệt đối không nói sao của tôi tu được mà anh lấy đi? Quý vị lấy đi Phật A Di Đà rất 

hoan nghênh, rất hoan hỷ. Quý vị rất có trí tuệ, quý vị xem tôi tu hành lâu như vậy, quý 

vị thật sự không bao lâu đã lấy đi được. Ngài đồng ý bố thí, đồng ý cho quý vị, chỉ sợ 

quý vị không cần. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

Tập 437 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên Tập:Bình Minh 

Thời Gian:05.06.2011 

Địa điểm: Cang Sơn Tịnh Tông Học Hội _Nhật Bản 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 549, hàng thứ năm, bắt đầu xem từ câu đầu tiên. 

“Nhất, tụng tán Phật đức. Cứu đạt thần thông tuệ, cứu giả cứu cánh, đạt giả động 

đạt. Thần thông tuệ giả, thần thông dữ trí tuệ dã”.Ba bài rưỡi của kệ tụng ở trước, tất cả 

nói về bốn việc. Bài thứ nhất tán thán đại đức của Phật A Di Đà. Bài thứ hai là tán thán 

danh hiệu Phật A Di Đà. Bài thứ ba là tán thán thế giới Cực Lạc. Hai câu sau cùng là 

tán thán pháp tánh. Đây là đoạn thứ nhất tên là “Tụng Tán Phật Đức”. 

Trong  kinh  văn  câu  thứ  ba  là:  “cứu  đạt  thần  thông  tuệ”.Cứu  là  cứu  cánh,  đạt  là 

thông đạt. Cứu cánh thông đạt, không có chút chướng ngại nào. Thần thông tuệ là thần 

thông và trí tuệ. Thần thông chỉ cho lục căn: nhãn nhĩ tỷ thiệt thân ý, đây gọi là lục căn. 

Lục  căn  này  khởi  tác  dụng  không  có  chướng  ngại,  ví  như  mắt  chúng  ta  có  thể  thấy 

được sắc tướng, nhưng có chướng ngại. Chúng ta chỉ thấy được gần không thể thấy ở 

310  Tập 437 



xa. Nếu ở giữa có chướng ngại chúng ta sẽ không nhìn thấy được. Cách một trang giấy, 

chúng  ta  cũng  không  thể  nhìn  xuyên  qua,  đây  gọi  là  có  chướng  ngại.  Không  chướng 

ngại, họ có thể nhìn thấy tất cả. Chúng ta mở mắt thật to có thể thấy được thế giới Cực 

Lạc chăng? Có thể. Thế giới Cực Lạc rất xa, gần xa đều không có chướng ngại, đây gọi 

là  “động  đạt”.  Xa  có  thể  nhìn  đến  biên  tế  của  vũ  trụ,  gần  có  thể  nhìn  thấy  lượng  tử, 

hiện nay gọi là lượng tử, trong kinh nói là cực vi chi vi. 

Trong phần chú giải đoạn trước kinh này chúng ta có xem qua. Vi điểm của mao 

trần, mao là lông trên người chúng ta. Điểm nhọn trên một sợi lông, nhất mao đó là chỉ 

điểm nhọn của nó. Nhất trần là chỉ một hạt vi trần, vi trần mắt thịt chúng ta không nhìn 

thấy  được.  Như  hiện  nay  nói,  nguyên  tử,  hạt  nguyên  tử,  hạt  vi  lượng.  Mắt  thường 

không  nhìn  thấy  được  những  vi  trần  này,  những  vi  trần  này  đều  rất  lớn.  Chonên  vi 

điểm trong vi trần, vi  điểm của vi  trần lại  càng vi tế, có thể chính là trung vi  tử mà 

khoa học hiện đại phát hiện. Điều này gần đây mới phát hiện, đây là vật nhỏ nhất. Hiện 

nay nói đến nhỏ, trung vi điểm nhỏ nhất. Một trăm ức trung vi điểm tụ tập lại thành 

một điện tử, xuay  chuyển quanh nguyên tử. Bên cạnh hạt  nhân nguyên tử là  điện tử, 

một hạt nhỏ điện tử là một trăm ức trung vi điểm. Có thể đó chính là cực vi chi vi mà 

trong kinh Phật nói, mắt thường có thể nhìn thấy, không có chướng ngại. Ngày nay mắt 

của chúng ta có chướng ngại, mắt này không thông linh. Hai chữ thần thông này chúng 

ta không có thì không thể thông được. 

Đức Phật dạy: thần thông không có chướng ngại. Mắt thấy sắc không bị chướng ngại, 

tai  nghe  âm  thanh  không bị  chướng  ngại.  Mắt  thấy  sắc  chướng  ngại  quá  nhiều,  ngày 

nay mắt của chúng ta, chỉ có thể thấy được ánh sáng dao động nhất định. Dài hơn ánh 

sáng dao động này dài cũng không nhìn thấy, ngắn hơn ánh sáng dao động này cũng 

không thấy được. Dài hơn ánh sáng dao động này là dài vô hạn, ngắn hơn ánh sáng dao 

động này là ngắn vô hạn. Thứ mà chúng ta không nhìn thấy được rất nhiều. Không thể 

nói không nhìn thấy được là không có, có thật. 

Đức Phật nói với chúng ta: tất cả chúng sanh đều có trí tuệ đức tướng của Như Lai. 

Thần thông này là thuộc về đức, trí tuệ đức tướng của Như Lai ở đây nói là cứu cánh 

thần thông tuệ. Chúng ta đều có, vì sao hiện nay mất đi? Vọng tưởng quá nhiều, ý niệm 

xen tạp. Tạp niệm quá nhiều, tâm không thanh tịnh nên năng lực này mất đi. Mất đi chỉ 

còn lại chút ít không đáng là gì. Ngày nay lục căn chúng ta khởi tác dụng đi quá xa với 

bản  năng  của  chúng  ta,  có  mất  đi  chăng?  Phật  nói  không  mất  đi,  chỉ  là  ở  giữa  có 

chướng ngại. Dứt trừ chướng ngại, quý vị liền được khôi phục. Chướng ngại này chính 

là  vọng  tưởng phân  biệt  chấp  trước,  quý  vị nghĩ  xem  chúng  ta  chịu  thiệt  hại này  lớn 

biết bao. Hiện nay vẫn tiếp tục không ngừng vọng tưởng phân biệt chấp trước. 

Tập 437  311 



Người lợi căn, người thông minh nghe Phật nói pháp này, lập tức buông bỏ vọng 

tưởng phân biệt chấp trước, bản năng của họ liền được phục hồi. Trong kinh nói cứu 

đạt thần thông tuệ liền hiện tiền. 

Đức Thế Tôn đương thời ngồi dưới cội bồ đề, buông bỏ vạn duyên, đại triệt đại ngộ, 

minh tâm kiến tánh, biểu diễn cho chúng ta thấy. Ở Trung Quốc thời nhà Đường, Ngài 

Huệ Năng cũng biểu diễn cho chúng ta thấy. Ngũ tổ giảng Kinh Kim Cang cho ngài, 

giảng  đến  câu:“ưng  vô  sở  trụ  nhi  sanh  kỳ  tâm”,  ngài  liền  triệt  để  buông  bỏ,  cứu  đạt 

thần thông tuệ liền hiện tiện. Chứng minh điều gì? Thật sự không mất đi, chỉ là bị mê, 

nên  thất  này  gọi  là  mê  thất,  chứ  không  phải  mất  đi.  Mê  khởi  tác  dụng  chướng  ngại, 

khiến tác dụng lục căn của chúng ta bị giới hạn, chịu giới hạn rất lớn. 

Đức Phật dạy chúng ta buông bỏ, chúng ta thật sự buông bỏ là nghe lời, thật sự là học 

sinh tốt. Không chịu buông bỏ sẽ rất khó khăn, nhưng Phật không từ bỏ chúng sanh. 

Đời đời kiếp kiếp bất luận là đọa lạc vào đường nào, Phật Bồ Tát trước sau đều không 

bỏ, theo chúng ta mà chúng ta không hề hay biết. Phật Bồ Tát mỗi niệm là giúp chúng 

ta,  khởi  phát  chúng  ta,  hy  vọng  chúng  ta  có  thể  giác  ngộ  quay  đầu.  Quay  đầu  là  bờ, 

buông bỏ hết tất cả vọng tưởng phân biệt chấp trước. 

Mang theo vọng tưởng phân biệt chấp trước học Phật có thể đạt được lợi ích chăng? 

Có thể đạt được lợi ích, lợi ích là trồng chủng tử Phật trong A lại da. Lợi ích chính là 

điều này. Ngoài điều này ra quý vị tạo nghiệp đều phải thọ quả báo, vì sao  vậy? Vì 

trong tự tánh thanh tịnh tâm không có nghiệp, cũng không có báo. Thế nên mang theo 

những thứ này không thể kiến tánh, không thể khôi phục trí tuệ đức tướng vốn có trong 

tự tánh, không thể khôi phục. Chonên tu học Phật pháp, từ sơ phát tâm đến Như Lai địa, 

không có gì khác ngoài việc buông bỏ mà thôi! 

Vì sao không chịu buông bỏ? Vì tình chấp quá nặng, nhận giả làm chân. Luân hồi 

lục đạo là giả, mười pháp giới là giả. Nhận giả cho là chân, còn chân thì không biết. 

Nhất  chân  pháp  giới  tương  tợchân,  vẫn  không  phải  thuần  chân,  tự  tánh  là  chân  thật. 

Trong  Tịnh  tông  nói  thường  tịch  quang,  thường  tịch  quang  là  chân.  Cõi  thật  báo  là 

tương tợ chân, nó với chân rất gần nhau. Trong cõi thật báo, đào thải hết tập khí vô thỉ 

vô minh, liền trở về thường tịch quang, như vậy mới chứng được cứu cánh viên mãn. 

Thường tịch quang gọi là diệu giác vị. 

Trong nhất chân pháp giới, từ sơ địa đến đẳng giác, 41 địa vị trú trong cõi thật báo. 

Diệu  giác  không  ở  cõi  thật  báo,  cõi  thật  báo  không  còn,  thường  tịch  quang  liền  hiện 

tiền, là trở về tự tánh. 

312  Tập 437 



Bên dưới Kinh Lục Ba La Mật có một đoạn kinh văn: “Di Lặc bạch Phật vân”, Bồ 

Tát Di Lặc thỉnh giáo với đức Phật. “Hà danh vi thần thông trí tuệ”,ý muốn nói thần 

thông trí tuệ nghĩa là gì? “Phật ngôn, thần thông giả. Năng dĩ thông lực kiến cực vi sắc, 

thị danh thần thông”.Ở đây đưa ra một ví dụ, mắt. Như mắt của chúng ta có thể thấy 

được cực vi sắc. Cực vi chi vi, thần thông của mắt_phàm phu chúng ta có nhục nhãn, 

thiên nhân có thiên nhãn. Thông lực của thiên nhãn lớn hơn rất nhiều so với chúng ta. 

Thông thường thiên nhân đều có thể thấy được lục đạo luân hồi, đều có năng lực này. 

Càng nâng cao lên trên, thiên nhãn của người trong sắc giới thiên, lớn hơn rất nhiều so 

với dục giới. Thần thông của cõi vô sắc giới thiên lại lớn hơn sắc giới. Càng hướng lên 

trên  thì  mức  độ  thấy  được  càng  rộng  lớn.Đến  địa  vị  Phật  mới  thật  sự  cứu  cánh  viên 

mãn. Đẳng giác Bồ Tát so với Phật còn kém một bậc, cũng có thể nhìn thấy biến pháp 

giới hư không giới, thấy hơi mơ hồ, không được rõ ràng lắm, nhưng cũng thấy được. 

Quả vị Diệu giác mới thật sự rõ ràng thấu triệt, đây là bản năng trong tự tánh khôi phục 

viên mãn. Năng lực này không phải từ bên ngoài đến. Trí  tuệ, thần thông đều không 

phải từ bên ngoài vào, mà là tự tánh chúng ta vốn có. 

“Dĩ tịnh pháp nhãn, tri sắc tánh không”.Tịnh ở đây là trí tuệ, tâm thanh tịnh khởi 

tác dụng thì gọi là trí tuệ. Không khởi tác dụng chúng ta gọi nó là định công. Huệ Năng 

đại sư nói:“đâu ngờ tự tánh vốn không dao động”, đó là tự tánh bổn định. Tự tánh bổn 

định khởi tác dụng có thể sanh ra vạn pháp, nên vạn pháp cũng không phải là thật. Vạn 

pháp là tự tánh biến hiện ra, năng hiện năng biến. Biết được sắc tánh không, tất cả sắc 

pháp bản thể của nó là không tịch, nó không có tự thể. Thông thường sắc pháp gọi là 

vật chất, ở đây sắc pháp bao gồm cả hiện tượng tinh thần trong đó. Những gì lục căn 

duyên  tới,  đệ  lục  ý  thức  duyên  là  hiện  tượng  tinh  thần,  biết  rằng  tự  tánh  không  tịch, 

hiện tượng thành tựu như thế nào? Là chúng duyên hòa hợp mà thành tựu. Duyên tụ 

liền có tướng, có tướng này, tướng này bao gồm ba loại hiện tượng mà ngày nay khoa 

học nói: Hiện tượng vật chất, hiện tượng tinh thần, hiện tượng tự nhiên. Chữ tướng này 

nó bao hàm hết tất cả. 

Ba loại hiện tượng này đều không có tự tánh, nên gọi là tự tánh không. Do đó quý 

vị thông suốt chân tướng sự thật, tướng có là huyễn hữu, không có tự thể, nên “đương 

thể tức không, liễu bất khả đắc”. “Diệc bất thủ trước”, hiện tượng ngay trước mắt, quý 

vị không khởi ý niệm nói: tôi muốn khống chế nó, tôi muốn chiếm hữu nó, tôi muốn 

hưởng thụ nó. Quý vị sẽ không khởi ý niệm này, vì sao vậy? Vì tự tha đều bất khả đắc. 

Tự tánh tôi là không tịch, tất cả hiện tượng bên ngoài tự tánh cũng là không tịch, nên ý 

niệm này sẽ không sanh. Đây gọi là “diệc bất thủ trước”, không thủ tướng, không chấp 

tướng,  đây  là  gì?  Đây  là  trí  tuệ.Nói  cách  khác,  trí  tuệ  nghĩa  là  gì?  Trí  tuệ  chính  là 

Tập 437  313 



không  trước  tướng.  Đối  với  hiện  tượng  rõ  ràng  minh  bạch,  không  chấp  trước.  Chắc 

chắn không có vọng tưởng phân biệt chấp trước, đây là trí tuệ. 

Trước tướng là gì? Trước tướng không phải là trí tuệ, chấp tướng gọi là tình thức. 

Trong  huyễn  tướng  này  chúng  ta  khởi  lên  tình  chấp.  Chấp  là  chấp  trước,  tình  là  mê, 

tình  là  không  phải  trí.  Lục  đạo  phàm  phu  nhất  định  sanh  khởi  lên  là  tình  chấp,  nó 

không phải trí tuệ. Tình chấp nhất định phải biết, lấy tình chấp làm tâm, nghĩa là trong 

tâm tưởng, trong tâm nhớ. Tâm này của tình chấp là tâm luân hồi, bất luận làm điều gì, 

ngày ngày niệm Phật A Di Đà đều gọi là tạo nghiệp luân hồi, nhưng là nghiệp tốt nhất 

trong  nghiệp  luân  hồi,  không  đọa  ba  đường  ác,  đời  sau  có  thể  được  phước  báo  nhân 

thiên, nhưng không thoát được luân hồi lục đạo. Không ra khởi luân hồi lục đạo, quý vị 

sẽ rất phiền phức. 

Quý  vị  thử  nghĩ  xem,  một  ngày  chúng  ta  niệm  Phật  hiệu  bao  nhiêu  thời  gian? 

Không  tính  số  lượng,  một  ngày  chúng  ta  niệm  danh  hiệu  Phật  mấy  tiếng?  Còn  mấy 

tiếng  suy  nghĩ  lung  tung?  Quý  vị  thử  tính  kỹ  điều  này.  Nếu  một  ngày  thật  sự  có  thể 

niệm  được  bốn  tiếng  danh  hiệu  Phật,  còn  20  tiếng  nghĩ  đông  nghĩ  tây.  Coi  như  mỗi 

ngày chúng ta niệm bốn tiếng Phật hiệu, công phu rất đắc lực. Quả báo này là lên cõi 

trời, đến đó hưởng phước trời. Con người khi hưởng phước liền hồ đồ, quên mất Phật 

hiệu. Khi phước hưởng hết, tội báo trong 20 tiếng suy nghĩ lung tung đó liền hiện tiền, 

khiến chúng ta đi vào trong  ba đường ác. Chúng ta nghĩ đến chân tướng sự thật này, 

không  ai  không  kinh  hoàng,  không  ai  không  sợ  hãi.  Phải  làm  sao?  Tôi  đem  nó  điều 

chỉnh lại. Mỗi ngày tôi niệm Phật 20 tiếng, vọng tưởng 4 tiếng, nhất định được đến thế 

giới Cực Lạc. Bốn tiếng đó là gì? Bốn tiếng để ngủ. Niệm Phật 20 tiếng, bốn tiếng nghỉ 

ngơi, đây là gì? Đây là Đức Thế Tôn đặt ra. 

Khi Đức Phật còn tại thế, tăng đoàn của ngài buổi tối ngủ bốn tiếng đồng hồ, nữa 

đêm là ngủ nghỉ. Nữa đêm từ 10 giờ đến 2 giờ_bốn tiếng_là thời gian nghỉ ngơi trong 

tăng đoàn. Hai giờ sang phải dậy để tu tập thời khóa sáng. Ngày ăn một bửa, ăn một 

bửa cơm trưa_trung nhật phân. Ấn Độ lấy một ngày một đêm chia thành sáu giờ. Ban 

ngày là sơ nhật phân, trung nhật phân, hậu nhật phân. Buổi tối là sơ dạ phân, trung dạ 

phân, hậu dạ phân. Chúng ta dùng tí sữu dần mão mười hai giờ, Ấn Độ là sáu giờ. Hiện 

nay người ngoại quốc dùng 24 giờ nên gọi là tiểu thời (tiếng đồng hồ), nhỏ hơn so với 

chúng ta. 

Không nghĩ sẽ không biết, cứ hồ đồ suốt cả đời, nghĩ lại mới thật đáng sợ! Ngày 

nào cũng nghe kinh, ngày ngày niệm, ngày ngày đang giảng dạy học tập,nhưng khi đặt 

kinh xuống thì lập tức mê hoặc, vẫn bị tình chấp làm chủ mà tự cho mình đúng, vấn đề 

314  Tập 437 



này  rất  nghiêm  trọng.  Nếu  không  bình  tĩnh  tư  duy  tường  tận,  thì  tự  mình  không  thể 

phát hiện ra, còn cho rằng mình tu không tệ, tu rất tốt. Đến cuối cùng không thể vãng 

sanh, vẫn trôi lăn trong luân hồi lục đạo. Lúc này oán trách: Phật Bồ Tát không linh, 

Phật Bồ Tát gạt tôi. Như vậy thì tội càng thêm nặng. Ý niệm này vừa khởi, lập tức vào 

địa ngục, vì sao vậy? Vì báng Phật, báng pháp, báng tăng. Không biết chính mình sai 

còn đi trách người khác. Đoạn thứ nhất này nói về mắt. 

“Phục  thứ,  văn  chư  thế  gian  cực  vi  tiểu  thanh,  thị  danh  thần  thông”.  Đây  là  tai, 

thông của tai. Tai là nghe âm thanh, âm thanh cực vi tiểu. Cực vi tiểu là âm thanh gì? 

Là nhất niệm bất giác. Niệm đầu tiên dao động nó có âm thanh, đây là âm thanh rất vi 

tế. Chính là Bồ Tát Di Lặc nói, một khảy móng tay có 32 ức một trăm ngàn niệm, trong 

niệm đó có âm thanh. Ai có thể nghe được? Trong kinh Phật nói: trên Bát Địa. Cũng 

chính là nói trong địa vị, cấp bậc của Bồ Tát, năm cấp bậc cao nhất họ nghe được, họ 

nghe được âm thanh vi tế này. Là Bát Địa, Cữu Địa, Thập Địa, Đẳng Giác, Diệu Giác, 

năm vị này họ nghe được. Dưới Thất Địa nghe nói, biết là có điều này nhưng tự mình 

chưa chứng được. Nghĩa là không thấy được cực vi sắc, âm thanh cực vi tế không nghe 

được. 

“Ư chư âm thanh, ngộ vô ngôn thuyết, ly chư thí dụ, thị danh trí tuệ”. Đối với tất là 

âm thanh không có ngôn thuyết, vì sao không có ngôn thuyết? Âm thanh và sắc pháp 

tự  tánh  vốn  không,  liễu  bất  khả  đắc.  Nên  “ly  chư  thí  dụ”  và  “diệc  bất  thủ  trước”  ý 

nghĩa của nó tương đồng. Họ nghe được, tiếp xúc được, không khởi tâm, không khởi ý 

niệm, đây là trí tuệ, vì sao vậy? Vì khởi tâm động niệm, quý vị liền bị âm thanh quấy 

nhiễu.  Nghe  mà  không nghe,  nghe  mà  không nghe  là  đúng.  Giống  như  sắc  vậy,  thấy 

mà không thấy, không thấy mà thấy. Nghe âm thanh, nghe mà không nghe, không nghe 

mà nghe, rất rõ ràng. Sắc tướng, thanh tướng rất rõ ràng, không khởi tâm động niệm, 

không phân biệt chấp trước, đây gọi là trí tuệ. Cũng chính là nói không bị ngoại cảnh 

phiền nhiễu, tự tánh bổn định. Đối với cảnh giới rõ ràng minh bạch, không thủ, không 

trước, đây là trí tuệ. Phàm những gì bị quấy nhiễu đều gọi là phiền não, quý vị sanh 

phiền não không sanh trí tuệ, sanh trí tuệ nhất định không sanh phiền não. 



Lục căn đầy đủ hai cái là nhãn và nhĩ, tỷ và thiệt bị tỉnh lược. Ở sau nói căn thứ sáu. 

“Phục thứ, năng tri nhất thiết hữu tình tâm hành, thị danh thần thông”. Đây là đệ lục ý 

thức, đệ lục ý thức và năm căn trước không giống nhau. Năm căn trước là hiện tượng 

vật  chất,  vật  chất  khởi  tác  dụng.  Đệ  lục  là  tâm  lý,  nghĩa  là  ý  niệm  khởi  tác  dụng,  ý 

niệm là tâm pháp, không phải là sắc pháp. 

Tập 437  315 



Tâm có thể biết, biết tất cả tâm hành của hữu tình chúng sanh.Tâm hành là gì? Là 

khởi tâm động niệm, đây gọi là tha tâm thông. Người khác khởi tâm động niệm quý vị 

đều biết, đây là thần thông. 

“Liễu  chư  hữu  tình  vọng  tâm  phi  tâm,  thị  danh  trí  tuệ”.  Đây  là  thật  sự  có  trí  tuệ, 

khởi tâm động niệm là giả, không phải thật, vì sao vậy? Vì nó là vọng tâm, chứ không 

phải chân tâm. Chân tâm vĩnh viễn bất động, như như bất động. Vọng tâm mới động. 

Vọng tâm là gì? Vọng tâm là tác dụng của A lại da. Người thế gian thường nói tâm bất 

an không chuyên nhất, tam tâm nhị ý là thuật ngữ Phật giáo. 

Hiện  này  đích  thực  có  một  số  người  bài  xích  Phật  giáo,  phản  đối  Phật  giáo, 

nhưng miệng thì chuyên nói lời của Phật, đây là một chuyện rất buồn cười. Ví dụ như 

nói: tâm bất an không chuyên nhất là thuật ngữ Phật giáo, sao họ vẫn dùng nó?  Ông 

Triệu Bộc còn tại thế nói rằng: nếu người Trung Quốc rời Phật giáo, họ sẽ không biết 

nói  chuyện.  Trong  lúc  nói  chuyện  không  biết  vô  tình  hay  hữu  ý,  đều  dùng  rất  nhiều 

thuật ngữ của Phật giáo, đều xuất phát từ Phật giáo.       Không có thuật ngữ Phật giáo, 

quý vị nói chuyện không hay. Lời này nói rất hay, là thật không phải giả. Do đây mà 

biết, Phật giáo đối với văn hóa Trung Quốc ảnh hưởng rất lớn. 

Tha tâm thông, quý vị có thể hiểu rõ thông đạt những hữu tình chúng sanh. Hữu 

tình chính là lục đạo chúng sanh. Họ là vọng tâm, họ không phải là chân tâm, phi tâm 

tức  là  không  phải  chân  tâm,  đây  là  trí  tuệ.  Lục  đạo  chúng  sanh  đều  dùng  vọng  tâm, 

chân tâm không mất đi. Đây là đệ lục ý thức, thuộc A lại da thức, ở trước nói là đệ lục 

ý thức. 

“Phục thứ, ư quá khứ tế tất giai ức niệm, thị danh thần thông”.Quý vị có thể nghĩ 

đến chuyện trong quá khứ. Chuyện ngày hôm qua ghi nhớ rất rõ, chuyện năm ngoái 

cũng nhớ rất rõ. Đây là thần thông, đây là A lại da. Lục căn chúng ta tiếp xúc với lục 

trần khởi lên tác dụng, toàn bộ quá trình này đều rơi vào trong A lại da. A lại da giống 

như kho tư liệu, tất cả đều có tư liệu, khởi tâm động niệm đều có tư liệu. Cất giữ ở đâu? 

Cất trong A lại da thức. A lại da thức là kho tư liệu của chúng ta. Từ vô thỉ kiếp đến 

nay, khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác, đều ở trong đó. Nếu quý vị nói con người 

không biết đó là giả, nên quý vị phải khẳng định không ai không biết, chỉ có người mê 

hoặc điên đảo không biết. Người tâm địa thanh tịnh hoàn toàn biết được. Cũng chính là 

nói người không có thần thông không biết. Người có thần thông biết hết tất cả, không 

gì có thể che dấu được. Như vậy đối với Phật Bồ Tát càng không cần nói, Phật Bồ Tát 

thần thông trí tuệ viên mãn, quý vị làm sao có thể che dấu được? Quý vị giả đối trước 

mắt ngài, quý vị gạt ngài, chẳng phải ngài không biết. Ngài đối đãi với quý vị như thế 

316  Tập 437 



nào? Ngài dùng trí tuệ đối đãi quý vị. Thế nào gọi là trí tuệ đối đãi quý vị? Không chấp 

trước, nhưng ngài rõ ràng rất cả, vì sao vậy? Vì quý vị có một thiện niệm, được phước 

báo nhân thiên. Quý vị khởi một ác niệm, là tam đồ địa ngục, ngài rõ ràng thấu triệt. 



Thiên đường địa ngục ở đâu? Trống không, tự tánh vốn không nhưng thế nào? 

Một thiện niệm liền hiện một thiên đường, một ác niệm liền hiện một địa ngục, ý niệm 

này sẽ hiện tướng. Quý vị hiện hiện tượng này, người khác không biết nhưng tự mình 

cảm nhận được. Thiên đường quý vị có lạc thọ, địa ngục quý vị có khổ thọ. Cảm thọ 

khổ lạc là việc của chính mình, người khác không biết được, nhưng Phật đều thấy một 

cách rõ ràng minh bạch. 

Phật có trí tuệ, quý vị làm sai thì cứ làm, Phật không cấm đoán quý vị. Nếu Phật 

cấm đoán quý vị, như vậy là bị quý vị kéo xuống nước. Như vậy người này không phải 

là Phật, đã biến thành phàm phu, đã bị quý vị lôi kéo. Ngài thông minh, có trí tuệ, ngài 

như như bất động, xem quý vị tạo nghiệp thọ báo. Khi nào quý vị chịu tội quá nhiều 

quá khổ rồi, không muốn chịu khổ nữa, lúc này Phật liền đến độ quý vị, vì sao vậy? Vì 

quý vị đã giác ngộ, không muốn tiếp tục trôi lăn trong luân hồi, ngài mới đến giúp quý 

vị. Nếu quý vị vẫn chưa giác ngộ, Phật sẽ không giúp. Không phải Phật không từ bi, 

mà là quý vị không thể tiếp thu. Quý vị có cảm, Phật liền có ứng, quý vị phải có cảm 

ngài mới có ứng. 

Hiện nay chúng ta cảm, là đối với yêu ma quỷ quái cảm mãnh liệt nhất, nhiều nhất. 

Yêu ma quỷ quái là gì? Sát đạo dâm vọng, ý niệm này của chúng ta rất mạnh mẽ, nên 

rất gần với yêu ma quỷ quái,nhưng lại cách Phật rất xa. Những chân tướng sự thật này 

không thể không biết, không thể không thấu triệt. Vì sao vậy? Thật đã rõ ràng, thật đã 

minh  bạch,  qúy  vị mới  biết  được  Tịnh  tông  rất  đáng  quý,  không  thể  không học  Tịnh 

tông. Tịnh tông có thể trong đời này của chúng ta thành tựu viên mãn. Sau kinh này có 

một phẩm, tựa phẩm là “như bần đắc bảo”, hình dung này quá hay! 

Chúng ta có Pháp môn này, đời này nhất định được cứu,nhưng phải rõ phải nhận 

thức được pháp môn này, tâm quý vị mới sinh khởi được. Quý vị nhận thức không rõ 

ràng,  vì  sao vậy?  Vì  vẫn  mê  luyến  trong  tình  chấp  này.  Không  thể  nói  quý vị  không 

biết, mà trình độ quý vị không đủ, nên không thể buông bỏ tình chấp. Buông bỏ tình 

chấp chính là buông bỏ luân hồi lục đạo. Không buông được tình chấp, vẫn luân hồi 

trong lục đạo như trước. Người học Phật nhiều, người vãng sanh ít, đạo lý chính là ở 

đây. 

“Liễu  thắng  nghĩa  không,  thị  danh  trí  tuệ”,từ  trên  niệm,  “liễu  Phật  độ  không,  thị 

danh  trí  tuệ.  Phục  thứ,  liễu  tri  căn  tánh  sai  biệt  chi  tướng,  thị  danh  thần  thông.  Liễu 

Tập 437  317 



thắng  nghĩa  không,  thị  danh  trí  tuệ,  năng  tri  chư  pháp,  thị  danh  thần  thông.  Liễu  tục 

như huyễn, thị danh trí tuệ. Như thượng chi thù thắng thần thông trí tuệ, tất giai cứu 

cánh thông đạt, cố viết cứu đạt thần thông tuệ”. 



Mấy  câu  sau  nói  rất  thâm  sâu,  đoạn  chú  giải  này  rất  hay,  nói  rất  rõ  ràng  minh 

bạch về câu “cứu đạt thần thông tuệ”. Biết được quá khứ, nghĩa là quý vị nhớ lại quá 

khứ, đây là tác dụng của đệ lục ý thức. Có thể duyên quá khứ, có thể duyên vị lai. Họ 

có thể tưởng tượng vị lai, đây là thần thông. 

“Liễu Phật độ không, thị danh trí tuệ”,cõi Phật là không, như vậy cõi chúng ta hiện 

nay vẫn không phải là không sao? Cùng một đạo lý, cõi thật báo trang nghiêm là cõi 

Phật, nó từ đâu mà có? Chúng ta học nhiều năm như vậy, chưa chứng ngộ nhưng có 

giải ngộ. Trong kinh nói rất rõ ràng là do tập khí vô thỉ vô minh biến hiện ra. Tự tánh 

năng sanh năng hiện, A lại da thức năng biến. Thức chính là phân biệt chấp trước, có 

phân biệt chấp trước nó liền khởi biến hóa, tức là năng biến. Không có phân biệt chấp 

trước, hiện tướng này nó bất biến. Cho nên người trong cõi thật báo trang nghiêm, cư 

dân không ai có phân biệt chấp trước. Chẳng những không phân biệt chấp trước, đến 

khởi tâm động niệm cũng không có. Đây là viên giáo sơ trú của Hoa Nghiêm trở lên 

cho đến đẳng giác, 41 địa vị này đều không khởi tâm không động niệm. 

Cảnh  giới  sáu  căn  chúng  ta  tiếp  xúc,  mắt  thấy  sắc,  tai  nghe  âm  thanh  mà  không 

khởi  tâm  không  động  niệm.  Thấy  một  cách  rõ  ràng,  nghe  một  cách  rõ  ràng,  ý  niệm 

không động, đây là cảnh giới của Phật. Thấy một cách rõ ràng, nghe một cách rõ ràng, 

khởi tâm động niệm, nhưng không có phân biệt chấp trước, đây là cảnh giới Bồ Tát. Sự 

khác biệt giữa Phật và Bồ Tát là ở đây. Bồ Tát khởi tâm động niệm nhưng không phân 

biệt chấp trước,nên Bồ Tát ở Tịnh độ. Tịnh độ chính là tứ thánh pháp giới. Khởi tâm 

động niệm, có phân biệt, có chấp trước, là lục đạo phàm phu, gọi là uế độ, nghĩa là có 

nhiễm ô. Không có chấp trước, thì nó là Tịnh độ, không có nhiễm ô. Trong mười pháp 

giới đâylà tứ thánh: Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát, Phật. Những người này ở Tịnh độ, 

đây  không  phải  cõi  Phật,  điều  này  nhất  định  phải  biết.  Thế  giới  Cực  Lạc  nói  tứ  độ, 

thường  tịch  quang  thật  là  cõi  Phật.  Trong  này  không  thể  nói  thấy  hay  không  thấy, 

không thể nói. Cõi thật báo trang nghiêm là cõi Phật, ở đây gọi là “liễu Phật độ không”, 

đây là cõi thật báo trang nghiêm. Người ở trong này không khởi tâm không động niệm, 

không phân biệt không chấp trước, là cõi Phật. Cõi phương tiện hữu dư khởi tâm động 

niệm,  nhưng  không  có  phân  biệt  chấp  trước,  trong  kinh  điển  đại  thừa  thường  nói  tứ 

thánh pháp giới trong mười pháp giới, cõi phương tiện hữu dư là tứ thánh pháp giới. 

Cõi phàm thánh đồng cư là lục đạo uế độ.Nhưng thế giới tây phương Cực Lạc rất đặc 

thù, có cõi phàm thánh đồng cư, nhưng trong cõi phàm thánh đồng cư chỉ có hai đường 

318  Tập 437 



là nhân đạo và thiên đạo. Nó không có ngạ quỹ, địa ngục, súc sanh, không có. Nó cũng 

không có tu la, la sát, không có những đường này. 

Vì  sao  không  có?  Vì do 48 lời  nguyện  của  Phật  A  Di  Đà  thành  tựu.  Nguyện  đầu 

tiên trong 48 nguyện, ngài hy vọng tương lai, nơi ngài giáo hóa chúng sanh có mười 

pháp giới, có luân hồi lục đạo. Trong luân hồi lục đạo không có  ba đường ác, đây là 

bổn  nguyện  công  đức  của  Phật  Di  Đà  thành  tựu.Cho  nên  vãng  sanh  đến  thế  giới  tây 

phương Cực Lạc, đều được 48 nguyện của Phật A Di Đà gia trì, năng lực gia trì này 

chúng  ta  không  sao  tưởng  tượng  được,  thật  là  không  thể  nghĩ  bàn.  Vì  sao  vậy?  Vì 

chúng ta không nghĩ ra, cũng không nói rõ được, nói rồi quý vị cũng không hiểu. Dùng 

ví dụ để nói, chắc là hiểu được đôi chút. Ví như quý vị đầu thai đến nhân đạo, đầu thai 

vào nhà đế vương. Sanh ra quý vị chính là tiểu vương tử, quý vị liền nhận được sự đãi 

ngộ  phú  quý  của  hoàng  gia,  đó  là  năng  lực  của  quý  vị  chăng?  Không  phải.  Cha  là 

Hoàng đế, là người này phước của cha, chứ không phải của họ, chính là đạo lý này. 

Quý vị đến thế giới tây phương Cực Lạc, nơi đó Phật A Di Đà là giáo chủ, thế giới 

đó là 48 nguyện của ngài, nhờ năm kiếp tu hành mà thành tựu. Quý vị đến đó sẽ hưởng 

thụ được, mỗi điều trong 48 nguyện chúng ta đều hưởng thụ được, không sót điều nào. 

Phước báo này lớn biết bao, mười phương chư Phật Như Lai đều không sánh kịp.Cho 

nên ở trước giảng tôi từng nói, người niệm Phật phước báo lớn nhất, thế xuất thế gian 

không  ai  có  thể  sánh  được.  Vì  sao  vậy?  Vì  sanh  đến  thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc, 

giống như chư thiêntầng trời thứ sáu của cõi dục giới trong thế giới Ta Bà, chư thiên 

trong cõi trời thứ sáu phước báu lớn nhất. Những thứ họ cần thì tầng trời thứ năm_trời 

hóa  lạc  là  biến  hóa,  những  gì  họ  cần  họ  tự  biến  hóa.  Trời  hóa  lạc  biến  hóa  ra  cúng 

dường tầng trời thứ sáu, tầng trời thứ sáu không cần tự mình biến hóa. 

Chúng  ta  vãng  sanh  đến  thế  giới  Cực  Lạc,  Phật  A  Di  Đà  biến  hóa  thế  giới  tây 

phương Cực Lạc, và vô lượng hưởng thụ để cúng dường chúng ta, không phải chính là 

biến thành người của tầng trời thứ sáu đó sao! Dùng so sánh này quý vị thử nghĩ xem, 

quý vị có thể biết quan hệ của chúng ta với Phật A Di Đà_ân của Phật A Di Đà đối với 

chúng ta thật không thể nghĩ bàn, phải tri ân báo ân. Nếu quý vị không có tâm tri ân 

báo ân, thì mãi cứ  mê hoặc điên đảo không giác ngộ, chắc chắn không đến được thế 

giới tây phương Cực Lạc. Vì sao không đến được? Vì ngài không đến tiếp dẫn quý vị. 

Quý vị không biết thế giới tây phương Cực Lạc ở đâu, như thế không thể đến đó được. 

Điều kiện đầu tiên để vãng sanh thế giới Cực Lạc, là tự chúng ta thấy được Phật A Di 

Đà đến tiếp dẫn. Đây là thật. Cho nên chúng ta nhất định phải đầy đủ điều kiện Phật A 

Di Đà cho chúng ta. Điều kiện này là tin thật nguyện thiết, chân niệm Phật! 

Tập 437  319 



Niệm Phật không thể coi là nghiệp phụ, xem là việc đại sự trọng đại trong đời mình. 

Chúng ta đến làm gì? Chúng ta đến là để niệm Phật. Trong đời này chúng ta chỉ có một 

mục tiêu là thế giới tây phương Cực Lạc. Chỉ có một nguyện vọng là thân cận Phật A 

Di Đà.Nên đời này đến thế giới Cực Lạc, quý vị phải nghĩ tôi đến thế giới Cực Lạc 

được lợi ích gì? Quý vị đọc một lượt từ đầu đến cuối 48 nguyện, lợi ích đó hoàn toàn 

đạt được,là Phật A Di Đà tu thành cho quý vị hưởng thụ, mười phương thế giới không 

có, không tìm thấy. 

Kinh  này  trước  đây  tôi  giảng  qua  mười  lần,  những  lời  như  vầy  mười  lần  trước 

không  có  nói  đến.  Không  phải  tôi  không  giảng,  mười  lần  trước  tôi  không  phát  hiện 

ra.Cho  nên  “đọc  sách  ngàn  biến,  mới  hiểu  được  nghĩa  của  nó”,  rất  có  đạo  lý!  Thuần 

thục, thật thuần thục, quý vị sẽ thấu triệt được nghĩa lý trong đó. Lòng tin quý vị thật 

sự, thì không có sức mạnh nào có thể chướng ngại được. Hiện tại được Phật lực gia trì. 

Trước đây Phật lực không gia trì được vì chúng ta có chướng ngại. Hiện nay đã buông 

bỏ chướng ngại nên đều thông suốt. 

“Liễu thắng nghĩa không”, thế nào gọi là thắng nghĩa không? Điều này trong kinh điển 

đại thừa thường thấy, ý nghĩa này nhất định phải hiểu rõ ràng. “Thắng nghĩa không” 

cũng gọi là “đệ nhất nghĩa không”.“Đệ nhất” là gì? Dùng danh từ thuật ngữ hiện nay 

mà nói_đây là danh từ trong triết học_”đệ nhất nghĩa” trong kinh giáo đại thừa thường 

nói  “nhất  niệm  bất  giác”.  Nhất  niệm  này  chính  là  đệ  nhất  nghĩa,  vì sao  bị  mê?  Ngày 

nay chúng ta hỏi vũ trụ từ đâu mà có? Vạn vật từ đâu mà có? Sanh mạng từ đâu mà có? 

Tôi từ đâu mà có? Trong kinh giáo đại thừa nói, khởi nguồn của nó chính là nhất niệm 

bất giác. Nhất của nhất niệm bất giác chính là đệ nhất. Vì sao lại nhất niệm bất giác, đó 

là lý. Khi nào nhất niệm bất giác, đó gọi là sự. Lý sự đều bất khả đắc,nên đó là không. 

Vì sao lý sự đều bất khả đắc? Nếu nói không rõ ràng, người ta không phục, tôi cũng 

không phục. Hành trì bao nhiêu năm mới làm rõ được vấn đề này, lúc này nói đâu nghe 

đó. Đến khi nào? Đến khi chúng ta đọc trong Bồ Tát Xứ Thai Kinh. Đối thoại của Đức 

Thế Tôn và Bồ Tát Di Lặc mới hoát nhiên đại ngộ! Mới biết được nhất niệm này, nhất 

niệm không phải quá khứ, không phải vị lai, chính là hiện tại. 

Nhất niệm này đương thể tức không liễu bất khả đắc. Vì sao vậy? Thời gian của nó 

quá  ngắn,  trong  một  giây  có  1600  triệu  nhất  niệm.  Như  vậy  chúng  ta  có  thể  lý  giải 

được,quý vị nói nhất niệm này là xong, nó không còn tồn tại, lại biến thành nhất niệm 

thứ  hai.  Mỗi  niệm  đều  là  niệm  đầu  tiên,  không  có  niệm  thứ  hai.  Như  thước  phim  để 

chúng ta xem phim, nếu quý vị nhìn đây, mỗi tấm đều là thứ nhất, không có thứ hai. 

Khi chiếu ra, một giây có 24 tấm, đây gọi là đệ nhất nghĩa, đệ nhất nghĩa không. Như 

vậy hôm nay chúng ta xem cảm giác được thế giới quan là gì? Là tướng liên tục của 

320  Tập 437 



thứ  nhất  thứ  hai  kết  nói  với  nhau,  nó  không  phải  thật,  mỗi  cái  đều  là  niệm  thứ  nhất, 

không có niệm thứ hai. Niệm thứ nhất và niệm thứ hai nên hoàn toàn giống nhau chăng, 

nó  không  giống  nhau.  Chúng  ta  tìm  ở  trong  này  không  có  tấm  nào  tương  đồng,  nên 

chúng ta nói đại đồng tiểu dị, không có tấm nào tuyệt đối tương đồng, nên không thể 

nói là tướng tương tục. Tướng tương tục là mỗi đoạn đều tương đồng mới gọi là tương 

tục, nó không đồng. Chonên đối với tướng tương tục tôi thêm vào hai chữ là tương tợ, 

tướng tương tợ tương tục, nó không phải tướng tương tục thật sự. Ý nghĩa nhất niệm 

này cần phải hiểu rõ ràng.Nên đệ nhất nghĩa chính là nhất niệm. Nhât niệm không tịch, 

nhất niệm này liễu bất khả đắc. 

Quý vị mới nói nhất niệm thì nhất niệm này đã qua đi, không còn nữa, vĩnh viễn là 

nhất  niệm  này.  Nhất  niệm  này  đoạn  rồi,  nói  cho  quý  vị  biết  là  thường  tịch  quang  sẽ 

hiện tiền. Phật độ không còn nên Phật độ không. “Liễu Phật độ không”, Phật độ không 

còn, nghĩa là cõi thật báo trang nghiêm không còn. Quý vị đến thế giới Cực Lạc, cõi 

phàm thánh của thế giới Cực Lạc không còn, cõi phương tiện không có, cõi thật báo 

không  còn,  chỉ  còn  lại  thường  tịch  quang.  Thường  tịch  quang  không  có  gì  cả,  tôi 

thường nói trong thường tịch quang không có hiện tượng vật chất, không có tinh thần 

hiện tượng, cũng không có hiện tượng tự nhiên. 

Thường  tịch  quang  ở  đâu?  Nó  tồn  tại  bất  cứ  lúc  nào  và  bất  cứ  nơi  đâu,  chúng  ta 

không rời thường tịch quang. Điều này tôi thường dùng màn mình ti vi để làm ví dụ, 

màn hình chính là thường tịch quang, không có gì cả. Hiện tượng trong đó thì sao? Cõi 

phương tiện, cõi thật báo, cõi đồng cư, đó là hiện tượng ở trong đó. Hiện tượng trong 

đó, không phải chính là từng sát na đang sanh diệt sao? Nó là động, nó không phải tĩnh. 

Hiện  nay  chúng  ta  dùng  kỷ  thuật  số,  tốc  độ  càng  nhanh  hơn  so  với  băng  nhựa  này, 

nhưng nó vẫn là từng tướng từng tướng. Liên tục ở trong đó sanh khởi, nên xem ti vi, 

quý vị thật sự xem hiểu những gì trong đó liền được khai ngộ, đại triệt đại ngộ, quý vị 

liền  thành Phật rồi.  Khi  hiểu  thì pháp nào  chẳng phải là Phật  pháp,  xem  ti  vi  là  Phật 

pháp, nó có thể giúp quý vị khai ngộ, giúp quý vị thành Phật, vấn đề là quý vị có biết 

xem hay không. Không biết thì quý vị bị cảnh giới chuyển. Tâm tham trước cảnh giới 

nên bị nó chuyển. Nếu giác ngộ, hiểu được nó đương thể tức không liễu bất khả đắc, 

nhìn thấy một cách rõ ràng là trí tuệ. Không khởi tâm không động niệm là thiền định. 

Định tuệ đều thành tựu trong cảnh giới, nên cảnh giới hiện tiền này của chúng ta, giống 

như trong màn tình ti vi vậy. Nếu hiểu được những điều này là không, không khởi tâm 

không động niệm, quý vị liền kiến tánh. Tánh ở đâu? Thường tịch quang ở đâu? Tồn 

tại  mọi  lúc  mọi  nơi,  nó  là  thật,  ngoài  ra  tất  cả  đều  là  giả,  nên  gọi  nó  là  thắng  nghĩa. 

Tập 437  321 



Thật hay giả đều là một không phải hai. Trên màn hình ti vi hiện những sắc tướng này, 

nó không thể tách rời màn mình. 

Màn hình ở đâu? Chính là ở trong sắc tướng, sắc tướng ở đâu? ở trong màn hình, 

nhưng màn hình là màn hình, sắc tướng là sắc tướng. Một cái là thật, một cái là vọng. 

Thật thì vĩnh hằng bất biến, một cái là sát na biến diệt, cả hai cái đồng thời hỗn hợp. 

Quý vị hiểu tất cả,  thấu suốt tất cả, không chút mê hoặc,  đối với tánh, đối với tướng 

đều không chấp trước, đều không khởi tâm động niệm, đây gọi là “thắng nghĩa không”. 

“Liễu thắng nghĩa không”, thông  thiệt thắng nghĩa không, cũng gọi  là đệ nhất  nghĩa 

không. Trong các pháp tối vi đệ nhất, nó là nguyên khởi đầu tiên. Trong Phật giáo có 

danh  từ  gọi  là  niết  bàn,  niết  bàn  cũng  là  ý  này.  “Niết  bàn  chi  pháp  không  vô  hữu 

tướng”,  nên  đệ  nhất  nghĩa  không  chính  là  niết  bàn,  niết  bàn  chính  là  đệ  nhất  nghĩa 

không.  Trong  Đại  Tập  Kinh  nói,  đây  là  Phật  nói:  “Đệ  nhất  nghĩa  giả  tức  vô  thượng 

thậm thâm diệu lý”,lý thêm vào chữ diệu, diệu có nghĩa là gì? Không thể nói có, cũng 

không thể nói không. Không thể nói ó tồn tại, cũng không thể nói nó không tồn tại, đây 

gọi là diệu. Quý vị nhất định không thể bị nó quấy nhiễu, chính là nói ở trong cảnh giới 

này, nhất định không được khởi tâm động niệm. Khởi tâm động niệm là sai, khởi tâm 

động  niệm  gọi  là  Bồ  Tát,  không khởi  tâm  không động  niệm  là  Phật,  khởi  tâm  động 

niệm là Bồ Tát. 

Phân biệt thì sao? Phân biệt chính là A la hán, Bích chi Phật.Còn chấp trước thì sao? 

Chấp trước liền biến thành phàm phu lục đạo. Tất cả đều là giả danh giả tướng, không 

có  thứ  nào  là  thật.Nên  trong  hiện  tượng  đừng  nghĩ  đến  nó,  nghĩ  đến  nó  là  khởi  tâm 

động niệm. Đừng nói đến nói, nói đến nó là phân biệt chấp trước, nên gọi là không thể 

nghĩ bàn. Vì thế trong kinh điển nói, đạo lý này thậm thâm thậm thâm, bất khả thuyết 

bất khả thuyết. Bất đắc dĩ dùng một giả danh gọi là đệ nhất nghĩa đế. Không thể chấp 

trước tướng danh tự, nhất định phải thông đạt thấu triệt, đây là thần thông. 

“Liễu  thắng  nghĩa  không,  thị  danh  trí  tuệ”,  đối  với  chân  tướng  sự  thật  hoàn  toàn 

thông đạt thấu triệt. “Năng tri chư pháp, thị danh thần thông”,chư pháp là từ sự tướng 

mà nói, những hiện tượng này quý vị đều thông đạt minh liễu, đây là thần thông. Thần 

thông khởi tác dụng gọi là phương tiện thiện xảo, giúp chúng sanh giác ngộ. “Liễu tục 

như huyễn”, tục là thế tục. Lục đạo luân hồi mộng huyễn bào ảnh, đây là trí tuệ. 

“Như thượng chi thù thắng thần thông trí tuệ, tất giai cứu cánh thông đạt, cố viết 

cứu đạt thần thông tuệ”.Đây là câu thứ ba trong bài thứ nhất, chứng minh bản tánh vốn 

đầy đủ trí tuệ. Chư Phật Như Lai chứng được, chúng ta đều có. Chỉ là chúng ta hiện 

nay có vọng tưởng phân biệt chấp trước mà không thể chứng đắc.Nói cách khác chúng 

322  Tập 437 



ta  có  thể  buông  bỏ  vọng  tưởng  phân  biệt  chấp  trước  lập  tức  liền  chứng  đắc.  Vọng 

tưởng là gì? Là khởi tâm động niệm. Không khởi tâm không động niệm thì vọng tưởng 

sẽ không còn. Từ vọng tưởng sanh phân biệt, từ phân biệt sanh chấp trước,nên không 

khởi  tâm  không  động  niệm  thì  tất  cả  đều  đoạn.  Nếu  đoạn  chấp  trước,  vẫn  còn  vọng 

tưởng phân biệt. Đoạn phân biệt, phân biệt đã đoạn, chấp trước sẽ không còn, nhưng 

vẫn còn vọng tưởng,nên vọng tưởng đoạn thì tất cả đều đoạn. 

Lục căn ở trong cảnh giới lục trần không nên khởi tâm, không nên động niệm.Cổ 

nhân có một ví dụ dạy chúng ta dùng tâm như gương. Giống như gương vậy, tâm sáng 

như gương, chiếu soi bên ngoài rất rõ ràng, trong đó không có khởi tâm động niệm. 

Chư  Phật  Như  Lai  dùng  tâm  như  gương.  Hiện  tại  chúng  ta  dùng  tâm  như  thế  nào? 

Dùng  tâm  giống  như  cuộn  phim  của  máy  quay  phim  vậy,  chụp  một  cái  ghi  lại  hình, 

chụp một cái ghi lại hình nên tâm không trong sạch, đã bị ô nhiễm, chính là ý này. Máy 

chụp hình, máy quay phim hiện nay của chúng ta chính là phàm phu, lục đạo phàm phu. 

Tấm gương đó chính là Như Lai, nó chiếu sáng một cách rõ ràng, nhưng không chấp 

trước dấu vết.Mỗi ngày sớm tối chúng ta rửa mặt soi gương, đó chính là soi tự tánh, 

tâm chúng ta có giống tấm gương chăng? Không giống. Tâm thật giống như máy chụp 

hình, máy quay phim, như vậy là hỏng. 

Có rất nhiều nơi thờ tượng Phật, sau tượng Phật có vòng hào quang. Dùng một tấm 

gương trượng trưng vòng hào quang, rất có ý nghĩa, tượng trưng cho đại viên cảnh trí, 

đây là biểu pháp. Chúng ta cúng Phật, cúng Phật quan trọng nhất là cúng một ly nước, 

còn  những  thứ  khác  có  thể  không  cần,  nhưng  ly  nước  thì  không  thể  thiếu.  Đơn  giản 

nhất, nhưng là phẩm vật cúng Phật quan trong nhất. Nước tiêu biểu cho điều gì? Tiêu 

biểu tâm thanh tịnh, không có nhiễm ô, không có gợn sóng, nó tượng trương cho ý này. 

Thấy nước liền nghĩ đến, tâm tôi phải giống như nước vậy, bất động, trong sạch. Như 

trên đề kinh này: “thanh tịnh bình đẳng giác”,thanh tịnh: nó không ô nhiễm, bình đẳng: 

không dao động, giác: có thể chiếu.Giác có nghĩa là chiếu nên tác dụng ly nước này rất 

vi diệu, không phải cúng để Phật uống, như vậy là sai, Phật không cần uống nước. Nó 

là biểu pháp. 

Xem tiếp câu thứ hai bên dưới. “Du nhập thâm pháp môn, thượng minh thần thông 

trí  tuệ.  Tịnh  Ảnh  viết,  thử  thông  dữ  tuệ,  giai  y  pháp  thành  cố,  cố  thứ  minh  du  nhập 

thâm pháp dã”.Thần thông trí tuệ từ đâu mà có? Đến từ các pháp, không có chư pháp 

thì thần thông trí tuệ không hiển lộ được. Thần thông trí tuệ trong tự tánh vốn đầy đủ, 

nhưng phải có các pháp này mới có thể hiển lộ, nó khởi tác dụng. Tác dụng này chúng 

ta thường gọi là phản ứng, chúng sanh có cảm, tự tánh tự nhiên phản ứng, phản ứng 

này chính là “du nhập thâm pháp môn”. Từ du nhập thâm pháp môn hiển thị ra trong tự 

Tập 437  323 



tánh, có thần thông trí tuệ cứu cánh viên mãn. Đây chính là những điều ngài Huệ Năng 

nói:“đâu ngờ tự tánh vốn thanh tịnh”. Trong tự tánh thanh tịnh tâm của chúng ta, vốn 

có trí tuệ, vốn có thần thông,nên Phật pháp ở trong tất cả pháp là chân thật cứu cánh 

bình đẳng pháp. Trong Phật pháp không có cao thấp, chỉ có giác mê, không có cao thấp. 

Nó là bình đẳng, nó là nhất thể nên Phật pháp thường nói: “vạn pháp nhất như”. 

Du nhập thâm pháp, đây là pháp môn. “Pháp môn, Triệu Công Chú Duy Ma Cật 

viết,  ngôn  vi  thế  tắc  vị  chi  pháp,  chúng  thánh  sở  do  vị  chi  môn”,bên  dưới  có  giải 

thích .“Phật sở thuyết giả, nãi thế chi quỹ tắc, thị vi chi pháp”.Chư Phật Bồ Tát nói, Bồ 

tát là học sinh của Phật. Trên thực tế những gì Bồ Tát nói, tuyệt đối không rời nguyên 

lý nguyên tắc mà Chư Phật nói. Chỉ là đối với chúng ta, người thiếu thiện căn, người trí 

tuệ căn, ngài sẽ nói tường tận hơn, khiến chúng ta minh bạch. Những gì Phật nói thâm 

sâu hơn, người phải có thiện căn, có phước đức nghe mới hiểu được, người căn tánh 

kém một chút nghe không hiểu. Vì thế những người nghe hiểu là Bồ Tát! Họ giải thích 

lại chúng ta nghe liền hiểu. 

Ví như kinh văn này, câu “thông đạt thần thông”, nếu không có  những vị cổ đức 

giải thích, chúng ta làm sao biết được trong này có ý nghĩa thâm sâu như vậy! Các vị 

học trò của Phật, họ nghe hiểu nên từ nhiều phương diện giải thích cho chúng ta, giảng 

giải cho chúng ta, chúng ta cũng đã nghe hiểu.Thế nên Bồ Tát không rời giáo huấn của 

Thế  Tôn.  Mỗi  người  lãnh  hội  không giống  nhau,  khi  mọi  người hội  tập  lại, chúng  ta 

xem rất dễ lý giải. 

Hoàng  Niệm  Tổ  giải  thích  bộ  kinh  này,  chính  là  dùng  lý  niệm  này.  Quý  vị  xem 

trong bộ kinh này ông dẫn chứng hơn 190 loại kinh luận, chú sớ của các bậc cổ đức. 

Đây không phải là chú giải Tập Đại Thành sao? Đọc bộ kinh này đồng nghĩa với xem 

hơn 190 loại kinh luận chú sớ. Thật hiếm có! Ông dùng không biết bao nhiêu năm tâm 

huyết,  đem  nó  hội  tập  thành  bộ  sách  này,  khiến  hậu  nhân  chúng  ta  tiết  kiệm  được 

không  biết  bao  nhiêu  công  phu,  tiết  kiệm  được  không  biết  bao  nhiêu  thời  gian,  tiết 

kiệm được không biết bao nhiêu tinh lực. Chỉ cần bộ sách này là đủ, có thể nhận thức 

rõ ràng, minh bạch đối với thế giới tây phương Cực Lạc. Đối với Phật A Di Đà tín tâm 

không trái lại, hoàn toàn không có chút hoài nghi nào. Có tín tâm, có tâm nguyện là đã 

đăng ký ở thế giới Cực Lạc, đăng ký có tên mình ở đó. Chúng ta hành trì, thật hành trì 

đến lúc đó Phật sẽ đến tiếp dẫn,nên điều này quan trong hơn bất cứ điều gì. 

“Ngôn vi thế tắc”.Trong Vọng Tận Hoàn nguyên Quán, Hiền Thủ quốc sư nói tứ 

đắc, đây là tánh đức. Thứ hai chính là nói “oai nghi hữu tắc”,chư Phật Như Lai thị hiện 

ở nhân gian, chúng sanh có cảm các ngài liền ứng, bất luận thị hiện dưới hình tướng 

324  Tập 437 



nào. Bồ Tát Quan Thế Âm ứng hiện 32 thân,cần lấy thân gì để được độ thoát, ngài liền 

hiện thân đó. Ngài hiện thân thuyết pháp, đều làm tấm gương tốt nhất để thế nhân noi 

theo.  Hành  trì  trong  sinh  hoạt  hằng  ngày,  nhất  định  không  trái  với  thập  thiện  nghiệp 

đạo. Thập thiện nghiệp đạo là phép là tắc. Phép tắc chính là mô phạm, là điển  hình, 

chính là gương sáng. 

Tịnh Tông Học hội đã thành lập ở Mỹ từ lâu. Hội thứ nhất ở Uân Ca Hoa, thành lập 

ở Canada. Nghe nói hiện nay vẫn còn nhưng không có người lãnh đạo,nên cũng suy 

yếu. Hội thứ hai ở Mỹ,tại Sunnyvale gần Cựu Kim Sơn, cư sĩ Dương Nhất Hoa đang 

lãnh đạo, làm rất thành tựu. Hội thứ ba tại Los Angeles, cư sĩ Trần Cảnh Xướng lãnh 

đạo, đều làm rất tốt. Khi tôi ở Mỹ, cả Mỹ và Canada tất cả có hơn 30 Tịnh Tông Học 

Hội. Trên thế giới, Tịnh Tông học hội nhiều nhất là Malaysia, có hơn một trăm hội. 

Hội thứ hai thành lập ở gần Cựu Kim Sơn, khi thành lập, tôi đã viết một phần 

duyên khởi, dùng danh nghĩa của Phật tử Hàn để phát biểu, đưa ra năm cương lãnh tu 

học cho các đồng học của Tịnh tông. Đương thời Ấn Hải pháp sư nhìn thấy vô cùng 

hoan hỷ, cũng rất tán thán. Cương lĩnh đơn giản rõ ràng dễ nhớ, quý vị mới có thể làm 

được. Nếu đưa ra quá nhiều, quá phức tạp nhớ không hết, như vậy nên tu như thế nào? 

Nên năm cương lĩnh tu học của chúng ta, chính là người học Tịnh tông cần phải tuân 

thủ trong cuộc sống hằng ngày. Thứ nhất là Tịnh nghiệp Tam Phước, chỉ có ba điều 11 

câu. Đức Thế tôn nói rất hay, ba điều này là tịnh nghiệp chánh nhân của Chư Phật ba 

đời. Ở trước chúng ta mới học xong tịnh nghiệp chánh nhân. Chư Phật ba đời là quá 

khứ tất cả Phật, hiện tại tất cả Phật, vị lai tất cả Phật đều không thể trái. Trái với Tịnh 

Nghiệp Tam Phước nhất định không thể thành tựu. Điều này rất quan trọng, chúng ta 

đem nó để ở điều thứ nhất, là nguyên tắc chỉ đạo cao nhất để học tập Tịnh tông. 

Bốn  câu  trong  điều  thứ  nhất:  “hiếu  dưỡng  phụ  mẫu,  phụng  sự  sư  trưởng”,  đây  là 

hiếu thân tôn sư. “Từ tâm bất sát, tu thập thiện nghiệp”, điều này là thiện pháp thế gian. 

Nói cách khác, chúng ta làm người trên thế gian này, cần phải thực hành bốn câu này 

mới thật sự là người tốt, đời sau mới có thể không mất thân người. Đời sau tự nhiên 

đến nhân gian, nếu tu hành tốt được sanh lên cõi trời, được phước báo nhân thiên.Cho 

nên  hiếu  thảo  là  căn  bản  lớn  của  thế  xuất  thế  gian,  con  người  không  thể  không  hiếu 

thảo. Không hiếu thảo lại càng hỏng, tu như thế nào cũng không thể thành công. Thế 

gian  pháp  đều  không  thể  thành  tựu,  huống  gì  đại  pháp  xuất  thế  gian!  Điều  này  bao 

nhiêu năm lại đây chúng tôi thường nói, Phật pháp là sư đạo, sư đạo kiến lập trên cơ sở 

của hiếu đạo, như vậy có thể lãnh hội được. Sau khi Đức Thế Tôn diệt độ, các đệ tử đi 

khắp nơi truyền bá. Duy nhất nhánh ở Trung Quốc là mọc rễ, mọc cây, khai hoa, kết 

trái, còn hưng thịnh hơn cả Ấn Độ, nguyên nhân gì? Người xưa lấy hiếu đạo làm cơ sở, 

Tập 437  325 



họ có căn bản này tồn tại. Đối với Phật pháp mà nói, nó vô cùng tương ưng, Phật pháp 

là lấy hiếu đạo làm cơ sở, nên người xưa cắm rễ này rất chặt.Ở Trung Quốc có nhiều 

người thành tựu như vậy, điều này không thể không biết. 

Những năm gần đây, chúng ta đề xướng ba căn bản của Nho Thích Đạo, chính là 

căn cứ vào điều này. Làm sao thực hành hiếu thân tôn sư? Thực hành ở Đệ Tử Quy. 

Quý  vị  có  thể  thực  hành  được  từng  câu  từng  chữ  trong  Đệ  Tử  Quy,  không  phải  để 

thuộc lòng, không phải để nói, làm vậy không có lợi ích gì. Ở đây cần phải thực hành, 

phải thật sự làm được. “Từ tâm bất sát” thực hành ở Cảm Ứng Thiên. Câu bên dưới là 

“tu thập thiện nghiệp” thực hành ở Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh. Chonên ba thứ này 

là căn bản của người học Phật! 

Ngày nay Phật giáo vì sao suy yếu? Căn bản không còn, nên Phật giáo trở thành giả, 

không  có  gốc.  Tự  chúng  ta  phản  tỉnh,  lập  tức  liền  được  giác  ngộ.  Các  vị  tại  gia  học 

Phật không thực hành được thập thiện nghiệp đạo, đây là giả không phải thật. Người 

xuất gia không hành trì được Sa Di Luật Nghi, cũng là giả không phải thật. Tất cả đều 

là giả, Phật giáo làm sao không suy yếu được? Chẳng những suy yếu  mà  còn bị hũy 

diệt. Hiện tại Phật giáo đã suy yếu đến tận cùng, nếu không cứu vãn sẽ bị diệt vong. 

Cứu vãn nên bắt đầu từ đâu? Bắt đầu từ ba căn bản, chỉ cần căn bản tồn tại, tương lai 

dần  dần  nó  sẽ  trưởng  thành,  không  có  căn  bản  là  mất  hết.  Ai  đến  cắm  rễ  này?  Nhất 

định phải dựa vào chính mình không nên hy vọng vào người khác, kỳ vọng người khác 

tương lai sẽ thất vọng rất lớn. Nhất định chính mình phải hành trì, không hành trì sẽ có 

lỗi với chính mình, có lỗi với cha mẹ, có lỗi với tổ tông, có lỗi với chư Phật Bồ Tát. 

Tương lai biến thành tội nhân trong Phật giáo, nên nhất định phải hành trì. 

Trên thế giới chỉ cần có năm ba người y giáo phụng hành, Phật giáo liền được cứu. 

Bất luận tại gia hay xuất gia, người y giáo phụng hành nhất định được tam bảo gia trì. 

Có ba căn bản này, sau đó có thể nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu, nhất định 

sẽ thành tựu. Thành tựu này là thành tựu tam muội, thành tựu trí tuệ. 

Cư sĩ Lưu Tố Vân ở Đông Bắc Trung Quốc là tấm gương tốt nhất. Bà dùng thời 

gian mười năm, mười năm một bộ Kinh Vô Lượng Thọ. Bà được một bộ đĩa, hình như 

tôi giảng vào niên đại 80_1980, giảng tại thư viện Hoa Tạng Đài Loan, lúc đó Phật tử 

Hàn vẫn còn. Khi bà được bộ đĩa đó_Kinh Vô Lượng Thọ_bà nói mỗi ngày  bà nghe 

một đĩa. Lúc đó một đĩa hình như một tiếng đồng hồ, nhưng một đĩa bà nghe mười lần 

một ngày, trường thời huân tu. Bà nói trong kinh Phật bà đạt được lợi ích, chính là đạt 

đươc câu nói: “nhất  môn thâm nhập trường thời  huân tu”, trongmười  năm đó, chính 

câu này giúp đã bà thành công. 

326  Tập 437 



Mỗi  ngày  nghe  mười  tiếng  kinh,  thời  gian  còn  lại  niệm  Phật,  không  gián  đoạn, 

mười năm như  một ngày. Bà được niệm Phật tam muội, bà đã khai ngộ. Đây khẳng 

định  là  điều  tất  nhiên.  Một  người  nếu  thâm  nhập  một  môn,  họ  không  có  tạp  niệm, 

không có vọng tưởng, thì khoảng ba bốn năm sẽ được niệm Phật tam  muội.  Sáu bảy 

năm nhất định có chỗ ngộ, không phải đại triệt đại ngộ, nhất định cũng là đại ngộ.Nên 

mười năm nay bà không để thời gian qua đi vô ích. Bà hơn 50 tuổi mới khai ngộ, mới 

học Phật khai ngộ. Năm nay hơn 60 tuổi, mười năm. Người ta hỏi bà thành công như 

thế  nào,  bà  nói  với  mọi  người  sáu  chữ:  thật  thà,  nghe  lời,  hành  trì.  Bà  nghe  lời  liền 

nghe  hiểu  câu  này,  “nhất  môn  thâm  nhập,  trường  thời  huân  tu”  bà  đã  y  giáo  phụng 

hành. 

Chúng ta thử xem có bao nhiêu người học Phật, tại gia, xuất gia, họ để thời gian 

mười năm qua đi một cách vô ích, thật đáng tiếc. Người ta mười năm đã thành công, 

người  này  nhất  định  vãng  sanh,  khi  nào  vãng  sanh?  Khi  nào  muốn  đi  thì  đi.  Thông 

thường  chúng  ta  nói  sanh  tử  tự  tại,  tự  mình  có  thể  làm  chủ  được,  đời  này  đến  đây 

không  uổng  phí.  Một  số  người  nghe  kinh  không  hiểu,  đó  có  thể  là  không  thật  thà, 

không nghe lời, không y giáo phụng hành. Cổ kim trong ngoài, người của thế xuất thế 

gian  thật  sự  thành  công,  đều  là  sáu  chữ  này,nên  người  thật  thà  dễ  dạy,  người  thông 

minh  không  dễ  dạy.  Ngạn  ngữ  có  câu:  “thông  minh  phản  bị  thông  minh  ngộ”,người 

thông minh không bằng người thật thà, người thật thà thật sự thành tựu, người thông 

minh vẫn trôi lăn trong luân hồi lục đạo. 

Nên “Ngôn vi thế tắc. Chúng thánh sở do vị chi môn”,chúng thánh là Thanh văn, 

Duyên giác, Bồ Tát, Phật đều là từ cửa này mà thành tựu, đây gọi là môn. Ở trên bục 

giảng tôi thường nói với các bạn đồng học, tông môn giáo môn ở Trung Quốc trong hai 

ngàn năm nay, người thành tựu chính là thật sự minh tâm kiến tánh. Người kiến tánh 

thành Phật sanh vào cõi thật báo, nhất định quá 3000 người. 

Phật  giáo  công  nguyên  năm  67,  chính  thức  truyền  vào  Trung  Quốc,  gần  2000 

năm có nhiều người thành tựu như vậy. Người niệm Phật vãng sanh Tịnh độ thành Phật, 

hai ngàn năm nay tôi dự tính bảo thủ nhất là mười vạn người, quý vị nói thù thắng biết 

bao! 

Ngoài  tịnh  độ  ra  chúng  ta  còn  học  pháp  môn  khác,  chúng  ta  đi  không  thông  được, 

chúng ta không có năng lực này. Pháp môn này chúng ta cầu vãng sanh, thì cửa này 

chúng ta đi thông suốt, chúng ta nắm chắc được, vì sao vậy? Vì những pháp môn này 

thật sự phải đoạn phiền não, đoạn phiền não khó! Pháp môn này không cần đoạn phiền 

não, đới nghiệp vãng sanh. Chỉ cần chúng ta có năng lực chế phục phiền não là có thể 

Tập 437  327 



vãng sanh. Chế phục so với đoạn phiền não dễ hơn nhiều. Chế phục như thế nào? Một 

câu A Di Đà Phật.Biết niệm, khi khởi tâm động niệm, bất luận là hoan hỷ hay ưu tư, sợ 

hãi hay oán hận. Ý niệm này vừa sanh, A Di Đà Phật áp chế nó. Ý niệm gì cũng đều 

quy về A Di Đà Phật. Đây chính là chế phục phiền não, tức là có thể đới nghiệp vãng 

sanh,nên  Phật  A  Di  Đà  cần  điều  kiện  này,  nếu  không  chế  phục  được  thì  không  còn 

cách nào khác. 

Chế phục phiền não, khi lâm mạng chung mới chế phục, như vậy là trễ, không kịp 

nữa. Bình thường phải tập luyện, trong cuộc sống hằng ngày chính là tập luyện. Thuận 

cảnh, thiện duyên không khởi tham tâm, không khởi tâm tham luyến. Tâm ham thích 

khởi lên A Di Đà Phật, dùng câu A Di Đà Phật để thay thế nó. Nghịch cảnh ác duyên, 

khi xung đột sân nhuế sân khởi, A Di Đà Phật, đều đoạn tận nó. Tất cả đều quy về câu 

A Di Đà Phật này, đây gọi là biết niệm. Trong cuộc sống hằng ngày như luyện binh 

vậy, khi lâm mạng chung là đánh trận. Niệm sau cùng là A Di Đà Phật liền được vãng 

sanh. 

Nguyện  thứ  18  trong  48  lời  nguyện,  khi  lâm  mạng  chung  nhất  niệm  mười  niệm 

đều  có  thể  vãng  sanh.Nhưng  bình  thường  chúng  ta  không  luyện,  đến  khi  lâm  mạng 

chung,  nếu  ngũ  dục  thất  tình  xuất  hiện  phải  làm  sao?  Lập  tức  đi  vào  tam  đồ,  có  thể 

vãng sanh hay không là niệm sau cùng này. Bình thường không tinh tấn không được, 

bình thường không buông bỏ không được. Bình thường xem nhẹ mọi thứ thì tất cả đều 

có thể buông bỏ được, như vậy phiền não của chúng ta giảm nhẹ rất nhiều. Câu Phật 

hiệu này rất dễ khiến nó chuyển đổi, nên nhất định phải buông bỏ, biết thế gian này tất 

cả đều là giả, tan như bọt nước. Thật sự chúng ta xem nó như giấc mộng. Trong mộng 

được hoàng kim cũng không thích, khi tỉnh dậy tất cả đều không. Trong mộng gặp oán 

thân trai chủ, muốn giết quý vị, không sao, khi tỉnh dậy cũng không có gì, tất cả đều 

không có. Xem thế gian này như cảnh mộng, Xem thế giới này như cái gì? Xem như 

chỗ chúng ta tham quan du lịch, nơi này mọi thứ không phải của tôi, hai ngày sau tôi 

đã đi. 

Lần này tôi đến Nhật Bản là lần thứ bảy. Lần đầu tiên đến ở thời gian dài nhất, ở 

đây đến 21 ngày, những lần khác đại khái đều là một tuần đến mười ngày. Xem thế 

giới như là chỗ du lịch, quan quang du lịch, không phải là quê nhà. Quê nhà ở thế giới 

tây  phương  Cực  Lạc.  Ở  đây  tương  lai  chúng  ta  không  mang  theo  được  điều  gì.  Đến 

thân thể cũng không mang theo được thì hà tất phải chấp trước? Hà tất phải chiếm hữu? 

Nếu điều gì cũng lấy riêng cho mình, ý niệm này là băng hoại nhất, ý niệm này là ý 

niệm của tam đồ. Có ý niệm này không ai không đọa địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh. Đây 

thật sự gọi là ngu si, không có trí tuệ. Người có trí tuệ, sao lại làm điều ngu ngốc này? 

328  Tập 437 



“Phật sở thuyết giả, nãi thế chi quỹ tắc, thị vị chi pháp. Thử pháp thị chúng thánh 

nhập đạo chi sở do, cố vị chi môn”. 

Hoàng Niệm Tổ giải thích, căn cứ theo những điều các bậc cổ đức nói, dùng văn 

bạch thoại hiện nay để giải thích. Những gì Chư Phật Bồ Tát nói chính là kinh nghiệm 

của các ngài. Những gì họ trải qua, những gì họ đi qua, cung cấp cho chúng ta  tham 

khảo. Chúng ta phải thật sự tin tưởng, thật sự học tập, đi theo con đường của họ, nhất 

định đi một cách thông suốt. Nếu bỏ con đường cũ, mở một con đường mới, không biết 

mở đến đâu. Khai sáng mới chi bằng giữ cái cũ! 

“Hoa  Nghiêm  Đại  Sớ  viết”,  đây  là  cuốn  do  Thanh  Lương  đại  sư  trước  tác.  “Như 

Lai thần thông du nhập”, thông là thần thông, trí là trí tuệ. Du nhập là du nhập mười 

pháp giới. “Cố hiệu môn”, gọi đó là pháp môn. “Hựu Hội Sớ viết, xuất nhập vô ngại 

danh du, năng triệt áo vực vi nhập”, đều là kinh nghiệm của Bồ Tát. Bồ Tát từ cõi thật 

báo ra, cảm ứng với chúng sanh có duyên trong mười pháp giới. Chúng sanh có cảm, 

Bồ tát liền có ứng, xuất nhập vô ngại! Họ từ cõi thật báo đi ra, họ có thể trở về lại. Khi 

nào muốn trở về thì họ trở về, thông đạt vô ngại gọi là du. “Năng triệt áo vực vi nhập”, 

áo vực là thật tướng pháp môn. Bất luận xuất hay không xuất, minh tâm kiến tánh đây 

là áo vực, khế nhập tự tánh. 

“Hựu Tịnh Ảnh Sớ viết, cùng bổn xưng nhập, vị cùng tận bổn nguyên, danh chi vi 

nhập”.Nhập là gì? Trở về tự tánh, trở về thường tịch quang, trở về chính là nhập. Áo, 

thâm áo, mật áo đều là danh xưng của tự tánh chân như. “Cùng tận bổn nguyên”, bổn 

nguyên là dùng danh từ triết học để nói, bản thể của vũ trụ vạn hữu. Điều này chỉ có 

Chư Phật Như Lai có thể làm được. Nhà triết học vĩ đại trên thế giới cũng không có 

cách nào, vì sao vậy? Vì giới khoa học, giới triết học chưa buông bỏ vọng tưởng phân 

biệt chấp trước, nên họ không thể kiến tánh. 

Khoa học triết học có thể duyên đến biên tế của tự tánh, họ có thể duyên đến đó, 

nhưng  không  duyên  được  bản  thể.  Họ  có  thể  hiểu  rõ  hiện  tượng,  có  thể  hiểu  rõ  tác 

dụng,  nhưng  bản  thể  không  duyên  đến  được.  Điều  này  hiện  nay  chúng  ta  đã  hiểu  rõ 

ràng minh bạch, bản thể nhất định phải buông bỏ vọng tưởng phân biệt chấp trước, tự 

nhiên  liền  hiện  tiền.  Các  nhà  khoa  học  thiếu  nhân  duyên  này,  nếu  họ  có  nhân  duyên 

gặp được Phật pháp đại thừa, họ lập tức sẽ thành Phật. Vì họ đã đi đến biên tế, chỉ cần 

họ chịu buông bỏ liền được thành Phật, liền khế nhập cảnh giới. 

Bên dưới nói “Kim chư Bồ Tát tán thán Di Đà, cùng tận chư pháp thật tướng chi 

bổn nguyên. Xuất nhập vô ngại, cố viết du nhập thâm pháp môn, cùng tận nguyên để, 

Tập 437  329 



thị vi thậm thâm,  cố viết thâm pháp  môn”.Mấy câu này chiều nay  chúng ta học tiếp, 

bây giờ thời gian đã hết. 

 

Tập 438 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên Tập: Bình Minh 

Thời gian:05.06.2011 

Địa điểm: Cang Sơn Tịnh Tông Học Hội_Nhật Bản 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 550, hàng thứ 4, bắt đầu xem từ câu sau cùng. 

“Kim  chư  Bồ  Tát  tán  thán  Di  Đà,  cùng  tận  chư  pháp  thật  tướng  chi  bổn  nguyên. 

Xuất nhập vô ngại, cố viết du nhập thâm pháp môn. Cùng tận nguyên để, thị vi thậm 

thâm, cố viết thâm pháp môn”. 

Đoạn này Hoàng Niệm Tổ giải thích những gì trong Hội Sớ và Tịnh Ảnh Sớ nói. 

Hiện  tiền  những  vị  Bồ  Tát  này  là  từ  mười  phương  thế  giới,  đến  thế  giới  Cực  Lạc  để 

tham bái Phật A di Đà. Chư vị Bồ Tát này, ở trước chúng ta đã thấy họ cúng dường, ở 

đây thấy họ tán thán, chính là hai nguyện trước trong thập đại nguyện vương của Phổ 

Hiền Bồ Tát. “Lễ kính Chư Phật, xưng tán Như Lai”,những vị Bồ Tát này đều tu hạnh 

nguyện Phổ Hiền. Vì thế giới tây phương Cực Lạc đích thực là pháp giới của Phổ Hiền 

Bồ Tát, vì mỗi người đều “hàm cộng tôn tu Phổ Hiền chi đức”,điều này trong phẩm thứ 

hai chúng ta đã thấy, vì thế nên biết nhân duyên của Phổ Hiền Bồ Tát và thế giới Cực 

lạc vô cùng thâm sâu. 

“Tán  thán  Di  Đà,  cùng  tận  chư  pháp  thật  tướng  chi  bổn  nguyên”,chư  pháp  thật 

tướng chính là chân tướng của vũ trụ nhân sinh.Vì thế nếu có người hỏi trong kinh điển 

Phật giáo nói về điều gì? Hoặc là hỏi Đức Thế Tôn thuyết tất cả pháp trong 49 năm, 

ngài  nói  những  gì? Bốn  chữ:  “chư  pháp  thật  tướng”  đã  nói  hết  tất  cả,  là  nói  về  chân 

tướng của tất cả pháp, đây là ý gì? Sở học của triết học và khoa học ngày nay là gì? 

Cũng  đang  thăm  dò  truy  cầu  chân  tướng  của  vũ  trụ  vạn  pháp.Trước  đây  thầy  Đông 

Phương Mỹ giới thiệu Phật pháp cho tôi. Ông nói triết học trong kinh Phật là triết học 

đỉnh cao trên toàn thế giới. Những điều trong Kinh Phật và triết học nói đều cùng một 

việc, đều nói tận cùng thật tướng của các pháp.Nhưng khoa học và triết học chưa tìm 

330  Tập 438 



thấy  bổn nguyên  của  thật  tướng  các  pháp.  Đời  này  đến  đời  khác  họ đều  đang  nỗ  lực 

nghiên  cứu.  Hiện  nay  thành  quả  tìm  kiếm,  có  thể  nói  là  tương  đối  khiến  người  chấp 

nhận. Bất luận là nghiên cứu thảo luận hồng quan vũ trụ hay nghiên cứu lượng tử lực 

học. Ngày nay vật lý phân thành hai phương hướng. Hồng quan vũ trụ là vô cùng lớn. 

Lượng tử lực học thì ngược lại, nólà tìm cầu đến thế giới vi quan nhỏ nhất. 

Hồng quan thế giới và vi quan thế giới đều có thành quả rất đáng nể, ngày càng gần 

với  những gì Phật pháp nói,  nhưng  vẫn  chưa  tìm  thấy  bổn  nguyên.  Phật  đã  tìm  thấy, 

trong kinh Phật tìm thấy, bổn nguyên chính là tự tánh chân như, có khi nói là tự tánh. 

Ở trước chúng ta nói đệ nhất nghĩa đế đều là nói về vấn đề này. Phật nói về điều này 

ngài dùng đến mấy mươi danh từ. Nếu chúng ta hỏi một vấn đề, vì sao Phật dùng nhiều 

danh từ thuật ngữ như vậy? Đây là phương tiện thiện xảo ngài dùng trong lúc giáo hóa, 

dạy chúng ta không nên chấp trước tướng danh tự, chỉ cần hiểu ý là được rồi, không 

chấp vào danh tướng. Hoàn toàn tương đồng với thái độ học tập Phật trong Khởi Tín 

Luận Mã Minh Bồ Tát nói. 

Học  Phật  một  bên  là  đọc  tụng,  một  bên  là  nghe  giảng.  Đọc  kinh  điển  của  Phật 

không  chấp  trước  tướng  văn  tự,  không  chấp  vào  tướng  danh  tự,  không  chấp  trước 

tướng tâm duyên, như vậy là đúng. Nghe giảng cũng như vậy, nghe giảng không chấp 

vào tướng ngôn thuyết. Ngôn ngữ nói nhiều, nói ít, nói cạn, nói sâu đều không quan 

trọng. Không nên chấp trước ngôn ngữ, không nên chấp trước danh từ, không nên chấp 

trước tâm duyên, tâm duyên là gì? Khi nghe xong tôi cho rằng điều này có nghĩa như 

thế nào, như vậy là không được, đây gọi là tâm duyên. Quý vị cho rằng đây là ý gì, đó 

là ý của quý vị, không phải ý của Phật, nhất định phải hiểu điều này. Vì Phật Bồ Tát 

các ngài không có ý nào cả, quý vị nghe ra được ý nghĩa, như vậy mới lạ. Phật Bồ tát 

không có ý gì, quý vị làm sao có thể nghe ra được ý nghĩa trong đó? Nên điều này chỉ 

có thể dùng tâm lãnh hội, dùng tâm để ngộ, không thể dùng lời nói để truyền, không 

nói ra được, đây là điểm vi diệu của Phật pháp. Dần dần ta lãnh hội được nó, không 

cần nghĩ về nó. Nghĩa là không cần dùng phân biệt, không cần dùng chấp trước, không 

cần  dùng  tưởng  tượng.  Như  vậy  quý  vị  sẽ  hoàn  toàn  sai,  càng  nghĩ  càng  sai.  Không 

nghĩ là đúng, nghĩ đến là sai.Cho nên Phật pháp cần dùng trực giác. Không hiểu cũng 

không sao, không hiểu thì tiếp tục học, đây chính là điều cổ nhân nói, đọc sách nghìn 

biến nhưng chính mình phải hiểu được nghĩa của nó. Không nên nghĩ tôi đã lãnh hội 

được ý nghĩa, vì sao? Khi đọc được một ngàn biến, y theo phương pháp trong Khởi Tín 

Luận, tâm ta sẽ được định. Dùng phương pháp này tu định, nhập định. Định đến trì độ 

nhất định thì trí tuệ liền khai, trí tuệ tự nhiên khai mở nên người biết nghe kinh đi nghe 

kinh, người biết đọc kinh đi đọc kinh, là gì? Tu thiền định. Vì quý vị không chuyên 

Tập 438  331 



tâm  nghe,  không  chuyên  tâm  đọc,  trong  tâm  sẽ  có  tạp  niệm,  có  vọng  tưởng.  Dùng 

phương pháp này đoạn tận vọng tưởng và tạp niệm, khiến tâm định lại. 

Tâm  định  quý  vị  xem  kinh  văn  hay  nghe  giảng  đều  là  trí  tuệ.  Nghe  một  cách  rõ 

ràng minh bạch, không nghe nhầm, không đọc sai, đây là tu huệ. Không có tạp niệm, 

không  có  vọng  tưởng,  đây  là  tu  định.Cho  nên  đọc  kinh,  nghe  giảng  đều  là  cùng  học 

định tuệ. Hai tiếng, tu hai tiếng định tuệ. Giữ quy cũ chính là trì giới. Ở đây muốn nói, 

trong  hai  tiếng  đồng  hồ  này  đã  hoàn  thành  tam  học  giới  định  tuệ,  đây  là  Phật  pháp. 

Điều này trong cách dạy học của thế gian không tìm thấy. 

Ngày xưa truyền thống dạy học tư thục của Trung Quốc, cũng có ý nghĩa này. 


Điều này học được từ trong Phật pháp. Nho giáo, đạo giáo đều đã học được nên nếu họ 

thật sự y theo nguyên tắc nguyên lý này học tập, thì đều có thể khai trí tuệ, đều có thể 

được tâm thanh tịnh. Tâm thanh tịnh khởi tác dụng chính là trí tuệ hiện tiền. Cho nên 

đây đích thực là cảnh giới không thể nghĩ bàn. Nhất định phải tìm thấy bổn nguyện của 

thật tướng các pháp. 

“Xuất nhập vô ngại, cố viết du nhập thâm pháp môn”,đối với tất cả pháp của thế 

xuất thế gian, nếu dùng danh từ triết học để nói thì bản thể, hiện tượng, tác dụng đều 

không có chút chướng ngại nào. “Cùng tận nguyên để”, đây gọi là thậm thâm, gọi là 

thâm pháp môn. Tìm ra căn nguyên của vũ trụ, là học vấn là đại học vấn. Sao là mê tín 

được? 

Quý vị xem hiện nay nghiên cứu vi quan thế giới, vật chất_hiện tượng vật chất rốt 

cuộc là gì, họ đã biết rõ ràng. Cơ sở của hiện tượng vật chất là ý niệm, chính là ý niệm, 

ý niệm là gì? Điều này vẫn chưa làm rõ được, vấn đề hiện tượng vật chất đã giải quyết, 

do ý niệm biến hiện ra. Ý niệm từ đâu mà có? Vì sao có ý niệm? Điều này hiện nay 

khoa học vẫn còn đặt dấu hỏi rất lớn, nhưng các nhà khoa học cũng cho chúng ta biết 

là  từ  không  sanh  có.  Từ  không  sanh  có  rất  hàm  hồ,  rất  mơ  hồ,  cũng  có  nghĩa  là  nói 

không rõ ràng. Người học Phật hiểu được, chữ vô này Phật pháp cũng nói. Phật pháp 

thường thường nói vô, nói không nhưng vô không phải là không có, không phải tất cả 

đều không có. Vô trung nó lại hữu hữu, đạo lý này rất thâm sâu. 

Vô là gì? Trong tự tánh không có hiện tượng vật chất, không có hiện tượng tinh 

thần,  không  có  hiện  tượng  tự  nhiên,  đây  là  vô.Nhưng  nó  có  thể  hiện  hiện  tượng  vật 

chất, có thể hiện hiện tượng tinh thần, có thể hiện hiện tượng tự nhiên, nên nói vô trung 

sinh hữu. Trong Phật pháp đại thừa nói không sai, nhưng nói một cách mơ hồ, không 

nói rõ ràng.  Vô là gì? Vô là tự tánh, vô là bản thể. Các bậc cổ nhân của chúng ta nói 

rằng: “nhân tánh bổn thiện”.Thiện này không phải là thiện của thiện ác, thiện là danh 

332  Tập 438 



từ  tán thán,  là đại  viên  mãn.  Như  khi khai  ngộ ngài  Huệ Năng  nói  ra năm  câu,  dùng 

một chữ để nói_Thiện. Thiện là gì? Là quá tốt, quá viên mãn. Huệ Năng đại sư nhìn 

thấy tự tánh, nhìn thấy bản tánh, điều đầu tiên ngài nói là “thanh tịnh”, bổn tánh xưa 

nay chưa từng bị nhiễm ô. Điều thứ hai nói nó là bất sanh bất diệt, nó không có sanh 

diệt.  Ba  loại  hiện  tượng  đều  có  sanh  diệt,  hiện  tượng  tự  nhiên,  hiện  tượng  tinh  thần, 

hiện tượng vật chất, đều có sanh diệt. Tự tánh không có sanh diệt, nó có thể sanh, có 

thể hiện ba loại hiện tượng này. Vì thế ngài nói vốn tự đầy đủ, câu này đã nhắn nhũ rất 

rõ ràng. 

Vì  sao  nó  có  thể  hiện?  Vì  nó  vốn  đầy  đủ.  Không  có  duyên  nó  không  hiện,  có 

duyên nó liền hiện. Một hiện thì tất cả đều hiện, giống như nằm mộng vậy, cảnh giới 

trong mộng quý vị nói có hay không? Nếu nói không có, thì làm sao nó hiện ra được? 

Vì sao nằm mộng? Đây là một dấu chấm hỏi, hiện nay chưa ai có thể giải quyết được 

vấn  đề    này,  vì  sao  nằm  mộng?  Có  người  nói  ban  ngày  nghĩ  điều  gì,  ban  đêm  nằm 

mộng  vấn  đề  đó.  Như  vậy  có  rất  nhiều  người  ban  ngày  nghĩ,  nhưng  tối  đến  tại  sao 

không mộng? Có thể thấy điều này không thể tự bào chữa. Cảnh mộng không phải tự 

tánh, trong tự tánh không có. Ý thức trong A lại da, hiện nay gọi là tiềm ý thức. Tiềm 

là gì? Tiềm phục ở trong đó, nghĩa là ý nghĩa rất sâu sắc, dấu kín trong A lại da. Ý thức 

này là chủng tử rơi rớt lại, thông thường chúng ta gọi là tập khí, có thể nói thông suốt. 

Dấu  kín  trong  A  lại  da  thức,  gặp  được  duyên,  gặp  được  duyên  nó  liền  khởi  hiện 

hành, trong mộng khởi hiện hành. Tóm lại quý vị phải có giải thích, giải thích một cách 

hợp  tình  hợp  lý.  Nói  ra người  khác  tin  tưởng,  mình không  hoài  nghi, đây  đều  là  thật 

tướng các pháp. 

Thế  giới  này  là  mười  pháp  giới  y  chánh  trang  nghiêm,  trong  diện  mạo  quang 

minh đại giác của Chư Phật Bồ Tát, trong lòng của họ chính là cảnh mộng. Trong tự 

tánh vốn đầy đủ, gặp duyên có thể sanh vạn pháp. Có thể sanh ra vạn pháp, không thể 

nói nó có. Không hiện không sanh, không thể nói nó không, nói nó như thế nào cũng 

không đúng. Quý vị thật sự lãnh hội  được, thật sự chứng được thì  nói  thế nào cũng 

đúng. Đích thực lời Phật nói không sai, chỉ có chứng mới biết được. 

Chứng  như  thế  nào?  Buông  bỏ  liền  hiện  tiền,  tất  cả  chúng  sanh  đều  bình  đẳng. 

Trong tự tánh của Phật vốn tự đầy đủ, không nhiều hơn chúng ta chút nào. Chúng ta so 

với  Phật  cũng  không  ít  hơn  ngài  tí  nào.Tự  tánh  chỉ  có  một  không  phải  hai.Đức  Phật 

thường dùng đại hải làm ví dụ, đại hải là một, gọi là tánh hải, tự tánh giống như đại hải. 

Mỗi người chúng ta thì sao? Mỗi người là một bọt nước trong biển nước. Khi hiện bọt 

nước, hình như mỗi cái bọt nước không giống nhau, rất nhiều,nhưng nếu bọt nước vỡ 

Tập 438  333 



ra là một đại hải, không rời đại hải, đại hải đó là tự tánh. Đại hải_tánh hải chính là bản 

thể trong triết học nói, bản thể là một không phải hai, nên biến pháp giới hư không giới 

là nhất thể. 

Trong Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán, Hiền Thủ quốc sư nói một cách rõ ràng. Bài 

luận văn này tất cả có sáu đoạn, đoạn đầu tiên là hiển nhất thể, đoạn thứ hai khởi nhị 

dụng, nhị dụng tức hiện tướng. Thứ nhất là hiện vũ trụ, thứ hai là hiện chính mình, gọi 

là y báo và chánh báo. Vũ trụ và chính mình là có trước sau, nhưng chúng ta không tìm 

ra cái trước sau đó, hình như là đồng thời, tốc độ nó quá nhanh, nhưng đích thực nó có 

trước sau. Giống như tam tế tướng của A lại da, đích thực có trước sau, nghiệp tướng, 

chuyển tướng, cảnh giới tướng.Nhưng ba loại hiện tượng đều ở trong một niệm,  một 

niệm này chính là điều Bồ Tát Di Lặc nói,một khảy móng tay có 32 ức trăm ngàn niệm, 

trong  nhất  niệm  có  nghiệp  tướng,  chuyển  tướng,  cảnh  giới  tướng.Cho  nên  chúng  ta 

không có cách nào, vì nó đồng thời cùng khởi lên. Thời gian ngắn như vậy thì không 

sao tưởng tượng được. Ba hiện tượng của nó vẫn là có thứ tự hổ tương sanh ra, nhất 

niệm hoàn thành. 

Ba hiện tượng này ngày nay chúng ta gọi là vũ trụ, gọi là chính mình,nên khoa học 

và triết học đối với điều này vẫn còn là dấu chấm hỏi.Nhưng trong giáo lý nhà Phật đã 

có đáp án. Đáp án này khoa học và triết học có thể đạt được chăng? Trong kinh Phật 

nói rất khó, dùng phương pháp gì mới có thể đạt được? Đức Phật dạy, chúng ta buông 

bỏ  liền  đạt  được.  Nếu  các  nhà  khoa  học  không  từ  bỏ  khởi  tâm  động  niệm,  phân  biệt 

chấp  trước,  như  vậy  họ  không  có  cách  nào  để  chứng  được,  vì  sao  vậy?  Vì  khởi  tâm 

động niệm, phân biệt chấp trước là vọng tâm, vọng tâm chỉ có thể duyên vọng cảnh. 

Tự tánh hiện ra tướng này của chúng ta, hiện tượng của vũ trụ, hiện tượng của vạn vật 

tất cả đều không phải là thật. 

Trong kinh nói:“phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”. Vọng tâm có thể duyên đến 

cảnh giới hư vọng, không duyên được chân thật. Nó không duyên được chân tánh, đạo 

lý chính là ở đây. Buông bỏ những vọng tâm này, chân tánh liền hiện tiền. Không cần 

tìm chân tánh, buông bỏ vọng, chân liền hiện tiền. Điều này vốn là như vậy, trong tự 

tánh đầy đủ vô lượng trí tuệ, vô lượng đức năng, vô lượng tướng hảo,nên dùng danh 

hiệu A Di Đà để xưng nó, A Di Đà chính là tự tánh, điều này nhất định phải biết. 

A Di Đà Phật bốn chữ này, dịch ra từ tiếng Phạn, có thể dịch thành chữ hán, tại 

sao không dịch? Dịch âm không dịch ý, đây gọi là tôn trọng không dịch, nếu dịch thì 

sao? A nghĩa là vô, Di Đà nghĩa là lượng, Phật nghĩa là giác, nghĩa là vô lượng giác. 

Vô lượng, trong này có nhân sự vật, trong Phật pháp gọi là y chánh trang nghiêm. Tất 

334  Tập 438 



cả y chánh trang nghiêm, quý vị đều có thể giác ngộ, đều có thể thấu triệt, đây gọi là A 

Di Đà. A Di Đà không phải là những gì ở đây đang nói sao? “Cùng tận chư pháp thật 

tướng chi bổn nguyên” đây có nghĩa là A Di Đà, nghĩa là Phật A Di Đà. 

Do đây chúng ta có thể biết, mỗi vị Phật đều chứng đến câu này. Mỗi vị Phật đều 

có thể gọi là Phật A Di Đà, Phật không có danh hiệu nhất định, đều là từ trên tánh đức 

mà xưng danh hiệu ngài. Bồ Tát là từ trên tu đức mà xưng danh hiệu, đều không có 

danh  tự,  danh  tự  là  giả.  Vì  thế  không nên  chấp  trước  tướng  danh  tự.  Phật  nói  những 

danh tướng này cũng đều là giả, không phải thật. Phải thật sự đem chân tướng, hiểu 

rõràng minh bạch danh tướng này nói gì là được. Không nên chấp trước tướng danh tự, 

nên đây là pháp môn rất thậm thâm. 

Đoạn thứ hai, bài kệ thứ hai là Tán Phật Hiệu Công Đức.Nghĩa là Nam Mô A Di 

Đà Phật. Trên thực tế chính là bốn chữ A Di Đà Phật. Nam mô có nghĩa là quy y, nghĩa 

là quy mạng, nghĩa là cung kính, chính là ý này. Danh hiệu của Phật chính là A Di Đà 

Phật, chúng ta xưng Nam Mô A Di Đà Phật, nghĩa là quy y Phật A Di Đà, quy mạng 

Phật A Di Đà, lễ kính Phật A Di Đà, có nghĩa là như vậy. 

Cuối  thời  nhà  Minh,  đại  sư  Liên  Trì  là  tổ  sư  đời  thứ  tám  của  Tịnh  độ  tông.  Có 

người hỏi ngài, ngài niệm Phật như thế nào? Ngài nói tôi niệm bốn chữ A Di Đà Phật. 

Họ hỏi: ngài dạy người khác như thế nào? Tôi dạy người khác niệm sáu chữ: Nam Mô 

A  Di  Đà  Phật,  vì  sao  vậy?  Ngài  nói:  đời  này  tôi  nhất  định  phải  vãng  sanh  tịnh  độ, 

không còn trôi lăn trong luân hồi lục đạo nữa. Vì thế trong kinh nói chấp trì danh hiệu, 

tôi tuân thủ những gì trong kinh nói. Danh hiệu là bốn chữ, tôi liền niệm A Di Đà Phật. 

Tôi dạy người niệm Nam Mô A Di Đà Phật, người đó chưa chắc thật sự có tâm, phát 

tâm vãng sanh thế giới Cực Lạc. Quý vị không phải thật tâm muốn đi, thêm vào chữ 

quy y Phật A Di Đà hay hơn, nghĩa là thêm vào lời khách sáo. Lễ kính Phật A Di Đà, 

tôi thật muốn đi, lời khách sáo này không cần nói. Điều này trong Trúc Song Tùy Bút 

chúng ta đều có thể thấy được. Những lời này của chư vị Tổ sư là một khai thị rất lớn 

đối với chúng ta. Thật sự tin tưởng không chút hoài nghi, thật sự muốn đi thì không 

cần khách sáo. 

Niệm bốn chữ đơn giản hơn niệm sáu chữ, càng là đại đạo thì càng đơn giản. Càng 

thành tựu cao lại càng dễ dàng, tuyệt đối không có phiền phức. Vì thế thật muốn đi thì 

bốn chữ là đủ, chuyên niệm A Di Đà Phật. Ấn Quang đại sư dạy chúng ta phương pháp 

niệm là ba điều rõ ràng. Niệm một cách rõ ràng, nghe rõ ràng và nhớ rõ ràng. Cách ghi 

nhớ này có người hỏi tôi, phải chăng là vừa niệm vừa nhớ? A Di Đà Phật một, A Di Đà 

Phật hai, A Di Đà Phật ba, phải chăng là nhớ như vậy? Không phải như vậy. Trong A 

Tập 438  335 



Di Đà Phật còn xen tạp một hai ba bốn, như vậy là phá hoại công phu niệm Phật. Ghi 

nhớ trong tâm, không lưu lại chút dấu tích nào. A Di Đà Phật, A Di Đà Phật, A Di Đà 

Phật, niệm đến câu thứ mấy phải rõ ràng. Như vậy vọng tưởng tạp niệm mới không xen 

vào được. Vì sao vậy? Vì vọng tưởng tạp niệm xen vào, ta lập tức quên ngay, liền loạn 

ngay. Lẫn lộn không được tính, phải niệm lại từ đầu. 

Ấn Quang đại sư dạy chúng ta nhớ bao nhiêu? Chỉ nhớ từ một đến mười, nhớ đến 

mười  câu,  lại  bắt  đầu  từ  một  đến  mười,  nhớ  bằng  cách  như  vậy.  Trên  thực  tế  ngài 

không dạy chúng ta, mỗi ngày nhất định phải niệm mấy ngàn câu, mấy vạn câu, không 

phải.  Quý  vị  cứ  niệm  như  vậy,  bất  luận  là  niệm  bao  nhiêu,  chỉ  cần  nhớ  từ  một  đến 

mười. Câu Phật hiệu này của tôi là câu thứ mấy trong mười câu Phật hiệu, rõ ràng phân 

minh. Cách ghi nhớ này đích thực tạp niệm không xen vào được, đây là phương pháp 

nhiếp tâm. 

Cương lĩnh chỉ đạo chung của niệm Phật, chính là tám chữ trong Niệm Phật Viên 

Thông  Chương  mà  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  nói:  “Đô  nhiếp  lục  căn,  tịnh  niệm  tương 

tục”,chúng  ta  niệm  Phật,  không  nhiếp  được  lục  căn,  tất  cả  đều  là  vọng  tưởng,  vọng 

niệm, không có cách nào. Đây là một điều rất khổ não của rất nhiều người niệm Phật. 

Niệm  như  thế  nào  mới  thật  sự  đoạn  tận  những  vọng  tưởng  này?  Đô  nhiếp  lục  căn, 

nguyên tắc cao nhất ở đây chính là buông bỏ triệt để. Nhãn căn buông bỏ sắc trần, nhĩ 

căn buông bỏ thanh trần. Lục căn ở trong lục trần đều buông bỏ hết, không còn phan 

duyên gọi là lục căn thanh tịnh. Dùng tâm thanh tịnh này niệm Phật, gọi là tịnh niệm 

tương tục, không hoài nghi, không xen tạp, chính là tâm thanh tịnh. Không hoài nghi, 

quý vị đối với Tịnh tông cần phải có mức độ thấu hiểu thâm sâu, mới không hoài nghi 

nó.  Kinh  giáo  giúp  chúng  ta,  đặc  biệt  là  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  giúp  quý  vị  đoạn  nghi 

sanh tín, giúp quý vị phá mê khai ngộ.Nhưng nhiếp tâm như thế nào? Đó là công phu. 

Thật sự buông bỏ được thì nhiếp tâm sẽ dễ dàng. Chúng ta không buông bỏ được, tự tư 

tự lợi chưa buông bỏ, danh văn lợi dưỡng chưa buông bỏ, ngũ dục lục trần chưa buông 

bỏ, tham sân si mạn chưa buông bỏ, như vậy sao không có tạp niệm được? Tạp niệm là 

chướng ngại nghiêm trọng của việc niệm Phật, nên công phu niệm Phật không đắc lực, 

không đạt được pháp hỷ. Khi công phu đắc lực, tâm hoan hỷ liền khởi lên. 

Có người dùng phương pháp này của Ấn Quang đại sư, đây cũng gọi là Thập Niệm 

Pháp. Mười niệm này thời gian càng dài càng tốt, rảnh là niệm. Có thể mỗi ngày có hai 

ba tiếng đồng hồ, đó là lý tưởng nhất. Trong hai ba tiếng quý vị không có tạp niệm là 

được tâm thanh tịnh. Công đức này và tham thiền không có gì  khác, nên có thể thử 

xem. 

336  Tập 438 



Chúng  ta  xem  đoạn  thứ  hai,  công  đức  tán  thán  Phật  hiệu,  “văn  Phật  thánh  đức 

danh”, đây là một câu trong kệ tụng, Phật này là Phật A Di Đà. Ở đây Hoàng Niệm Tổ 

nói, bổn nguyện Phật Di Đà, từ nguyện thứ 18 đến nguyện 27, tất cả có mười nguyện. 

Lại từ nguyện 44 đến 48, tất cả có năm nguyện. Nói cách khác, tất cả có 15 nguyện, 

trong 48 nguyện có 15 nguyện đề cập đến nghe danh hiệu Phật, nói rõ công đức danh 

hiệu này thật không thể nghĩ bàn. 15 nguyện này, mỗi nguyện đều vì nghe danh hiệu 

Phật, vĩnh ly các điều khổ não, cuối cùng đạt được cứu cánh an lạc. 

Nghe  danh  hiệu  Phật,  nên  khi  chúng  ta  niệm  danh  hiệu  Phật  này,  nhất  định  phải 

nghe  một  cách  rõ  ràng,  điều  này  không  được  sơ  suất.  Chúng  ta  không  phải  niệm  để 

người khác nghe, cũng không phải niệm để Phật A Di Đà nghe, là niệm để mình nghe, 

như vậy mới thật sự có lợi ích. Niệm để người khác nghe, tự mình không có lợi ích. 

Phương pháp này từ xưa đến nay, các bậc cổ sư đều dạy chúng ta. Phật hiệu là từ trong 

lòng phát ra, từ trong miệng niệm ra, nghe vào từ lỗ tai, dùng phương pháp này nhiếp 

tâm. Người xưa phiền não nhẹ, phương pháp này được, có hiệu quả. Hiện nay phiền 

não  nghiêm  trọng,  phương  pháp  này  không  thể  nhiếp  tâm.  Vì  thế  Ấn  Quang  đại  sư 

thêm vào nhớ số, nhớ số không cho phép dùng chuỗi. Dùng chuỗi thì sao? Dùng chuỗi 

dễ bị phân tâm, đó không phải nhất tâm niệm Phật, cũng không thể dùng. Trong này 

xen tạp suy nghĩ về chữ số, suy nghĩ như vậy cũng không được. Nhất định phải dùng 

tâm ghi nhớ một cách rõ ràng, như vậy mới có thể nhiếp tâm. 

Hai  câu  này  để  hình  dung  công  đức  danh  hiệu,  nói  rất  hay.  “Vĩnh  ly  chư  ác 

khổ”,chư ác là tam đồ, lục đạo, mười pháp giới, tất cả đều khổ. “Chung đắc cứu cánh 

lạc”, sau cùng nhất định đạt được cứu cánh an lạc là thành Phật. Nhớ Phật niệm Phật, 

hiện tiền đương lai nhất định thành Phật, nhất định kiến Phật, kiến Phật chính là thành 

Phật. Ví như nghe danh được phước, nghe danh phát tâm, nghe danh đắc nhẫn, đều là 

vì nghe danh. Mười phương chúng sanh nghe danh, đều được an ổn, được chủng chủng 

lợi ích chân thật, gọi là an ổn được đại lợi ích. 

Công đức danh hiệu ở trước đã nói rất nhiều, trong 48 nguyện cũng đã nói, cũng 

nói  rất  tường  tận.  Một  số  người  lơ  là  niệm  Phật,  không  biết  ưu  điểm  của  niệm  Phật. 

Nếu họ thật sự hiểu, nhất định họ chịu niệm. Không biết ưu điểm của việc niệm Phật, 

cho rằng còn có pháp môn khác tốt hơn niệm Phật, nên vẫn nghĩ điều này, nghĩ điều 

kia, như vậy là sai. Pháp môn niệm Phật rất thù thắng, đích thực chỉ có Phật với Phật 

mới có thể hiểu được rốt ráo. Đẳng giác Bồ Tát đều nói không cứu cánh, huống gì bên 

dưới, dưới thập địa càng không được. 

Tập 438  337 



Nên trong Kinh Hoa Nghiêm nói: “thập địa Bồ Tát địa địa bất ly niệm Phật”.Điều 

này  tiết  lộ  cho  chúng  ta  tin  tức  gì?  Đăng  địa  Bồ  Tát,  họ  cầu  vô  thượng  bồ  đề,  tất  cả 

dùng pháp môn niệm Phật, đây là chúng ta có thể lợi ích, vì sao? Trên sơ địa quý vị nói 

cho họ pháp môn niệm Phật, họ hiểu, không hoài nghi, họ hoàn toàn có thể tiếp nhận 

nên trong hội Hoa Nghiêm, Bồ Tát Văn thù và Phổ Hiền dẫn đầu Hoa Tạng hải hội, 41 

vị pháp thân đại sĩ vãng sanh thế giới Cực Lạc, thân cận Phật A Di Đà. Tôi đọc được 

kinh văn này mới có tín tâm với pháp môn niệm Phật. Trước đây tôi không có lòng tin 

vào  pháp  môn  niệm  Phật,  cho  rằng  pháp  môn  này  độ  những  người  già,  không  phải 

dành cho phần tử tri thức. Đặc biệt là phần tử tri thức cao cấp, đại khái không phải vậy. 

Phật có tám vạn bốn ngàn pháp môn, pháp môn này đại khái không phải.Nhưng khi 

thấy quang cảnh này trong Kinh Hoa Nghiêm mới hoàn toàn giác ngộ, thấu triệt. Tám 

vạn bốn ngàn pháp môn, chỉ có thể giúp quý vị đến thế giới Hoa Tạng, cõi báo của đức 

Phật Tỳ Lô Giá Na, không đơn giản. Nếu muốn đến cảnh giới đó, đều cần phải minh 

tâm kiến tánh. Cũng có nghĩa là buông bỏ tất cả vọng tưởng phân biệt chấp trước như 

trong Kinh Hoa Nghiêm nói. Trong giáo lý đại thừa nói, vô minh phiền não, trần sa 

phiền não, kiến tư phiền não đều đoạn tận, mới có thể chứng được viên giáo sơ trụ, biệt 

giáo sơ địa. Vãng sanh đến cõi thật báo trang nghiêm của Chư Phật Như Lai, nhưng 

tuyệt đại đa số đều là đến thế giới Hoa Tạng. Sau khi đến Hoa Tạng, hai vị Bồ Tát của 

đức Phật  Tỳ Lô Giá Na  ở  thế giới Hoa tạng_tượng sau lưng chúng tôi chính là Hoa 

Nghiêm Tam Thánh, ở giữa là Phật Tỳ Lô Giá Na. Quý vị xem một bên là Văn Thù, 

một  bên  là  Phổ  Hiền.  Bên  này  là  phổ Hiền  Bồ  Tát,  bên  kia  là  Văn  Thù  Bồ Tát.  Văn 

Thù, Phổ Hiền thống lãnh đại chúng tất cả đều đến thế giới Cực Lạc. 

Chư vị thử nghĩ xem, đây là đạo tràng của Phật Tỳ Lô Giá Na. Nhiều Bồ Tát như 

vậy vãng sanh đến đó là học trò của Phật Tỳ Lô Giá Na! Bây giờ hai vị đại đệ tử của 

Phật Tỳ Lô Giá Na, dẫn tất cả học trò này đến thế giới Cực Lạc, Phật Tỳ Lô Giá Na có 

nổi giận chăng? Sao lại đem tất cả người của tôi đi? Không những không giận mà còn 

vỗ tay còn hoan hỷ: quá tốt! Quý vị đến thế giới Cực Lạc gặp Phật A Di Đà, quá tốt!Vì 

sao vậy? Quý vị có thể thấy Phật A Di Đà, thời gian tu hành vãng sanh của quý vị sẽ 

rút ngắn rất nhiều. Quý vị ở thế giới Hoa Tạng tu hành chứng quả, cần ba đại a tăng kỳ 

kiếp, đến thế giới Cực Lạc, đại khái mấy ngày là thành tựu rồi. Ở đó là lớp mau thành 

tựu.  Phật  Phật  đạo  đồng.  Quý  vị  đến  thân  cận  Phật  A  Di  Đà,  không  có  vị  Phật  nào 

không  tán  thán  rằng:“Các  người  thật  có  trí  tuệ,  thật  thông  minh,  các  người  đã  chọn 

đúng”. Nếu không đến thế giới Cực Lạc mà theo chư Phật Như Lai khác tu hành, thì 

chư Phật sẽ lắc đầu nói: thôi được, cứ từ từ. Nếu muốn nhanh chóng thành tựu thì đến 

thế giới Cực Lạc.Vì thế Chư Phật Như Lai không vì khác pháp môn mà phát sinh thành 

338  Tập 438 



kiến,  chắc  chắn  không  có  phân  biệt  chấp  trước.  Thế  gian  này  của  chúng  ta  rất  phiền 

phức về vấn đề này. Đồng hàng tương kỵ, họ đố kỵ lẫn nhau. Chư Phật Như Lai không 

đố kỵ lẫn nhau, họ rất hợp tác. Mười phương Bồ Tát đến vãng sanh, mỗi vị Phật, mỗi 

thế giới đều là như vậy. Mười phương có duyên đều đến vãng sanh, đến trình độ nhất 

định, Đức Phật chắc chắn giới thiệu thế giới Cực Lạc cho họ. Cũng có nghĩa là Chư 

Phật Như Lai giảng kinh thuyết pháp, không vị Phật nào không giảng Kinh Vô Lượng 

Thọ, giới thiệu thế giới Cực Lạc. Người nghe được hoan hỷ sẽ muốn đi, Phật khuyến 

khích họ đi, tuyệt đối không vì khác biệt pháp môn mà sinh thành kiến. Vì tất cả Chư 

Phật  Như  Lai  chỉ  có  một  mục  tiêu,  mọi  người  hoàn  toàn tương  đồng,  hy  vọng  tất  cả 

chúng sanh mau chóng thành Phật. Không như thế gian, người thế gian không có mục 

tiêu này, tất cả đều hy vọng mình có thành tựu, mình có danh lợi. Không muốn danh 

lợi  rơi  vào  gia  đình  người  khác,  vì  thế  hai  bên  đố  kỵ  lẫn  nhau.  Hiện  tượng  này  Chư 

Phật Như Lai nhất định không có. 

Phật  Phật  đạo  đồng,  nhưng  vì  sao  thế  giới  Cực  Lạc  độc  thắng?  Đạo  lý  này  ở 

trước tôi đã đề cập với mọi người. Là Di Đà Như Lai ở nơi nhân địa, phát nguyện tu 

hành  không  tương  đồng.  Sau  khi  ngài  thành  tựu,  các  vị  Phật  khác  đi  theo  có  được 

chăng? Điều này không cần thiết. Tất cả đều đến chỗPhật Di Đà học là được rồi, ở đây 

tôi bớt việc. Đây là tâm lượng của Chư Phật Như Lai, cũng thể hiện cho chúng ta thấy, 

họ không vì khác biệt pháp môn mà sinh thành kiến, đại công vô tư. Thật là “tâm bao 

thái hư, lượng châu sa giới”, nên họ có vô lượng phước huệ. 

“Thập phương đại sĩ văn danh đắc ích”. Được lợi ích vô lượng vô biên, thù thắng 

vô cùng. “Cảm ân đồ ân, cố quảng tu cúng dường vô hữu giải quyện”.Trong quảng tu 

cúng  dường,  “chủng  chủng  cúng  dường  trung,  giản  ngôn  chi  vi  tài  pháp  nhị  chủng 

cúng  dường.  Phổ  Hiện  Hạnh  Nguyện  Phẩm  viết,  chư  cúng  dường  trung,  pháp  cúng 

dường tối, sở vị như thuyết tu hành cúng dường. Lợi ích chúng sanh cúng dường, nhiếp 

thọ  chúng  sanh  cúng  dường,  đại  chúng  sanh  khổ  cúng  dường,  cần  tu  thiện  căn  cúng 

dường. Bất xã Bồ Tát nghiệp cúng dường, bất ly bồ đề tâm cúng dường”.Đây là do Bồ 

Tát Phổ Hiền nói, như vậy mới chân thật cúng dường. Tràng phan bảo cái, những thứ 

này khi thấy Phật, dùng nó để cúng dường là gì? Là tỏ một chút tâm ý, biểu đạt một 

chút thành ý. Trên thực tế đây mới là chân thật cúng dường. Nếu không chân thật thì 

cúng dường tràng phan bảo cái đó trở thành giả dối. Hương hoa, tràng phan, bảo cái 

tượng trưng điều gì? Chính là chân thật. Chân thật là chất, Phật pháp xem trong thực 

chất, không coi trọng hình thức. Tràng phan bảo cái đó là hình thức, có thực chất thì 

hình thức mới có ý nghĩa. Không có thực chất, hình thức là giả không phải thật, đạo lý 

này không thể không biết. 

Tập 438  339 



Ngày nay chúng ta cúng dường Phật, trước Phật cúng dường hương hoa quả này, 

tất cả đều là giả, vì sao vậy? Hương tượng trưng điều gì? 



Hương tượng trưng giới định chân hương. Ta có tu giới chăng? Có tu định chăng? Ta 

thật sự trì giới tu định, niệm Phật cũng là tu định. Được niệm Phật tam muội, được tâm 

thanh tịnh thì hương hoa cúng dường này liền có ý nghĩa, nó thật sự đã tiêu biểu cho tất 

cả. Bằng không khi đốt hương cúng hoa, sau đó quý vị không có gì cả, đó là giả không 

phải thật. Quý vị cúng dường có thể được phước ra sao, nếu có thật liền được phước 

báo,  nếu  không  có  thật  không  đạt  được,  cái  gì  cũng  không  đạt  được.  Vì  thế  hương 

tượng trưng cho giới định, nước tượng trưng cho tâm thanh tịnh. Tâm địa thật sự thanh 

tịnh, không nhiễm chút trần, cúng dường ly nước này công đức vô lượng.Cúng điều gì? 

Cúng dường tâm thanh tịnh của chúng ta. Tôi thật sự có vật cúng dường, không phải 

nói lời giả dối. Đèn sáp tượng trưng cho đốt chính mình để chiếu soi người khác, đó là 

gì? Nếu nói tu hành cúng dướng, lợi ích chúng sanh cúng dường, đại chúng sanh khổ 

cúng dường, cần tu thiện căn cúng dường, đây đều là xả mình vì người. Nếu những thứ 

này quý vị đều không có, thì cho dù quý vị ngày ngày đốt sáp cũng uổng phí, đốt đèn 

dầu  cũng  uổng  phí.  Quý  vị  phải  có  công  phu  thật  sự,  tu  hành  chơn  chánh  thì  cúng 

dường đó mới có ý nghĩa. Nếu không thì hoàn toàn sai lầm, Phật pháp trọng thực chất 

không trọng hình thức. Hình thức có hay không không quan trọng, tu hành chân chánh, 

mỗi ngày hồi hướng chính là cúng dường. Trong việc tu hành này, đặc biệt là lợi ích 

chúng sanh. Chúng ta lợi ích chúng sanh là cúng dường Phật tâm, cúng dường hoằng 

nguyện của Phật. Chúng ta không thể làm việc lợi ích chúng sanh, chỉ làm việc tự tư tự 

lợi, quả báo không tốt, đây là thật. Vì sao vậy? Quý vị dùng là Phật pháp, nhưng dụng 

ý của quý vị hoàn toàn trái với tâm nguyện của Phật. 

Phật là lợi ích chúng sanh, quý vị là lợi ích chính mình. Cũng xem như là lợi ích 

chúng sanh, nhưng tự lợi nhiều hơn, phần lợi ích chúng sanh ít. Phật là lợi ích chúng 

sanh viên mãn, không có chút nào vì mình. Thành tựu chính mình, trên thực tế là thành 

tựu  chúng  sanh,  vì  sao  vậy?  Vì  tự  mình  chưa  chứng  được  viên  mãn  nên  không  có 

phước tuệ viên mãn, vì thế không thểnói chúng sanh được phước tuệ viên mãn.Cho nên 

cần tu thiện căn là  vì chúng sanh mà tinh cần tu học, không phải vì chính mình. Đại 

chúng sanh khổ là thật sự thay chúng sanh, không phải tự lợi. Vì chúng sanh khổ như 

thế nào cũng chịu được. 

Đức  Thế  Tôn  lúc  còn  tại  thế,  giảng  kinh  thuyết  pháp  suốt  49  năm,  ngài  có  thể 

không cần tu khổ hạnh, Ngài kiến lập một ngôi chùa rất đơn giản, chỉ cần ngài gật đầu 

340  Tập 438 



liền có người cúng dường. Trong hàng đệ tử tại gia, ngài có 16 vị đại quốc vương, gia 

đình mình cũng là vương tộc, kiến lập đạo tràng không phải dễ như trở bàn tay sao? Vì 

sao  phải  ngày  ăn  một  bửa,  đêm  ngủ  dưới  gốc  cây.  Đại  chúng  sanh  khổ  cúng  dường, 

ngài  phải  làm  gương,  để  dạy  người.  Đặc  biệt  là  khi  ngài  niết  bàn  đã  để  lại  hai  câu, 

những người đệ tử vẫn còn ở thế gian này không có chỗ nương tựa. Khi Phật còn tại 

thế mọi người nương tựa Phật, Phật ra niết bàn rồi chúng ta nương tựa vào ai? Phật nói 

ra hai câu: “lấy giới làm thầy, lấy khổ làm thầy”.Tôi lãnh hội được, hành nghi một đời 

của ngài, chính là vì nói hai câu sau cùng này. Mọi người tin rằng Đức Thế Tôn một 

đời trì giới, suốt đời chịu khổ. Người khác không muốn làm, nhưng ngài làm một cách 

tự tại. Nếu chúng ta có thể học theo Đức Thế Tôn, Phật pháp làm sao mà suy yếu được? 

Không thể. Chánh pháp cửu trú, làm gì có tượng pháp, mạt pháp? Chánh pháp này cửu 

trú. Hiện nay chẳng những không có giới, đến thập thiện nghiệp cũng không có, như 

vậy không phải là Phật pháp. Vì thế kinh điển biến thành học thuật, biến thành tri thức. 

Hiện  nay  trường  đại  học  có  mở  môn  học  về  kinh  điển,  trước  đây  tôi  có  dạy  ở 

trường 5 năm, đều biến thành tri thức, biến thành học thuật. Phương thức này không 

thể  tục  Phật  huệ  mạng,  không  thể  giúp  cho  chánh  pháp  cữu  trú,  dần  dần  khiến  Phật 

giáo  biến  chất.  Thánh  học_Phật  học  là  thánh  học,  trở  thành  học  thuật  thế  gian.  Hiện 

nay  trong  hệ  triết  học  của  các  trường  đại  học,  có  môn  học  về  kinh  Phật.  Phải  chăng 

chúng ta đồng ý để kinh Phật biến chất? Chúng ta có lỗi với Đức Thế tôn. Tôi dạy năm 

năm giác ngộ được nên không dạy nữa. Không những tôi không dạy đại học, Phật Học 

Viện tôi cũng không dạy. Tôi trở lại con đường cũ của Phật, mỗi ngày giảng kinh, đây 

là  sự  nghiệp  một  đời  của  Phật  Thích  Ca.  Đây  gọi  là  Phật  sự,  chính  là  sự  nghiệp  của 

Đức Thế Tôn. Ngày ngày giảng kinh, trong thính chúng thật sự có người hưởng được 

lợi ích, không được lợi ích cũng trồng được thiện căn, nghe danh được phước. Trong A 

lại da thức trồng chủng tử của Phật A Di Đà, đây là một điều tốt. 

Đức  Thế  Tôn  đã  làm  một  đời,  đời  này  chúng  tôi  cũng  lưu  lạc  mấy  mươi  năm. 

Không có đạo tràng, không có chỗ cố định. Nơi nào cung thỉnh thì đến nơi đó. Cho nên 

nhiều năm nay, giảng mấy mươi bộ kinh, giảng rất tạp, giảng rất nhiều. Bây giờ đã biết, 

trước đây mình không kiên trì, nếu giảng một bộ kinh rất tốt. Một bộ kinh thành tựu 

chính mình, cũng thành tựu người khác không nên giảng nhiều quá. Khi trẻ không biết, 

thầy nói với tôi nhưng tôi không biết. Hiện nay đã giác ngộ, đã minh bạch, nên không 

còn giảng nhiều kinh như trước nữa. 

Kinh Hoa Nghiêm do Khai Tâm pháp sư ở Đài Loan mời, cư sĩ Hoàng Niệm Tổ ở 

Bắc  Kinh  mời,  và  Phật  từ  Hàn  ở  Đài  Bắc,  ba  người  này  mời.  Tôi  vốn  không  muốn 

giảng nhưng hai ngày trước khi Phật tử Hàn qua đời, yêu cầu giảng Kinh Hoa Nghiêm. 

Tập 438  341 



Để an ủi bà nên tôi đã bằng lòng, hy vọng bệnh của bà mau lành, không ngờ hai ngày 

sau bà ra đi. Cư sĩ Lý Mộc Nguyên biết chuyện này, ông đại diện ba người này đến 

mời tôi, tôi đã nhận lời ông ta.Cho nên hình như là năm 1998 bắt đầu giảng, giảng hơn 

4000 tiếng đồng hồ, đại khái chỉ giảng đến một phần năm. Vì thế theo cách giảng này 

của tôi, giảng xong một bộ kinh Hoa Nghiêm cần hai mươi ngàn tiếng đồng hồ, nên tôi 

không muốn giảng nữa. Tôi muốn chuyên giảng Kinh Vô Lượng Thọ, Kinh Vô Lượng 

Thọ tức là trung bổn Hoa Nghiêm, nội dung không khác Kinh Hoa Nghiêm. Giảng một 

biến kinh này cũng phải quá một ngàn tiếng, chúng tôi giảng một lần hai tiếng. Hiện tại 

cũng gần 440 lần, vậy là 880 tiếng đồng hồ, ở sau còn khoảng một phần tư. Tôi dự tính 

khoảng một nghìn hai trăm đến ba trăm tiếng thì có thể giảng xong, một ngày bốn tiếng 

đồng hồ. Khoảng tháng 10 tháng 11 năm nay là xong, có thể giảng xong kinh này. Một 

bộ kinh là đủ dùng, không nên tham nhiều nuốt không trôi. Nhưng có đồng tu nói, hy 

vọng Kinh Hoa Nghiêm có thể lưu lại, giúp người sau học đại thừa làm tư liệu. Ý kiến 

này không phải không có lý, nếu tôi không giảng chỉ sợ sau này không còn ai giảng. 

Kinh này quá lớn, nên tất cả đều xem nhân duyên, nếu thọ mạng còn tôi sẽ từ từ giảng, 

nếu Phật A Di Đà muốn tôi đi, tôi đã đi từ lâu rồi. Tất cả tôi đều tùy duyên, tôi không 

phan duyên. 

Nhìn thấy hoằng nguyện này của Bồ Tát Phổ Hiền, nhất định chúng ta phải nhớ, 

trong cúng dường đích thực pháp cúng dường là đệ nhất. Thất bảo cúng dường trong 

đại thiên thế giới, cũng không bằng vì người khác nói bốn câu kệ, công đức này rất lớn, 

nên pháp cúng dường thật không thể nghĩ bàn. Bồ Tát Phổ Hiền đưa ra mấy trường hợp, 

mấy  trường  hợp  này  vô  cùng  quan  trọng.  Thứ  nhất  “như  thuyết  tu  hành”,nghĩa  là 

những điều trong kinh dạy, chúng ta đều làm được, đây chính là cúng dường. 

Chúng  ta  có  thể  đem  những  đạo  lý  đã  nói  Kinh  Vô  Lượng  Thọ,  trở  thành  ý  của 

mình.  Giáo  huấn  của  Kinh  Vô  Lượng  Thọ,  biến  thành  hành  vi  sinh  hoạt  của  chính 

mình. Đây là chúng ta thật sự cúng dường Phật A di Đà, thật sự cúng dường Đức Phật 

Thích Ca, thật sự cúng dường mười phương tam thế tất cả chư Phật, đây mới là chân 

thật cúng dường. Quý vị không làm được, đó là giả. 

“Lợi  ích  chúng  sanh  cúng  dường”,  quan  trong  nhất  là  khởi  tâm  động  niệm,  khởi 

tâm động niệm hoàn toàn vì chúng sanh, không vì mình. Điều này rất khó, nhưng quý 

vị thật sự muốn vãng sanh thế giới Cực Lạc, đến thế giới Cực Lạc thân cận Phật A di 

Đà, không làm như vậy không được. Quý vị khởi tâm động niệm vẫn còn chính mình, 

vẫn còn danh lợi trong đó, thì quý vị không thể đến thế giới Cực Lạc. Dù niệm Phật có 

giỏi đến đâu, nhưng quý vị thiếu thiện căn phước đức. Trong Kinh Di Đà nói rất hay: 

không thể thiếu thiện căn phước đức nhân duyên mà sanh về nước này. Không buông 

342  Tập 438 



bỏ tự tư tự lợi, không buông bỏ danh văn lợi dưỡng, chưa buông bỏ tham thú hưởng 

thụ ngũ dục lục trần, chưa buông bỏ tham sân  mạn nghi, quý vị làm sao có thể vãng 

sanh? Đới nghiệp là đới nghiệp cũ không phải đới nghiệp mới. Khi chưa gặp pháp môn 

này, nghiệp này có thể mang theo. Sau khi gặp pháp môn này, ngày ngày vẫn làm điều 

này  là  không  được,  không  thể  mang  theo  được.  Bây  nay  tôi  đã  thay  đổi,  nghiệp  cũ 

trước đây có thể mang theo, không có vấn đề gì. Bây giờ ngày ngày vẫn tạo nghiệp thì 

không được, cái này không mang theo được. Những đạo lý này cần phải hiểu. 

Mấy  câu  kinh  văn  này  nhất  định  phải  ghi  nhớ  trong  lòng,  từng  giờ  từng  phút 

khuyến khích mình, phải tinh tấn niệm Phật mới được. Lợi ích lớn nhất trong tất cả lợi 

ích  là  giúp  chúng  sanh  giác  ngộ.Dùng  cách  nói  hiện  tại  của  chúng  ta  là,  giúp  chúng 

sanh nhận biết về thế giới Cực Lạc, giúp chúng sanh nhận thức Phật A di Đà, điều này 

rất quan trọng. Họ thật sự có nhận thức thì lòng tin được liến lập, không còn hoài nghi, 

họ  thật  sự  buông  bỏ  được.  Công  phu  là  ở  chỗ  họ  buông  bỏ  được  bao  nhiêu,  không 

buông bỏ thì đó là giả không phải thật. Chonên họ buông bỏ được bao nhiêu, từ đây 

đều nhìn thấy được, tín tâm và nguyện tâm của họ có mấy phần, điều này không gạt 

được người khác, quan trọng nhất là không nên gạt chính mình. Gạt người là tội lỗi, 

nhưng  tội  lỗi  khi  gạt  mình  phải  hơn  nặng  gấp  mười  lần  gạt  người  khác.  Con  người 

không  thể  tự  gạt  mình,  tự  gạt  mình  là  điều  mà  chư  Phật  Bồ  Tát  tối  kỵ.  Làm  người 

không thể tự gạt mình. Gạt người khác là sai lầm, gạt mình là tội lỗi.Đó là gì? Là ngu 

si mê muội, họ mới tạo ra tội nghiệp này. 

Giúp  người  khác,  dùng  phương  pháp  gì  để  giúp?  Phương  pháp  tốt  nhất  chính  là 

giảng kinh. Giảng kinh tôi không biết giảng, phát tâm sẽ biết, vì sao vậy? Vì Phật Bồ 

Tát gia trì quý vị. Nếu không phát tâm Phật Bồ Tát không gia trì, quý vị vừa phát tâm 

liền biết được là Phật Bồ Tát gia trì là thật không phải giả. Mỗi người giảng kinh đều 

có kinh nghiệm này, bất luận là tại gia hay xuất gia. Ba vị thầy của tôi, hai vị là tại gia, 

chỉ có Chương Gia đại sư là xuất gia. Cư sĩ Lý Bỉnh Nam nói, giảng kinh ngày ngày 

phải chuẩn bị, nhưng chuẩn bị những điều này, lên bục đều không dùng được, không 

biết trí tuệ từ đâu đến. Không phải riêng ông, mà rất nhiều pháp sư giảng kinh đều có 

hiện tượng này. Chính bản thân tôi cũng như vậy, đã giảng suốt 53 năm qua. 

Nếu quý vị muốn hỏi tôi giảng những gì, tôi hoàn toàn không biết. Cũng may hiện 

nay có ghi âm, ghi hình, nếu tôi không xem, tôi không biết mình đang nói những gì. 

Những thứ mình chuẩn bị và khi giảng trên bục không giống nhau. Chuẩn bị đích xác 

là tự lợi, lên bục giảng là lợi tha, trên bục giảng chắc chắn được Tam Bảo gia trì. Đây 

là  việc  lành  lớn.  Hiện  nay  kinh  Phật không  có người  giảng,  chỉ  cần  quý  vị  chịu phát 

tâm thì Phật Bồ Tát sẽ gia trì, sẽ bảo hộ quý vị, nên nhất định phải phát tâm. 

Tập 438  343 



Nếu có người giảng tốt hơn, tôi sẽ cúi đầu lễ bái họ, nhường vị trí cho họ. Tôi ở 

bên dưới lóng nghe, làm chúng ảnh hưởng, không có chút ý niệm tự tư tự lợi nào. Làm 

như vậy Phật pháp mới có thể hưng thịnh, quét sạch tất cả đố kỵ chướng ngại. Vì thế 

đệ tử Phật từng giờ từng khắc phải nghĩ đến, làm tấm gương tốt nhất cho tất cả chúng 

sanh, như vậy là đúng. 

Ngoài điều này  ra, Ấn Quang đại sư đã làm tấm gương tốt cho chúng ta, ngài  ấn 

kinh lưu thông pháp bảo. Ấn Quang đại sư,phẩm vật tứ chúng cúng dường cho ngài, 

ngài  không  làm  việc  gì  khác,  chỉ  duy  nhất  làm  việc  ấn  tống  kinh  điển.  Ngài  cúng 

dường nhiều nên ngài thành lập xưởng in ấn tên là Hoằng Hóa Xã, ở Chùa Báo Ân Tô 

Châu, tự in tự xuất bản. Rất nhiều sách đều tự mình viết bài tựa. Tự mình hiệu đính vì 

sợ có chữ sai,cho nên bản của Hoằng Hóa Xã, có thể nói là bản tốt nhất của cận đại. 

Như thế nào gọi là bản tốt? Vì trong đó rất ít chữ sai, hiệu đính rất chính xác, in rất rõ 

ràng, giấy tốt, đóng đẹp. Khiến người thấy sanh tâm hoan hỷ, đây là bản tốt. Ngài Ấn 

Quang đã làm được điều này, đây là điều chúng ta cần nên học. Không cần đem tiền đi 

xây chùa. Xây chùa là gì? Tiền đó đều chôn dưới đất. Chùa xây lớn, rất nhiều người 

muốn đến tranh, muốn đến cướp đoạt, như vậy không phải là tạo nghiệp sao? In sách là 

việc  tốt,  họ  muốn  tôi  đều  cho  họ.  Tôi  vốn  là  muốn  tặng  người,  tôi  tặng  hay  họ  tặng 

không phải đều giống nhau sao? Nên Ấn Quang đại sư dặn dò hậu nhân, kiến lập đạo 

tràng, nên làm nhà tranh. Mọi người cùng tu với nhau, không nên quá 20 người. Một 

nơi nhỏ như vậy, chi phí rất có hạn. Hai ba vị hộ pháp là đủ, không cần cầu người khác, 

yên  tâm  làm  việc  đạo.  Giảng  kinh  mười  mấy  hai  mươi  người  nghe  là  đủ,  không  ít 

người nghe, ngày ngày cùng nhau tu học. Tương lai 20 người này, mỗi người đều vãng 

sanh, đều thành Phật, đạo tràng vô cùng thù thắng, càng đơn giản càng tốt. 

ỞHongkong, nhân duyên lần này không tệ, có vị cư sĩ muốn mua một căn nhà, cúng 

dường tôi để làm đạo tràng, có thể ở được 20 người, phù hợp tiêu chuẩn của Ấn Quang 

đại sư.Nhưng tôi nói với họ rất rõ ràng, tôi có quyền sử dụng, quý vị có quyền sở hữu. 

Quyền sở hữu là quý vị, nghĩa là cho tôi mượn dùng. Bớt việc, không cần sở hữu, chỉ 

mượn dùng. Ngôi nhà này có gì hư tổn cần tu sửa, quý vị sửa, không liên quan đến tôi. 

Trong đó tất cả chi phí tiêu dùng quý vị giữ, tiền điện nước quý vị giữ, tôi không biết, 

tôi chỉ sử dụng nơi này. Ngày ngày ở đây niệm Phật giảng kinh là đủ, mọi người ở đây 

học tập. Khi tôi không dùng nữa, quý vị lấy đi, mọi người đều không tranh giành. Đạo 

tràng  này  đã  có  chủ,  không  giành  được.  Người  ta  có  quyền  sở  hữu,  chúng  ta  đỡ  lo, 

cũng bớt việc, như vậy rất tốt. Họ tặng tôi, tôi không cần, vì sao vậy? Vì chi tiêu rất lớn, 

tôi đến đâu để kiếm tiền? Việc này không thể làm, điều đó đối với chúng ta tổn thất rất 

lớn. Mặc dù có thập phương cúng dường, thập phương cúng dường tiền làm vào việc 

344  Tập 438 



này, tôi cảm thấy rất có lỗi. Đạo tràng không có người thật sự thành tựu, làm sao trả nợ 

họ đây? Đạo tràng này thật sự có mấy người thành Phật, được! Đó là cúng Phật, cúng 

dường Bồ Tát. Nếu không có người thật sự tu hành, thì không thể tiêu hóa được. Đều 

phải hiểu rõ ràng minh bạch. Các bậc tổ sư nói, một hạt gạo của thí chủ, lớn như núi Tu 

Di, đời này không hiểu đạo, mang lông đội sừng để trả.Như vậy quý vị mới biết tiền 

của nhà Phật quan trọng biết bao. Mười phương thiện tín cúng dường tiền cho quý vị, 

là hy vọng quý vị tu huệ tu phước, quý vị thật sự đã tu phước tu huệ chăng? Nếu không 

phải thật, tương lai phải hoàn trả lại tất cả. Trong nhân quả nói một cách rất thấu triệt, 

nợ mạng thì trả bằng mạng, nợ tiền thì trả tiền, đời đời kiếp kiếp oan oan tương báo 

không bao giờ dứt. 

Chúng  tôi  tin  tưởng  nên  không  giám  lấy  tiền  của  người  khác  dù  là  một  đồng. 

Thông  thường  người  ta  không  hiểu  đạo  lý  này,  nhìn  thấy  tiền  tài  này  liền  sanh  tâm 

hoan hỷ, sai lầm, điều này khiến quý vị đọa địa ngục. Phàm những ai lấy Phật pháp để 

cầu danh cầu lợi, kết quả cuối cùng đều không tốt. Trước đây tôi giảng kinh đã đề cập 

đến vấn đề này. Thà làm người ăn xin, người ta cho quý vị, là họ bố thí, không hy vọng 

quý vị báo đáp. Cúng dường cho nhà Phật là họ cầu phước cầu huệ, trong các ngành 

các nghề của thế gian đây là bát cơm khó nuốt nhất, không dễ ăn. Cho nên có một số 

người trẻ tuổi muốn xuất gia, gan đúng là lớn. Khi xuất gia không thể thành Phật, liền 

đọa địa ngục, tự mình nhất định phải hiểu rõ ràng minh bạch. 

Làm một người xuất gia tốt, nhất định được Tam Bảo gia trì, đó mới thật là tu đại 

công đức, tích lũy công đức, không có gì thù thắng hơn nhà Phật. Vì thế lợi ích chúng 

sanh,  bốn  chữ này  thường  để  trong  tâm,  từng giờ  từng phút  phải  y  giáo phụng  hành, 

không  nên  giả  dối.  Nhất  định  không  được  lấy  chiêu  bài  của  Phật  để  gạt  người  khác, 

mỗi một đồng tiền đều phải dùng một cách thỏa đáng. Trong đời này chỉ có Phật Đà 

Giáo Dục Cơ Kim Hội ở Đài Bắc, chúng ta có thể tin họ được. Mỗi ngày tiền thu nhập 

quyên góp từ người khác, chi xuất với ngân hàng, lúc nào quý vị đi kiểm tra đều chính 

xác. Đây là không thể tùy tiện dùng sai dù chỉ một đồng, cư sĩ Giản Phong Văn đã làm 

được. 

Cơ Kim Hội tuy làm rất gian nan, nhưng mỗi người pháp hỷ sung mãn, quả báo thù 

thắng! Quả báo không ở trong đời này, đời sau quả báo rất thù thắng. Nếu không cầu 

vãng sanh, đời sau sanh vào cõi trời cõi người làm đại phú đại quý. Thật sự vì Tam 

Bảo phục vụ, vì chư Phật Bồ Tát làm việc, vì tất cả chúng sanh làm việc, như vậy là 

đúng. 

Tập 438  345 



“Nhiếp  thọ  chúng  sanh  cúng  dường”,  nhiếp  thọ  này  là  thay  Phật  nhiếp  thọ.  Phật 

nhiếp  thọ  không  có  chút  miễn  cưỡng  nào.  Hiện  nay  các  Tôn  giáo  nói  lôi  kéo  tín  đồ, 

Phật có lôi kéo tín đồ chăng? Không có. Phật rất khiêm tốn, thật sự nói là Phật không 

tự cao tự đại, tuyệt đối không có tập khí ngạo mạn. Đương thời còn tại thế, ngài giảng 

kinh giáo hóa, tiêu chí là tràng phan treo trên cây, trên đỉnh cây, đó chính là tiêu chí. 

Cũng như quảng cáo vậy, treo lên trên cao, người khác nhìn thấy biết được hôm nay ở 

đây  Phật  giảng  kinh,  người  thích  nghe  liền  tự  động  đến  nghe,  không  cần  ra  ngoài 

khuyên họ. Vì thế cúng dường tràng phan bảo cái là ý gì? Chính là truyền bá tin tức. 

Hình dẹp gọi là phan, hình tròn gọi là tràng. Ví dụ giảng Kinh Vô Lượng Thọ, bên trên 

viết Phật Thuyết Đại Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác 

Kinh, giống như một lá phan vậy. Treo lá phan này lên là hôm nay ở đây giảng bộ kinh 

này. Người ta vừa thấy giảng Kinh Vô Lượng Thọ, thích nghe Kinh Vô Lượng Thọ họ 

sẽ đến. Không tuyên truyền, không lôi kéo người khác, đều là quý vị tự động đến. 

Hoạt động này tôi không thể không nói với quý vị, nói với quý vị, quý vị thích thì 

đến,  nếu  không  thích  thì  hoàn  toàn  không  miễn  cưỡng.  Đây  là  chính  xác,  không  đi 

khuyên người  khác.Đạo tràng  trước đây  đều làm như  vậy. Sau khi  Phật  pháp truyền 

đến Trung Quốc, cũng là như vậy. Vì thế ở chùa đều có cột cờ, cột cờ không phải dùng 

để treo quốc kỳ, cột cờ dùng để treo tín hiệu này. Giảng kinh gì, trên tấm phan có viết 

đề kinh. Người ta vừa thấy, hôm nay giảng Kinh Kim Cang, thích Kinh Kim Cang họ 

sẽ đến, đều là tự động đến,hơn nữa đều là miễn phí. 

Trong đó có không ít tín đồ có trà nước cúng dường, họ tự đem trà và bình trà, đem 

đến cúng dường mọi người trà nước, đây là tu phước. Đều là làm thật, không phải giả, 

trong đó tuyệt đối không có danh văn lợi dưỡng. Muốn Phật pháp hưng thịnh phải đi 

theo  con  đường  cũ,  không  đi  theo  đường  cũ  là  không  được.  Ngày  nay  thành  lập  rất 

nhiều đạo tràng tráng lệ nguy nga, những đạo tràng này không thể tu hành, vì sao vậy? 

Vì nó đã biến thành địa điểm tham quan du lịch, nơi đó có thể làm viện bảo tàng Phật 

giáo. Không thể tu hành, tu hành phải ở nhà tranh, nhà tranh tốt nhất là tự mình làm. 

Ngày xưa ở nhà tranh, người xuất gia đều tự mình làm. Chặt ít cây, cắt một ít tranh đậy 

lên trên, đều là tự mình làm. 

Bách Trượng đại sư đề xướng:“một ngày không làm một ngày không ăn”. Thời đó 

người xuất gia tự làm ruộng, những gì mình ăn đều tự trồng, có một hai mẫu đất là đủ. 

Nếu có một đạo tràng không quá 20 người, khoảng năm mẫu đất là đủ, thì cuộc sống sẽ 

không thành vấn đề. Trồng một ít lương thực, trồng một ít rau tươi tự cung tự cấp. Phải 

nên bắt đầu làm như vậy Phật pháp mới có thể phục hưng, đạo tâm này mới có thể kiến 

lập. Xuất gia không có đạo tâm họ sẽ tạo nghiệp, phải có đạo tâm. 

346  Tập 438 



Đặc biệt là hiện nay trên thế giới thiên tai quá nhiều. Các nhà khoa học nói, tương 

lai nhất định bị nguy cơ về lương thực, chúng ta nghe được điều này cũng có thể tin, vì 

sao vậy? Trên địa cầu khí hậu biến hóa, hai năm gần đây lương thực toàn cầu sản xuất 

đều đang giảm sút,mà trên địa cầu nhân khẩu ngày càng gia tăng, tương lai nhất định 

có ngày không đủ dùng, chúng ta cần phải có tâm lý chuẩn bị. Đặc biệt hiện nay canh 

nông dùng thuốc sâu, phân bón, điều này rất phiền phức, phá hoại sự cân bằng tự nhiên 

của  sinh  thái.  Trồng  những  thứ  này,  thấy  thì  rất  tốt  nhưng  không  có  dinh  dưỡng,  ăn 

những thứ này có thể sanh bệnh,nên hiện nay rất nhiều người xem trọng thức ăn hữu cơ. 

Thế nào gọi là hữu cơ? Không có thuốc sâu, không có phân bón, tự nhiên sinh trưởng, 

thích những thứ này là chính xác. Ở Úc Châu, đất ở Úc Châu rất rẻ nên chúng tôi đã 

mua không ít đất, để làm gì? Làm canh nông. Chúng tôi không dùng phân bón, không 

dùng  thuốc  sâu,  chúng  tôi  lấy  phương  pháp  cũ.  Người  xuất  gia  sẽ  không  làm  những 

điều này, chúng tôi thuê nông dân và trả tiền công cho họ. Hằng năm họ trồng trọt giúp 

chúng tôi, chúng tôi trả tiền công hàng tháng cho họ, họ cũng rất hoan hỷ. Giai đoạn 

đầu tiên chúng tôi thí nghiệm chủ thực, lúa năm nay thu hoạch được một tấn ba, đây là 

lần đầu tiên thành công. Hiện nay chúng tôi trồng tiểu mạch, trồng lúa nước. 

Về mặt chủ thực trồng khoai lang, như môn, bắp, đậu phụng đều có thể làm món ăn 

chính. Về rau xanh, vườn rau của chúng tôi rất lớn, đã kinh doanh mười năm nay. Mỗi 

ngày có thể cúng dường 300 người ăn, khi làm pháp hội có thể cúng dường 1000 người 

ăn. Như vậy thức ăn chúng tôi đêu rất sạch, yên tâm ăn vì tự mình trồng. Gọi nông dân 

đến trồng, chúng ta cũng có thể học hỏi, từ từ sẽ quen, sẽ biết. Muốn phục hưng Phật 

pháp, không đi đường cũ không được, phải quay đầu. Nhà Phật thường nói quay đầu là 

bờ, chúng ta phải biết quay đầu. 

“Đại  chúng  sanh  khổ  cúng  dường”,  đây  là  điều  sau  cùng  của  tứ  đức  trong  Hoàn 

Nguyên Quán, thay chúng sanh chịu khổ. Bất luận đau khổ như thế nào đều phải làm 

gương cho chúng sanh. Đức Thế Tôn là tấm gương tốt nhất, làm cả một đời chịu khổ 

thay  chúng sanh,  điều  này  chúng  ta  không thể  không  lãnh  hội  được.  Trì  giới  là  một 

việc rất khổ, ngài vẫn phải trì giới sao? Ngài không cần. Tâm địa ngài thanh tịnh không 

nhiễm chút trần, hà tất cứ phải so đo tính toán trên sự tướng? Không cần đến! Không 

cần đến vẫn phải làm theo, làm để làm gì? Làm để cho người sơ học đến. Tất cả đều là 

vì nhiếp thọ chúng sanh, lợi ích chúng sanh. 

Nếu ngài không làm, làm sao có thể dạy người khác trì giới? Nếu ngài có một chút 

bất thiện, làm sao có thể dạy người khác thập thiện? Chỉ có tự mình làm trước, mới có 

thể  cảm  hóa  người  khác.  Tự  mình  không  làm  được,  chỉ  nói  suông  cũng  vô  dụng.  Vì 

Tập 438  347 



người  khác  thấy  hết  thì  không  có  chút  giá  trị nào,  như  vậy  việc  dạy  học  của  quý vị 

hoàn toàn thất bại. 

Thế gian thánh nhân như Khổng Tử, Mạnh Tử dạy học. Họ thành công không có gì 

khác  chính  là  tiên  hành  kỳ  ngôn,  những  gì  họ  muốn  nói,  trước  phải  làm  được.  Sự 

nghiệp của họ mới thuận buồm xuôi gió, mới có nhiều người ủng hộ họ như vậy. Sau 

cùng cảm động đế vương, đem việc dạy học  của họ thúc đẩy đến toàn quốc,  kéo dài 

đến hơn 2000 năm, đây là công đức rất lớn lao! Không có gì khác, cũng chính là thật 

thà, nghe lời, y giáo phụng hành. Nghe lời người đi trước, nghe lời thánh hiền. Những 

gì Đức Thế Tôn truyền lại, cũng không phải của chính mình, mà là những điều cổ Phật 

dạy.  Truyền  thừa  từ  đời  này  qua  đời  khác,  nhưng  không  có  chính  mình.  Điều  này 

Thanh Lương đại sư dẫn chứng một câu nói của Phật. Đức Phật nói: “suốt đời giảng 

kinh thuyết pháp, tự mình chưa từng nói một câu nào. Tất cả đều là Cổ Phật Bồ Tát nói, 

ta không thêm vào một chữ nào trong kinh điển mà Cổ Phật đã nói”. Cổ Phật nói như 

thế nào thì ngài liền nói như thế đó, so với câu “thuật nhi bất tác” mà  Khổng Lão Phu 

Tử nói còn nghiêm khắc hơn. Đến một chữ ngài cũng không thêm vào, một chữ cũng 

không bớt, hoàn toàn y theo lời cổ Phật nói. 

Điều này  chúng ta  có thể tin được, vì sao vậy? Minh tâm kiến tánh.  Thời cổ  chư 

Phật minh tâm kiến tánh, hiện nay đã thành Phật cũng minh tâm kiến tánh, tâm tánh là 

một không phải hai. Tự mình nói và cổ Phật nói giống nhau, cổ Phật nói và chính mình 

nói cũng giống nhau, vì sao vậy? Đều là từ tự tánh hiển lộ ra. Người kiến tánh mới làm 

được như vậy. 

Lục tổ Huệ Năng đã kiến tánh, quý vị xem những pháp mà ngài nói ra ghi lại trở 

thành  Pháp  Bảo  Đàn  Kinh.  Pháp  Bảo  Đàn  Kinh  và  đại  thừa  Phật  pháp,  quý  vị  xem 

hoàn toàn giống nhau. Ngài không biết chữ, ngài nói ra, người khác ghi lại. 

Phổ Hiền Bồ Tát nói mấy loại cúng dường này, đây là đề mục. Trong mỗi điều 

cảnh giới đều là vô lượng vô biên sâu rộng vô cùng. Điều đầu tiên là quan trọng  nhất, 

là căn bản: “như thuyết tu hành”,nếu không y giáo phụng hành thì toàn là giả. Thật sự 

y giáo phụng hành, nhất định phải hiểu được lợi ích chúng sanh. “Chúng sanh vô biên 

thề nguyện độ” đây là tôn chỉ tu học chung của tất cả Chư Phật Bồ Tát. 

Chư Phật Như Lai xuất hiện ở thế gian là vì lợi ích chúng sanh, tuyệt đối không vì 

lợi ích riêng mình. Thế gian danh văn lợi dưỡng không chút liên quan đến mình. Nhiếp 

thọ chúng sanh quan trọng nhất là làm sao giúp chúng sanh tin vào Tịnh độ, tin vào thế 

giới Cực Lạc. Thật sự phát tâm niệm Phật cầu sinh Tịnh độ, là nhiếp thọ cứu cánh viên 

mãn, thật là đã giúp một chúng sanh thành Phật, công đức này lớn biết bao! “Bồ Tát 

348  Tập 438 



bất cư công đức”. Bất kể công đức, công đức chính là xưng tánh, công đức xưng tánh 

là đại viên mãn.Tự mình kể công, công có giới hạn không lớn. Không kể công, công 

liền được xưng tánh, xưng tánh là viên mãn. Có thể chịu khổ, bằng lòng chịu khổ, như 

vậy các nguyện khác mới có thể làm được. Rất nhiều người phát nguyện nhưng không 

thể  thực  hiện  là  vì  sợ  khổ,  không  chịu  được  khổ.  Một  chút  uất  ức  cũng  không  chịu 

được, như vậy làm sao được? 

Thời  đại  này  làm  việc  tốt  rất  khó,  làm  việc  xấu  dễ  hơn.  Làm  việc  xấu  rất  nhiều 

người tán thán, làm việc tốt lại có nhiều người làm trở ngại, không dễ chút nào. Thế 

nên ngày nay làm việc tốt, so với ngày xưa các vị cổ đức, so với Đức Thế Tôn còn khổ 

hơn  nhiều.  Đều  phải  chịu  đựng,và  còn  phải  làm  tiếp  không  gián  đoạn, làm  đến  chết 

mới  thôi.  Cho  nên  hoan  hỷ  chịu khổ  thay  chúng  sanh,  đặc  biệt  là  trong  thời hiện  đại 

này, không biết bao nhiêu người nói địa cầu bị hũy diệt, lục địa sẽ chìm vào đại dương, 

núi cao sẽ bùng nổ, song băng bị tan chảy. Những thảm họa này hình như đã đến rất 

gần, có thể cứu vãn chăng? Phật pháp đại thừa nói được. Tâm niệm đoan chánh, thiên 

tai liền có thể hóa giải. Chúng ta phải tự mình đoan chánh tâm niệm, từ nơi mình cải tà 

quy chánh, từ nơi mình đoạn ác tu thiện. Cứu mình tức là có thể cứu chúng sanh, chính 

là có thể cứu địa cầu, phải y giáo phụng hành! Đây là một việc rất khổ, chịu khổ thay 

chúng sanh không thể không làm. Chúng ta làm những điều khổ này, ai tán thán chúng 

ta? Phật Bồ Tát tán thán, Chư Thiên Thiện Thần tán thán, vì sao vậy? Vì họ biết, chứ 

người thế gian không biết. 



Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

 

 

Tập 438  349 



Tập 439 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 06.06.2011 

Địa điểm: Cang Sơn Tịnh Tông Học Hội_Nhật Bản 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 550, hàng thứ tư từ dưới đếm lên, bắt  đầu xem ở đoạn 

giữa. 

“Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm viết: Chư cúng dường trung, pháp cúng dường tối. 

Sở vị như thuyết tu hành cúng dường, lợi ích chúng sanh cúng dường, nhiếp thọ chúng 

sanh cúng dường, đại chúng sanh khổ cúng dường”. 

Trong  kinh  đưa  ra  bảy  ví  dụ,  chúng  ta  học  đến  chỗ  này,  bảy  câu  này  vô  cùng 

quan trọng. Shưng suy của Phật pháp, và chúng ta học Phật có thể thành tựu hay không, 

bảy câu này có thể nói đã bao quát tất cả. Nếu chúng ta có thể làm được, đó là thật sự 

thành tựu công đức tu học của chính mình, cũng là chân thật báo ân Phật, chánh pháp 

nhất  định  cửu  trú.  Nếu  như  bảy  câu  này  hữu  danh  vô  thực,  thì  tự  chúng  ta  đang  tạo 

nghiệp.  Không  thể  vãng  sanh,  quả  báo  chắc  chắn  trong  tam  đồ,  Phật  pháp  tất  nhiên 

cũng dần dần suy diệt, thế nên sự liên quan này rất lớn. Không thể không coi trọng, 

không thể không nói thêm vài câu. 

Nếu nói tu hành phải bắt đầu lại từ đầu, ở giữa không xen vào được. Thập Thiện 

Nghiệp Đạo là do Đức Phật nói, đây là nhập môn, là môn học cho người mới bắt đầu. 

Hiện  nay  người  học  Phật  đã  lãng  quên,  không  tu  từ  Thập  thiện,  đây  là  điều  thứ  nhất 

trong Tịnh Nghiệp Tam Phước_Thập Thiện Nghiệp Đạo. Trong điều thứ nhất có bốn 

câu, câu thứ nhất là hiếu dưỡng cha mẹ, câu thứ hai là phụng sự sư trưởng, câu thứ ba 

là  từ  tâm  bất  sát,  câu  thứ  tư  là  tu  thập  thiện  nghiệp.  Chúng  ta  đã  lãng  quên  bốn  câu 

này.Thế nên học Phật suốt mấy mươi năm nhưng công phu không đắc lực. Bình tĩnh cố 

gắng phản tỉnh, sẽ thấy mỗi ngày chúng ta đang tạo nghiệp, không phải đang học Phật. 

Nếu không nỗ lực phản tỉnh sẽ không biết, lại cho rằng mình tu không tệ. 

Vì sao không thực hành được thập thiện nghiệp đạo? Ba câu trước không làm được, 

đầu tiên là hiếu dưỡng phụ mẫu không làm được, bất hiếu. Thứ hai phụng sự sư trưởng 

cũng chưa làm được, ngạn ngữ có câu: Không tôn sư trọng đạo. Vì sao bất kính với 

thầy? Vì không tôn trọng đạo. Vì không kính thầy giáo, đương nhiên cũng không coi 

350  Tập 439 



trọng đạo mình học. Nếu coi trọng sở học, tự nhiên sẽ tôn trọng thầy, thầy là người chỉ 

đạo quý vị. Làm thếnào để thực hành hiếu thân tôn sư? Điều này cần phải làm. Nói với 

chư vị, tất cả đều ở trong Đệ Tử Quy. 

Nếu thực hành được Đệ Tử Quy, hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, thì quí 

vị sẽ có nền tảng, nền tảng này là gì? Nền móng thành thánh thành hiền của pháp thế 

gian, là nền tảng thành Phật thành Bồ Tát của pháp xuất thế gian, có nền tảng này mới 

có thể thành tựu được. Nếu không có nền tảng này, thì thành tựu bằng cách nào? 

Ngày nay chúng ta tu học, không cần gốc rễ. Cần đẹp mắt, hoa quả rất đẹp, đại 

thừa kinh luận là hoa quả, Tứ thư ngũ kinh là hoa quả_rất đẹp nhưng làm không được. 

Vì sao không làm được? Vì không có nền tảng. Có nền tảng những thứ này đều là trí 

tuệ, không có nền tảng thì những thứ này đều là tri thức. Tri thức và trí tuệ hoàn toàn 

khác nhau. 

Tri thức giải quyết vấn đề có giới hạn, mà còn có hậu di chứng. Trí tuệ không có, 

trí  tuệ  là  viên  mãn,  giải  quyết  vấn  đề  tuyệt  đối  không  có  hậu  di  chứng.  Thế  giới  tây 

phương Cực Lạc là trí tuệ, xã hội chúng ta ngày nay là tri thức, điều này đệ tử Phật 

phải nhận thức rõ ràng. Người thế gian không hiểu nhưng người học đại thừa hiểu rất 

rõ  ràng.  Đệ  Tử  Quy,  Thập  Thiện  Nghiệp,  quý  vị  xem  không  học  được  chăng?  Nhất 

định phải nỗ lực học tập! 

“Phụ mẫu hô, ưng vật hoãn”. Đây là câu đầu tiên,cha mẹ gọi phải trả lời ngay. Suy 

rộng  ra,  bất  cứ  người  nào  gọi  quý  vị  cũng  phải  trả  lời  ngay,  đây  là  dùng  cha  mẹ  để 

tượng trưng, vì sao vậy? Vì đây là lễ phép, là kiến lập quan hệ ban đầu giữa người với 

người. Quan hệ này tốt hay không, phần mở đầu là quan trọng nhất. Hai bên gặp mặt 

đầu tiên phải chào hỏi, như vậy mới có cảm giác thân thiết, người lạ trở thành người 

quen. Thế giới này mới có thân thiện, mới không có xung đột, không có hoài nghi. Quý 

vị xem, câu này quan trọng biết bao. 

Trong Kinh Đại Thừa Bồ Tát Giới, Đức Phật dạy: Tất cả người nam là cha ta, tất cả 

người nữ là mẹ ta, tất cả chúng sanh vốn là Phật. Từ mấy câu này, chúng ta có thể lãnh 

hội được, Đức Phật dùng thái độ như thế nào để đối diện với tất cả chúng sanh. Phật là 

người  như  thế  nào?  Phật  là  bậc  cứu  cánh  viên  mãn,  là  bậc  thuần  tịnh  thuần  thiện, 

không có chút khiếm khuyết nào, chúng ta nên học tập thái độ của ngài. Thái độ của 

chúng ta vốn giống như ngài vậy, nhưng nay đã mê, mê muội. Chonên tâm của Phật Bồ 

Tát  là  tâm  bình  thường,  tâm  của  chúng  ta  ngày  nay  là  phản  thường,  là  tâm  sai  lầm. 

Chúng ta không học từ đây, không cắm rễ từ đây sao được? 

Tập 439  351 



Tịnh tông, khi thành lập Tịnh tông học hội, trong duyên khởi đưa ra năm đề mục, 

trong cuộc sống hằng ngày chúng ta nhất định phải học, phải thực hành được. Thứ nhất 

là  Tịnh  Nghiệp  Tam  Phước.  Nền  tảng  của  Tịnh  Nghiệp  Tam  Phước  chính  là  Đệ  Tử 

Quy,  nếu  chúng  ta  lãng  quên  Đệ  Tử  Quy,  đồng  nghĩa  lơ  là  với  Tịnh  Nghiệp  Tam 

Phước, quý vị sẽ không được. Như thế quý vị mới biết rằng những thứ này quan trọng 

biết bao. Nếu không học hai thứ này, thì phải học tiểu thừa, tiểu thừa quá nhiều, không 

dễ học đâu. 

Đệ Tử Quy do các bậc cổ đức của Nho giáo, đem giáo dục cắm rễcủa nho giáo, sưu 

tập  lại  một  nơi,  cũng  chính  là  tập  đại  thành.  Gồm  có  360  câu,  một  câu  ba  chữ,  tổng 

cộng 1080 chữ. Giáo dục cắm rễ của Nho giáo, hoàn toàn là nhân đạo. Trong Cảm Ứng 

Thiên lại rộng hơn, chẳng những có thiên đạo, mà còn có nhân đạo. Trong Thập Thiện 

Nghiệp  có  Phật  đao.  Thế  nên  phước  thứ  nhấttrong  Tịnh  Nghiệp  Tam  Phước,  ba  gốc 

Nho Thích Đạo đều bao hàm trong đó. Không hạ thủ công phu từ đây, nên chính mình 

đầy  khuyết điểm mà không hay, cho rằng mình tu không tệ. Đến khi lâm chung, vẫn 

trôi lăn trong luân hồi như cũ, không thể vãng sanh, tâm oán hận liền sanh khởi. Tôi tu 

tinh tấn như vậy, tại sao không thể đến thế giới Cực Lạc? Tự cho mình là giỏi. 

Chư Phật Bồ Tát đặt ra tiêu chuẩn cho quý vị, thấy quí vị không có điều nào đạt tiêu 

chuẩn,  thật  không  còn  gì  để  nói.  Phật  Bồ  Tát  không  làm  những  điều  này,  Diêm  La 

Vương sẽ làm điều này, đem những việc này để trước mặt cho quý vị xem, quý vị phục 

hay không? Có Diêm La Vương, không phải giả đâu, từ đâu mà có? Từ nghiệp lực của 

quý  vị  biến  hiện  ra,  nên  không  phải  là  giả,  nghiệp  bất  thiện  của  quí  vị  sẽ  biến  thành 

như vậy. 

Tại sao con người không thể thành Phật? Vì không biết lợi ích chúng sanh, ngày 

ngày nói vọng ngữ.Quý vị nghĩ xem mình tạo nghiệp nặng biết bao. Không học Phật 

không tạo nghiệp này, khi đã học Phật mỗi ngày đều nói dối, nói dối ai? Dối mình, dối 

Phật Bồ Tát, dối chúng sanh. Mỗi ngày đều nói, nói dối thế nào? Trong hai thời kinh 

sáng  tối,  không  phải  là  đọc:  Chúng  sanh  vô  biên  thề  nguyện  độ  ư?  “Chúng  sanh  vô 

biên  thệ  nguyện  độ”,  chúng  sanh  vô  biên  thệ  nguyện  độ  là  muốn  lợi  ích  chúng 

sanh,nhưng vẫn tự tư tự lợi, tham thú danh văn lợi dưỡng. Trong miệng nói chúng sanh 

vô biên thề nguyện độ, trên thực tế không có tâm độ chúng sanh, chỉ có tâm chiếm lợi 

ích.  Mỗi  niệm  muốn  đều  chiếm  lợi  ích  của  chúng  sanh,  mỗi  niệm  đều  gạt  chúng 

sanh,để nuôi dưỡng bản thân, không phải làm điều này sao? Khởi tâm động niệm tổn 

người lợi mình, điều này trái 180 độ với “lợi ích chúng sanh cúng dường”. Người niệm 

Phật đến sau cùng không thể vãng sanh, quý vị có thể trách ai? Tất cả đều trách mình 

dùng tâm sai, phải cố gắng phản tỉnh. Mỗi thời kinh sáng, mục đích của thời kinh sáng 

352  Tập 439 



là nhắc nhở  mình, ngày hôm nay tôi không  được quên giáo huấn của đức Phật. Thời 

kinh tối là phản tỉnh chính là sám hối. Trong ngày hôm nay, những gì làm sai, những gì 

làm đúng. Làm đúng, phải cổ vũ chính mình, ngày mai tiếp tục làm. Làm sai, ngày mai 

nhất định không làm nữa. Phải đoạn ác, phải tu thiện, phải thừa nhận tập khí của mình 

nặng. Phiền não nặng, tập khí nặng, tự mình nhất định phải thừa nhận, hữu ý hay vô ý 

phạm sai lầm. Kinh Phật đọc hằng ngày nhưng quên mất cảnh giới hiện tiền. Họ không 

phải  không  biết.Biết,  phải  chăng  là  biết  rõ  mà  cố  phạm?  Cũng  không  phải.  Tập  khí 

đang  làm  chủ,  tập  khí  đang  thao  túng,  chính  mình  không  biết  làm  sao.  Đây  gọi  là 

nghiệp lực, tập khí chính là nghiệp lực, nghiệp lực không thể nghĩ bàn, y giáo phụng 

hành có thể đối trị nghiệp lực. 

Đệ Tử Quy là nói về giới luật, giới căn bản. Có Đệ Tử Quy, có Cảm Ứng Thiên, sẽ 

thực hành được Thập Thiện Nghiệp Đạo, không khó. Ngày nay không hành được Thập 

Thiện Nghiệp Đạo vì không có Đệ Tử Quy, không có Cảm Ứng Thiên, nên Thập Thiện 

Nghiệp Đạo quý vị không thực hành được, không thể không coi trọng. Không coi trọng, 

đời này nhất định uổng phí, như vậy thật đáng tiếc. Trong luân hồi lục đạo, lần sau gặp 

được nhân duyên này, không biết đến kiếp nào. Trôi lăn trong luân hồi lục đạo, không 

biết chịu bao nhiêu khổ, không biết đến kiếp nào mới gặp được. Thế nên Đức Phật dạy: 

“Thân người khó được, Phật pháp khó gặp”. Đây là lời nói chân thật, được thân người, 

được nghe Phật pháp không dễ! Trong đời này nắm chặt, nắm vững, sẽ thành tựu được 

ngay trong đời này. Đây là chỗ đáng quý của thân người và Phật pháp, phải buông bỏ 

triệt để. 

Biết được lục đạo, mười pháp giới là giả không phải thật. Vì không biết điều này 

nên không buông bỏ được. Hiện nay chúng ta có biết chăng? Không biết, chỉ nghe nói, 

nghe nói rồi sao? Không tin. Nhiều nhất là lấy lòng quý vị, nói lời dễ nghe, bán tín bán 

nghi, nhưng trên thực tế là không tin. Không có nghi hoặc, không tin, tuyệt đại đa số 

đều trong cảnh giới này. Làm sao biết họ tin? Họ thực hành, đã tin. Người học Phật 

biết thực hành có mấy người? Người thực hành chính là Bồ Tát, người tự mình thực 

hành, nhất định ảnh hưởng đến gia đình họ. Nói cách khác, người trong gia đình họ đều 

y  giáo  phụng  hành,  họ  làm  100 phần trăm,  người  nhà  họ làm  50  phần  trăm,  20 phần 

trăm nhưng luôn làm theo, họ dẫn đầu. 

Nếu họ kinh doanh công ty hàng hiệu, toàn bộ nhân viên của họ đều làm theo, đây 

đều là thật không phải giả. Trong các đồng học chúng ta cũng có người đang làm thí 

nghiệm, làm ra thành tích rất tốt, nên người dẫn đầu đó là Bồ Tát, người đó rất quan 

trọng! Không có người lãnh đạo tốt, không làm nỗi. 

Tập 439  353 



“Nhiếp thọ chúng sanh chúng dường”.Chúng ta có lòng riêng tư, có tâm thiên lệch, 

có tà niệm. Người tôi thích, tôi nhiếp thọ họ, người không thích, tôi bài xích họ, tâm 

này không bình đẳng, không như Bồ Tát đại công vô tư. Quý vị hũy báng họ, sĩ nhục 

họ,  hãm  hại  họ.  Ngược  lại  họ  còn  nhiếp  thọ  quý  vị,  điều  này  thật  đáng  nể.  Thật  tâm 

nhiếp  thọ,  không  phải  giả,  niệm  niệm  không  quên,  lấy  công  đức  tu  hành  của  chính 

mình để hồi hướng cho họ. Đời này họ không thể quay đầu, đợi đến đời sau, đời sau 

kiếp sau nhất định họ sẽ lãnh hội được. Họ sẽ hiểu, thấu hiểu sẽ hồi đầu. “Đại chúng 

sanh  khổ”,  tự  mình  rõ  ràng,  Phật  Bồ  Tát  nhìn  thấy,  Thiên  long  Hộ  pháp  nhìn  thấy, 

người thường không nhìn thấy. Thế nên quý vị nghĩ xem, mấy câu này quan trọng biết 

bao. 

Bốn  loại  cúng  dường  này  là  pháp  căn  bản,  có  bốn  loại  trước  mới  có  ba  loại  sau. 

“Cần tu thiện căn cúng dường”.Thiện căn là gì? Ba thiện căn của pháp thế gian, chính 

là tất cả thiện pháp của thế gian, đều sanh ra từ ba căn bản này, bao gồm: Không tham, 

không  sân,  không  si.  Tham  sân  si  là  tam  độc.Tham  sân  si  sanh  ra  điều  gì?  Sanh  ác 

nghiệp,  chiêu  cảm  ba  ác  đạo:  địa  ngục,  ngạ  quỷ,  súc  sanh.  Chúng  ta  thử  nghĩ  xem, 

chúng ta có tâm tham chăng? Chúng ta có nổi nóng chăng? Có tâm oán hận, có tâm 

ngạo mạn,  có đố kị chăng? Nếu tất cả  những thứ này đều có, thì thiện căn ở  đâu ra? 

Không có thiện căn sẽ không có phước báo, không có thiện căn thì phước báo đó là giả, 

không phải thật. Không có thiện căn, không có phước đức còn được. Không có thiện 

căn, có phước đức, họ nhất định tạo tội nghiệp rất nặng, quả báo đời sau là địa ngục, 

thật đáng sợ! Thế nên thiện căn quan trọng hơn phước đức. Không có thiện căn, phước 

đức  gọi  là  si  phước.  Họ  ngu  si,  họ  tạo  nghiệp,nghĩa  là  khởi  tâm  động  niệm  đều  tổn 

người lợi mình. Đây chính là si phước, quả báo không tốt. 

Cần tu thiện căn chính là hai câu trong Phật pháp thường nói: “Cần tu giới định tuệ, 

tức diệt tham sân si”. Như vậy quý vị biết, giới định tuệ là thiện căn, mặt trái của giới 

định tuệ là tham sân si. Dùng giới để kiềm chế tham, dùng định kiềm chế sân nhuế, 

dùng trí tuệ kiềm chế ngu si. Chonên giới định tuệ là ba loại phục dược, đối trị tham 

sân  si.  Quý  vị  không  siêng  tu  giới  định  tuệ,  sao  có  thể  chế  phục  được  tham  sân  si? 

Tham sân si ở trong lục đạo chúng sanh mà nói, nó là vô thỉ phiền não, câu sanh phiền 

não. Những thứ đó không phải học được, mà là nhiều đời kiếp trong quá khứ đem đến, 

thâm căn cố đế. Cảnh giới bên ngoài mê hoặc một chút, tham sân si lập tức hiện tiền. 

Hiện tiền này gọi là hiện hành, gọi là tạo nghiệp, lập tức liền tạo nghiệp. Ngày ngày 

đang tạo nghiệp, liên tục không gián đoạn. 

Có  một  số  ngườikhi  tạo  nghiệp  tự  mình  biết,  có  một  số  ngườikhi  tạo  nghiệp  tự 

mình lại không biết. Người khác nhắc nhở, chưa chắc họ có thể tiếp nhận, vì sao vậy? 

354  Tập 439 



Vì  tập  quán  của  họ  đã  thành  tự  nhiên,  nên  không  cảm  thấy  mình  làm  sai,  cho  rằng 

những gì mình làm đều đúng, tất cả đều như pháp, thật ra đã làm sai. 



Thiện căn của pháp xuất thế gian chỉ có một là Tinh tấn_Bồ tát thiện căn. Tinh là 

gì? Là thuần mà không tạp, tấn là tiến mà không thoái, đây gọi là tinh tấn. Cũng như 

các bậc tổ sư thường nói: “Nhất môn thâm nhập, trường thời hân tu”. Nhất môn thâm 

nhập là tinh, trường thời huân tu là tấn, quý vị sẽ có tiến bộ. 

Học tập kinh điển sợ tạp, sợ loạn. Trong xã hội hiện nay, họ học tập rất tạp loạn, 

đại khái bắt đầu từ lớp mẫu giáo, tiểu học. Quý vị xem, cha mẹ sắp đặt bài học cho 

chúng rất nhiều, các em mẫu giáo học ngữ văn, học trò chơi còn thêm học vẽ, học hát, 

học múa. Phải học  tất cả, học nhiều quá nên rất tạp, cuối cùng mỗi thứ chỉ hiểu  một 

chút, mọi thứ đều không giỏi. Từ nhỏ chỉ học một thứ, tương lai trở thành chuyên gia. 

Một môn thông suốt thì các môn khác đều có thể quán thông, bất luận là pháp thế hay 

xuất thế gian, đều chú trọng tinh chuyên, đây là thiện căn. 

Thật ra y theo trong kinh Phật nói, mỗi người vốn là Phật, Phật là vạn đức vạn năng, 

hiện  nay  mê  thất  tự  tánh  trở  thành  như  vậy.  Nếu  nghe  giáo  huấn  của  đức  Phật,  giáo 

huấn của đức Phật chỉ đạo nhất định không sai. Quý vị thật nghe lời, thâm nhập một 

môn_Quý  vị  thích  gì  thì  chuyên  nghiên  cứu  một  môn  đó,  sau  mười  năm  quý  vị  trở 

thành số một trên thế giới, có thể nói là nỗi bật xuất chúng, vì sao vậy? Vì mọi người 

đang học rất nhiều rất tạp, quý vị học một môn nên rất đột phá. Hiện nay nổi trội rất dễ, 

ngày  xưa  khó  nổi  trội,  vì  sao  vậy?  Vì  mỗi  người  đều  tinh  chuyên  một  môn,  quý  vị 

muốn nổi bật thật không dễ. Hiện nay người người đều có thể nổi bật, người người đều 

có thể đột phá. Chỉ cần quý vị có thời gian mười năm, chuyên tâm nghiên cứu một môn. 

Một môn này của quý vị trở thành số một trên thế giới, vì tìm không có người học như 

quý vị,  nên hiện nay xuất chúng rất dễ. Nếu các bậc phụ huynh hiểu được đạo lý này, 

con cái họ mười năm sau, mỗi em đều là học sinh ưu tú nhất. Đây là điều mà lúc còn 

nhỏ, nên đem tinh thần thời gian tinh lực, dùng vào một môn, họ sẽ thành công. 

Câu thứ sáu: “Bất xã Bồ Tát nghiệp cúng dường”. Nghiệp là sự nghiệp, sự nghiệp 

của Bồ Tát là gì? Dạy học. Sự nghiệp của Phật, Đức Thế Tôn làm một cách tường tận 

thấu triệt. 30 tuổi sau khi khai ngộ, ngài bắt đầu đi giáo hóa, giáo hóa một đời, đến 79 

tuổi viên tịch,nên nói giảng kinh hơn 300 hội, thuyết pháp 49 năm. Hơn 300 hội này, 

dùng cách nói hiện nay chính là tổ chức lớp học, tổ chức các hoạt động. Trong một đời 

ngài tổ chức hơn 300  lần, mỗi lần thời gian dài ngắn không nhất định. Có hoạt động 

lớn  liên  tục  mấy  năm,  có  hoạt  động  nhỏ  một  hai  ngày.  Một  đời  tại  thế  của  Đức  Thế 

Tôn là 49 năm, tổ chức các hoạt động lớn nhỏ có hơn 300 lần. Hợp lại giảng kinh giáo 

Tập 439  355 



hóa  suốt  49  năm,  đây  là  Phật  sự,  là  sự  nghiệp  một  đời  của  Đức  Phật.  Chúng  ta  phải 

hiểu, Phật sự là giáo hóa chúng sanh. 

Đức Thế Tôn đích thực là người thầy ưu tú, gương mẫu nhất thế gian. Siêng năng 

chịu trách nhiệm, mà còn không thu học phí. Cuộc sống của chính mình rất khắc khổ, 

thật  sự  đã  làm  được  chịu  khổ  thay  chúng  sanh.  Cuộc  sống  vật  chất  tuy  rất  đơn  giản, 

nhưng cuộc sống tinh thần rất phong phú. Thế nên Đức Phật pháp hỷ sung mãn, thường 

sanh hoan hỷ tâm. 

Chúng ta ngày nay Bồ Tát nghiệp không còn, Bồ Tát nghiệp là dạy học. Đời này 

tôi rất may mắn, thầy Phương Đông Mỹ giới thiệu Phật pháp cho tôi, chúng tôi tiếp xúc 

được pháp mà Đức Phật truyền lại. Chương Gia đại sư tiến thêm một bước nữa dạy tôi, 

đi vào con đường này, tham gia vào đội ngũ này_đoàn thể của Đức Thế Tôn. Y vào 

giáo lý của Phật pháp đại thừa, để giúp chúng sanh đi theo con đường Đức Thế Tôn đã 

đi. Suốt đời kiên trì, đã đi được 60 năm, dạy học được 53 năm, không gián đoạn, thật 

an  vui!  Tôi  cảm  ơn  thầy,  không  bao  giờ  quên.  Trong  thời  đại  này,  có  thể  hưởng  thụ 

được hạnh phúc cao nhất  của đời  người, không biết  phải tìm  ở đâu, nếu không phải 

thầy giới thiệu, chúng tôi làm sao biết được? 

Quý  vị  thử nghĩ  xem,  Chư  Phật  Bồ  Tát  là  người  thông  minh  nhất,  có  trí  tuệ  nhất 

nhân gian, các ngài chọn sự nghiệp có thể sai được sao? Người xưa có câu, đời người 

có  ba  điều  vui,  trong  đó  có  một  điều  là:  vui  vì  được  giáo  dục  anh  tài  trong  thiên 

hạ_niềm vui lớn nhất trong cuộc đời. Câu này có nghĩa gì? Chính là làm việc dạy học, 

dạy học là niềm vui lớn nhất. Trong các học sinh thật sự có thành tựu, thành tựu trong 

đức hạnh học vấn, như vậy thì an vui biết bao! Một đời dạy học của thầy cũng không 

có gì khác, chỉ hy vọng trong số học trò, có người xuất sắc ưu tú, vượt hẳn mọi người. 

Đây là việc vui nhất của đời người! Thật sự an vui, không những đời này an vui mà đời 

sau càng an vui hơn, vì sao vậy? Vì học sinh thành tựu chính là công đức của họ thành 

tựu.  Mọi thành  tựu trong  thế  xuất  thế  gian,  đều  không bằng  thành  tựu  này.  Điều  này 

phải tỉ mĩ mới lãnh hội được, mới thấu hiểu được. 

Nghề này tuy gian nan, khổ hơn bất cứ nghề nào trong xã hội hiện nay, vì sao vậy? 

Người ta không biết về thánh hiền. Không nhận thức còn được, đằng này còn làm tổn 

hại thánh hiền, nói thánh hiền là mê tín, phản đối thánh hiền, thế nên cuộc sống ta vô 

cùng thống khổ. Trong đau khổ có niềm vui, niềm vui này người ta không biết, ở trong 

đó có niềm vui. Vui là chính chúng ta có thể kiên trì, cảnh giới ngày càng nâng cao. 

Cảnh giới nâng cao, nếu là người thường nghe kinh sẽ hiểu được, mỗi năm tôi giảng 

không giống nhau. Đây là cảnh giới nâng cao.Không phải tôi giữ lại, tôi không có gì để 

356  Tập 439 



giữ lại. Những gì tôi biết đều nói ra hết, mỗi năm không giống nhau, xưa nay chưa hề 

giữ lại. Thế nên cần phải biết sự nghiệp của Bồ Tát, sự nghiệp của Phật chính là dạy 

học. Ngoài việc dạy học, họ không làm gì cả, chung thân dạy học, thuần túy dạy học. 

Trong  nhà  Phật  không  có  tổ  chức,  không  có  đoàn  thể,  đích  thực  nó  là  nột  nhà 

trường. Không như các tôn giáo khác có tổ chức, Phật giáo không có tổ chức, mà Phật 

giáo chỉ quan tâm dạy học, còn tu hành là việc của mỗi người, Phật không quản điều 

đó. Có câu:“sư phụ nhận vào chùa, tu hành ở nơi mỗi người”. Lúc Thế Tôn còn tại thế, 

mỗi ngày chỉ lên lớp dạy học cho mọi người, giải đáp vấn đề. Dùng phương pháp gì để 

tu hành là chuyện của mỗi cá nhân. Quý vị tu hành gặp khó khăn, gặp chướng ngại, có 

thể đề xuất ra, Đức Phật sẽ giảng giải cho quý vị. Thật sự nghe hiểu, nghe minh bạch, 

sẽ biết nên tu như thế nào. 

Ý nghĩa hai chữ tu hành, phải hiểu rõ ràng. Tu là sửa, hành là hành vi, hành vi bao 

gồm thân khẩu ý. Khởi tâm động niệm là hành vi của ý nghiệp, ngôn ngữ là hành vi 

của khẩu nghiệp, thân thể tạo tác là hành vi của thân thể. Hành vi sai lầm, đem nó sửa 

đổi lại gọi là tu hành, điều này cũng phải hiểu. Thế nên tu hành là tu điều gì? Tu trong 

sinh hoạt, tu trong cuộc sống, tu trong việc đối nhân tiếp vật, tu mọi lúc mọi nơi. Khởi 

tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác có sai lầm, liền sửa đổi nó lại. Tiêu chuẩn của thiện 

ác là kinh điển; phân ra để nói, kinh luận là tiêu chuẩn sửa đổi tư tưởng của chúng ta. 

Giới luật là tiêu chuẩn tu sửa thân khẩu của chúng ta. Quý vị không có tiêu chuẩn thì tu 

như thế nào? Những điều này không thể không hiểu. 

Tự viện am đường là nơi đại chúng cùng nhau huân tu, định ra một số quy củ, đó 

gọi là lễ nghi, gọi là trật tự. Mọi người ở cùng nhau có trật tự, có lễ tiết, nên không loạn. 

Chỉnh tề, trang nghiêm, thanh tịnh, điều này giống như vũ đài biểu diễn vậy. Khiến đại 

chúng trong xã hội nhìn thấy sanh tâm hoan hỷ, sanh tâm cung kính chính là ý này. 

Thật  sự  tu  hành  là  chỗ  đang  khởi  tâm  động  niệm,  nên  Phật  pháp  mới  nói:  Trọng 

thực  chất,  không  trọng  hình  thức.  Hình  thức  là  biểu diễn,  đối  với  đại  chúng trong xã 

hội, đó gọi là nghi quy. Thật sự tu hành là khởi tâm động niệm, đoạn ác tu thiện, phá 

mê khai ngộ, chuyển phàm thành thánh, đây gọi là tu hành chân chánh, không rời Bồ 

Tát  nghiệp.  Ngày  nay  đại  đa  số  không  biết  thế  nào  là  Bồ  Tát  nghiệp,  nhưng  có  rất 

nhiều người tại gia, thọ Bồ Tát giới_đã thọ Bồ Tát giới, nhưng không biết thế nào là 

Bồ Tát nghiệp. Đó cũng là giả không phải thật, Bồ Tát giả hữu danh vô thực. Thật sự 

tu Bồ Tát nghiệp mà không thọ Bồ Tát giới, Chư Phật Như Lai thừa nhận họ là Bồ Tát, 

Long  Thiên  Thiện  Thần  thừa  nhận  họ  là  Bồ  Tát.  Người  thế  gian  không  thừa  nhận, 

người thế gian nhận giả không nhận chân. 

Tập 439  357 



Quý vị thọ giới, cầm giới điệp_thọ Bồ Tát giới, quý vị là Bồ Tát, thì họ sẽ nhận, 

ngoài ra đều không biết. Thế nên Chư Phật Bồ Tát, Thiên Long Thiện Thần đích thực 

nhận  chân không  nhận  giả.  Giới điệp đó không  tính, phái  quy  y  đó  cũng  không  tính. 

Quý vị phải làm thật, không thể làm giả. 

Câu sau cùng, quan trọng nhất: “Bất ly bồ đề tâm cúng dường”. Nói cách khác, tâm 

bồ đề là căn bản cúng dường. Tâm bồ đề từ đâu mà có? Từ tu hành như pháp, không tu 

hành như pháp làm gì có tâm bồ đề? Tâm bồ đề là giác mà không mê, mỗi niệm giác 

mà không mê, đây là tâm bồ đề. Trong nửa đoạn sau của đề kinh này: Thanh tịnh bình 

đẳng giác chính là tâm bồ đề. Thử nghĩ xem, chúng ta ở mọi lúc mọi nơi, trong mọi 

cảnh giới, mọi cảnh duyên, phải chăng đều có thể duy trì thanh tịnh bình đẳng giác mà 

không  mê?  Đây  là  tâm  bồ  đề  cúng  dường.  Lấy  bảy  loại  cúng  dường  này,trên  cúng 

dường Chư Phật Như Lai, dưới cúng dường tất cả chúng sanh, vì sao vậy? Vì tâm, Phật, 

chúng sanh, tam vô sai biệt, là bình đẳng, đây là chân cúng dường. Chúng ta xem Phật 

quá cao, xem chúng sanh quá thấp, như vậy là sai,là quý vị không có tâm bồ đề, vì tâm 

bồ đề là tâm bình đẳng. Tâm quý vị không bình đẳng là không có tâm bồ đề. Không có 

tâm bồ đề, tất cả cúng dường đều là giả, chỉ là tu nhân thiên phước báo. Vì sao vậy? 

Đây là việc tốt, nhưng không thể giúp quý vị liễu sanh  tử, xuất  tam giới, không thể 

giúp quý vị vãng sanh. Có tâm bồ đề là được, có tâm bồ đề, quý vị làm những việc này 

toàn là công đức, niệm Phật cầu sanh Tịnh độ nhất định được vãng sanh, vì sao vậy? 

Vì tâm của quý vị là thanh tịnh bình đẳng giác, đây là tâm bồ đề. 

Trước đây ở Mỹ, tôi nói với mọi người về tâm bồ đề là dùng đề kinh này. Tâm bồ 

đề có thể, có tướng, có dụng. Thể là chân thành, nó khởi dụng có hai loại: một là tự thọ 

dụng,  hai  là  tha  thọ  dụng.  Cũng  chính là  một  là  tự  lợi,  hai  là  lợi  tha.  Tự  thọ  dụng  là 

thanh tịnh bình đẳng giác, toàn là tự thọ dụng. Tha thọ dụng là đại từ đại bi_đại từ đại 

bi này là từ trong chân thành thanh tịnh bình đẳng giác sanh ra. Tâm từ bi chân thật, 

chân thành từ bi, thanh tịnh từ bi, bình đẳng từ bi, chánh giác từ bi, đây là tâm bồ đề 

của Phật Bồ Tát. Thế nên kinh này, trong tam bối vãng sanh nói một cách rất rõ ràng. 

Điều kiện vãng sanh, phát tâm bồ đề, nhất hướng chuyên niệm A Di Đà Phật. Mười hai 

chữ này nói rất rõ ràng, không có tâm bồ đề thì không thể vãng sanh. 

Nhưng Ngẫu Ích đại sư nói rất hay, nói rất đơn giản, nói rất chân thật. Đối với thế 

giới tây phương Cực Lạc, đối với Phật A Di Đà, phải thật tin, thật nguyện vãng sanh. 

Tâm này chính là chân thành, thanh tịnh, bình đẳng,chánh giác, từ bi, đầy đủ tất cả.Cho 

nên  không  thiếu  người  không  biết  chữ,  chưa  từng  đi  học.  Người  trong  nước  nói  là 

không có văn hóa, niệm Phật vãng sanh đoan tướng rất tốt, đó là gì? Người ta tâm địa 

trung hậu lương thiện, cũng chính là nói: thật thà, nghe lời, thực hành. Người thường 

358  Tập 439 



không nhận ra, họ đã thành công, họ đã thực hành_đung là “như  thuyết tu hành”, họ 

thực hành thế nên họ thật sự có thành tựu. 

“Hựu  như  thị  tu  hành,  thị  chân  cúng  dường  cố”.Như  thị,  như  trong  hạnh  nguyện 

phẩm  nói,  quý  vị  đều  thực  hành  hết  những  điều  này,  đều  có  thể  hành  trì,  đó  là  chân 

cúng dường. Không cần trước mặt Chư Phật Bồ Tát đọc bài cúng dường, đọc chú cúng 

dường, không cần thiết. Cũng không cần đốt hương cúng hoa trước Phật Bồ Tát, đó 

đều là hình thức, không quan trọng. Quan trọng là quý vị thực hành, làm được những 

điều này. 

“Bồ Tát dĩ danh văn cố”, đây là trí tuệ của Bồ Tát, sự thông minh của Bồ Tát và 

phước  đức  của  Bồ  Tát.  Nghe  được  bộ  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  này,  hoặc  là  nghe  được 

Kinh A Di Đà, nghe được câu A Di Đà Phật này. “Năng ư thượng thuật chủng chủng 

cúng dường trung”, những gì ở trước nói, kinh văn trong kinh đều nói đến, khi cúng 

dường những thứ này,tinh cần tu trì, không có tâm giải đãi và mệt mỏi, họ thực hành, 

học điều nào hành trì điều đó, học hai điều hành hai điều, họ thực hành. 

“Tinh cần tru trì”.Tinh là không tạp không loạn. Cần là cần mẫn, không giải đãi, không 

biếng lười, thực hành, đây là chữ cần. Tu là dùng tiêu chuẩn của Phật pháp, sửa đổi ý 

niệm sai lầm, cách nghĩ sai lầm và hành vi sai lầm của chính mình, họ làm thật và tu 

thật. Trì là duy trì không bị tổn thất,nghĩa là nói ngày ngày đều thực hành, không có 

giải đãi, không mệt mỏi. Càng làm càng hoan hỷ, đương nhiên không mệt mỏi. Y theo 

phương pháp này tu hành, tu mấy ngày cảm thấy chán, không muốn tu nữa, đó là gì? 

Là quý vị không đạt được pháp hỷ, không đạt được hoan hỷ. Thật được hoan hỷ, họ sẽ 

tiếp  tục  làm.  Vì  sao  không  đạt  được  pháp  hỷ?  Vì  quý  vị  không  phải  dùng  chân  tâm, 

tâm không tập trung. 

Học Phật để cầu điều gì? Cầu như trên đề kinh, quan trọng nhất trong việc tu hành 

là tu tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, tâm giác. Thế nên những điều này không liên quan 

đến vinh hoa phú quý của thế gian, không có chút liên quan nào. Trong mắt người thế 

gian mong cầu là vinh hoa phú quý, trong mắt người học Phật mong cầu là thanh tịnh 

bình đẳng giác, quý vị đạt được, sao không thể hoan hỷ được? Trong tâm thanh tịnh có 

định, định của tâm thanh tịnh rất thâm sâu. Giác là đại triệt đại ngộ, định tuệ viên mãn, 

tâm thanh tịnh hiện tiền, thật an vui! Vọng niệm ít, tâm sẽ định, không còn phan duyên 

bên ngoài. Trong này có niềm vui chân thật gọi là tri túc thường lạc. Quý vị xem, một 

số người họ còn mong cầu nhưng quý vị không còn. Phú ông có ức vạn cũng còn muốn 

kiếm tiền, họ còn suy tính thiệt hơn, so với quý vị thì thua xa, vì sao vậy? Vì họ không 

biết  đủ,  họ  chưa  viên  mãn,còn  chúng  ta?  chúng  ta  đã  viên  mãn,  đã  đầy  đủ.  Tôi  viên 

Tập 439  359 



mãn,  họ  chưa  viên  mãn.  Người  viên  mãn  ly  khổ  đắc  lạc,  người  chưa  viên  mãn  đang 

sống trong khổ, họ suy tính thiệt hơn, họ có lo lắng, có phiền não, làm sao có thể sánh 

với quý vị? 

“Cố vân cần tu vô giải quyện”.Đây là cần tu không giải đãi mà trong bài kệ nói. Ở 

trên đều là công đức không thể nghĩ bàn của danh hiệu Phật, đây là nghe danh mà dẫn 

phát, tinh tấn tu học mới nhập vào cảnh giới, nên công đức danh hiệu Phật không thể 

nghĩ bàn. 

Chúng ta xem đoạn thứ ba bên dưới, bài kệ thứ ba: Tán Quốc Độ Phật. Trước là 

tán thán công đức danh hiệu của Phật A Di Đà, ở đây khen ngợi thế giới Cực Lạc. 

“Cực Lạc thế giới quốc trung vạn vật, nghiêm tịnh quang lệ, hình sắc thù đặc, cùng 

vi cực diệu”. Cõi trời cõi người trong thế giới của chúng ta, không thể sánh được với 

thế giới Cực Lạc, thế giới đó quá đẹp. Thế giới của chúng ta ngày nay nhà cao cửa lớn 

là khoa học kỷ thuật đem đến cho chúng ta.Phú lệ nguy nga,nhưng quý vị nên biết, vì 

hưởng thụ này mà chúng ta phải trả giá như thế nào? Hiện nay thấy được rồi, xã hội 

động loạn, phiền não khốn khổ, địa cầu thiên tai, đây là giá mà chúng ta phải trả. Sự tốt 

đẹp của thế giới Cực Lạc không chỉ vượt qua chúng ta một vạn lần. Con người ở đó 

không có phiền não, không có lo lắng, không có vướng bận, vì sao vậy? Vì nhu cầu của 

cuộc sống, quý vị muốn điều gì, quý vị sẽ đạt được điều đó, đây gọi là phước báo viên 

mãn, tùy tâm đạt được những thứ mình muốn. Ai cúng dường quý vị, quý vị phải biết 

là Phật A Di Đà cho quí vị. Cúng dường của Phật A Di Đà từ đâu mà có? Từ công đức 

thành tựu từ 48 nguyện tại nhân địa và năm kiếp tu hành, nó có từ đó. Công đức chân 

thật thành tựu. Ngài làm gương để chúng ta thấy, chúng ta đến thế giới Cực Lạc, chắc 

chắn dùng phương pháp của ngài để tu hành. Thành tựu của chúng ta sẽ giống như ngài 

vậy, tuyệt đối không kém hơn ngài. Hơn nữa ở thế giới Cực Lạc thành tựu rất nhanh, 

sao có thể sánh được? Quốc độ của tất cả  chư Phật trong mười phương thế giới, đều 

không thể sánh với ngài, quý vị sẽ biết người niệm Phật phước báo lớn biết bao. Người 

ta thường rất coi thường những ông bà lão đó, họ có thể thật thà niệm Phật, đều đến thế 

giới tây phương Cực Lạc, được đại phước báo, đại trí tuệ viên mãn. Thế gian này của 

chúng ta, Đại Phạm Thiên Vương không bằng họ, Ma Hê thủ La Thiên Vương cũng 

không bằng họ, không ai có thể sánh với họ. Chân tướng sự thật này, chúng ta phải biết, 

phải nhận thức. Từng câu từng chữ trong kinh nói là thật, không có chữ nào là giả. 

Hoàng  Niệm  Tổ  giải  thích:  “Kỳ  hình  sắc”.Hình  là  hình  sắc,  sắc  là  màu  sắc, 

quang là quang minh, tướng là tướng trạng. “Danh số”, danh là danh ngôn, số là số 

lượng. “Giai bất năng xưng thuyết”, nói không cùng tận,không thể nói được, nó quá tốt, 

360  Tập 439 



không có gì so sánh được. “Diệc vô năng thanh biện”, thanh là rõ ràng, biện là phân 

biện. Không ai có thể nói rõ ràng minh bạch sự tốt đẹp của thế giới Cực Lạc,  không có 

hạng người này. 

Thế Tôn tán thán rằng: chỉ có Phật cùng Phật mới có thể thấu triệt. Đẳng giác Bồ 

Tát cũng không hiểu rõ ràng. Đức Phật đưa ra ví dụ: Đẳng giác Bồ Tát nhìn thấy thế 

giới tây phương Cực Lạc, giống như “Cách la vọng nguyệt”, đây là nói lý giải của họ, 

không  phải  nói  họ  thấy  không  rõ  ràng.  Quý  vị  muốn  họ  nói  rõ  ràng  minh  bạch,  họ 

không nói được, chỉ có Phật mới có thể nói ra được. Thế nên Đức Phật tán thán Phật A 

Di Đà: “Quang trung cực tôn, Phật trung chi vương”, đúng là tán thán đến cực điểm. 

“Cái bỉ độ thù thắng vi diệu, phi ngôn tư sở năng cập”.Ngôn là ngôn ngữ, tư là tư 

tưởng. Không thể nào dùng ngôn ngữ mà nói được, không nói ra được, tư tưởng không 

tưởng tượng được. Nói cách khác là ra ngoài sự tưởng tượng của quý vị. “Cố viết, quán 

bỉ thù thắng sát, vi diệu nan tư nghị”.Bỉ là thế giới Cực Lạc, sát là nơi ở. Hai câu này là 

kinh văn, trong giáo lý đại thừa, sát đa phần dùng cho đạo tràng gọi là Phật sát, Phật 

đạo tràng. “Vi diệu nan tư nghị”, vi là tinh vi, diệu là huyền diệu, áo diệu, không thể 

nào tưởng tưởng. 

Nhìn  chung  Đức  Thế  Tôn  giới  thiệu  thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc  cho  chúng  ta. 

Ngoài ba bộ kinh này chuyên nói về thế giới Cực Lạc: Kinh Vô Lượng Thọ, Kinh Di 

Đà, Kinh Quán Vô Lượng Thọ, chuyên nói về thế giới Cực Lạc. Trong tất cả kinh giáo 

đại thừa, chỉ nói phụ thêm cũng có một hai trăm loại kinh. Hoàng Niệm Lão chú giải 

kinh này, quý vị xem trích dẫn rất nhiều kinh điển, nói đến thế giới Cực Lạc. Chúng ta 

đọc bộ chú giải này, đồng nghĩa với đọc được toàn bộ kinh luận và chú giải của các bậc 

tổ sư, bộ chú giải này thật hiếm có! 

“Chủng chủng trang nghiêm, nhập nhất pháp cú. Tức thanh tịnh cú, tức chân thật trí 

tuệ vô vi pháp thân”. Câu này xuất phát từ Vãng Sanh Luận, trong chú giải của Hoàng 

Niệm  Tổ,  trích  dẫn  câu  này  trong  Vãng  Sanh  Luận  rất  nhiều,  có  hơn  mười  lần,  nên 

chúng ta đọc câu này rất  quen thuộc. Thế nào gọi  là nhất pháp cú? Nhất  pháp cú là 

thanh tịnh cú. Thanh tịnh cú là gì? Thanh tịnh cú là chân thật trí tuệ vô vi pháp thân, 

thanh tịnh trí tuệ vô vi pháp thân chính là nhất pháp cú.  Tám chữ này ý nghĩa rất thâm 

sâu,  thân  là  tiêu  biểu  cho  hiện  tượng.  Pháp  thân  là  tiêu  biểu  cho  hiện  tượng  nguyên 

thủy, cũng như trong Kinh Bát Nhã nói: Chư pháp thật tướng, chính là chân tướng. Vì 

sao gọi là chân tướng? Không bóp méo hiện tượng, hiện tượng không sinh ra biến hóa, 

đây là  chân tướng. Tướng của mười  pháp giới, tướng của lục đạo, tất  cả đều bị bóp 

méo, vì sao bị bóp méo? Vì họ có phân biệt chấp trước. 

Tập 439  361 



Như vậy chúng ta biết, cõi báo của Chư Phật Như Lai, nghĩa là cõi thật báo trang 

nghiêm, nó chính là tâm hiện_duy tâm sở hiện. Nó không có thức, nó không có thức 

biến. Thế nên tâm hiện hiện tượng này, vĩnh viễn bất biến, bất biến chính là chân. Nếu 

tham thấu trong đó thấy duy thức sở biến, liền bóp méo chân tướng này, sản sanh biến 

hóa,  biến  thành  dị  tướng,  biến  thành  mười  pháp  giới,  biến  thành  lục  đạo,  biến  thành 

tam đồ. Đây là tướng không thay đổi, tướng không biến gọi là pháp thân, gọi là pháp 

tướng, chính là ý này. 

Quý  vị  đến  thế  giới  Cực  Lạc  nhìn  thấy  là  tướng  duy  tâm  sở  hiện,  không  có  thức 

biến. Vì người ở thế giới đó, không khởi tâm động niệm, không phân biệt, không chấp 

trước, nên tướng đó gọi là chân tướng, thật tướng. Thật tướng của người_nhân tướng, 


chúng ta chỉ có thể dùng một câu để hình dung: Thân có vô lượng tướng, tướng có vô 

lượng vẻ đẹp. Người Ấn Độ cổ gọi là quý nhân trong các hàng người, tướng người phú 

quý. Đức tướng này, họ có 32 tướng tốt, 80 vẻ đẹp, đây là tướng mạo viên mãn của bậc 

đại phú đại quý trong thế gian. 

Người xưa xem tướng, quý vị xem có quý tướng, đây là thế gian nói. Phật thường 

dẫn  chứng  32  tướng  tốt  80  vẽ  đẹp,  người  thế  gian  có  thể  lý  giải.  Người  của  thế  giới 

Cực Lạc, chúng ta nhìn thấy, hoàn toàn vượt ra ngoài dự tính của chúng ta,thân có vô 

lượng tướng, tướng có vô lượng vẻ đẹp. Trong Quán Kinh có chữ số, báo thân Phật A 

Di Đà hiện, nghĩa là thân Phật A Di Đà hiện trong cõi thật báo, thân có tám vạn bốn 

ngàn tướng, mỗi tướng có tám vạn bốn nghìn vae đẹp, đây là nói chữ số ra. Trên thực 

tế tám vạn bốn ngàn tượng trưng cho sự viên mãn, thật là tượng trưng vô lượng vô biên, 

nói không tận, tán thán cũng không cùng tận. 

Thân tướng như vậy,  mỗi người đến thế giới Cực Lạc, hoàn toàn tương đồng với 

tướng của Phật A Di Đà, không có gì khác. Thế nên thế giới Cực Lạc là thế giới bình 

đẳng,  không  như  thế  giới  chúng  ta,  không  bình  đẳng.  Mỗi  người  tướng  mạo  không 

giống nhau, chính là không bình đẳng. Nếu gặp hai người tướng mạo giống nhau, hai 

người tánh tìnhcũng tương đồng, sở thích cũng như nhau. Tôi gặp qua một lần, không 

nhiều, chỉ gặp được một lần. 

Thời  kỳ  kháng  chiến,  tôi  đi  học  ở  Quý  Châu,  một  người  bạn  học  cùng  lớp  họ 

Trương, không nhớ tên. Khi kháng chiến thắng lợi, tôi đến Nam Kinh, tôi học ở Nhất 

Trung  Nam  Kinh,  cũng  có  một  người  bạn  học  cùng  lớp,  tướng  mạo  giống  người  kia 

như đúc. Tôi kêu anh ta đến, nói anh ta có ưu điểm gì, có khuyết điểm gì. Anh ta nói, 

làm sao anh biết? Anh ta cho rằng tôi biết xem tướng, xem rất chuẩn. Tôi nói với anh 

ta,  tôi  không  biết  xem  tướng,nhưng  mấy  năm  trước,  có  một  anh  lớp  trên  giống  anh 

362  Tập 439 



vậynhư đúc, hai người quả nhiên giống nhau. Thế nên nói, tướng do tâm sanh. Tướng 

mạo họ giống nhau, tâm niệm họ tương đồng, tướng mạo họ gần giống nhau. 

Thế nên người ở thế giới tây phương Cực Lạc, tâm đều thanh tịnh. Quý vị xem, lục 

căn tiếp xúc với cảnh giới lục trần, khởi tâm động niệm đều buông bỏ. Buông bỏ phân 

biệt,  buông bỏ  chấp  trước,  không phải đều  giống nhau rồi sao? Phật  A  Di  Đà  là  như 

vậy, mỗi người vãng sanh cũng đều như vậy nên đến đó tướng mạo hoàn toàn tương 

đồng.Nhưng phàm phu đến đó, không được! Phàm phu sanh đến cõi phàm thánh đồng 

cư, tập khí phiền não chưa đoạn, đới nghiệp vãng sanh, như vậy làm sao giống nhau 

được? Đới nghiệp vãng sanh mà cũng như vậy thì điều này rất kỳ lạ. Nguyện 20 trong 

48 nguyện nói, đây là Phật A Di Đà gia trì. Phàm là người vãng sanh đến thế giới tây 

phương Cực Lạc đều là A Duy Việt  Trí Bồ Tát. Ngài không nói ngoại trừ cõi phàm 

thánh  đồng  cư,  không  nói  như  vậy.  Chỉ  nói  sanh  đến  thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc, 

phàm là sanh đến thế giới Cực Lạc, tất cả đều là A Duy Việt Trí Bồ Tát. Đương nhiên 

cõi phàm thánh đồng cư hạ hạ phẩm vãng sanh, cũng phải giống nhau, không sai chút 

nào, đây là do oai thần bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì. Ngài cho chúng ta, chúng 

ta đều tiếp nhận được. Thể chất tương đồng, thân tử ma châu kim sắc, vô lượng tướng 

hảo. 

Người thế gian chúng ta muốn tu tướng hảo này, như vậy cần phải nhớ, trong kinh 

này nói về đoạn lịch sử Phật A Di Đà, quý vị phải dùng thời gian năm kiếp để tu hành, 

mới được thân tướng tốt đẹp này. Ngài tu thành tặng cho chúng ta, quý vị vừa đến thế 

giới Cực Lạc, liền đi vào cảnh giới của Phật A Di Đà,và giống như Phật A Di Đà vậy, 

không cần tự mình lãng phí thời gian tu hành dài như vậy, quý vị cũng đạt được. Đạt 

được, đây là Phật A Di Đà gia trì. Đến khi nào chính mình thật sự khế nhập cảnh giới 

này, nghĩa là ở thế giới Cực Lạc đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, như vậy mới thật 

là chính mình tu được. Tự mình tu, hoàn toàn tương đồng như Phật A Di Đà tu, đây là 

sự thù thắng vô cùng của thế giới Cực Lạc. 

Chúng ta không dùng phương pháp này, mà nói chính mình tu thành, như vậy phải 

đến kiếp nào? Trong kinh Phật nói vô lượng kiếp, không nói chữ số, chỉ nói vô lượng 

kiếp mới thành tựu được, nên thật sự không dễ! Chúng ta ở thế gian này không nên nói 

tu cao như vậy, đây là 51 địa vị, chúng ta tu được địa vị thứ nhất cũng coi là không tệ 

rồi. Thử nghĩ xem có thể thành tựu địa vị đó chăng? Sơ tín vị trong thập tín Bồ Tát là 

địa vị thứ nhất. Thập tín ngang với tiểu học, sơ tín là lớp một, lớp một tiểu học trong 

Phật  pháp,  điều  kiện  cần  thiết  là  phá  thân  kiến.  Như  trong  Kinh  Kim  Cang  nói:  “Vô 

ngã tướng, vô nhân tướng, vô chúng sanh tướng, vô thọ giả tướng”, đã làm được như 

thế. Quý vị nhập vào cảnh giới này là Tu Đà Hoàn. 

Tập 439  363 



Khi chúng tôi mới học Phật, đọc Kinh Kim Cang rất lơ là, luôn cho rằng đó là cảnh 

giới rất cao của Bồ Tát. Không ngờ, đây là thấp nhất, điều kiện tối thiểu, điều kiện thấp 

nhất của tiểu thừa_Sơ quả. Điều kiện thấp nhất của đại thừa là nửa bộ sau Kinh Kim 

Cang: “Vô ngã kiến, vô nhân kiến, vô chúng sanh kiến, vô thọ giả kiến”. Kiến là gì? Ý 

niệm, đã đoạn tận ý niệm. Ý nghĩa thâm sâu hơn ở trước, ở trước là ly tướng, chưa ly 

kiến. Ở sau hoàn toàn không có ý niệm, đó là đại thừa. Đại vị thấp nhất này, chúng ta 

làm được chăng? 

Thật sự thấu triệt thân không phải tôi, thân không phải tôi, vậy thân là gì? Thân là 

tôi sở hữu, như y phục vậy, tôi sở hữu, nó không phải tôi, tôi sở hữu. Y phục có người 

cần, tôi cởi tặng cho họ, rất hoan hỷ. Hiểu được đạo lý này, nếu thân này có người cần, 

quý vị xả thân cho họ cũng rất hoan hỷ, không sao. Đây là thật, không phải giả, chúng 

ta đang xả thân trong luân hồi lục đạo. Thân này chết đi không phải là xả thân sao? Lại 

đầu thai, lại được thân người, không biết đổi bao nhiêu thân. Đổi quá nhiều thân, thân 

trong lục đạo đều đã đổi qua, thế nên thân không phải tôi, không nên vì thân này mà 

tạo nghiệp. Vì sao chúng sanh tạo nghiệp? Đều là vì thân này, quý vị nghĩ xem có oan 

uổng chăng? Thân này lại không phải là tôi, vì nó  mà tạo tội thật không đáng,nhưng 

khi tạo tội thì thật sự thọ quả báo. 

Thứ hai là phải phá biên kiến, biên kiến ngày nay chúng ta gọi là đối lập, đối lập 

liền có xung đột. Quý vị xem, cửa ải của sơ quả_Lớp một đã đột phá, không đối lập với 

mọi người, không đối lập với mọi sự, không đối lập với tất cả vạn vật. Không có đối 

lập là bình đẳng, không có đối lập thì hoàn toàn không có xung đột. Xuất hiện sự hài 

hòa, xuất hiện sự hòa bình. Trên thế giới này vì sao không hòa bình? Chính là đối lập! 

Vì sao có xung đột? Đến từ đối lập, hóa giải đối lập thì hoàn toàn không còn xung đột. 

Thứ  ba  là  đoạn  tận  thành  kiến,  thành  kiến  là  gì?  Tự  cho  mình  giỏi.  Luôn  muốn 

người khác nghe mình, không thích nghe người khác. Buông bỏ thành kiến là có thể 

tùy  duyên,  sao  cũng  được,  thật  sự  làm  được  như  Bồ  Tát  Phổ  Hiền  nói:  hằng  thuận 

chúng  sanh,  tùy  hỷ  công  đức.  Thành  kiến  là  gì?  Tâm  quý  vị  định,  quý  vị  có  trí  tuệ. 

Người khác khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác, những nghiệp nhân quả báo này 

quý vị biết hết. Tất cả đều tùy hỷ, cứu họ trong tùy hỷ, giúp họ hồi đầu, giúp họ giác 

ngộ,  chính  họ  còn  không  biết  phương  pháp  này  cao  siêu.  Nên  quý  vị  chưa  đến  cảnh 

giới này, không thể dạy người khác được, quý vị sẽ biết điều này rất khó. Đi lên trên, 

tầng này khó hơn tầng kia, nên từ sơ tín vị đến đẳng giác phải vô lượng kiếp, lời này là 

thật không phải giả. 

364  Tập 439 



Đột phá luân hồi lục đạo rất khó, phải đoạn tận kiến tư phiền não, mới có thể thoát 

ly luân hồi lục đạo. Phải phá trừ vô minh phiền não mới ra khỏi mười pháp giới, Phật 

hình dung hai cửa ải này là vô lượng kiếp. Gặp được pháp môn này rất phương tiện, 

gặp pháp môn này, vô lượng kiếp trở thành thành tựu ngay trong đời này. Không cần 

đến đời thứ hai mà thành tựu ngay trong đời này. Chúng ta thật sư tin những gì Đức 

Phật nói, tin thật có thế giới Cực Lạc, có Phật A Di Đà. Thật sự tin rằng, chúng ta ở 

đây tin sâu nguyện thiết chắc chắn được vãng sanh, đây gọi là nhập nhất pháp cú, quý 

vị đã nhập vào. Có hoài nghi là chưa vào được. Có xen tạp cũng chưa vào được, vì câu 

này là thanh tịnh cú, không cho phép xen tạp, không được hoài nghi. Không xen tạp, 

không hoài nghi, quý vị chính là trí tuệ chân thật, đến thế giới Cực Lạc liền chứng vô 

vi pháp thân. 

Vô vi là gì? Không phải sáng tạo, không phải nhân duyên sanh pháp chính là vô vi. 

Chỗ  của  chúng  ta,  luân  hồi  lục  đạo  là  vô  vi.  Quý  vị  có  nhân  duyên  với  cha  mẹ,  nếu 

không có duyên sẽ không tìm họ, duyên gì? Duyên rất phức tạp, Đức Phật quy nạp nó 

thành bốn loại lớn, gọi là tứ duyên: Báo ân, báo oán, đòi nợ, trả nợ. Không phải bốn 

loại quan hệ này, sẽ không trở thành người trong một nhà. Trong quá khứ cha mẹ có ân 

với quý vị, quý vị đến để báo ân. Đứa trẻ đến báo ân, nhất định là con hiền cháu thảo, 

chúng đến báo ân, không phải đến để nghịch ngợm, rất biết nghe lời. Còn báo oán thì 

rất phiền phức, chúng đến là để báo thù, gây họa, đó gọi là đại bất hiếu, có liên quan 

đến đời trước. Đến đòi nợ, quý vị xem thiếu họ bao nhiêu, nợ họ ít, nuôi chúng một hai 

tuổi thì chết mất, chúng đòi nợ, đòi hết thì đi. Còn như nợ nhiều, có thể quý vị phải lo 

cho chúng đi học, học đến đại học, chúng ra đi, như vậy là nợ nhiều. 

Còn  trả  nợ  thì  sao?  Tức  là  xem  chúng  nợ  quý  vị  bao  nhiêu,  chúng  nợ  quý  vị  ít, 

chúng sẽ quan tâm  sinh hoạt vật chất của quý vị, có thể miễn cưỡng duy trì. Nếu nợ 

nhiều,  chúng  cung  cấp  cho  quý  vị  rất  phong  phú,  hưởng  thụ  cuộc  sống  vật  chất  rất 

phong phú, nhưng không có lòng hiếu thảo. Đây là bốn trạng thái, không phải quan hệ 

này  họ  không  đến.  Sau  đó  quý  vị  nghĩ  tiếp  đến  quan  hệ  vợ  chồng,  quan  hệ  anh  em, 

quan  hệ  thân  thích  bạn  bè,  tất  cả  đều  trong  bốn  điều  này.  Thân  tình  nhạt  một  chút, 

người một nhà tình thân rất đậm đà. Đây là điều trong Kinh Phật dạy chúng ta, người 

một nhà rốt cuộc như thế nào. Sau khi quý vị nhìn thấu suốt, sẽ dễ buông bỏ tình thân. 

Không  nhìn  thấu,  tình  chấp  này  rất  khó,  cửa  ải  này  không  dễ  phá.  Ải  này  tạo  thành 

chướng ngại nghiêm trọng đối với việc học Phật, chướng ngại quý vị khai ngộ, chướng 

ngại quý vị vãng sanh. 

“Cực lạc thế giới y chánh”, ý báo chánh báo. “Tất thị thật tướng công đức chi sở 

trang nghiêm, bình đẳng phổ hiện”, đồng thời xuất hiện, không có trước sau, đạo lý này 

Tập 439  365 



hiện nay chúng ta đều biết rõ. Trong Kinh Hoa Nghiêm đã đặt nền móng, trong Vọng 

Tận  Hoàn  Nguyên  Quán  nói  rất  thấu  triệt.  Vũ  trụ  không  phải  tiến  hóa,  tiến  hóa  nói 

không thông, nhất thời đốn hiện, nhất niệm đốn hiện mà ý báo chánh báo của thế giới 

Cực  Lạc  rất  thù  thắng  trang  nghiêm,  đều  là  thật  tướng  công  đức  làm  trang  nghiêm. 

Thật  tướng  là  tự  tánh,  công  đức  xưng  tánh,  tự  nhiên  thành  tựu,  hoặc  là  chúng  ta  nói 

thành tựu cứu cánh viên mãn. Nếu nói tường tận chính là 48 nguyện tại nhân địa của 

Phật  A  Di  Đà,  tu  hành  liên  tục  năm  kiếp  mà  thành  tựu,  điều  này  chứng  minh  tất  cả 

pháp từ tâm tưởng sanh, sức mạnh của tâm tưởng thật không thể nghĩ bàn. 

Chúng ta là vì công phu thiện niệm, tịnh niệm không đủ, vì sao vậy? Vì tâm chúng 

ta tán loạn, không tập trung. Trong kinh Phật thường nói: “chế tâm nhất xứ, vô sự bất 

biện”. Chế tâm một chỗ, đó là thiền định thâm sâu, tâm họ chỉ có một việc, ngoài điều 

này ra tất cả đều trống rỗng, đây gọi là chế tâm một chỗ. Tâm của chúng ta vọng niệm 

quá nhiều, tâm tán loạn nên không khởi được tác dụng. 

Muốn hóa giải thiên tai, có một biện pháp hay, đó là ý niệm tập thể. Chúng ta tập 

hợp mấy mươi người, mấy trăm người để cùng tu, trong thời gian tu học hoặc là tu một 

tiếng,  hai  tiếng.  Trong  thời  gian  này,  chúng  ta  buông  bỏ  tất  cả  mọi  tạp  niệm,  để  tập 

trung vào một việc, sẽ sinh ra hiệu quả gọi là ý thức tập thể, điều này đã được các nhà 

khoa học hiện đại chứng minh. 

Quý vị xem, tiến sĩ Giang Bổn, hình như chúng tôi ở đó có một cuốn sách, sách của 

ông ta. Trước đây ông làm thí nghiệm này ở hồ Tỳ Bà, ông tìm 300 người, thời gian 

một  tiếng  đồng  hồ. Mời  một  vị  hòa  thượng,  hòa  thượng 90  tuổi  lãnh đạo  mọi người. 

Bên cạnh Hồ Tỳ Bà có một eo biển, eo biển này là nước chết, 20 năm trước nước rất 

dơ  bẩn,  mùi  vị  hôi  thối.  Hơn  300  người  này,  cử  hành  một  tiếng  đồng  hồ  ở  đây,  mọi 

người đều buông bỏ hết tất cả mọi ý niệm, chỉ niệm một câu: Nước hồ sach sẽ, hồ nước 

sạch sẽ,tôi yêu bạn. Hơn 300 người cùng một ý niệm này. Dùng ý thức tập thể này cử 

hành hơn một tiếng, ba ngày sau hồ nước này thật sự trong sạch, sạch được nửa năm. 

Điều  này  chứng  minh  ý  niệm  có  thể  thay  đổi  hoàn  cảnh.  Hiểu  được  đạo  lý  này, 

ngày nay chúng ta gặp thiên tai, nếu nói có mấy trăm người, trên nghìn người. Chúng 

ta cùng nhau tập hợp, dùng một ý niệm: hóa giải thiên tai, hóa giải thiên tai, thật sự đã 

được hóa giải. Thí nghiệm đó của Giang Bổn rất có giá trị! Ngày nay trong lúc thiên tai, 

thí  nghiệm  này  đáng  để  cảnh  tỉnh  mọi  người,  thật  khởi  tác  dụng.  Nguyên  lý  là  gì? 

Trong kinh điển đại thừa thường nói: Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh, chính là đạo lý 

này. Vì sao ngày nay có thiên tai? Người sống nơi vùng này tâm niệm bất thiện, nhân 

366  Tập 439 



tố quan trọng đầu tiên trong bất thiện chính là hoài nghi, không tin, thậm chí đến chính 

mình cũng không tin. Càng không tin ý niệm có sức mạnh lớn như vậy. 

Ý  niệm  của  chúng  ta,  ý  niệm  là  gì?  Ý  niệm  tham,  ý  niệm  sân,  ý  niệm  si,  ý  niệm 

ngạo mạn, ý niệm hoài nghi, khiến toàn bộ sơn hà đại địa nghiêng ngã. Đặc biệt là hoài 

nghi, hoài nghi chiêu cảm điều gì? Đất đai rời rạc, không kiên cố, núi sẽ đổ xuống, đất 

chìm xuống đáy biển, đây là gì? Đây là hoài nghi. Nếu chúng ta có lòng tin với chính 

mình, có lòng tin với tổ tông, có lòng tin với thánh nhân, có lòng tin với giáo huấn của 

thánh nhân. Tín tâm vừa kiến lập, đại địa này liền kiên cố. 

Tôi  nghe  nói  đồng  bào  Nhật  Bản,  rất  sùng  kính  Địa  Tạng  Vương  Bồ  Tát.  Trong 

Kinh Địa Tạng nói Kiên Lao Địa Thần, nếu đại địa kiên cố thì không có điều gì xuất 

hiện cả. Sao lại xuất hiện sự cố? Nói thực tế, cố gắng nghiên cứu Kinh Địa Tạng, có 

thể cứu thế giới này. Hiện nay đại địa xảy ra sự cố, phải tìm Bồ Tát Địa Tạng. Nên quý 

vị phải có lòng tin, không có lòng tin không thể thành tựu được. Nếu thật sự có lòng tin 

thì thật sự có cảm ứng, không thể nghĩ bàn! Sau khi tôi giảng viên mãn bộ kinh này, tôi 

tiếp tục giảng bộ Kinh Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện, kinh này có lợi ích cho thế giới 

này,nên nó là thật tướng công đức làm trang nghiêm. 

Nói  thực  tế,  thế  giới  này  cũng  chính  là  thật  tướng  công  đức  làm  trang  nghiêm, 

chẳng qua trong đó, trong đó có một vài vọng tưởng phân biệt chấp trước. Nói thô hơn 

một  chút, trong đó xen tạp tham sân si  mạn nghi, làm phá hoại thật tướng công đức, 

nên mới biến thành như hiện nay. Nên biết nó là bình đẳng phổ hiện, thế giới này của 

chúng ta không phổ hiện bình đẳng, vì sao vậy? Nhân tâm không bình đẳng, vạn pháp 

không bình đẳng; Nhân tâm bình đẳng, tất cả pháp đều bình đẳng. Nhất định phải nhớ, 

tướng do tâm sanh, cảnh tùy tâm chuyển. Nhân tâm tốt, không có gì không tốt, nhân 

tâm thật sự thanh tịnh lương thiện, sẽ không sinh bệnh. Nếu người sinh bệnh, chứng tỏ 

tâm quý vị có vấn đề, tâm hành bất thiện mới sinh bệnh, thanh tịnh lương thiện sao có 

thể sanh bệnh? Điều này không thể. Người thuần tịnh thuần thiện ở nơi này, sơn hà đại 

địa ở đây sao lại có thiên tai? Không thể! Nên chúng ta tin trong kinh Phật nói: Tất cả 

pháp từ tâm tưởng sinh, duy tâm sở hiện, duy thức sở biến. 

“Cố  hạ  vân:  Công  đức  phổ  trang  nghiêm,  như  thị  diệu  độ,  như  kinh  vân:  siêu  du 

thập phương nhất thiết thế giới, cố vân chư Phật quốc độ nan tỷ”. Lời nói này là thật. 

“Như thị diệu độ”, là tán thán sự vi diệu của thế giới tây phương Cực Lạc. Trên thực tế, 

diệu là gì? Là tâm vi diệu thành cõi nước vi diệu, diệu là gì? Không chấp trước không 

và có, gọi là diệu. Lục căn trong cảnh giới lục trần không khởi tâm, không động niệm, 

không  phân  biệt,  không  chấp  trước  gọi  là  diệu,  đó  là  gì?  Đó  thuần  túy  là  thiên 

Tập 439  367 



nhiên,chính là thật tướng công đức mà ở trước nói, đích thực là tâm hiện không có thức 

biến. Khởi tâm động niệm là thức, A lại da. Phân biệt là đệ lục ý thức, chấp trước là 

Mạt na thức. Thức sẽ biến nên khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trước làm méo mó 

tự tánh sở hiện. 

Ý  niệm  bất  thiện  vô  cùng  đáng  sợ,  không  những  tổn  thương  thân  tâm  mình,  phá 

hoại hoàn cảnh đại thiên nhiên. Nếu không có Phật pháp đại thừa, chúng ta sẽ không 

biết. Hiện nay trên thế giới này, con người đều cự tuyệt Phật pháp, nói Phật là mê tín, 

không  muốn  tiếp  xúc.  Trong  này  có  phương  pháp  hóa  giải  thiên  tai,  quý  vị  không 

nghiên cứu, làm sao biết được? Phương pháp khoa học không thể giải quyết, không có 

ai cảnh tỉnh.Các nhà khoa học, họ nói với chúng ta, trên địa cầu này, khoảng năm sáu 

vạn năm về trước, khoa học kỷ thuật cũng phát đạt đến trình độ tương đối. Tham sân si 

mạn  nghi  của  nhân  loại  bành  trướng,  đại  khái  là  hơi  quá  đáng  hơn  hiện  nay,  đại  địa 

chìm xuống đáy biển Á Đặc Lan Đề Tư. Nơi chìm đó, chính là đại tây dương hiện nay. 

Có một vài dự ngôn nói, Á Đặc Lan Đề Tư sẽ nổi lên, đất ở đó sẽ nổi lên,nhưng sau 

khi nó nổi lên, Mỹ và Úc Châu sẽ chìm xuống, nên mọi người nghe thế rất sợ hãi. Mỹ 

và Úc Châu chìm xuống còn nó thì nổi lên, đây là cổ nhân nói: “biển xanh thành nương 

dâu”, phong thủy luân lưu chuyển. Vì sao phong thủy luân lưu chuyển? Phong thủy tùy 

theo tâm người mà chuyển. Nhân tâm thiện, càng chuyển càng tốt. Nhân tâm bất thiện, 

càng chuyển càng xấu, chính là đạo lý này. Quan trọng nhất là chúng ta có thể tin, cư 

dân thế giới Cực Lạc quá tốt là Phật A Di Đà chọn. Tâm hành bất thiện không thể đi, 

ngài không đến tiếp dẫn quý vị, quý vị không biết ở đó, không tìm thấy được, nên nhất 

định tâm địa phải thanh tịnh thiện lương. Thật sự chịu quay đầu, chịu hối cải, đó là đới 

nghiệp vãng sanh. 

Đột nhiên muốn phát nguyện tôi thay đổi, khi đến đó thói xấu lại xuất hiện. Điều này 

có thể gạt người khác nhưng không gạt được Phật A Di Đà. Phật A Di Đà gặp người 

này, người này không phải chân tâm, không nhận họ, không đến tiếp dẫn họ. Thế nên 

người ở thế giới Cực Lạc, có thể nói là thuần tịnh thuần thiện. Vì vậy quốc độ của họ, 

hoàn cảnh sống vĩnh viễn duy trì tốt đẹp như vậy. Đạo lý này bây giờ chúng ta đều đã 

hiểu, nên chúng ta phải tu nhân thật tốt, tương lai sẽ đến thế giới Cực Lạc. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 



 

368  Tập 439 



Tập 440 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian:06.06.2011 

Địa điểm: Cang Sơn Tịnh Tông Học Hội_Nhật Bản 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 551, hàng thứ sáu từ dưới đếm lên. 

“Tứ, tán cảm nhân phát tâm. Nhân phát tâm vô thượng, nguyện tốc thành Bồ đề”, 

chính là hai câu kệ này. “Thập phương Bồ Tát kiến bỉ độ trang nghiêm thanh tịnh, siêu 

du thập phương. Phật hiệu công đức phổ độ nhất thiết, nhân phát đại tâm. Nguyện dĩ 

thành  Phật,  diệc  thành  tựu  như  thị  sát  độ.  Như  Duy  Ma  Kinh  vân,  dĩ  chư  tịnh  quốc 

nghiêm sức chi sự, thành kỷ Phật độ. Diệc năng như thị tế độ, tận vị lai tế”. 

Đoạn này là hai câu của nửa bài kệ sau. Mười phương Bồ Tát là có cảm mà đến, 

Phật A Di Đà, thế giới tây phương Cực Lạc là ứng_cảm ứng đạo giao nên nói là:“tán 

thán cảm nhân phát tâm”. Cảm nhân chính là chư vị Bồ Tát trong mười phương đến. 

Họ  đến  thế  giới  Cực  Lạc,  nhìn  thấy  y  báo  thanh  tịnh  trang  nghiêm.“Siêu  du  thập 

phương”_du cũng có nghĩa là vượt qua. Quốc độ chư Phật trong mười phương thế giới, 

nếu so với thế giới Cực Lạc thì sao? Đích thực là kém hơn rất nhiều. 

Phương pháp độ chúng sanh của Phật A Di Đà rất khéo léo, chính là dùng một câu 

Phật hiệu, đã đơn giản lại khéo léo. Vì phương pháp này dễ, phương tiện. Bất luận khi 

nào, bất luận trong hoàn cảnh nào, đều có thể niệm. Không câu thúc bất cứ hình thức 

nào, đi đứng ngồi nằm đều có thể niệm. Chỉ là khi nằm niệm, không nên lớn tiếng, mặc 

niệm trong tâm, niệm ra tiếng tổn khí. Không có nguyên nhân gì khác, tổn thương đối 

với thân thể. Pháp môn này rất ổn định, nhanh chóng và còn thành tựu quả đức không 

thể nghĩ bàn. 

Vãng sanh đến thế giới tây phương Cực Lạc, liền được bổn nguyện của Phật A Di 

Đà gia trì. Nói thông tục một chút thì bổn nguyện gia trì chính là phước báo, phước báu 

lớn vô lượng vô biên, quý vị đều hưởng thụ được. Phật A Di Đà phát nguyện ở nhân 

địa và công đức thành tựu của năm kiếp tu hành, quý vị đều được hưởng thụ hết. Thế 

nên Ngài Di Đà đối với chúng ta mà nói, đích thực là đại thí chủ, ngài bố thí cho chúng 

ta, bố thí là phước báu không thể nghĩ bàn. Thế gian này của chúng ta, nếu so với ở đó 

thì thua quá xa, không cách gì so sánh được, đây là điều chúng ta cần phải biết. Chúng 

Tập 440  369 



ta đi không phải để hưởng phước, mục đích không phải đi hưởng phước. Mục đích là 

đi học trí tuệ, đi nghe ngài giảng kinh, không ngờ đến đó thân tướng tốt đẹp như vậy, 

đây là chánh báo trang nghiêm. Hoàn cảnh rất tốt, tất cả đều có thể tùy tâm như ý, thật 

là tâm tưởng sự thành, không dễ đạt được. 

Nhất định phải nghĩ đến, lúc Phật A Di Dà phát nguyện, thành tựu công đức năm 

kiếp  tu hành,  chúng  ta  vãng  sanh đến  đó  đều  được  thọ  dụng.  Ngài  phát  nguyện  là  vì 

chúng sanh, ngài tu hành năm kiếp là vì chúng sanh. Như ở trước, trong Phổ Hiền hạnh 

nguyện nói về cúng dường, đưa ra bảy loại cúng dường, Phật A Di Đà đều làm được 

cả, đều làm đến cứu cánh viên mãn. Đều này hoàn toàn thể hiện ở thế giới Cực Lạc, thể 

hiện tự tánh công đức. Không cần người thiết kế, cũng không cần người kiến tạo. Đạo 

lý này chúng ta hiểu, việc này chúng ta không chút hoài nghi. Sau đó tự mình quay đầu 

nghĩ lại, đời này đáng để cho mình vui mừng, vì mình thật may mắn gặp được pháp 

môn này. 

Trong  đời  này  có  thể  nói,  thành  tựu  rất  chắc  chắn,  chỉ  cần  mình  siêng  năng  học. 

Phải buông bỏ, phải sám hối, phải tinh tấn.Chư vị Bồ Tát  này, họ đến đó, nhìn thấy, 

đây  là  phát  tâm_vì  phát  tâm  vô  thượng,  nguyện  mau  thành  bồ  đề,  mau  thành  bồ  đề 

chính là mau thành Phật đạo. Đến thế  giới Cực Lạc, nguyện này nhất định đạt được. 

Mười phương thế giới thành Phật thời gian phải dài phải chậm, đến đây lại rất nhanh. 

Thế nên công đức danh hiệu Phật phổ độ tất cả phát đại tâm. Chúng ta sẽ biết, họ tu 

pháp môn gì? Niệm Phật, nhất tâm chuyên niệm nên họ nhanh thành tựu. 

Nhiếp  công  đức  của  Phật  A  Di  Đà  thành  công  đức  của  mình,  nhiếp  tu  hành  của 

Phật A Di Đà thành tu hành của mình. Tâm lượng Phật A Di Đà quá lớn, tất cả đều bố 

thí cho chúng sanh, hy vọng chúng sanh thành tựu như mình vậy.Nên nói nguyện khi 

đã  thành  Phật  cũng  thành  tựu  cõi  nước  như  vậy.  Cõi  nước  như  vậy  là  thế  giới  tây 

phương Cực Lạc. Người ở thế giới Cực Lạc thành Phật, tương lai quốc độ của mình 

cũng giống như thế giơi Cực Lạc, không có gì khác. 

Như trong Kinh Duy Ma Cật nói:  “Dĩ chư tịnh quốc nghiêm sức chi sự, thành dĩ 

Phật  độ”.  Đây  là  tán  thán  Phật  A  Di  Đà,  Phật  A  Di  Đà  từ  đâu  mà  có?  Sao  lại  có  sự 

thành  tựu  này?  Ở  trước  chúng  ta  học  qua,  thầy  của  ngài  là  Thế  Gian  Tự  Tại  Vương 

Như Lai, vì nguyện của ngài lớn:“nguyện tương lai thành Phật, quốc độ của con vượt 

qua quốc độ của tất cả chư Phật”. Ngài đã phát nguyện như vậy. Thế nên Thế Gian Tự 

Tại Vương Phật, hiển bày quốc độ mười phương chư Phật cho ngài thấy. Ngài thấy ưu 

điểm  trong  quốc  độ  tất  cả  Chư  Phật,  ngài  đều  học  hết.  Trong  quốc  độ  Chư  Phật  có 

khuyết điểm, ngài liền sửa đổi.Thế nên thế giới Cực Lạc vì sao vượt qua mười phương 

370  Tập 440 



quốc độ? Kết hợp sự tốt đẹp của tất cả mười phương. Ngài không phải chỉ tưởng tượng 

suông, không có cứ không tưởng tượng ra được. 

Thực tế đến tham học ở quốc độ của tất cả Chư Phật, có 210 ức quốc độ chư Phật. 

210 ức không phải chữ số mà là biểu pháp. Trong Mật tông tượng trưng cho đại viên 

mãn,  cũng  chính  là  tất  cả  quốc  độ  chư  Phật  trong  biến  pháp  giới  hư  không  giới  mà 

chúng ta nói, chính là ý này. Ngài đều đi tham học qua,nên những gì tốt đẹp trong quốc 

độ chư Phật ngài đều áp dụng, ngài đều có. Khuyết điểm trong quốc độ chư Phật, ở thế 

giới Cực Lạc không có. Nó được thành tựu như vậy. 

“Diệc năng như thị tế độ, tận vị lai tế”,người có nhân duyên với Phật A Di Đà, vãng 

sanh đến thế giới Cực Lạc. Chư vị Bồ Tát trong mười phương tuy không phải chuyên 

tu Tịnh độ, nhưng chư Phật Như Lai trong mười phương thế giới, đều khuyên họ đến 

thế giới Cực Lạc học tập, theo Phật A Di Đà học tập. Số người này rất nhiều, không thể 

nghĩ bàn. Họ thấy thế giới Cực Lạc, thấy Phật A Di Đà, nghe Phật nói pháp, phát tâm 

như vậy. Hy vọng trong tương lai thành Phật, giống như Phật A Di Đà, cũng có thể tế 

độ chúng sanh như Phật A Di Đà. Tế là cứu tế, độ là giáo hóa, tận vị lai tế. Chúng ta 

thử nghĩ xem, những người này tương lai họ giáo hóa độ sanh, dùng phương pháp gì? 

Chắc  chắn  là  dùng  Phật  A  Di  Đà,  phương  pháp  phát  tâm  bồ  đề,  nhất  hướng  chuyên 

niệm Phật A Di Đà. Do đó quốc độ của Phật A Di Đà lại rộng lớn ra, có nhiều người 

như vậy, người càng nhiều quốc độ của ngài càng lớn, đây là điều chúng ta phải học 

tập. 

Chúng  ta  xem  đoạn  sau:  “Ứng  thời  vô  lượng  tôn,  vi  tiếu  hiện  kim  dung,  quang 

minh tùng khẩu xuất, biến chiếu thập phương quốc, hồi quang hoàn nhiễu Phật, tam táp 

tùng  đãnh  nhập”.Đây  là  Phật  A  Di  Đà  hiện  tướng  phóng  quang.  “Bồ  Tát  kiến  thử 

quang, tức chứng bất thoái vị, thời hội nhất thiết chúng, hổ khánh sanh hoan hỷ”. Phật 

phóng  quang,  Bồ  Tát  vừa  tiếp  xúc  đến  liền  khai  ngộ.  Chứng  vị  bất  thoái,  chính  là 

chứng A Duy Việt Trí Bồ Tát. “Thời hội”, đương thời, tất cả đại chúng trong pháp hội 

này,  bao  gồm  mười  phương  vãng  sanh  đến  thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc.  Chư  vị  Bồ 

Tát đều chúc mừng lẫn nhau, đều hoan hỷ, nhân duyên này quá thù thắng! 

Chúng  ta  thấy  chú  giải  của  Hoàng  Niệm  Tổ.  “Hựu  văn”  hai  bài  rưỡi  kệ  tụng  ở 

trước:  “Hiển  cảm  ứng  đạo  giao,  Như  Lai  phóng  quang  gia  trì,  đại  chúng  chứng  bất 

thoái vị, giai địa hoan hỷ”. Ở đây chúng ta nên thể hội một cách tường tận, Chư Phật 

Như Lai khi còn tại thế, rốt cuộc các ngài làm những việc gì? Dạy học. Đức Thế Tôn ở 

trên địa cầu này của chúng ta, trú thế 80 năm, dạy học 49 năm. Ngài thị hiện làm một 

phần tử tri thức, hiếu học đa văn. 19 tuổi rời khỏi gia đình, ngài là thái tử, vốn là người 

Tập 440  371 



kế thừa vương vị, nhưng ngài từ bỏ quyền kế thừa vương vị ra đi cầu học, ở Ấn Độ cầu 

học rất gian nan, giống như khổ hạnh tăng vậy. 

Đương  thời,  Ấn  độ  đích  thực  là  một  đất  nước  của  Tôn  giáo,  đất  nước  học  thuật, 

Trung Quốc không sánh được. Ngày xưa tư tưởng học thuật của Trung Quốc mặc dù 

rất phát đạt, Ấn độ thù thắng hơn là vì họ tu thiền định, thiền định có thể đột phá không 

gian duy thứ. Thế nên luân hồi lục đạo, hơn một vạn năm trước, người Ấn Độ đã hiểu 

rất rõ ràng. Người Trung Quốc vẫn đang tìm kiếm, có đề cập đến nhưng không rõ ràng. 

Tứ thiền bát định là sở tu của Bà la môn giáo ngày xưa, đây là một vạn năm trước 

Đức Thế Tôn xuất thế, quý vị thấy lịch sử này lâu xa biết nhường nào. Đức Thế Tôn 

cầu  học  12  năm,  đến  30  tuổi,  đại  khái  những  gì  có  thể  học  ngài  đều  tham  học  hết, 

không còn gì để học,nhưng khi ngài nhập định dưới cội bồ đề cũng buông bỏ hết sở 

học 12 năm đó, thị hiện này vô cùng quan trọng. Vì muốn chứng được vô thượng bồ 

đề,  phải  buông  bỏ  phiền  não  chướng_19  tuổi  ngài  buông  bỏ  phiền  não  chướng,  còn 

phải buông bỏ sở tri chướng. Có sở tri là chướng ngại, vì sao vậy? Có sở tri là thành 

kiến của quý vị, nên những gì học tập trong 12 năm đều buông bỏ hết. Tâm thanh tịnh 

hiện tiền, bình đẳng giác hiện tiền, đây gọi là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, trí 

tuệ đức tướng trong tự tánh đều hiện ra. Ngài bắt đầu dạy học, 30 tuổi ngài bắt đầu dạy 

học, 79 tuổi viên tịch, ngài giảng kinh dạy học suốt 49 năm. Đức Thế Tôn thị hiện cho 

chúng ta thấy. 

Xem thế giới  Cực Lạc của Phật A  Di Đà, Phật A Di  Đà khi tu hành đạo Bồ Tát, 

thầy của ngài là Thế Gian Tự Tại Vương Như Lai. Vì muốn thành tựu đại nguyện của 

ngài,  nên  hiển  bày  quốc  độ  của  tất  cả  chư  Phật  trong  biến  pháp  giới  hư  không  giới 

trước mặt ngài, để ngài học tập, thành tựu cho ngài. 

Nhân duyên của Tịnh độ tông. Kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật, bà Vi Đề Hy gặp 

biến  cố  gia  đình,  gạp  tai  họa,  cầu  Đức  Thế  Tôn  giúp  bà.  Bà  không  muốn  ở  thế  gian 

này, thế gian này quá khổ. Có cõi nước nào thanh tịnh chăng? Bà muốn cầu vãng sanh 

về đó. Đức Thế Tôn cũng không nói gì, ngài đem cõi nước chư Phật hiện trước mắt bà, 

để tự bà chọn. Bà Vi Đề Hy nhìn thấy thế giới Cực Lạc của Phật A Di Đà, vô cùng 

hoan hỷ tán thán. Bà thưa với Đức Bổn Sư, chỗ này tốt, con muốn đến đó, xin ngài dạy 

con dùng phuơng pháp gì có thể vãng sanh. Phật nói với bà 16 pháp quán, 16 phương 

pháp này,  một pháp thành công  cũng có thể đi, đều có thể vãng sanh. Trì danh niệm 

Phật là pháp sau cùng_Quán thứ 16, quán thứ 16 là chấp trì danh hiệu. Bà Vi Đề Hy đã 

vãng sanh, người nữ tại gia thượng phẩm thượng sanh. Không những bà thượng phẩm 

vãng sanh, bà còn dẫn theo 500 cung nữ cùng vãng sanh.       500 cung nữ không phải 

372  Tập 440 



thượng phẩm thượng sanh cũng là thượng phẩm trung sanh, thượng phẩm hạ sanh. Nói 

cách  khác,  số  người  này  đều  là  thượng  bối  trong  tam  bối  vãng  sanh,  quý  vị  xem  thù 

thắng  biết  bao.  Thế  nên  đã  chứng  minh  lời  của  Thiện  Đạo  đại  sư:  Thế  giới  Cực  Lạc 

tam  bối  vãng  sanh  đều  do  gặp  duyên  khác  nhau.  Câu  này  Hoàng  Niệm  Tổ  trích  dẫn 

trong chú giải. 

Nhân duyên của chúng ta ngày nay vô cùng thù thắng, hy hữu khó gặp còn thù 

thắng  hơn  so  với  cổ  đức  ngày  xưa.  Chúng  ta  phải  phát  nguyện  cầu  thượng  bối  vãng 

sanh, tôi có lý do tin rằng có thể làm được. Chỉ cần quý vị thực hành theo giáo huấn 

trong kinh điển, tín tâm bất nghịch, nhất định được như nguyện. Sanh đến thế giới Cực 

Lạc, liền chứng được vị bất thoái, ba loại bất thoái. 

Bên dưới dẫn chứng Tống Dịch, Tống Dịch chính là Kinh Phật Thuyết Đại Thừa 

Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm, loại sau cùng trong năm loại nguyên bản dịch. 

“Nhĩ thời bỉ Phật Vô Lượng Thọ, hóa đạo tha phương Bồ Tát tâm, mật dụng thần 

thông  hóa  đại  quang,  kỳ  quang  tùng  bỉ  diện  môn  xuất”.Đoạn  này  bản  dịch  thời  nhà 

Tống  tường  tận  hơn,  Quý  vị  xem  nói  ra  “hóa  đạo  tha  phương  Bồ  Tát  tâm,  mật  dụng 

thần thông hóa đại quang”, dùng quang minh. “Kỳ quang tùng bỉ diện môn xuất”, bỉ ở 

đây chính là Phật A Di Đà, phóng ra từ trên đỉnh đầu của Phật A Di Đà,nên biết Vô 

Lượng Tôn là Vô Lượng Thọ Phật, trong nụ cười hiện ra kim dung, nên kim dung của 

Phật Di Đà thị hiện tướng tươi cười, ánh sáng phát ra từ đây. 

Trong Hội Sớ nói, lúc đó khi Bồ Tát phát nguyện, cảm ứng đạo giao không sai chút 

nào. Cười hớn hở là tướng thọ ký, nụ cười này, nói như cách nói hiện nay, chắc chắn 

chư Phật Bồ Tát khế nhập cảnh giới. Chư Bồ Tát ở thế giới Cực Lạc, thấy sắc nghe âm 

thanh  đại  triệt  đại  ngộ.  Nụ  cười  hoan  hỷ  này  của  Phật  là  chứng  minh  cho  họ  thấy. 

Trong kinh Phật nói thọ ký, Như Lai thường trú tam muội, thường trú tam muội là tự 

tánh bổn định,cũng là điều ngài Huệ Năng nói: “đâu ngờ tự tánh vốn không dao động”. 

Tự tánh là chân tâm của chúng ta, chân tâm xưa nay chưa từng động. Do đó chúng ta 

có  thể  lãnh  hội  được,  động  chính  là  vọng  tâm_Ý  niệm  này  của  chúng  ta  động,  niệm 

trước diệt niệm sau liền sanh,nên A lại da, Mạt na, đệ lục ý thức, tiền ngũ thức tất cả 

đều là động. Pháp tướng gọi là tám tâm vương, bát thức cũng gọi là tám tâm. 

Tám tâm vương là động, không phải tịnh, nên nó không phải chân tâm, chân tâm 

bất động. 51 tâm sở tương ưng với tâm vương, đương nhiên là động. Tâm vương động, 

tâm  sở  sao  có  thể  bất  động  được?  Chân  và  vọng  của  nhà  Phật  sai  khác  chính  là  chỗ 

này, bất động là chân, bất biến là chân. Động là giả, biến là giả, chân vọng phân biệt 

như thế. 

Tập 440  373 



“Tương  dục  nhi  thuyết,  an  tường  nhi  động”.  Đức  Phật  thuyết  pháp,  ngài  thuyết 

pháp có động chăng? Động trong bất động, bất động mà động. Thực tế mà nói, ngài bất 

động. Hiện tướng này là hiện tại trong cõi thật báo trang nghiêm. Hiện nay Phật A Di 

Đà trong cõi thật báo trang nghiêm, vì sao hiện tại ở đó? Vì Bồ Tát có ứng, những vị 

Bồ Tát này đều là A Duy Việt Trí Bồ Tát,cũng có nghĩa là đều là chứng được không 

khởi tâm, không động niệm, không phân biệt, không chấp trước, đều chứng được cảnh 

giới này. 

Phật A Di Đà thường trú tại cõi thường tịch quang, không  ở cõi thật báo. Bồ Tát 

cõi thật báo có cảm, trong thường tịch quang Phật có ứng, liền hiện thân, ý nghĩa giống 

như trong Phẩm Phổ Môn nói: Cần lấy thân gì để độ liền hiện thân đó, nhưng trong cõi 

thật báo chắc chắn là hiện thân Phật.Vì đối tượng đó là ai?  Đối tượng đó là 41 vị pháp 

thân đại sĩ, đối diện với những người này đương nhiên phải hiện thân Phật, không hiện 

thân Bồ Tát. Đối với trong lục đạo mới hiện 32 thân, trong thường tịch quang là hiện 

thân Phật. 

Thế nên ở đây  nói  “an tường nhi động”, quý vị xem trong động là an tường, nên 

tâm Phật trong suốt, vô hỷ vô lo. Ngài không khởi tâm động niệm, làm gì có  ưu hỷ! 

Cũng  có  nghĩa  là  ngài  không  có  phân  biệt,  không  có  chấp  trước,  không  có  khởi  tâm 

cũng không có động niệm,nên khi thọ ký hiện lên nụ cười tươi, biểu thị sự mĩm cười, 

đây là thọ ký cho Bồ Tát. Chứng minh sở ngộ của Bồ Tát là chính xác, không sai, giúp 

Bồ Tát ấn chứng. 

“Thiệt tướng bạc tịnh, như xích đồng sắc. Thiệt thượng ngũ họa, như ấn văn, tiếu 

thời động thiệt, xuất ngũ sắc quang”.Pháp thân Như Lai, trong kinh nói: tướng lưỡi bạc 

của  pháp  thân  Như  Lai,  bạc  này  là  thấu  suốt,  chúng  ta  không  nhìn  thấy,  vì  sao  vậy? 

Tướng  lưỡi  của  ngài  có  thể  che  được  tam  thiên  đại  thiên  thế  giới,  gọi  là  tướng  lưỡi 

rộng  dài.  Tướng  lưỡi  của  Phật  A  Di  Đà,  tuyệt  đối  không  chỉ  một  đại  thiên  thế  giới. 

Chúng ta cũng có lý do để lãnh hội, tướng lưỡi của Phật Di Đà là quốc độ tất cả chư 

Phật trong biến pháp giới hư không giới, đây là sự thù thắng. Tất cả chư Phật Như Lai 

không bằng được. 

Ngạn  ngữ  có  câu:  “Nhà  nhà  Phật  Di  Đà,  hộ  hộ  Quán  Thế  Âm”,  chứng  tỏ  Di  Đà, 

Quán Âm, giáo hóa này ảnh hưởng rất lớn. Chúng ta thấy mười phương Chư Phật tán 

thán, thì biết ảnh hưởng của Di Đà Quan Âm là biến pháp giới hư không giới. Quốc độ 

tất cả chư Phật quang minh biến chiếu. 

“Bảo  Tích  Kinh  vân:  Chư  Phật  thường  pháp,  nhược  thọ  địa  ngục  chúng  sanh  ký 

thời, nhĩ thời quang minh nhi túc hạ một”.Ánh sáng phát ra từ miệng, từ trên đỉnh đầu. 

374  Tập 440 





Chúng sanh trong địa ngục có thể vãng sanh thế giới Cực Lạc chăng? Có thể.Nên 

nhớ  ởchỗ  gặp  duyên  bất  đồng.  Chúng  sanh  trong  địa  ngục  có  thể  vãng  sanh  thế  giới 

Cực Lạc, nhất định nhiều đời kiếp trong quá khứ tu hành không tệ, tích lũy công đức. 

Khi lâm mạng chung, một niệm sai lầm liền đọa vào địa ngục. Không có thiện căn sâu 

dày, ở trong địa ngục làm sao có thể thấy Phật nghe pháp? Thiện căn của họ sâu dày, 

nhất thời hồ đồ bị đọa vào địa ngục. Đọa là gì? Là tạo nghiệp địa ngục. Chúng ta có tạo 

nghiệp  địa  ngục  chăng?  Ai  aicũng  tạo  nghiệp  địa  ngục.  Tìm  một  người  không  tạo 

nghiệp địa ngục, một người cũng không tìm thấy. 

Nên  nói  thật,  chúng  ta  hiện  nay,  đồng  tham  đạo  hữu  trên  địa  cầu  này,  tôi  nói  rất 

nhiều lần, không phải một lần. Chúng ta chỉ có hai con đường, một đường đến thế giới 

Cực Lạc, một đường đến vô gián địa ngục. Chỉ cần quý vị bình tĩnh suy nghĩ, khởi tâm 

động niệm và những việc quý vị làm, phải chăng là đã tạo nghiệp địa ngục? Chúng ta 

hiện thân làm một người đệ tử Phật, bất luận là tại gia hay xuất gia, là đệ tử Phật thật 

sự. Ngày nay rất nhiều người không như pháp, khiến đại chúng trong xã hội nói Phật 

giáo là mê tín, chính là tội lỗi của chúng ta. 

Chúng  ta  không  thực  hiện  tốt  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo,  không  thực  hành  tốt  Lục 

Hòa, đây là giới căn bản của Phật. Gây ra cho người khác mắng Thế Tôn, mắng Phật 

pháp, hũy báng Tam Bảo, vì chúng ta mà khởi lên, đây chính là nghiệp đại ngục. Thế 

nên xuất gia không dễ, xuất gia là vào địa ngục, quý vị có thể không sợ hải sao? Xuất 

gia nhất định phải làm tấm gương tốt, người xưa thường nói: Đệ tử Phật phải dán vàng 

cho Phật. Phật nở mặt, quý vị tu không tệ, tu rất giỏi. Nếu quý vị phạm sai lầm là quý 

vị làm xấu mặt Phật. Ngày nay những hành vi và khởi tâm động niệm của chúng ta, là 

làm Phật nở mặt hay làm xấu Phật? Làm Phật nở mặt là đến thế giới Cực Lạc, làm xấu 

Phật là đọa vô gián địa ngục. Đời sau còn muốn làm người, muốn sanh thiên, không có 

chuyện đó, đó là vọng tưởng. Nếu thật sự hiểu rõ ràng minh bạch, quý vị có thể không 

làm sao? 

Ở thế gian này còn có thể tham ngũ dục lạc trần của thế gian này sao? Còn có thể 

tham danh văn lợi dưỡng sao? Điều này rất phiền phức, Phật Bồ Tát không giúp được, 

tự  tác  tự  thọ.  Ngày  nay  xã  hội  rất  loạn,  thiên  tai  quá  nhiều,  nguyên  nhân  gì?  Chúng 

sanh cư trú trên địa cầu này, do nghiệp bất thiện chiêu cảm ra. Trong nghiệp bất thiện 

có phần tôi. Ngày nay chúng ta là đại hạnh trong bất hạnh, gặp được Kinh Vô Lượng 

Thọ, gặp được chú giải của Hoàng Niệm Tổ, chúng ta mới có thể được cứu. Không có 

kinh này_kinh này, chú giải này giảng giải rất thấu triệt. Từ khi tôi học Phật đến nay, 

các pháp sư trước đây, kể cả thầy tôi, giảng kinh điển Tịnh độ không tường tận như 

vậy,nên nghe bao nhiêu lần cũng đều bán tín bán nghi. 

Tập 440  375 



Độ hiện tiền chúng sanh và 9000 năm thời mạt pháp về sau, ngoài bản này ra, tìm 

không thấy bản thứ hai. Mặc dù chúng ta đã gặp được nhưng phải siêng năng học tập. 

Gặp  được  chính  là  cơ  duyên,  nếu  y  theo  kinh  này  tu  hành  có  thể  diệt  tội,  có  thể  chế 

phục phiền não, chế phục nghi ngờ, có thể vãng sanh. Vãng sanh thế giới tây phương 

Cực  Lạc,  phẩm  vị  cao  thấp  đó  chính  là  nhân  duyên.  Nhân  duyên  tốt  có  thể  thượng 

thượng phẩm vãng sanh, nhân duyên không tốt thì hạ hạ phẩm vãng sanh cũng được. 

Ngẫu  Ích  đại  sư  nói:  Hạ  hạ  phẩm  vãng  sanh  ngài  đã  rất  mãn  nguyện,  vì  hạ  hạ  phẩm 

vãng sanh_hạ phẩm hạ sanh đến thế giới Cực Lạc, liền được oai thần bổn nguyện Phật 

Di Đà gia trì, quý vị hưởng được đãi ngộ của A Duy Việt Trí Bồ Tát. Quả thật rất khó 

được, thế giới mười phương Chư Phật không có. 

Hưởng thụ sự đãi ngộ này, từ trên sự tướng mà nhìn, thần thông, trí tuệ, đạo lực của 

quý  vị  hầu  như  ngang  với  Phật,  điều  này  thật  không  thể  nghĩ  bàn.  Điều  này  nói  với 

chúng ta điều gì? Đến thế giới Cực Lạc gặp Phật A Di Đà, được Phật A Di Đà gia trì. 

Quý vị liền có năng lực đến mười phương thế giới để độ chúng sanh, điều này chứng 

minh thế giới này_rất nhiều gia thân quyến thuộc, muốn độ họ, quý vị đã có năng lực. 

Không cần đợi đến thế giới Cực Lạc tu thành, chưa tu thành nhưng trí tuệ, thần thông, 

đạo lực của Phật A Di Đà gia trì quý vị. Là A Duy Việt Trí Bồ Tát, nơi nào không đi 

được.  Mười  pháp  giới  trong  quốc  độ  của  tất  cả  chư  Phật,  quý  vị  đến  đi  không  hề 

chướng ngại. Có thể cùng với tất cả chúng sanh, có cảm ứng đạo giao với tất cả chúng 

sanh có nhân duyên, những chúng sanh này có cảm, quý vị liền có ứng, quý vị liền có 

thể giúp họ. Giúp họ ly khổ đắc lạc, giúp họ phá mê khai ngộ. Quý vị nhất định dạy họ 

niệm Phật, nhất định khuyên họ vãng sanh, lợi ích chân thật của thế xuất thế gian còn 

có thể vượt qua điều này sao? Không có. 

Đại  sự  nhân  duyên  này  để  ngay  trước  mắt  chúng  ta,  nếu  bỏ  lở,  tội  quý  vị  sẽ  rất 

nặng. Người khác không gặp được vì không có duyên, điều đó có thể tha thứ. Quý vị 

gặp được lại bỏ qua, không thực hành đó chính là tội vô gián địa ngục. Thế nên chúng 

sanh trong địa ngục, Phật thọ ký cho chúng sanh trong địa ngục, ánh sáng ra từ miệng, 

nhưng quang minh lại đi vào từ hai chân. 

“Nãi  chí  nhược  thọ bồ đề  ký,  nhĩ  thời  quang  minh  tùng  đãnh thượng  một”.Trong 

pháp hội này, người trong mười phương đến, toàn là Bồ Tát, toàn là đại thừa. Thế nên 

ở đây Phật thị hiện cho chúng ta, Phật quang vào từ trên đảnh. “Tam táp”, Phật quang 

này đi quanh ba vòng, nhập vào từ đảnh. “Bỉ quốc thuần nhất đại thừa cố, cánh vô dư 

thừa ký, cố vân tùng  đỉnh nhập. Ngụy Dịch”.Bản dịch thời nhà Ngụy, lưu thông phổ 

biến nhất ở Trung Quốc là bản của Khang Tăng Khải. “Thị phóng quang chi nhân”.Vì 

376  Tập 440 



sao Phật phóng quang? Vì thọ ký cho đại chúng. “Cái vị đương thọ bồ đề ký”, chứng 

minh họ tu học đúng đắn, nhất định được vô thượng bồ đề. 

“Gia Tường Sớ viết, chánh minh thọ ký, biểu đắc thời cơ”.Biểu thị đạt được thời cơ 

thuần  thục  nên  miệng  cười  rất  tươi.  “Tiên  hoàn  tùng  đãnh  nhập  giả,  biểu  thổ  ngôn 

thuyết, vi vật thọ chí cực pháp thân chi ký dã”.Chí cực chính là quả vị diệu giác, so với 

đẳng  giác  còn  cao  hơn  một  bậc.  Đẳng  Giác  chưa  chí  cực,  ở  trên  còn  có,  Diệu  Giác 

không còn tầng cao hơn, đây là thông thường thọ ký cho Bồ Tát Đẳng Giác. Do đây mà 

biết,  Bồ  Tát  đến  thế  giới  Cực  Lạc,  đương  nhiên  đều  là  Bồ  Tát  đại  thừa.  Trong  Kinh 

Hoa Nghiêm đại thừa Bồ Tát là trên sơ trụ, họ tu hành trong các quốc độ khác, cần ba 

A tăng kỳ kiếp, tập khí vô thỉ vô minh mới có thể đoạn tận sạch.Nhưng đến thế giới 

Cực Lạc, Phật A Di Đà lấy quang minh làm Phật sự, vì sao vậy? Vì những người này 

đều  đã  đoạn  tận  phiền  não.  Cũng  chính  là  nói  không  khởi  tâm,  không  động  niệm, 

không phân biệt, không chấp trước. Trong đây không có ngôn ngữ, cũng không có nói 

pháp. Phật dùng phương pháp gì? Phóng quang. Bồ Tát vừa tiếp xúc ánh quang minh 

này liền giác ngộ, lấy quang làm Phật sự.Đây là phương pháp Phật A Di Đà dạy chư 

Bồ Tát ở cõi thường tịch quang Tịnh. 

Bên dưới là chú giải của Hoàng Niệm Tổ nói: Đức Phật đang vì đại chúng thọ ký, 

nhân thời cơ thuần thục, ngài hiện vi tiếu. Trong miệng lại phóng ánh quang minh, biến 

chiếu khắp mười phương. Ánh sáng đó nhiễu quanh Phật ba vòng, sau đó nhập vào trên 

đỉnh của Phật. Mấy câu này nói rất rõ ràng minh bạch, điều này chứng tỏ những người 

được thọ ký này là bậc chí cực pháp thân, tức là thọ ký cho hàng cứu cánh quả giác. 

Những vị Bồ Tát này đã đoạn tận phẩm tập khí vô minh sau cùng, chứng quả vị Diệu 

Giác, đây là quả vị cứu cánh. 

Chứng Diệu Giác quả vị, cõi thật báo trang nghiêm không còn nữa. Ở đây nói lên 

điều  gì?  Cõi  thật  báo  cũng  không  phải  chân,  chứng  minh  lời  Phật  thường  nói  trong 

kinh đại thừa: “Phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”. Cõi thật báo có tướng, tướng của 

cõi thật báo từ đâu màcó? Tập khí vô thỉ vô minh chưa đoạn, nên nó có tướng, đoạn tận 

tập  khí  vô  thỉ  vô  minh,  tướng  sẽ  không  còn.  Tướng  không  còn  thì  đi  về  đâu?  Đến 

thường tịch quang, thường tịch quang là tự tánh. Nói cách khác là trở về tự tánh. 

Quý vị xem, tất cả pháp, bao gồm  chính mình là từ tự tánh, tự tánh mê  muội  mà 

biến hiện ra, sau cùng vẫn trở về tự tánh.Chúng ta nghe được các nhà khoa học nghiên 

cứu vũ trụ hồng quan. Báo cáo của họ nói, họ dùng máy móc tinh vi nhất để quan sát, 

trên thực tế chỉ có thể nhìn thấy 10% của toàn thể vũ trụ, còn 90% vũ trụ không thấy. 

Chúng ta nghe những lời này chỉ biết cười, vì sao? Vì chúng ta biết nó đi về đâu rồi, nó 

Tập 440  377 



trở về thường tịch quang. Trở về thường tịch quang quý vị sẽ không tìm thấy, vì sao 

vậy? Khoa học kỷ thuật tham cứu, nhất định phải có đối tượng, đối tượng chính là hiện 

tượng, không có hiện tượng họ không tìm thấy.      Thường tịch quang không có hiện 

tượng, ba loại hiện tượng đều không có. Không có hiện tượng vật chất, không có hiện 

tượng tinh thần, không có hiện tượng tự nhiên. Thế nên họ nói không có, 90 % không 

có, đã trở về thường tịch quang. 

Vi quan thế giới chính là các nhà lượng tử lực học, hiện nay họ có thể nhìn thấy 

điểm vi tế nhất. Hiện nay cũng gọi là lượng tử, cũng gọi là tiểu quang tử, cũng gọi là 

trung vi tử, đã nhìn thấy vật vi tế này,nhưng  trong vật nhỏ đó có thế giới, họ không 

nhìn  thấy.  Trong  kinh  Phật  nói:  Trong  một  vi  trần  có  đại  thiên  thế  giới,  hoàn  toàn 

giống như vũ trụ bên ngoài. Điều này ở trước chúng ta có học qua. Bồ Tát Phổ Hiền có 

thể đi vào trong thế giới vi trần đó, thế giới trong đó và đại thế giới bên ngoài là một 

không  phải  hai.  Đại  thế  giới  không  thu  nhỏ,  thế  giới  trong  vi  trần  không  phóng  to. 

Trong tự tánh không có lớn nhỏ, không có xa gần, không có trước sau. 

Không có xa gần nghĩa là không có không gian, không có trước sau nghĩa là không 

có thời gian. Trong tự tánh không có lớn nhỏ, Bồ Tát Phổ Hiền có thể đi vào, có thể 

đến lễ Phật, nghe pháp trong thế giới vi trần đó. Cảnh giới không thể nghĩ bàn, khoa 

học  không  phát  hiện  được,  khoa  học  chỉ  phát  hiện  vi  điểm  này,  không  biết  trong  vi 

điểm này có thế giới. Hiện nay  chúng ta có thể nghĩ  đến, trong vi điểm  có thế giới, 

trong thế giới đó lại có vi điểm, trong vi điểm lại có thế giới, trùng trùng vô tận. Điều 

này khoa học chưa phát hiện, đây là sự thật. Giống như hai mặt kính đối chiếu vậy, con 

người chúng ta ở trong đó, tướng hiện ra trong kính trùng trùng vô tận. Từ hiện tượng 

này, chúng ta có thể lãnh hội được lời Phật nói, thật sự như vậy, đây là chân tướng sự 

thật. 

Trong  kinh  đức  Phật  dạy:  “Chư  pháp  thật  tướng”.  Thầy  Phương  Đông  Mỹ  nói: 

Kinh  Phật  là  triết  học  tối  cao.  Chúng  tôi  thông  qua  60  năm  học  tập,  hiện  nay  chứng 

minh nó không những là triết học tối cao, mà nó còn là khoa học tối cao nữa. Những 

vấn đề khoa học và triết học chưa giải quyết được, trong kinh Phật đều có, thật sự là 

đại học vấn, thật sự có thể giúp chúng ta giải quyết vấn đề. Chúng ta cần khế nhập vào 

cảnh giới này, đến thế giới Cực Lạc sẽ làm được, vì sao vậy? Thế giới Cực Lạc là pháp 

giới  của  Phổ  Hiền  Bồ  Tát.  Quý  vị  xem  phẩm  thứ  hai  trong  kinh  này:  Đức  Tôn  Phổ 

Hiền, các vị Bồ Tát ở thế giới tây phương Cực Lạc tu pháp môn gì? Tu pháp môn Phổ 

Hiền. Cho nên quý vị phải coi trong mười nguyện của Bồ Tát Phổ Hiền, vì sao? Vì mỗi 

người ở thế giới Cực Lạc cần phải tu học. Quý vị không học, đến thế giới Cực Lạc sẽ 

không tương ưng với mọi người. 

378  Tập 440 



Bồ Tát hạnh đến thập đại nguyện vương, mới thật sự gọi là đại viên mãn. Thế nên 

trong Kinh nói: Bồ Tát không tu hạnh Phổ Hiền không thể thành Phật, Bồ Tát  muốn 

thành Phật nhất định phải tu hạnh Phổ Hiền. Đối tượng của hạnh Phổ Hiền là biến pháp 

giới  hư  không  giới,  nguyện  nguyện  đều  là  biến  pháp  giới  hư  không  giới,  đây  là  gì? 

Đem biến pháp giới hư không giới, hợp thành nhất thể với chính mình, đây chính là 

mười nguyện. 

Điều  đầu  tiên  là  lễ  kính,  chúng  ta  có  thể  không  cung  kính  người  khác  chăng? 

Chúng ta có thể khinh mạn người khác chăng? Có thể coi thường người khác chăng? 

Không  thể.  Nếu  làm  như  vậy  thì  hoàn  toàn  trái  với  hạnh  Phổ  Hiền.  Trong  hạnh  Phổ 

Hiền, không những tôn trọng tất cả mọi người mà còn phải lễ kính_Lễ kính Chư Phật. 

Phải lễ kính cây cỏ hoa lá, phải lễ kính sơn hà đại địa, không có gì là không lễ kính, vì 

sao vậy? Vì tất cả đều là tự tánh biến hiện ra, đối tượng lễ kính là tự tánh không phải gì 

khác. Tự tánh là chân Phật, tự tánh thật sự là chính mình. Trong triết học nói, tự tánh là 

bản  thể  của  vũ  trụ  vạn  vật,  sao  có  thể  không  tôn  trọng?  Bản  thể  hiện  ra  tất  cả  hiện 

tượng, nó đều mang theo thành phần của tự tánh, nó không mang theo tự tánhthì không 

thể biến hiện ra,nên tánh tướng nhất như, tánh tướng bất nhị. 

Tâm chúng ta có phân biệt nghiêm trọng, đối với cái này tốt, đối với cái kia không 

tốt, thích cái này, ghét cái kia, hoàn toàn trái ngược. Chonên nhất định phải mở rộng 

tâm lượng, thương yêu tất cả chúng sanh. Dùng tâm thanh tịnh thương yêu, dùng tâm 

bình đẳng thương yêu, dùng tâm giác mà không mê, chánh mà không tà, tịnh mà không 

nhiễm, đối đãi với tất cả chúng sanh trong biến pháp giới hư không giới. Như vậy là 

đúng, đây chính là Bồ Tát Phổ Hiền. Mỗi người trong Tịnh độ tông đều là Phổ Hiền Bồ 

Tát. Thế nên cổ đức nói: Kinh Vô Lượng Thọ tức là trung bổn Hoa Nghiêm, nói rất có 

lý. Kinh Hoa Nghiêm phân lượng lớn, kinh này phân lượng nhỏ, nhưng nội dung thì 

sao? Không có gì khác. Cũng có thể nói, Kinh Hoa Nghiêm nói tường tận, nói kỷ. Kinh 

này nói đơn giản, nói điểm chính. 

Kinh Vô Thượng Thọ mở rộng ra chính là Hoa Nghiêm, Kinh Hoa Nghiêm thu nhỏ 

lại chính là Vô Lượng Thọ, là một không phải hai. Chúng ta cũng có thể nói, Kinh Vô 

Lượng Thọ là thực hành của Kinh Hoa Nghiêm, thực hành ở thế giới Cực Lạc. Thế nên 

Văn Thù, Phổ Hiền Bồ tát, dẫn đầu 41 vị pháp thân đại sĩ của Thế Giới Hoa Tạng, đến 

thế giới Cực Lạc để đảnh lễ Phật A Di Đà. Trong này hiển thị ý nghĩa, chính là bất cứ 

pháp môn nào trong tám vạn bốn ngàn pháp môn, sau khi tu thành công sẽ đến thế giới 

Cực Lạc, tham bái Phật A Di Đà. 

Tập 440  379 



Tham  bái  Phật  A  Di  Đà,  như  trong  phẩm  kinh  này  nói,  nhìn  thấy  Phật  A  Di  Đà, 

cảnh giới đó nâng cao rất nhiều. Quý vị xem thấy Phật A Di Đà ưu điểm rất nhiều. Phật 

A Di Đà, thọ ký chí cực pháp thân cho quý vị, chính là thọ ký quả vị cứu cánh. Lợi ích 

chân thật trong lợi ích chân thật. 

Vọng Tây Sơ lại nói: Quang minh chiếu thập phương, rồi nhập vào trên đảnh của 

Như Lai, y theo Kinh Hoa Nghiêm chính là thọ ký Bồ Tát thành Phật. Tổ sư chú giải 

câu:  Quang  minh  chiếu  thập  phương,  hoàn  nhập  Như  Lai  đảnh_trong  Kinh  Hoa 

Nghiêm nói, đây là biểu pháp, thọ ký Bồ Tát thành Phật cũng chính là nói, đoạn tận tập 

khí vô thỉ vô minh, không phải dựa vào sức mạnh của chính mình, mà dựa vào oai thần 

bổn  nguyện,  năm  kiếp  tu  hành  thành  tựu  của  Phật  A  Di  Đà.  Thành  tựu  này  gia  trì, 

khiến quý vị nhanh chóng đoạn tận vô thỉ vô minh, điều này trong thế giới Hoa Tạng 

không làm được. 

Chư Phật Như Lai tôn xưng Phật A Di Đà là: “Quang trung cực tôn, Phật trung chi 

vương”, điều này không sai. Đây là tôn trọng đức hạnh của Phật A Di Đà, trí tuệ của 

Phật A Di Đà. Không có đại hạnh, đại nguyện này thì trí tuệ, thần thông, đạo lực không 

làm được. 

Điều  này  chứng  minh,  đại  chúng  trong  hội  này  thiện  căn  thành  thục,  câu  này  rất 

quan  trọng,cũng  chính  là  nói  tập  khí  vô  thỉ  vô  minh  của  họ  sắp  đoạn  tận_thiện  căn 

thuần thục. Thấy được ánh quang minh này của Phật, tức chứng quả vị bất thoái. Bất 

thoái là gọi tắt của từ bất thoái chuyển, tức là A Duy Việt Trí Bồ Tát, viên chứng tam  

bất  thoái.  Chonên  lúc  đó  tất  cả  hội  chúng  đều  sanh  vui  mừng  hoan  hỷ.  Chư  Bồ  Tát 

trong hội đó, nhìn thấy đoan tướng này, biết đã được Phật thọ ký, hiện tiền chứng quả 

vị bất thoái, chẳng ai không hoan hỷ, đều vui vẽ an ủi lẫn nhau, sanh đại hoan hỷ. Số 

Bồ Tát này không sao tính kể được, Bồ Tát của thế giới Cực Lạc, Bồ Tát từ bên ngoài 

đến. 

“Gia Tường Sớ nhân thiên tri tướng nhi hoan hỷ”.Tướng Phật hiện, ở đây nói nhân 

thiên, người của thế giới Cực Lạc. Nhân thiên là gì? Cõi Phàm thánh đồng cư. Người 

vãng  sanh  vào  cõi  phàm  thánh  đồng  cư  nhân  số  rất  nhiều,  chúng  ta  niệm  Phật  vãng 

sanh đều ở cõi phàm thánh đồng cư. Trong cõi phàm thánh đồng cư họ biết_tri tướng là 

họ minh bạch, đây là gì? Nếu không phải được Phật A Di Đà gia trì, đều làm A Duy 

Việt Trí Bồ Tát, làm sao quý vị có thể nhìn thấy! 

Đức  Thế  Tôn  có  cõi  thật  báo  trang  nghiêm,  chúng  ta  không  nhìn  thấy.  Đức  Thế 

Tôn có cõi phương tiện hữu dư, chúng ta cũng không nhìn thấy. Trong cõi đồng cư, 

chúng ta có giới hạn, chỉ nhìn thấy một phạm vi nhỏ, vì sao vậy? Lục đạo là cõi đồng 

380  Tập 440 



cư, chúng ta không thể nào thấy hết lục đạo. Lục đạo luân hồi là cõi phàm thánh của 

Đức  Thế  Tôn.  Tứ  thánh  pháp  giới_tứ  thánh  pháp  giới  của  mười  pháp  giới  là  cõi 

phương  tiện  hữu  dư  của  Phật  Thích  Ca,  chúng  ta  đều  không  nhìn  thấy.  Không  phải 

đẳng cấp đó, quý vị không thể nhìn thấy.Nhưng thế giới Cực Lạc không như vậy, cõi 

phàm thánh đồng cư hạ hạ phẩm vãng sanh, thân là thiên nhân, đến địa vị sơ quả tiểu 

thừa cũng không có. 

Nếu là sơ quả tiểu thừa, Bồ Tát sơ tín vị của đại thừa, họ vãng sanh vào cõi phương 

tiện  hữu  dư,  không  phải  ở  cõi  phàm  thánh  đồng  cư.  Cõi  phàm  thánh  đồng  cư,  nhất 

phẩm kiến tư phiền não cũng chưa phá. Chúng ta từ chỗ này, thấy được sự thù thắng 

của thế giới Cực Lạc, nên nhân thiên đã thấy được, biết được hiện tượng này cũng sanh 

tâm hoan hỷ. 

Như bản dịch thời nhà Ngụy nói: Lúc đó tất cả chúng sanh trong hội_tất cả chúng 

sanh này là bao gồm nhân thiên trong cõi phàm thánh đồng cư. “Kính thán Phật quang 

vị tằng hữu”, cung kính, tán thán, Phật phóng ánh sáng chưa từng có. Mỗi người đều 

phát tâm bồ đề, nguyện xuất trần lao đăng bỉ ngạn. Xuất trần lao chính là đoạn phiền 

não, đăng bỉ ngạn chính là chứng bồ đề. Chúng ta đọc kinh này cũng sanh tâm hoan hỷ, 

cũng phải khuyến tấn chính mình, nguyện ra khỏi trần lao, nguyện chứng thành bồ đề. 

Thực tế lời này là nói với chúng ta. 

Chúng ta xem tiếp bài kệ thứ chín ở dưới, ở dưới tất cả có năm bài kệ, từ thứ chín 

đến 13. “Phật ngữ phạm lôi chấn, bát âm sướng diệu thanh, thập phương lai chánh sĩ, 

ngô tất tri bỉ nguyện, chí cầu nghiêm  Tịnh độ, thọ ký đương tác Phật. Giác  liễu nhất 

thiết pháp, do như mộng huyễn hưởng, mãn túc chư diệu nguyện, tất thành như thị sát, 

tri độ như ảnh tượng, hằng phát hoằng thệ tâm. Cứu cánh Bồ Tát đạo, cụ chư công đức 

bổn, tu thắng bồ đề hạnh, thọ ký đương tác Phật, thông đạt chư pháp tánh, nhất thiết 

không vô ngã. Chuyên tu tịnh Phật độ, tất thành như thị sát”. 

12 câu này, năm bài kệ 12 câu này là Phật Di Đà thuyết pháp. Đức Phật Thích Ca 

chuyển thuyết lại cho chúng ta, trên thực tế đích thực là do Phật Di Đà nói. 

“Phật ngữ phạm lôi chấn”. Phật ở đây chính là Phật A Di Phật. Chúng ta xem chú 

giải, đoạn này chú giải hơi dài, ý nghĩa rất thâm sâu, thật là sâu rộng vô cùng. “Di Đà 

phóng  quang,  tùy  tức  thuyết  pháp”,  sau  khi  phóng  quang  liền  thuyết  pháp.  Bên  dưới 

nói: “Phật ngữ phạm lôi chấn”, chữ Phật này tức là Phật A Di Đà, chứng minh Đức 

Phật Thích ca chuyển thuật lại cho chúng ta.      Tiếng Phật thanh tịnh nên gọi là phạm 

âm.Lại  như  Phạm  Thiên  Vương  nên  gọi  là  phạm  âm.  Phạm  có  nghĩa  là  thanh  tịnh, 

Tập 440  381 



không nhiễm chút bụi trần. Đại Trí Độ Luận nói, như Phạm Thiên Vương có năm loại 

âm thanh phát ra từ miệng, ở đây nói ra năm loại này. 

“Nhất giả, thậm thâm như lôi”, chúng ta thường nói như sét đánh ngang tai, có 

thể khiến chúng ta cảnh giác, tiếng sét khiến người khác cảnh giác, khiến chúng ta giác 

ngộ. 

“Nhị, thanh triệt viễn văn, văn giả duyệt lạc”,âm thanh trong suốt, rõ ràng dễ hiểu, 

mà còn nghe rất xa, xa đến mức độ nào? Biến pháp giới hư không giới đều nghe được, 

thật vậy chăng? Thật vậy. Nếu ở đây thật sự buông bỏ được phân biệt chấp trước, khởi 

tâm  động  niệm  chưa  buông  bỏ  cũng  không  sao.  Thật  sự  làm  được  không  phân  biệt 

không chấp trước, như vậy là có định công tương đối rồi, đây là gì? Bồ Tát chứng được 

cao hơn A la hán. A la hán, Bích Chi Phật chỉ buông bỏ kiến tư phiền não, Bồ Tát đã 

buông bỏ trần sa phiền não. 

Phật A Di Đà thuyết pháp ở thế giới Cực Lạc, họ ở đây nghe được rất rõ ràng, vì 

sao chúng ta không nghe được? Lỗ tai chúng ta có sự cố, vì sao vậy? Không thể nghe 

triệt  để.  Các  nhà  khoa  học  nói,  nhãn  căn  chúng  ta  cũng  không  được_Nhãn  căn,  rất 

nhiều  tia  sáng,  rất  nhiều  loại  khác  nhau.  Chúng  ta  chỉ  nhìn  thấy  được,  một  đoạn  dao 

động  ánh  sáng  thích  hợp  với  chúng  ta,  dao  động  dài  hơn  chúng  ta  không  nhìn  thấy 

được, dao động ngắn hơn này cũng không nhìn thấy được, dùng máy móc có thể đo 

lường được, âm thanh cũng như vậy. Dao động âm thanh chúng ta cũng chỉ nghe được 

một  đoạn  này,  dao  động  dài hơn  cũng không nghe  được,  dao  động ngắn  cũng  không 

nghe được. Nếu những chướng ngại này đều không có, bản năng chúng ta liền hiện tiện. 

Bản năng của tai chúng ta có thể nghe khắp biến pháp giới hư không giới, mắt chúng ta 

có thể thấy khắp biến pháp giới hư không giới, đây là bản năng, năng lực này làm sao 

lại  mất  đi?              Đức  Phật  nói  rất  hay:  do  vì  có  vọng  tưởng  phân  biệt  mà  không  thể 

chứng đắc. Nói cách khác, nếu chúng ta buông bỏ, buông bỏ tất cả vọng tưởng, phân 

biệt, chấp trước, năng lực chúng ta sẽ hoàn toàn hồi phục, sáu loại thần thông khởi tác 

dụng viên mãn. Mắt thấy biến pháp giới hư không giới, quá khứ, vị lai đều nhìn thấy. 

Đây là sự thật, không phải  là thần thoại. Chính là vì  khởi tâm động niệm, phân biệt 

chấp trước mà trở thành như vậy. Bây giờ dạy quý vị buông bỏ vẫn không chịu, buông 

bỏ thì chính mình được lợi ích, chứ không phải người khác. Thế nên phải biết, năng lực 

của chúng ta rộng lớn vô biên, không có gì khác với Chư Phật Như Lai. “Văn giả duyệt 

lạc”, hỷ duyệt, an vui, khi nghe Phật giảng kinh thuyết pháp. 

“Tam,  nhập  tâm  kính  ái”,nhập  tâm  nghĩa  là  nghe  Phật  thuyết  pháp,  tâm  liền  khai 

ngộ, thật sự minh bạch, tâm cung kính, tâm báo ân tự nhiên sanh khởi. 

382  Tập 440 



“Tứ,  đế  liễu  dị  giải”,  đế  liễu  là  thật  sự  minh  bạch,  không hề  ngộ  nhận.  Đế  có 

nghĩa là thẩm tra, thông qua thẩm tra nó là thật, không phải giả, không phải tiếp thu tùy 

tiện. Trí tuệ chân thật dễ thấu triệt. Phật dùng một âm thanh thuyết pháp, chúng sanh 

tùy loại đều được hiểu. 

“Ngũ, thính giả vô yếm” nghe Phật giảng kinh thuyết pháp, vĩnh viễn không mệt 

mỏi, điều này đúng là không thể nghĩ bàn. Người thế gian này làm gì đều mệt mỏi, có 

khi  mệt  chán.  Duy  chỉ  có  nghe  Phật  giảng  kinh,  nghe  Bồ  Tát  thuyết  pháp,  mãi  mãi 

không chán ghét, càng nghe càng hoan hỷ, hoàn toàn tương phản với những gì tôi đang 

nói. Nghe một lần  còn được, hai ba lần là bắt đầu chán ghét, không muốn nghe nữa, 

đây là do nguyên nhân gì? Nghe không hiểu, không nếm được pháp vị. 

Câu thứ ba ở trước nói: “Nhập tâm kính ái”,  quý vị chưa nhập, nếu thật đã nhập 

tâm, quý vị sẽ đạt được pháp hỷ, gọi là pháp hỷ sung mãn. Không hề chán ghét, nghe 

rồi tinh thần tăng gấp trăm lần, vì sao không đạt được pháp hỷ? Ngài Ấn Quang nói, 

chưa đủ tâm cung kính. Chonên hiện nay giảng kinh, người nghe kinh rất khó, người 

học kinh càng khó hơn, vì sao vậy? Vì tâm bồng bột nên không cách nào thâm nhập 

được. Đến đâu để tìm một thính chúng, thật sự buông bỏ vọng niệm, nhất tâm chuyên 

chú để nghe, không tìm được người như vậy,nhưng người đó nghe kinh sẽ sanh pháp 

hỷ. 

Chúng tôi nghiên cứu kinh giáo suốt 60 năm, nếu không có pháp hỷ, có thể duy trì 

được  chăng?  Có  thể  làm  được  thời  gian  lâu  như  vậy  sao?  Càng  làm  càng  hoan  hỷ, 

chính là pháp hy sung mãn. Khi tôi giảng bài cũng thường đề xuất, nhưng chư vị đồng 

học có nghe hiểu hay không, tôi cũng không biết được. Mỗi lần tôi lên bục giảng, như 

người xưa gọi là nói trắng ra, không giữ lại một chút gì, những gì tôi biết đều nói ra hết. 

Nhưng ngày mai nói, lại có rất nhiều điều mới lạ, điều mới lạ phải chăng là hôm nay 

tôi giữ lại? Không phải. Điều mới là do tối hôm nay đã phát hiện, mỗi lần đọc lại đều 

có ý mới trong lần đó, nên quý vị đọc mãi không chán, không mệt. Nếu trong đó nói 

đều giống nhau, mỗi lần đều giống nhau, xem một lần là không muốn xem lần thứ hai 

nữa. 

Quý  vị  thử  xem  báo,  thử  xem  tạp  chí,  quý  vị  muốn  xem  lần  thứ  hai  không?  Văn 

chương hay càng xem càng thích, nhưng xem mười lần, hai mươi lần không muốn xem 

thêm, đây là kinh nghiệm của chính tôi. Lúc nhỏ thích xem tiểu thuyết, bốn trước tác 

lớn  của  Trung  Quốc  rất  lôi  cuốn  như:  Tây  Du  Ký,  Tam  Quốc  Diễn  Nghĩa,  Thủy  Hử 

Truyện, Hồng Lâu Mộng. Đây là bốn tiểu thuyết lớn, mỗi loại, thời trẻ khi còn đang đi 

Tập 440  383 



học,  ít  nhất  đều  xem  mười  lần,  nhưng  sau  mười  lần  là  không  muốn  xem,  không  còn 

hứng thú nữa. Nhưng kinh Phật xem một ngàn biến cũng không chán, rất thú vị! 

Có khi xem quên cả ngủ, khi muốn ngủ thì trời đã sáng, đây là chuyện thường. Bây 

giờ tuổi lớn, biết giấc ngủ rất quan trọng, lúc còn trẻ chưa biết. Một tuần luôn có một 

hai đêm xem kinh đến sáng, không ngờ thời gian qua đi rất nhanh! Nên quý vị thật sự 

hiểu, thật sự hiểu được ý vị. Nghe kinh cũng như vậy, vĩnh viễn nghe không chán, ý 

nghĩa không giống nhau. Một bộ kinh giảng 10 lần, ý nghĩa vẫn khác nhau, mỗi lần 

đều không giống nhau, chính là nói ngày ngày đều khác nhau, đây gọi là sức thu hút 

của kinh điển. 

Nếu không có pháp hỷ này, không có lãnh hội này,  là do tập khí phiền não của 

quý vị rất nặng, căn bản quý vị chưa thâm nhập. Nghe cũng rất miễn cưỡng, xem cũng 

rất  miễn  cưỡng.Nhưng  nếu  kiên  nhẫn  duy  trì,  có  thể  nửa  năm,  một  năm,  sẽ  nếm  ra 

được pháp vị, vì sao vậy? Vì tâm đã thanh tịnh. Tâm càng thanh tịnh, lãnh hội càng sâu 

sắc.  Phiền  não  tập khí  càng nặng,  càng  khó  lãnh  hội  được.  Đọc  tụng  hay  nghe  giảng 

đều cùng một đạo lý này,nhưng ngày nay nghiệp chướng nặng nề, tâm bồng bột nên rất 

khó khăn. 

Hiện nay khoa học kỷ thuật phát đạt, có vệ tinh, có mạng internet, có đĩa, sách in 

ấn rất  rẻ. Đây là đầy đủ ngoại duyên, nhưng nội  duyên không đủ, kém xa so với cổ 

nhân! Xã hội của cổ nhân rất an định, tâm cổ nhân an định, dễ khế nhập. Hiện nay xã 

hội  động  loạn,  nhân  tâm  nông  nổi,  không  định  được  nên  không  dễ  khế  nhập,  đây  là 

điểm khó khăn trong việc hoằng dương thánh giáo ngày nay. Dùng phương pháp gì để 

khiến  nhân  tâm  định  lại?  Người  người  đều  muốn  định  lại  nhưng  không  có  cách  nào. 

Hiện nay mọi nơi trên địa cầu đều có thiên tai, như ba tháng trước đây: tháng ba, tháng 

tư, tháng năm, có đồng học đem những tiêu đề của tin tức về thiên tai này_đem những 

tiêu đề này nói với tôi: Trong vòng ba tháng có hơn ba trăm lần, thật đáng sợ! Vì sao 

thiên tai lại nhiều như vậy?  Các nhà khoa dự báo, có thể ngày càng nhiều. Thăm dò 

của các nhà khoa học là lấy vật lý làm căn cứ. Khối đất ở dưới đáy biển của địa cầu đã 

hoạt động, không phải dựa vào chắc chắn như trước, hiện đang nổi lên. Điều này sinh 

ra động đất, gió lốc, núi lửa bộc phát khắp nơi. Họ hoàn toàn căn cứ vật lý, vật lý có 

thể thăm dò ra những nguyên nhân này, nhưng nhân tố sâu sắc hơn họ không biết được, 

nhân tố thâm sâu hơn là tâm lý, như Phổ Khắc Lãng- nhà khoa học người Đức nói: Cơ 

sở của tất cả hiện tượng vật chất là ý niệm.Nghĩa là ý niệm của con người. Hiện tượng 

vật chất là giả, không phải thật. Khoa học đã thăm dò ra, nếu dùng tâm lý để làm, đại 

khái còn có biện pháp. 

384  Tập 440 



Chúng tôi ở đây có một cuốn, báo cáo về thí nghiệm nước của tiến sĩ Giang Bổn. 

Ở sau cuốn sách này chính là tấm ảnh của hồ Tỳ Bà, ông ta làm thí nghiệm ở đây, đây 

là một eo biển. Chúng ta biết Hồ Tỳ Bà là hồ lớn nhất của Nhật Bản, giống như biển 

vậy. Eo biển này là nước chết, nước không lưu thông,nên hơn 20 năm nay, nước nơi eo 

biển này rất hôi thối, rất khó ngửi, ông dùng nơi này để làm thí nghiệm. 

Ông tìm hơn 300 người, mời một hòa thượng hơn 90 tuổi, dẫn đầu đám người này 

cầu nguyện, thời gian chỉ có một tiếng. Trong một tiếng này, mọi người phải buông bỏ 

tất cả vọng niệm, không nghĩ bất cứ điều gì. Mọi người cùng nhau nghĩ một điều, nước 

hồ rất sạch sẽ, quý vị xem chỉ đơn giản như vậy. Duy nhất một ý niệm này: Hồ nước 

rất sạch sẽ, tôi yêu bạn. Mọi người đều nghĩ một vấn đề này. Chỉ đọc một câu này, đọc 

suốt một tiếng đồng hồ, ba ngày sau, quả nhiên nước rất sạch, mùi hôi không còn nữa, 

duy trì được sáu tháng. Ông ta đem điều này nói với tôi, tôi nói nên ba tháng làm một 

lần thì nước ở đây sẽ sạch mãi không còn biến hóa nữa. 

Đây là gì? Ý niệm của chúng ta có thể thay đổi hoàn cảnh tự nhiên, điều này nhắc 

nhở chúng ta rất nhiều. Nếu chư vị đồng học của Nhật Bản, đều có thể vì mãnh đất này 

của Nhật Bản, động đất, sống thần, thiên tai mà ngày ngày siêng năng cầu nguyện. Có 

thể có mấy trăm người, trên ngàn người thì thiên tai ở nơi này thật sự được hóa giải. 

Cho dù không thể hóa giải nhưng sẽ giảm nhẹ rất nhiều. Động đất cấp chín có thể biến 

thành cấp ba, thật sự có thể làm được, chứng minh tốt nhất. Chứng minh này hiện nay 

đã có căn cứ của khoa học, nghiên cứu của Phổ Lãng Khắc chính là căn cứ ban đầu. Cơ 

sở của tất cả hiện tượng vật chất là ý niệm. Nếu ý niệm của chúng ta tốt, đoan chánh, 

vấn đề liền được hóa giải. 

Trong kinh điển Đức Phật dạy, đây là việc trong 3000 năm trước, căn cứ theo ghi 

chép của lịch sử. Đức Thích Ca ra đời là năm thứ 24 của Chu Chiêu Vương, Niết bàn 

vào năm thứ 53 của Chu Mục Vương. Phật trụ thế, người Trung Quốc tính tuổi mụ là 

80 tuổi. Nếu từ niên đại này tính đến ngày nay, tính đến ngày nay Đức Thế Tôn diệt độ 

là 3038 năm, người xuất gia đời trước đều dùng niên đại này. Hiện nay người ngoại 

quốc dùng là hai ngàn năm trăm năm mấy năm, hơn thua 600 năm, chúng ta không nên 

so đo điều này. 

Người  Trung  quốc  có  lịch  sử  ghi  chép,  Đức  Thế  tôn  nói  3000  năm  trước,  nói  về 

những tai họa này của chúng ta, tai họa từ đâu đến? Ý niệm bất thiện chiêu cảm ra. Ý 

niệm tham lam chiêu cảm thủy tai, tâm tham chiêu cảm thủy tai. Sân nhuế là hỏa tai, 

như núi lửa bộc phát, nhiệt độ địa cầu tăng lên, đều do sân nhuế chiêu cảm đến. Ngu si 

là phong tai, ngạo mạn là động đất, hoài nghi là đất giản nở không kiên cố. Núi sẽ đổ 

Tập 440  385 



xuống,  đại  địa  chìm  xuống  đáy  biển.  Nguồn  gốc  này,  nguyên  nhân  này  là  hoài  nghi. 

Nếu chúng ta đoạn tận tham sân si mạn nghi: Không tham, không sân, không si, không 

ngạo mạn, không hoài nghi, tất cả thiên tai đều không còn. 

Các  nhà  khoa  học  nói_Khoa  học  người  Mỹ  nói.  Ông  Bố  Lai  Đăng  nhà  khoa  học 

nước Mỹ nói, ông xuất hiện bốn lần trong điện ảnh 2012_Thời gian không dài, chỉ xuất 

hiện bốn lần. Ông nói: làm sao để ứng phó lời dự ngôn thiên tai của Maya năm 2012. 

Ông đưa ra ba câu nói, thứ nhất: Bỏ ác dương thiện, khuyên người trên thế giới, bỏ ác 

dương thiện, nhà Phật nói đoạn ác tu thiện. Thứ hai: Cải tà quy chánh. Thứ ba: Đoan 

chánh  tâm  niệm.  Đoan  chánh  tâm  niệm,  chính  là  buông  bỏ  tham  sân  si  mạn  nghi. 

Không tham, không sân, không si, không ngạo mạn, không hoài nghi. Tâm như vậy có 

thể hóa giải thiên tai của 2012, không những có thể hóa giải, mà còn có thể đem đến 

cho địa cầu một tương lai mỹ mãn hơn. 

Hàng người như thế nào có thể làm được? Ai chịu buông bỏ tham sân si mạn nghi? 

Không tham tài, không tham sắc, tài sắc danh thực thùy đều không tham. Tự mình có 

thể khống chế thất tình ngũ dục, gặp nghịch cảnh có thể không nỗi giận, có thể nhẫn 

nhường mọi thứ. Quý vị có thể thực hành Đệ Tử Quy, Cảm Ứng Thiên, Thập Thiện 

Nghiệp Đạo, thế giới này sẽ rất tốt đẹp, cũng rất giống thế giới Cực Lạc. 

Lần này tôi đến Nhật là lần thứ bảy, trước đây có hai lần tôi tham gia hội nghị hòa 

bình của giáo khoa văn Liên Hiệp Quốc, tại Cang Sơn, nên tôi đã đến Cang Sơn hai lần. 

Tôi rất thích thị trấn nhỏ này, người ở thị trấn này rất hay, không tham tài, nhà nhà đều 

rất tiết kiệm, nên cuộc sống ổn định. Không xa thành phố Osaka là mấy, nhưng rất ít 

đến đô thị, đều rất an phận thủ thường. 

Tôi  nghe  nói  ở  đây  400  năm  chưa  từng  có  thiên  tai,  người  ở  đây  tốt,  nhân  tâm 

lương thiện, rất ít tham sân si, nhẹ hơn so với các nơi khác, nên 400 năm ở đây không 

có thiên tai. Lúc đó tôi đến dự hội nghị, lúc đó rất kinh ngạc! Hoàn cảnh như vậy trên 

thế giới không nhiều, không tìm thấy, nên nó để lại cho tôi ấn tượng rất tốt. Lần đó đến 

dự  hội  nghị  đã  gặp  mặt  huyện  trưởng,  còn  gặp  được  thứ  trưởng  bộ  ngoại  giao,  cũng 

tham gia lần hội nghị này. Chúng tôi đã gặp nhau và còn lưu lại tấm ảnh kỷ niệm. Thế 

nên khu vực nhỏ này, nếu có thể thực hành ba căn bản của Nho Thích Đạo, nó là mãnh 

đất gương mẫu hài hòa trên thế giới. Người thích hòa bình trên toàn thế giới, đều đến 

đây để tham quan, học tập, có thể làm được! 

Ngày xưa tôi ở Đại Lục, làm thí nghiệm ba năm đã thành công. Ở đây muốn làm, 

tôi tin rằng sẽ thành công hơn trước đây tôi làm, vì cơ sở ở đây quá tốt, quả thật hiếm 

có. Cư dân chất phác cũng chính là nói thật thà. Con người chỉ cần thật thà, nghe lời, 

386  Tập 440 



làm theo, họ liền có thể thành thánh thành hiền. Thật hiếm có, hy vọng mọi người nổ 

lực, Tịnh tông học hội ở đây dẫn đầu. Làm ra thành tích, không những tự độ còn có thể 

cứu Nhật Bản, cứu khu vực Đông Nam Á, cứu toàn thế giới. Thật sự làm được, tôi sẽ 

làm  tuyên  truyền  cho  quý  vị,  để  người  của  Liên  Hiệp  Quốc  đến  đây  tham  quan.  Vì 

những người của Liên Hiệp Quốc đích thực rất muốn hóa giải xung đột, thật sự muốn 

đem lại hòa bình mãi mãi cho xã hội trên thế giới, nhưng không tìm thấy phương pháp. 

Có điểm thí nghiệm,  mọi người đều tin tưởng. Không có điểm thí nghiệm, dù tôi 

làm  báo  cáo  tường  tận  đến  đâu,  nghe  xong  đều  hoan  hỷ,  đều  vổ  tay,nhưng  sau  khi 

xuống, họ nói với tôi: “Pháp sư, đây là lý tưởng, không thể làm được”. Đây chính là 

nguy cơ về lòng tin, họ không tin. Không tin điều này nên đại địa lỏng lẻo, sẽ chìm 

xuống đáy biển. Núi cao sẽ đổ xuống, đổ sụp xuống, không có lòng tin quả thật đáng 

sợ?  Nên  nhất  định  phải  làm  ra  kết  quả  tốt,  làm  ra  điển  hình,  làm  ra  tấm  gương,  mọi 

người mới tin được. Làm ở đây rất lý tưởng. Cần những người lãnh đạo ở đây là người 

dẫn đầu làm điều này. Chúng tôi có thể đem những kinh nghiệm làm thí nghiệm trước 

đây ở Trung Quốc, cung cấp để họ tham khảo. 

Khi chúng tôi báo cáo ở Liên Hiệp Quốc, mọi người nghe xong rất kích động. Lưu 

lại ở tổ chức giáo khoa văn Liên Hiệp Quốc, có đặc sứ, đại biểu của 192 quốc gia khu 

vực, đều rất nhiệt tâm, muốn đến xem thử. Đây là cơ duyên vô cùng tốt đẹp, tôi biết 

tâm trạng của họ. Khi làm như vậy, Nhật Bản đã cứu toàn thế giới, đây là công đức vô 

lượng vô biên. Công đức này bảo đảm Nhật Bản không gặp bất kỳ thiên tai nào. 



Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 





 





387 



Tập 441 

Chuyển ngữ:  Minh Tuệ 

Biên tập: Liên Hải 

Thời gian: 07.06.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Cương Sơn – Nhật Bản 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi. 

Mời quý vị xem  “Đại Thừa Vô Lượng Thọ Kinh Giải”  trang 554, hàng thứ nhất, bắt 

đầu đọc từ câu thứ hai. 

“Lôi chấn, dụ giả”, đây là thí dụ. “Gia Tường Sớ viết”: Tiếng sấm có thể làm cho động 

vật hữu tình sợ hãi. Vật ở đây là vạn vật, tình là tình thức. “Ví như thuyết pháp làm lay 

 động thức vô minh”, lấy ý đó để làm thí dụ. Lại “Tịnh Ảnh Sớ viết: “Nổi lên tiếng sấm 

pháp lớn, dùng pháp vô ngại trí giáo hoá chúng sanh vậy. 

“Đường  Dịch” viết: Nổi  tiếng sấm pháp lớn để  khai  ngộ tất  cả. Điều nói  trong kinh 

luận, Niệm Lão làm một tổng kết, tổng hợp những chú giảitrên, “Nói Phật Di đà thuyết 

 pháp âm thanh như Phạn Thiên Vương, diễn thuyết pháp yếu, như tiếng sấm lớn, khai 

 ngộ chúng sanh, đây là Phật Bổn sư tán thán Phật Di đà”.  

Đây là những lời tán thán của Phật Thích Ca Mâu Ni đối với Phật A Di Đà. Phật A Di 

Đà giảng kinh thuyết pháp âm thanh vi diệu, nội dung phong phú, đích thực có thể giúp 

đỡ chúng sanh nghe pháp khai ngộ, khế nhập tự tánh. Có lợi ích công đức lớn như thế, 

cho nên Thế tôn tán thán Ngài. 

Chư  Phật  Như  Lai  tuyên  thuyết  pháp  yếu,  chưa  từng  ngơi  nghỉ.  Chân  tướng  sự  thật 

này nếu như chúng ta có thể thể hội được, chứng đắc quả vị rốt ráo. Trong “Kinh Hoa 

 Nghiêm” nói: Như Lai Diệu Giác, Ngài đã viên mãn khế nhập Đại bát Niết bàn. Cảnh 

giới Đại bát Niết bàn chính là Thường tịch quang tịnh độ mà  Tịnh tông nói. Thường 

Tịch  Quang  ở  đâu?  Không  nơi  nào  không  có,  không  lúc  nào  không  có,  nó  không  có 

hình tướng, không có hình tướng chính là không có hiện tượng vật chất. Vì không có 

tướng nên nó không có hiện tượng tinh thần, nó cũng không có hiện tượng tự nhiên. Vì 

vậy, tuy không nơi nào không có, không lúc nào không có, nhưng sáu căn của ta không 

thể  cảm  nhận  được,  cái  mà  sáu  căn  có  thể  tiếp  xúc  được  chắc  chắn  có  hình  tướng, 

không có hình tướng chắc chắn sẽ không cảm nhận được. Vì thế vấn đề này, trong kinh 

Đại  thừa,  Phật  thường  nói  “chỉ  chứng  mới  biết”.  Quí  vị  chưa  chứng  đắc  thì  quí  vị 

không biết, chứng đắc rồi quí vị sẽ rõ ràng ngay. 

388  Tập 441 



Thường Tịch Quang Tịnh Độ, khi đại sư lục tổ Huệ Năng khai ngộ đã nói năm câu, 

trong đó câu thứ ba chính là Thường tịch quang tịnh độ. Ngài nói:  Đâu ngờ tự tánh, 

 vốn đã đầy đủ. Tuy nó không có hình tướng nhưng quí vị không thể nói nó không có. 

Vì sao vậy? Vì nó có thể hiện hiện tượng, có thể hiện hình tướng thì không thể nói là 

không; hiện hình tướng nhưng không thể nói nó có. Hình tướng nó hiện ra đều không 

phải thật. 

Trong “Kinh Kim Cang” có một ví dụ rất hay: “Như mộng huyễn, bọt nước”, đây là 

hiện  tượng  được  hiện  ra,  không  những  chỉ  lục  đạo  là  thế,  mà  thập  pháp  giới  là  thế, 

chính là cõi Thật báo trang nghiêm của chư Phật Như lai cũng không ngoại lệ. Cho nên, 

nói  tóm  lại  một  câu:  “Phàm  có  hình  tướng  đều  là  hư  vọng”.  Chỉ  cần  là  thứ  có  hình 

tướng thì đều không phải thật, đều là hư vọng. Thứ chân thật thì không có hình tướng, 

không có hình cũng không có tướng, đó mới là thật. Nó sống động, không phải chết. 

Sống động ra sao? Nó cảm ứng đạo giao với  chúng sanh, chúng sanh có cảm thì  họ 

liền hiện tướng. Vậy khi nào chúng sanh không cảm? Có thể nói cảm của chúng sanh 

không bao giờ gián đoạn. Quí vị nghĩ có bao nhiêu chúng sanh? Tôi không khởi niệm 

thì người khác khởi niệm, người khác không khởi niệm thì quí vị khởi niệm, khắp pháp 

giới hư không giới có bao nhiêu chúng sanh đang khởi tâm động niệm! Nhiều người 

cảm như vậy, Diệu giác Như lai tất cả đều có ứng, không bỏ sót một niệm nào. Như thế 

chúng ta liền biết được, chư Phật Như Lai ứng cảm của chúng sanh chưa lúc nào gián, 

bởi vì cảm của chúng sanh chưa bao giờ dứt, Phật ứng không gián đoạn. Cho nên trong 

cõi Thường Tịch Quang vẫn mãi xuất hiện hiện tượng “mộng huyễn, bọt nước”, nó sẽ 

không gián đoạn, nó là một thứ tương tự tướng tương tục. Giống như chúng ta mở màn 

hình  ti  vi,  trên  màn  hình  ti  vi  những  hình  ảnh  xuất  hiện  trên  màn  hình  ti  vi,  liên  tục 

không gián  đoạn, la cùng một đạo lý như vậy. Tự tánh pháp vốn như vậy, pháp này 

vốn hình dánh là như vậy.  Quí vị phải nhận thức rõ việc này. 

Trong tất cả các hiện tượng, chỉ cần quí vị không khởi tâm, không động niệm, không 

phân biệt, không chấp trước, thì không có chuyện gì cả, nó không chướng ngại quí vị 

chút nào cả. Tướng không trở ngại tánh, tánh cũng không trở ngại tướng, tánh tướng vô 

ngại, điều này vi diệu! 

Tánh tướng không rời nhau, tánh tướng nhất như, gọi là như như. Bồ Tát tuy đã minh 

tâm kiến tánh, họ vẫn còn tập khí vô minh, tập khí không dễ đoạn được, cho nên họ 

còn phải cảm Phật thuyết pháp cho họ. Phương pháp Phật thường sử dụng với các vị 

Bồ tát là phóng quang. Nếu lợi căn, vừa tiếp xúc với ánh sáng, nghiệp chướng của họ 

liền tiêu trừ, họ liền giác ngộ, đó là lợi căn. Nếu ba căn thượng, trung, hạ không  ổn, 

Ngài  liền  cảnh  giác  họ,  nhưng  cách  cảnh  cáo  này  không  giúp  họ  khai  ngộ,  nên  Phật 

Tập 441  389 



Phải  thuyết  pháp,  thuyết  pháp  là  giúp  đỡ  những  người  thượng,  trung,  hạ  căn;  phóng 

quang là chuyên dùng cho những người thượng thượng căn. 

Kinh là những lời Phật dạy, chú là những lời của đại đức tổ sư. Cách giảng của Phật và 

Tổ sư Đại đức đối với những câu kinh văn này, đều được trích dẫn ở đây. Tổng hợp 

cách  nói  ở  trên,  thì  âm  thanh  thuyết  pháp  của  Phật  A  Di  Đà  giống  như  tiếng  Phạn 

Thiên Vương, giống đại Phạn Thiên Vương, diễn nói pháp yếu. 

Thế nào là pháp yếu? Tức là giúp đỡ những Bồ tát đến cầu pháp, họ nghe được, thấy 

được, tiếp xúc được, lập tức họ có thể khai ngộ ngay, pháp như thế gọi là pháp yếu. Vì 

thế pháp yếu không phải chỉ một loại nào, pháp yếu là nhiều phương diện. Khế cơ khế 

lí  thì  gọi  là  pháp  yếu,  khế  lí  không  khế  cơ,  không  phải  là  pháp  yếu;  chỉ  khế  cơ  mà 

không khế lí, cũng không phải là pháp yếu, nhất thiết phải khế lí khế cơ, khế hợp thời 

cơ lúc đó, không phải quá khứ, không phải vị lai, mà ngay lúc đó. Thính chúng hiện 

tiền, nói theo cách ngắn gọn nhất, họ nghe hiểu, nghe rõ ràng, họ giác ngộ rồi, thực sự 

y giáo phụng hành. 

Vì thế Bồ tát nghe pháp mà khai ngộ gọi là tam tuệ, khác với Tiểu thừa, Tiểu thừa gọi 

là tam học, tam học giới, định, tuệ. Tam học giới định tuệ có thể chia thành những thứ 

lớp. Học giới trước,  sau đó đắc định, cuối cùng khai ngộ, đó là tam học giới, định, tuệ. 

Bồ tát Đại thừa không như vậy, Bồ tát Đại thừa thì văn, tư, tu một niệm hoàn thành. 

Văn là nghe pháp, nghe Phật giảng kinh thuyết pháp, gọi là văn. Vừa nghe liền hiểu 

ngay,  rõ  ràng  gọi  là  tư.  Không  phải  sau  khi  nghe  rồi  phải  suy  nghĩ,  nghĩ  là  suy  nghĩ 

lung tung, càng nghĩ càng sai, không nên nghĩ. Cho nên hiểu rõ gọi là tư, dùng tư đại 

biểu, họ đã hiểu rõ rồi, vừa tiếp xúc liền hiểu được. Tu là gì? Nghĩa là phiền não, vọng 

niệm của họ không còn nữa, đó gọi là tu. Vì vậy văn, tư, tu hoàn thành cùng một lúc. 

Trong văn có tư, tu; trong tư có văn, tu, trong tu có văn, tư. Nó là một mà ba, ba mà 

một, nó không thể phân chia được, đó gọi là Tam tuệ. 

Đích thực có người tu học hiểu sai về Tam tuệ. Trước đây, rất lâu rồi, tôi tham dự buổi 

giảng chuyên về Phật học của pháp sư Đạo An, lão pháp sư mời tôi đảm nhiệm tổng 

chủ giảng trong khoá đó, bởi vậy thời gian tôi lên lớp khá nhiều, những lúc đông đúc 

nhất,  học  trò  của  chúng  tôi  gần  tám  trăm  người,  qui  mô  tương  đối  khả  quan.    Ở  Đài 

Loan từ Đài Trung đến Đài Bắc trở lên, những học sinh của các trường đại học tham 

gia  rất  nhiều.  Một  hôm  có  một  học  sinh  đến  nói  chuyện  với  tôi,  nữ  sinh,  cô  ấy  nói: 

Thưa pháp sư, từ ngày mai con không muốn lên lớp nữa. Tôi nói vì sao vậy? cô ấy nói, 

cô ấy hiểu tam tuệ của Bồ Tát,  “Con đã nghe giảng kinh hơn hai năm rồi”, con đã rõ 

rồi. Cô ấy hiểu sai về ý nghĩa  của tam tuệ. Nghe hai năm, tất cả đều là văn, nhất định 

phải trở về để tư, nên cô ấy không đến nữa, cô ấy về nhà để suy tư, sau khi tư xong cô 

390  Tập 441 



mới từ từ tu. Đại khái là như vậy, tôi đã nhìn thấy rõ ràng rồi. Tôi bèn hỏi cô ấy: Vậy 

giờ học hôm nay con có muốn nghe không? Cô ta trả lời: muốn nghe, giờ học hôm nay 

con muốn nghe. Giờ học hôm đó tôi chuyên giảng về văn tư tu. Tất cả đề hiểu sai hết! 

Đó là Bồ tát, cô ấy không phải Bồ tát. Bồ Tát văn tư tu là trong một niệm viên mãn 

thành tựu, không có giai đoạn. Cô nghe được hai năm, tôi nói hai năm đó cô nghe kinh, 

về nhà lại mất hai năm nữa, suy nghĩ lung tung. Sau khi suy nghĩ lung tung rồi, cô lại 

tu tập mù mờ, không phải quí vị đã chà đạp phương pháp tu hành của Bồ tát sao? Đây 

là Bồ tát gì đâu! Ngay cả pháp Tiểu thừa cũng không bằng. 

Khi tan học, tôi lại hỏi cô ấy, tôi nói ngày mai có đến nữa không? Cô trả lời có, cô ta 

đã hiểu rõ rồi. Cho nên ý nghĩa của danh từ thuật ngữ, quả thật là sai một li đi một dặm, 

nhất định không thể làm sai. Vì vậy, Pháp yếu không phải là một pháp nhất định, dùng 

phương pháp nào giúp quí vị giác ngộ ngay, khế nhập, đó gọi là Pháp yếu. 

“Như tiếng sấm lớn”, đây là hình dung pháp yếu có oai lực lớn như vậy, tại sao? Quí vị 

đang mê hoặc điên đảo, khi nghe tiếng sấm lớn làm quí vị tỉnh lại, quí vị giác ngộ, đại 

triệt đại ngộ, như thế gọi là tiếng sấm. Hình dung oai lực của lời thuyết pháp khế cơ, 

giúp  chúng  sanh  nhập  ngay  vào  tri  kiến  Phật,  “khai  ngộ  tất  cả”,  thông  đạt  tất  cả  các 

pháp.  Vấn  đề  này,  đây  là  Phật  mới  có  thể  làm  được,  không  phải  Phật  thì  không  làm 

được, Bồ tát bình thường không làm được. Pháp thân Bồ tát chính là Phật, Pháp thân 

đại sĩ địa vị bốn mươi mốt có thể làm được. Đây là lời Phật Thích Ca Mâu Ni tán thán 

Phật A Di Đà. 

Đoạn tiếp theo, “Bát  âm sướng diệu thanh”, đây cũng là lời  tán  thán, “cũng lại  như 

 vậy”, cũng là hai câu đầu trong bài kệ tụng tán, “Phật ngữ Phạn lôi chấn, bát âm sướng 

 diệu  thanh”,  đây  là  hai  câu  Thế  tôn  tán  thán.  Tiếp  theo  là  lời  của  Phật  Di  đà  tự  nói. 

“Bát âm” là khen ngợi tám thứ âm thanh mà Như lai có được. Tám thứ âm thanh này 

vốn đầy đủ trong tự tánh, vốn đã có rồi, sau khi mê mất tự tánh thì tám thứ âm thanh 

này đều không còn, việc vắng mặt này không phải là mất thật sự, giáo lí Đại thừa gọi là 

mê mất, bởi vì quí vị mê mất tự tánh, nên âm thanh đó cũng ẩn, nó không phát huy tác 

dụng, lúc nào giác ngộ rồi nó lại có mặt. Bởi thế vấn đề cốt yếu trong Phật pháp là cầu 

giác ngộ, khi đã giác ngộ rồi thì trí tuệ của ta có mặt, năng lực của ta có mặt, tám thứ 

âm thanh là năng lực, thuộc về đức năng, tướng tốt cũng hiện ra. 

Cầu Phật, học Phật là học những gì? Không thể mù mờ  được, nói gọn một câu, khôi 

phục  bản  năng  của  chúng  ta.  Những  gì  giáo  lí  Đại  thừa  nói  hoàn  toàn  không  ngoài 

những  thứ  này,  trong  kinh  Phật  thường  dạy:   “Ngoài  tâm  không  có  pháp,  ngoài  pháp 

 không có tâm”,  chỉ cần quí vị thấy tâm, kiến tánh thì vạn sự vạn pháp quí vị hoàn toàn 

thông đạt rõ ràng, quí vị không còn chút chướng ngại nào, đây tuyệt đối không phải là 

thần thoại. Chướng ngại lớn nhất của người học Phật ngày nay là hoài nghi, là không 

Tập 441  391 



tin tưởng. Điều trong kinh Phật nói, bản thân chúng ta vốn có đủ, nhưng ta không tin. 

Quí vị không tin tưởng thì làm sao quí vị chịu học? Quí vị làm sao chứng đắc? Tu học 

Phật Pháp điều kiện cơ bản là niềm tin, vì vậy “Niềm tin là mẹ của các công đức”. Tin 

không phải tin người khác, mà là tin chính mình, tin mình vốn là Phật, tin tự tánh của 

mình vốn có đức tướng trí tuệ giống như đức Như lai, không thua kém gì cả, chư Phật 

Như lai có gì thì quí vị có cái đó, Phật A Di Đà có cái gì thì quí vị có cái đó, quí vị 

không kém các ngài thứ gì cả, điều đầu tiên là phải tin như thế. Tôi mê mờ thì những 

thứ tôi có không thể hiện tiền, Phật đã giác ngộ nên những thứ ngài có đều hiện tiền rồi, 

chúng  ta  phải  thỉnh  giáo  với  ngài,  Ngài  làm  sao  khai  ngộ,  mong  ngài  giúp  chúng  ta 

khai ngộ, giúp chúng ta cũng có thể chứng được đức tướng trí tuệ viên mãn trong tự 

tánh, chỉ như thế thôi, đó gọi là học Phật. 

Phần trước chúng ta đã biết, ở thế giới Cực lạc Phật A Di Đà đã thọ kí cho Bồ tát trong 

mười phương. Thọ kí chính là ấn chứng, tức chứng minh cho các vị Bồ tát, rằng nhất 

định ông sẽ làm được. Những người phàm phu chúng ta, Phật cũng có thể thọ kí cho 

chúng ta, ấn chứng cho chúng ta không, phàm phu không có năng lực đó, điều này là 


người học Phật  đồng học không thể không biết. Cảnh giới tu học của chúng ta,  mời 

một người đến ấn chứng, Tổ sư đại đức ngày xưa có thể ấn chứng cho quí vị. Vì sao 

vậy? Vì các bậc ấy đã chứng đắc rồi. Đại sư Huệ Năng thỉnh Tổ Hoằng Nhẫn ấn chứng 

cho Ngài, điều đó đúng. 

Ngày nay đích thực ở trong nước cũng như nước ngoài có không ít người, họ bảo là họ 

đã chứng một  quả  vị nào đấy,  ai  ấn  chứng cho họ? Họ bảo pháp sư  Tịnh Không  ấn 

chứng cho họ, đúng là nói năng bậy bạ! Bản thân tôi chưa khai ngộ, ngay sơ quả cũng 

chưa chứng đắc, tôi có tư cách gì để ấn chứng cho người ta? Tất cả là giả dối, không 

phải  thật.  Đầu  óc  nên  thông  minh  lên  một  chút,  đừng  để  người  khác  lừa.  Ngày  nay 

những chuyện lừa bịp đầy rẫy, nhiều lắm. 

Ngày  trước  khi  tôi  ở  Hồng  Công,  ông  Diệp  Tiểu  Văn,  cục  trưởng  cục  Tôn  giáo,  rất 

thân  với  tôi.  Vào  một  buổi  sáng,  khi  đang  dùng  điểm  tâm,  ông  ta  nói  với  tôi:  Trong 

nước  có  rất  nhiều  người  lợi  dụng  tên  tuổi  pháp  sư,  huyênh  hoang  lừa  bịp,  những 

chuyện này thầy không biết. Tôi thực sự không biết! Họ điều tra rất rõ ràng. Ông ta cho 

biết chính phủ của ông sẽ xử lí. Tôi nói như thế tốt quá, cảm tạ quí vị. Chuyện này, nếu 

xét  về  khía  cạnh  nhân  quả  thì  thật  là  không  tốt.  Lợi  dụng  tên  tuổi  của  tôi  để  lừa  bịp 

thiện  nam  tín  nữ,  tội  này  rất  nặng.  Tôi  không  bảo  họ  làm,  họ  tự  tiện  làm,  lấy  danh 

nghĩa của tôi để lừa đảo, quả báo trong tương lai đều ở địa ngục, rất không tốt! Sao lại 

đi làm những chuyện ngu ngốc như vậy? Vì tín đồ mê hoặc điên đảo, không nghiên 

cứu  kinh  điển,  cho  nên  quí  vị  mới  bị  mắc  lừa,  quí  vị  bị  người  khác  lừa.  Nếu  quí  vị 

thông hiểu rõ ràng về kinh giáo, quí vị vừa nghe người ta nói, liền biết đó là thật hay 

392  Tập 441 



giả, sẽ không bị lừa, không bị mắc lừa được. Cho nên giả danh, hư danh của tôi, lúc bị 

người khác mang đi tạo tội, tôi cũng có một phần lỗi. Tôi không có tội, chỉ có lỗi, họ 

mang tội, tôi có lỗi. Đây có phải là điều tốt với tôi? Không phải vậy, đây là hại tôi. Đây 

không phải tôn kính tôi, mà lấy tôi làm chiêu bài để lừa người khác. 

Học Phật là học trí tuệ, học thông minh, làm sao càng học lại càng dốt, càng học càng 

ngu si! Suốt ngày bị lừa, thường xuyên bị mắc lừa, đây là một sai lầm nghiêm trọng. 

Trong thời kì Mạt pháp, chúng ta tự mình tu học, tự mình phải nghĩ xem chính xác hay 

không, nên tìm người ấn chứng cho, có thể, cần như vậy. Tìm ai? Tìm kinh điển, kinh 

điển ấn chứng cho chúng ta. Điều này tôi đã nói bao nhiêu năm nay rồi. Kinh luận ấn 

tri  kiến  của  chúng  ta,  cách  nhìn,  cách  nghĩ  của  chúng  ta  có  sai  lầm  không.  Mở  kinh 

luận  ra  xem,  thấy  tương  ưng  với  những  điều  kinh  luận  viết,  đó  là  chính  xác;  không 

tương  ưng  với  những  gì  trong  kinh  luận  nói,  vậy  là  sai  lầm.  Dùng  cách  này  để  ấn 

chứng. Dùng giới luật để ấn chứng hành vi chúng ta; lời nói của chúng ta; cử chỉ, hành 

động của chúng ta, giới luật làm ấn chứng. Cho nên tam tạng kinh điển chính là thứ ấn 

chứng cho chúng ta. Giúp chúng ta học tập, đồng thời ấn chứng cho chúng ta. Nếu như 

lời nói, việc làm tương ứng với giới luật, thì đó là chánh ngữ, chánh hạnh. Suy nghĩ, 

kiến giải của ta tương ứng với kinh luận, thì quí vị đã chánh tri, chánh kiến, Phật tri, 

Phật kiến, như thế là đúng, chứ đừng tìm người. Người, đúng là chân nhân không lộ 

tướng, lộ tướng thì không phải chân nhân, chân nhân có thể gặp nhưng không thể cầu. 

Nếu họ tự đến nói: Tôi là Phật gì đó tái lai, là Bồ Tát gì đó tái lai, thì đó toàn lừa bịp, 

không có chuyện đó đâu! Họ nói xong bèn đi ngay đó mới thật, không phải giả, vì sao? 

Vì  họ  không  lừa  người,  thân  phận  nói  ra  rồi,  họ  liền  đi,  vãng  sinh  rồi,  quí  vị  có  tìm 

cũng  không  tìm  được  họ  nữa,  đó  mới  là  thật.  Nói  xong  còn  ở  lại,  đó  là  lừa  người, 

không phải thật. 

Có người hỏi tôi: nói có một số người nói, người nào đó là Bồ tát gì đó tái lai, Phật gì 

đó tái lai, nhìn họ tu hành cũng được, thực sự họ là người tu hành tốt, cách giải thích 

này rất đơn giản, kinh luận đã nói hết rồi. Trong “Kinh Hoa Nghiêm”, đức Phật thường 

nói: “Tất cả chúng sanh vốn là Phậ t”. Họ nói ngươi là Phật tái lai cũng không sai, quí 

vị vốn là Phật. Đại sư Thiên Thai nói “lục tức Phật” tức là sáu loại Phật: thứ nhất là “Lí 

 tức Phật”, tức là vị Phật chúng ta vừa nói, nói về lí thì tất cả chúng sanh vốn là Phật, 

điều này đích thực là thật, không phải giả. Nhưng hiện tại quí vị đang mê, mê rồi quí vị 

trở thành phàm phu. Phàm phu là gì? Thêm hai chữ đằng trước nữa, hồ đồ Phật. Tất cả 

chúng ta đều là Phật hồ đồ, cũng là Phật nhưng mê hoặc điên đảo, ở đây tạo nghiệp thọ 

báo, đây là Hồ đồ Phật. 

Tập 441  393 



Phật thứ hai, đại sư Trí Giả gọi là “Danh tự Phật”, hữu danh vô thực, chỉ trong danh tự, 

Danh tự Phật. Quí vị thọ giới Bồ tát, quí vị là danh tự Bồ tát, hữu danh vô thực. Người 

như thế rất nhiều, ở đâu cũng thấy. 

Phật thứ ba có tên “Quán hạnh Phật”, là người tu hành thật sự, tuy họ chưa đoạn hết 

tập  khí  phiền  não,  nhưng  họ  chân  tu,  thật  sự  nương  theo  giáo  pháp  tu  hành,  họ  học 

Thập thiện nghiệp đạo, học Tam quy ngũ giới, học lục Ba la mật, họ thật tu, đây gọi là 

Quán hạnh. Có công phu quán hạnh, nếu tu pháp môn Tịnh độ thì họ có thể vãng sinh 

vào cõi Phàm thánh đồng cư, quán hạnh tức. Nâng cao quán hạnh, nâng lên một bước 

chính là tương tự, tuy không phải thật nhưng rất giống, đó chính là họ tu tập rất tốt. Vì 

sao không phải là thật? Vì họ vẫn còn dùng vọng tâm, cũng tức là họ còn dùng A lại ya, 

dùng tám thức năm mươi mốt tâm sở. Họ đã đạt đến địa vị nào rồi? Đã đạt đến Bồ tát, 

Phật trong mười pháp giới. Họ chưa chuyển thức thành trí, cho nên gọi “tương tự tức 

 Phật”, rất giống. Tuy dùng là vọng tâm nhưng hoàn toàn y theo kinh, luật, luận để tu 

hành, tu rất giống, nên gọi “tương tự tức Phật”. Lên một bậc nữa gọi là “Phân chứng 

 tức  Phật”,  đó  là  thật.  Họ  không  dùng  A  lại  ya  nữa.  Chúng  thường  nói  chuyển  phàm 

thành  thánh,  cũng  chính  là  chuyển  A  lại  ya  thành  Tứ  trí  Bồ  đề.  Đó  là  người  nào? 

“Kinh  Hoa  Nghiêm”    là  bậc    Viên  giáo  sơ  trú  trở  lên.  Đây  là  Pháp  thân  đại  sĩ.  Gọi 

“phân  chứng”  là  vì  họ  chưa  chứng  đắc  viên  mãn,  viên  mãn  chỉ  có  địa  vị  Diệu  giác. 

Phân chứng là từ Sơ trú đến Đẳng giác, bốn mươi mốt vị thứ, bốn mươi mốt vị thứ đó 

đều gọi là “phân chứng Phật”. Viên mãn gọi là Diệu giác Phật, “Cứu cánh Phật”. 

Đại sư Thiên Thai đã giới thiệu cho chúng ta sáu loại Phật, mỗi người chúng ta đều là 

hai trong đó, nói một cách phổ biến là một loại, tức là “lý tức Phật”. Trên lý mà nói, tất 

cả chúng sanh vốn là Phật. Điều này không sai tí nào, không nói sai, cũng không phải 

là lời nói dối. Nhưng từ sau khi mê rồi, tu tập trở lại phải trải qua từng giai đoạn. Vì thế, 

nếu không phải chân tu, không phải chân hành, chân tu, chính là “Danh tự tức Phật”, 

gọi là hữu danh vô thực. 

Cổ đức thường nói: “Danh tự trung nhân”. Tức là nói tôi tu hành không có công phu, 

không tu được tốt. Tôi vẫn đang ở địa vị nào? Địa vị danh tự, hữu danh vô thực. Địa vị 

danh tự vẫn còn làm việc luân hồi trong lục đạo. Nói cách khác, vẫn chưa thoát khỏi 

tam đồ khổ báo, đến Quán hạnh mới có thể nói sẽ không đọa lạc ác đạo, họ không gặp 

Tịnh độ, không tu Tịnh độ, họ không ra khỏi luân hồi lục đạo, phần nhiều trở lại nhân 

gian hay cõi trời, hai cõi trời người đó, bởi họ chân tu. Những lời giáo huấn của Tổ sư 

đại đức chúng ta phải ghi nhớ, không thể bị lừa, không thể bị người khác lừa gạt. Đặc 

biệt trong thời đại ngày nay, thời đại này là thời đại lừa bịp, có ai chưa từng gạt người 

khác? Tự hỏi mình xem đã lừa gạt ai chưa? 

394  Tập 441 



Thập thiện nghiệp đạo điều nào cũng chưa làm được. Không sát sinh, khi ghét bỏ liền 

giết. Tuy không giết nhưng trong suy nghĩ đã có ý niệm đó. Giống như ruồi, muỗi, thì 

khỏi cần phải nói, nó mới chích quí vị  một cái, liền đập  một cái chết luôn. Đó là sát 

sinh. Trộm cắp có không? Chỉ nghĩ lợi dụng người khác một chút chính là trộm cắp. 

Báo thuế, nghĩ xem kẽ hở của pháp luật có thể báo ít một chút được không, đó là trộm 

cắp, trộm thuế nhà nước. Phải cắt đứt ý niệm lợi dụng này, thì tâm trộm cắp mới đoạn 

được. Lúc vẫn còn chút ý niệm này, thì tâm trộm cắp vẫn chưa hết. Vì thế quí vị phải 

cẩn  thận  suy  nghĩ,  Thập  thiện  nghiệp  đạo  mỗi  điều  đều  không  dễ  làm,  mỗi  điều  đều 

phạm, ttam qui ngũ giới cũng không còn nữa, toàn là danh tự, hữu danh vô thực. Bởi vì 

Thập  thiện  nghiệp  đạo  là  nền  tảng  để  làm  người,  Thập  thiện  nghiệp  đạo  tất  cả  đều 

phạm,  thì  điều kiện  làm  người  cũng  chưa  đủ,  làm  sao  có  thể  học  Phật?  Điều kiện  để 

học  Phật  là  làm  người  cho  tốt.  Cho  nên  điều  đầu  tiên  của  Tịnh  nghiệp  tam  phước  là 

điều kiện cơ bản để học Phật. Hiếu dưỡng cha mẹ, phụng sự sư trưởng, từ tâm không 

giết, tu thập thiện nghiệp, có điều kiện này mới có thể thọ tam qui, thọ tam qui ngũ giới, 

“đầy đủ tất cả các giới, không phạm oai nghi” . 

Thập thiện nghiệp là nền tảng, bởi thế tự mình đối với bản thân phải rõ ràng, phải thấu 

đáo, học Phật không thể xa rời kinh điển. Phật là giáo dục, đạo tràng là trường học, có 

lý gì đến trường mà không lên lớp, làm gì có ngôi trường như thế! Nhất định phải biết, 

Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  còn  tại  thế,  49  năm  giảng  kinh  dạy  học,  chưa  một  ngày  ngơi 

nghỉ,  chưa  một  ngày  nghỉ  dạy,  vì  ngài  dạy  học!  Không  có  pháp  hội,  trong  kinh  nói 

pháp hội là mở lớp dạy học, là hoạt động này, đến học tập Phật Pháp, gọi là pháp hội. 

Ngày nay toàn biến chất rồi. Nếu chúng ta thực sự học Phật, ngày trước tôi là người nỗ 

lực thực hiện một lời dạy của thầy giáo. Thầy nói với tôi: Triết học Phật giáo nằm ở 

trong kinh điển, không phải trong chùa chiền, bảo tôi tìm kinh điển, họct tập từ trong 

kinh  điển.  Lời  chỉ  dạy  này  vô  cùng  quan  trọng,  giống  như  học  ở  trường  vậy,  quí  vị 

không thể xa rời sách giáo khoa, nếu quí vị xa rời sách vở thì quí vị học cái gì? Chư 

Phật  Như  lai  sở  tu,  sở  chứng,  truyền  lại,  tất  cả  đều  trong  kinh  điển,  xa  rời  kinh  điển 

chính là xa rời Phật pháp, mà bỏ rơi Phật pháp thì cùng lắm là học tập chữ nghĩa, hữu 

danh vô thực, đó không phải chân thực. Cho nên lợi ích đích thực của Phật pháp nhất 

định phải thực hành. Hai chữ “pháp yếu” vô cùng quan trọng, trong thời đại ngày nay 

của chúng ta, pháp yếu của chư Phật Như lai là gì? Là “Kinh Vô Lượng Thọ”, chính là 

pháp môn niệm Phật, vì sao vậy? pháp môn này nếu quí vị có được,  quí vị thực sự tu 

học, quí vị sẽ thành tựu, quí vị thành tựu viên mãn ngay trong đời này. Quí vị tu pháp 

môn khác không chắc chắn lắm, không thể bảo đảm. Pháp môn này có thể bảo đảm quí 

vị sẽ thành tựu ngay trong kiếp này. 

Tám thứ âm thanh mà Như lai có được, vốn sẵn có nơi tự tánh. Trong “Kinh Phạn Ma 

 Dụ” có nói: tám âm là: thứ nhất, tiếng hay nhất, tiếng nó ai diệu, âm thanh này nghe 

Tập 441  395 



hay,  giống  như  âm  nhạc  vậy.  “Ai”  trong  Trung  Quốc  cổ  đại  gọi  là  Nhã  nhạc,  phần 

nhiều là lời ca được xướng trong tế điển. Thứ hai, âm thanh dễ hiểu, ngôn từ dễ hiểu, 

không phải quá thâm sâu, quí vị nghe đều có thể nghe hiểu được, nếu nghe không hiểu, 

thì không thể sản sinh hiệu quả giáo hoá chúng sanh, nhất định phải giúp chúng sanh 

hiện tiền nghe hiểu được. Điều này chúng ta phải biết. 

Giảng kinh, giảng  cho ai nghe? Giảng cho đại chúng hiện tại nghe, đại chúng hiện tại 

trình  độ  như  thế  nào?  Quí  vị  giảng  sâu  quá  họ  nghe  không  hiểu,  nghe  không  hiểu 

không phải đã phí công rồi sao? Thời đại chúng tôi, lúc mới xuất gia làm một chú tiểu, 

có một vị pháp sư lớp trước, có một vị pháp sư giảng “Kinh Lăng Nghiêm”, ngài y theo 

chú giải cũ để giảng, rất nhiều thính chúng nghe không hiểu, tuy rất cung kính lão hoà 

thượng, cung kính lễ bái  cúng dường, lão  hoà thượng coi họ là thượng khách,  đó là 

những người giàu có, quí nhân thành đạt, lão hoà thượng tiếp đón họ. Những người đó 

thưa: Bạch hoà thượng, kinh điển ngài giảng thật là hay, đáng nhưng tiếc thay bọn con 

không hiểu được. Lão hoà thượng rất đắc ý, kinh tôi giảng nếu quí vị đều nghe hiểu, 

vậy  có  còn  giá  trị  không?  Quí  vị  xem  cách  đối  đáp  rất  thú  vị,  nghe  rất  thú  vị.  Kinh 

giảng mà nghe không cũng giống như không giảng rồi, nghe hiểu  được gọi là khế cơ, 

họ  nghe  không  hiểu,  lí  quí  vị  không  giảng  sai,  nhưng  quí  vị  không  khế  cơ.  Khế  lí 

không khế cơ, đó chính là hiện nay chúng ta nói lời vô ích; khế cơ không khế lí, đó gọi 

là lời ma quỷ, lời của yêu ma quỉ quái, không phải lời của Phật. Điều tôi giảng, quí vị 

rất  dễ  hiểu.  Hiện  nay  người  vừa  nghe  liền  hiểu  rõ.  Một  người  nói  lời  quỷ  quái,  một 

người nói lời vô ích, không phải lãng phí thời gian sao? 

Về lí không nói sai, lời lẽ mọi người đều có thể nghe hiểu, như thế mới hiệu quả, mới 

có  thể  nói  là  đại  chúng  được  lợi  ích.  Vì  vậy,  lời  lẽ  hiểu  được,  ngôn  từ  dễ  hiểu  quan 

trọng. 

Thứ ba, thanh âm điều hoà, lớn nhỏ vừa đủ, người nghe dung hoà, tự nhiên hiểu được 

lý  trung  đạo,  câu  này  thật  không  dễ.  Thực  sự  chỉ  người  minh  tâm  kiến  tánh,  những 

người đại tu hành mới có công phu này, người bình thường không làm được. Âm điệu 

hoà nhã, âm lượng vừa phải, khiến người nghe có thể cảm nhận được cái gọi là “ý tại 

ngôn  ngoại”,  người  nói  nếu  như  có  công  phu,  người  nghe  cũng  có  trình  độ,  chưa  có 

trình độ này thì người nghe, vẫn là thành kính như đại sư Ấn Quang đã nói. người tâm 

tình  hời  hợt,  Phật  đến  giảng  cũng  vô  ích.  Người  không  có  tâm  cung  kính  thì  sẽ  hoài 

nghi Thánh giáo, vậy thì vô cùng khó khăn. Bản thân họ có chướng ngại nghiêm trọng. 

Thứ tư, âm thanh nhu nhuyến, tiếng nghe nhẹ nhàng, người nghe hoan hỉ, bỏ ý ương 

ngạnh, tự nhiên lề lối. Vấn đề này, người thế gian chúng ta có thể làm được. Hợp với 

âm thanh nhu hoà đã nói ở trên, trong “Hoàn Nguyên Quán”  hướng dẫn chúng ta xử 

sự, tiếp vật, đối đãi mọi người phải nhu hòa chất trực. Chất trực chính có chúng ta khi 

396  Tập 441 



xử sự, đối người, tiếp vật phải dùng chân tâm,  thái độ cần nhu hoà. chúng ta thường 

nói bình dị dễ gần, đối đãi người bình đẳng. Bản thân thực sự có thể khiêm cung, có 

thể tôn trọng người khác, cư xử bình dị với mọi người, đây là thái độ cơ bản của việc 

đối nhân xử thế, Bồ tát đều có đủ điều này. 

Thứ năm, “không ngộ thanh”, ngộ là sai lầm, tức là sai, lời lẽ không có sai sót, người 

nghe ai nấy được chánh kiến, lìa được 95 loại sai lầm của ngoại đạo. 95 loại sai lầm 

của ngoại đạo, sau này chúng ta sẽ nói đến. “Kinh Hoa Nghiêm”  và “Kinh Bát Nhã” 

nói 96 thứ ngoại đạo, còn một loại kia từ đâu mà có? Loại đó trong Phật Giáo gọi là A 

la hán. Quí vị xem, trong giáo lí Đại thừa coi A la hán là ngoại đạo, là ngoại đạo thứ 96, 

vì sao vậy? Đó là Phật pháp nhưng là Phật Pháp Tiểu thừa. Nếu chấp trước Tiểu thừa, 

không  còn  phấn  đấu  nữa  liền  gọi  là  ngoại  đạo.  Lúc  Tiểu  thừa  tốt  nghiệp,    nhất  định 

phải hồi tiểu hướng đại, phải vào Đại Thừa, vậy là đúng rồi. Nhưng Tiểu thừa là đã hài 

lòng rồi, vậy là sai rồi. 

Thứ sáu, không nói tiếng người nữ, tiếng nói mạnh mẽ, người nghe kính phục, người 

nghe được tôn kính quí vị, phục quí vị ,“ngoại đạo qui thuận”, ma vương ngoại đạo  

nghe quí vị thuyết pháp, đều mong muốn đến quy y, đều tình nguyện học tập quí vị. 

“thuận” có nghĩa là học tập theo quí vị. 

Thứ  bảy,  âm  thanh tôn tuệ,  tiếng  nói  nghiêm  túc,  uy  nghiêm,  có  sự  nghiêm  túc,  “thế 

nhân tôn trọng”, tức là người trong thế gian đặc biệt tôn trọng quí vị, “âm thanh của 

người có trí tuệ, người nghe tôn trọng”, người có trí tuệ, lời nói của họ làm cho người 

nghe đều tôn trọng, đều hoan hỉ. Vì sao vậy? Những gì người trí nói ra đều là chánh 

luận, không phải là thừa, không có tri kiến sai lầm, khiến người nghe được, quí vị xem, 

“trí  giải  khai  lãng”,  nghe  được  hoan  hỉ.  Người  khai  ngộ  tất  nhiên  không  vấn  đề  gì, 

những người chưa khai ngộ phải làm sao? Đọc nhiều kinh sách là được, quí vị thường 

đọc, đọc nhiều rồi ấn tượng càng sâu sắc, tri kiến sai lầm của có thể liền ít lại; chánh tri, 

chánh kiến nhiều thêm. Đây chính là chúng sanh trong pháp giới Tứ thánh. Tuy họ vẫn 

còn dùng bát thức 51 tâm sở, dùng vọng tâm, nhưng ngày ngày họ không rời kinh giáo, 

mỗi ngày đều đang học tập, nên học tập rất giống, Thiên Thai đại sư gọi họ là tương tự 

tức Phật, họ rất giống Phật, không phải Phật. Không phải Phật là sao? Phật dùng chân 

tâm, họ dùng vọng tâm, họ không dùng chân tâm, nhưng trong vọng tâm toàn là Phật 

pháp. 

Tuy là vọng tâm nhưng dường như là thật, thế nên Tứ thánh pháp giới gọi là tương tự 

tức Phật. Bốn cấp bậc: Thanh văn, Duyên giác, Bồ tát, Phật. Ở thế giới Cực lạc phương 

Tây là cõi Phương tiện hữu dư, đây là lời trí tuệ được tôn trọng. 

Tập 441  397 



Thứ  tám,  tiếng  sâu  xa,  tiếng  họ  sâu  xa,  giống  như  tiếng  sấm,  người  nghe  đều  chứng 

được nghĩa lí sâu xa. Điều này cũng chỉ Phật mới có, người bình thường không có, âm 

thanh của họ chấn động lòng người, có thể phá tan phiền não, có thể khiến người khai 

mở trí tuệ. Đây là điều trong “Kinh Phạm Ma Dụ” nói. 

Tiếp  theo,  “Lại  tám  âm  thanh,  sư  Gia  Tường  nói:  Thứ nhất  là  “vang”,  thứ  hai,  “thấu 

triệt”,  vang  là  âm  thanh  vang  dội.  Thứ  hai  là  triệt,  triệt  là  thuộc  về  rõ  ràng,  thông 

thường chúng ta nói thanh triệt, nghĩa là thanh tịnh rõ ràng. Thứ tư là mềm mại, thứ 

năm là ai, thứ sáu là lượng, thứ bảy là hoà, thứ tám là nhã, đây là lời của sư Gia Tường. 

“Sướng là nói, nói rõ”, như kinh “A Di Đà”nói, kì âm diễn sướng, ngũ căn, ngũ lực..., 

đây là những lời trong “Kinh A Di Đà” Phật Thích Ca Mâu Ni  tán thán Phật A Di Đà. 

Kì âm diễn sướng, những giáo nghĩa cơ bản của thế giới Cực lạc, ngũ căn ngũ lực,  thất 

bồ đề phần, bát thánh đạo, đây là những điều thường nói ở cõi Phàm thánh đồng cư. 

“Âm thanh vi  diệu là âm thanh  diệu pháp, Di đà đầy đủ bát  âm để  diễn thuyết  diệu 

 pháp, nên nói bát âm sướng diệu thanh”.  Câu này tán thán sự viên mãn của âm thanh 

thuyết pháp của Phật A Di Đà. Đây là lời tán thán của đức Thế tôn. 

Tiếp  theo  là  lời  Phật  A  Di  Đà  tự  nói,  “Bồ  tát  trong  mười  phương  đến,  ta  đều  biết 

 nguyện củahọ”. Ta ở đây là Phật A Di Đà, “đoạn này từ câu thứ hai, cho đến phần cuối 

của đoạn này “tất thành như thị sát”, “đều là lời Thích tôn bổn sư chuyển thuật những 

 lời diễn xướng pháp âm của Phật A Di Đà.” 

Lời của Phật A Di Đà nói . Chánh sĩ tức Bồ tát, như mười sáu vị Bồ tát đã được nhắc 

 đến trong kinh này”. Mở đầu của kinh này, Bồ tát xuất gia chỉ có ba vị, tiếp theo lại có 

“các vị Hiền Hộ, có mười sáu vị”, mười sáu vị này là Bồ tát tại gia, hơn nữa đều là Bồ 

tát Đẳng giác tại gia. Địa vị của họ bình đẳng với Văn Thù, Phổ Hiền, Quan Âm, Thế 

Chí  Bồ  Tát.  Không  phải  người  tại  gia  thì  không  thể  thành  tựu,  người  tại  gia  có  thể  

thành tựu. 

Ngày xưa, đức Thích Ca Mâu Ni Phật xuất hiện ở đời, cũng là hai Đức Phật đồng thời 

xuất  hiện,  mọi  người  chỉ  biết đến  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  ngài  thị hiện  xuất gia,  còn 

một vị Phật tại gia là cư sĩ Duy Ma. Cư sĩ Duy Ma là một vị Phật thị hiện thân phận tại 

gia. Quí vị xem các đệ tử của Thích Ca Mâu Ni Phật như Mục Kiền Liên, Xá Lợi Phất, 

những  vị  này  nghe  Duy  Ma  giảng  kinh,  gặp  cư  sĩ  Duy  ma  đều  đảnh  lễ  ba  lạy,  nhiễu 

quanh ba vòng, điều này hoàn toàn giống với lễ tiết khi gặp Thích Ca Mâu Ni Phật. Vì 

thế vấn đề này chúng ta phải hiểu thấu đáo, không thể vừa xuất gia đã cống cao ngã 

mạn, liền cho rằng ta giỏi dang lắm, người tại gia phải lạy ta, sai lầm. Phật môn là đạo 

dạy học, người thầy là lớn nhất, ai đứng trên bục giảng kinh là thầy giáo, dù là một nữ 

cư sĩ tại gia đứng trên bục giảng kinh, chúng ta là Tỳ kheo xuất gia, liệu nên đảnh lễ cô 

398  Tập 441 



ấy không? Nên, cô ấy thay Phật thuyết pháp, không thể nói cô ta là người tại gia, lại là 

phụ nữ, cô ta không lên bục nói chuyện thì còn được, khi đã lên bục để nói chuyện thì 

không được, nhất định phải kính lễ. Bởi thế người lên bục nói chuyện cũng nên lịch sự, 

e ngại những gì? Ngại không dám nhận, vì vậy nên thỉnh một tượng Phật nhỏ để trước 

bục giảng kinh của mình, quí vị lạy là lạy Phật, đây là một kiểu phương tiện thiện xảo, 

đây cũng là điều đúng. Bậc đại đức thực sự, chứng quả vị rồi thì không nói làm gì, quí 

vị thật sự không thể sánh bằng, vì thế Phật pháp là pháp thực sự bình đẳng, quan trọng 

nhất là đức hạnh, tu chứng, còn những thứ khác là thứ yếu. 

“Chánh sĩ”, từ thường gọi Bồ tát. “Ngô giả”, “ngô tất tri bỉ nguyện”, “ngô” là từ Phật 

A Di Đà tự xưng, “Ý nói mười phương Bồ tát đến đây”, đến thế giới Cực lạc, đến thăm 

Phật A di đà, “đều có đủ đại nguyện thù thắng, tôi đều hiểu cả”. Phật A Di Đà đều hiểu 

hết, tất cả những suy nghĩ nhỏ nhất của quí vị Phật đều rõ ràng, chi tiết nhỏ nhiệm đến 

mức nào? Từ vô lượng kiếp đến nay, đời đời kiếp kiếp, quí vị đã làm những gì, những 

tư liệu của quí vị, Phật A Di Đà đều thấy rõ hết, quí hóa là lần phản tỉnh này. Vì thế 

Phật A Di Đà vô cùng hoan nghênh, hoan nghênh quí vị đến. 

“Nguyện  đó  là  muốn  cầu  trang  nghiêm  Tịnh  độ,  thọ  kí  sẽ  thành  Phật”,  đến  thế  giới 

Cực lạc, các vị Bồ tát đến lạy Phật A di đà, vì sao phải như thế? Lí do nằm trong mười 

chữ: “chí cầu nghiêm Tịnh độ, thọ kí đương tác Phật”. Họ đến để làm Phật, không vì lí 

do nào khác. Giống như trong “Đàn Kinh” ghi chép, khi đại sư Huệ Năng đến lạy Ngũ 

tổ, Ngũ tổ hỏi Ngài: Ông đến đây làm gì, Ông muốn điều gì? Đại sư rất tự nhiên: “Con 

muốn đến làm Phật”. Có lẽ cả đời Ngũ tổ chưa bao giờ gặp ai như người này. Thông 

thường một người đến chùa họ cầu những gì? Cầu thăng quan phát tài, đều cầu tiếng 

tăm lợi dưỡng, người này đến chùa lại cầu làm Phật. Lần đầu tiên gặp mặt, lần đầu tiên 

nói chuyện khẩu khí đã lợi hại. 

Những vị Bồ tát đến thế giới cực lạc để làm gì? là cầu làm Phật, cầu A Di Đà Phật giúp 

họ thành Phật, cầu Phật quốc độ của họ trong tương  lai cũng trang nghiêm thanh tịnh 

như cõi nước Phật A di đà. Những người này là cầu như thế, A Di Đà Phật biết rõ hết. 

“Những Bồ tát này phát những đại nguyện như thế, nên Phật Di đà khen ngợi họ”, Phật 

A Di Đà khen ngợi họ, rất quí hóa. Phật A Di Đà không nói họ quá cuồng vọng, quá tự 

đại, không nói vậy. Vì sao vậy? họ chân tâm, họ thực sự có năng lực này, họ có những 

điều kiện để đến thăm Phật A di đà, họ không phải là những người bình thường, người 

bình thường không gặp được. “Chúng sanh khởi tâm, động niệm, Như lai thấy hết biết 

 hết”, câu nói này chúng ta nên nhớ kỹ trong lòng. Bất luận quí vị đang ở nơi nào, ẩn 

mật không ai nhìn thấy, nhưng quí vị khởi tâm, động niệm là Phật đã biết, không giấu 

được ai. Ý niệm đáng xấu hổ không thể khởi được, hành vi đáng xấu hổ không thể có. 

Người  không  học  Phật  không biết  được,  người  có học  Phật  khi  đọc đến  đây họ  liền 

Tập 441  399 



hiểu rõ. Với những câu này, chúng ta thực sự hiểu rõ, rõ ràng, vẫn là nhờ các nhà khoa 

học, nhà khoa học biết được. Nhà khoa học nói với chúng ta, tất cả những hiện tượng, 

bao gồm hiện tượng vật chất, đều luôn luôn dao động, dao động này không ngừng nghỉ. 

Mỗi năng lượng của sự dao động đều biến khắp pháp giới. chúng ta nói tốc độ, không 

có tốc độ nào có thể dao động nhanh hơn dao động của A lại da. Chúng ta vừa khởi 

niệm  là  đệ  lục  thức  dao  động,  Lục  thức,  Thất  thức,  Bát  thức  ý  thức  này  dao  động. 

Những hiện tượng vật chất của chúng ta như da, móng tay, những thứ này đều có hiện 

tượng dao động. Tốc độ của dao động này như Bồ tát Di lặc đã nói, một lần búng ngón 

tay có ba mươi hai ức trăm nghìn niệm, nghĩa là ba mươi hai ức trăm nghìn lần. Mỗi 

lần như thế đều biến khắp pháp giới, lập tức biến khắp pháp giới. Đây là những phát 

hiện của các nhà khoa học, hoàn toàn tương đồng với những gì trong kinh Phật nói. Từ 

ba nghìn năm trước Phật đã nói, những gì các nhà khoa học phát hiện bất quá chỉ mới 

ba mươi năm nay, lúc đó hiện tượng vật chất mới được làm rõ ràng, thấu đáo, vật chất 

là  gì?  Phát  hiện  này  vô  cùng  quan  trọng,  nhờ  những  phát  hiện  này  mà  chúng  ta  mới 

thực sự hiểu được câu Phật thường nói trong kinh, “Tất cả pháp đều được sinh ra từ 

 tâm tưởng”. 

Ngày trước, chúng ta cũng biết những chữ này, đều đọc được,  nhưng không hề biết ý 

nghĩa thật sự của nó. Khoa học vừa phát hiện, đem ra đối chiếu, lúc đó chúng ta mới 

hiểu ra. Quí vị xem, họ mới phát hiện ra, nhưng ba nghìn năm trước Phật đã nói rồi, 

nói rõ ràng đến vậy. Cho nên tâm địa con người phải quang minh chính đại, không thể 

có mảy may hắc ám, không ai không biết được. 

Trong những lần giảng kinh, tôi cũng từng nói với tất cả mọi người, thân thể của chúng 

ta, khi khởi tâm, động niệm, bao gồm những hiện tượng vật chất toàn thân, giống như 

một máy phát điện, những sóng điện chúng ta phát đi bốn phương tám hướng, khắp cả 

pháp giới hư không giới. 

Trong “Hoàn Nguyên Quán”  nói đến ba thứ châu biến, thứ nhất là “châu biến pháp 

giới”, khi tin tức này được truyền đi, từng niệm niệm tin tức được phát đi khắp cả pháp 

giới, “sinh ra nhiều vô tận”, sinh vô số những ý niệm này, nó làm thay đổi môi trường 

xung quanh, môi trường có ba thứ hiện tượng, đó là hiện tượng tự nhiên, hiện tượng 

vật chất, hiện tượng tinh thần, tất cả đều bị ảnh hưởng. Cơ thể của chúng ta đồng thời 

cũng là cỗ máy thu, khắp pháp giới hư không giới, họ phát ra những tín hiệu thì chúng 

ta đều thu được. Tất cả đều thu được, nhưng đáng tiếc, hiện tại cỗ máy chúng ta bị sự 

cố,  không  phải  không  thu  được,  vì  có  sự  cố  nên  không  có  cảm  ứng,  không  thể  cảm 

nhận được. Sự cố thế nào? Đó là vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, khi buông bỏ được 

vọng  tưởng,  phân  biệt  chấp  trước  thì  hết  chướng  ngại,  cỗ  máy  này  rất  nhanh  nhạy 

giống như chư Phật Như lai vậy, không hiếm lạ chút nào cả. Phật A Di Đà biết, mỗi 

400  Tập 441 



người chúng ta đều biết, chỉ cần quí vị buông bỏ tất cả những chướng ngại thì quí vị 

đều có thể biết được. 

Tiếp theo nói, hiện tại, “hiện chư chánh sĩ”, hiện là hiện tại, rất nhiều Bồ tát như vậy từ 

mười phương đến. Chánh sĩ tức Bồ tát, gọi là chánh sĩ, cũng gọi là khai sĩ, cũng gọi là 

đại sĩ, như Quan Âm đại sĩ, tất cả đều là xưng hô Pháp thân Bồ Tát minh tâm kiến tánh. 

“Sĩ”,  ở  Trung  Quốc  chỉ  những  người  có  đạo  đức,  có  học  vấn,  có  địa  vị,  gọi  những 

người này là “sĩ”. Ngày nay nói là phần tử tri thức, nhưng phần tử tri thức không bao 

quát hết ý nghĩa chữ sĩ, chỉ có thể bao gồm tri thức phong phú của họ. Thực tế trong 

chữ sĩ này, bao gồm có trí tuệ, đức năng, tướng hảo, mới có thể gọi họ là sĩ. 

“Nguyện  như  Di  đà‟,  chúng  ta  nên  học  theo,  kì  thực  những  vị  này  cùng  với    A  Xà 

vương tử trước đây chúng ta đã nói đến, đoàn thể nhỏ của họ gồm 500 người, lúc Thế 

tôn  giảng  kinh,  họ  vào  nghe  kinh,  sau khi  nghe  xong  họ  rất  hoan  hỉ,  trong  lòng  phát 

nguyện, tương lai chúng tôi thành Phật, sẽ giống Phật A di đà vậy. Những người này 

khởi tâm động niệm thì Phật Thích Ca Mâu Ni biết, lúc đó liền thọ kí cho họ, tương lai 

các  vị  nhất  định  có  thể  mãn  nguyện.  Khi  thấy  Phật  A  Di  Đà  sẽ  giống  như Ngài  vậy, 

thấy được thế giới Cực lạc, nơi tôi cư trú trong tương lai sẽ giống thế giới Cực lạc vậy. 

Đây chính là “nguyện như Di đà, thành tựu Đại giác”, giác ngộ viên mãn rốt ráo. 

“Nhiếp thủ Phật độ”, muốn giống Phật A Di Đà vậy, Phật độ đó không cần thiết kế, 

không cần thợ thuyền đến xây dựng, tất cả đều tự nhiên thành tựu. 

Thế  giới  chúng  ta  đây,  trời  Hoá  lạc  tự  nhiên  thành  tựu,  trời  Tha  hoá  tự  tại  tự  nhiên 

thành tựu, lên trên, mười tám tầng trời Tứ thiền đều tự nhiên thành tựu. Trong lục đạo 

cũng có những hiện tượng tự nhiên thành tựu, không cần thi công. Thiên nhân ở cõi 

trời thứ năm, thiên nhân ở cõi trời thứ sáu, làm sao sánh được với thế giới Cực lạc? Vì 

thế, thế giới Cực lạc, vạn sự vạn vật đều tự nhiên thành tựu, chúng ta có thể tin tưởng 

được. Cái gì thành tựu? Ý niệm, tự nhiên thành tựu, ý niệm đó chính là 48 lời nguyện, 

công đức của Ngài là năm kiếp tu hành, nguyên nhân này tự nhiên thành tựu. Chúng ta 

hiểu  rõ  rồi,  chúng  ta  phải  dụng  công  phu  nơi  việc  tu  nhân.  Mỗi  nguyện  trong  48  lời 

nguyện của Phật A Di Đà đều vì chúng sanh, không có nguyện nào vì bản thân, chắc 

chắn không có tự tư tự lợi. Khởi tâm động niệm đều vì khắp pháp giới hư không giới, 

tất  cả  lục  đạo  chúng  sanh  trong  Phật  quốc  độ  mà  lo  nghĩ.  Lục  đạo  chúng  sanh  đáng 

thương, mê lầm sâu quá, mê lầm lâu quá, tuy vốn đã là Phật, hiện nay họ đang chịu khổ, 

vì thế thu nhiếp cõi Phật giống như Phật A Di Đà vậy, là dùng để tiếp dẫn chúng sanh. 

Trước tiên quí vị muốn giúp những chúng này thoát khổ được vui, quí vị phải an trí họ 

một nơi an ổn, có thế giới Cực lạc có thể an trí họ. Nơi Thế giới Cực Lạc có thể học tập, 

Tập 441  401 



A Di Đà Phật tại Thế giới Cực Lạc ngày ngày giảng kinh thuyết pháp, chưa từng gián 

đoạn, vì thế họ thành tựu rất nhanh. 

Người ở thế giới Cực lạc khác với thân thể chúng ta ở đây, chúng ta là thân thể máu 

thịt,  mỗi  ngày  phải  ăn  uống  để  nuôi  nó;  thân  ở  thế  giới  Cực  lạc  là  thân  pháp  tánh, 

không cần ăn uống, thành phần dinh dưỡng là đức năng trong tự tánh, tự tánh vốn có 

năng lượng công đức, những thứ này lấy mãi không vơi, dùng mãi không cạn, vì vậy 

không cần ăn uống, cũng không cần ngủ nghỉ. Chúng ta nói 24 tiếng, người ta học tập 

24 tiếng không ngừng. Ở đây lúc chúng ta phải ăn uống, ngủ nghỉ, quí vị xem hết nữa 

thời gian rồi, đều bị lãng phí. Ưu điểm của thế giới Cực lạc có rất nhiều. 

“Phật tức tri chi”, Phật A Di Dà hoàn toàn biết được, “vì thế nói pháp vô thượng tương 

 ưng để hoàn thiện nguyện này”. Hai  từ “vô thượng” và “tương ưng” rất  quan trọng, 

nghĩa là pháp mà họ muốn, pháp mà họ cần thiết, liền nói cho họ pháp này, vậy mới 

mãn nguyện cho họ. 

Thuyết pháp dưới đây, trong đoạn này, Niệm Lão đã chia thuyết pháp thành ba đoạn. 

Xem đoạn thứ nhất trước, có một bài kệ:  

Giác liễu nhất thiết pháp, 

Như mộng như tiếng vang, 

Mãn túc các diệu nguyện, 

Tất thành quốc độ này. 

Trong bài kệ này rất sâu sắc, nghĩa lý sâu rộng vô bờ. “Giác ngộ tất cả pháp”, giác là 

chứng ngộ, đại triệt đại ngộ; liễu là liễu tri; nhất thiết pháp là tổng tất cả các pháp của 

vạn hữu, khắp pháp giới hư không giới quá khứ, hiện tại, vị lai, không thiếu pháp nào, 

đây là tất cả pháp. 

“Luận Đại Trí Độ” viết: Tất cả pháp, lược nói có ba loại, thứ nhất là pháp hữu vi, pháp 

hữu vi là pháp có sinh có diệt, nên gọi là pháp hữu vi. Nhập môn Tướng tông, bắt đầu 

từ  “Bách  pháp  minh  môn”,  đây  là  Pháp  tướng  tông  của  Đại  thừa.  “Bách  Pháp  Minh 

Môn”, giống như “Tam Tự Kinh” của thế gian vậy, các em nhỏ đến lớp trước tiên phải 

học nó. Bách pháp bắt đầu từ đâu? Từ tất cả pháp, Bồ tát Di lặc, đây là một chuyên gia 

về duy thức trong nhà Phật, chuyên nghiên cứu duy thức, Ngài đã sáng tác bộ đại luận 

“Du Già Sư Địa Luận”, đưa tất cả pháp qui nạp thành 660 pháp. Bồ tát Thiên Thân 

thấy 660 pháp nhiều quá, không tiện cho người mới học, nên đã đem 660 pháp qui nạp 

lại lần nữa thành 100 pháp. Vì vậy, nếu mở rộng thì trăm pháp trở thành 660 pháp, 660 

pháp triển khai chính là tất cả pháp. Trong trăm pháp, 100 pháp này, 94 loại đầu đều 

402  Tập 441 



gọi là pháp hữu vi, nghĩa là có sinh có diệt, sáu loại còn lại gọi là pháp vô vi. Trong sáu 

loại  pháp  vô  vi,  năm  loại  trước  là  tương  tự  vô  vi,    không  phải  thật,  nhưng  nó  không 

phải là pháp hữu vi, nên liệt nó vào vô vi, thực sự pháp vô vi chỉ có một, đó là pháp 

cuối cùng, chân như vô vi. Chân như là tự tánh, chân như chính là Thường tịch quang, 

đó mới thật là pháp vô vi, vì thế thứ hai gọi là vô vi. 

Thứ ba là “pháp không thể nói”, pháp không thể nói này,  là pháp Chư Phật Như Lai 

chứng  đắc  được,  Đại  Bồ  tát  cũng  có  chứng  đắc,  nhưng  là  chứng  đắc  mơ  hồ  chưa  rõ 

ràng. Họ nhập vào cảnh giới này nhưng không rõ ràng quá, cùng với sự nhạt dần của 

tập khí vô minh, họ càng ngày càng rõ ràng. Giống như Bồ tát thập trú,  mới chứng đắc, 

Bồ tát thập hạnh còn rõ ràng hơn Bồ tát thập trú, Thập hồi hướng lại rõ ràng hơn Thập 

hạnh, Bồ tát Thập địa rõ ràng hơn Tam hiền, đến Đẳng giác thì dường như hoàn toàn rõ 

ràng rồi, đến gần với Diệu giác. Địa vị Diệu giác thì rõ ràng tất cả, thực sự quay về tự 

tánh.  Vì  thế  trong  cảnh  giới  của  họ  không  còn  thấy  Thật  báo  độ  nữa.  Cuối  cùng  là 

thuần chân, đó là Thường tịch quang. 

“Như mộng huyễn hưởng”, biết rõ tất cả pháp như tiếng vang, mộng huyễn, đây là một 

cách ví von. “các pháp đều hư vọng không thật, như mộng, như huyễn hoá, như tiếng 

vang. 

Phía dưới trong ngoặc đơn “tiếng vang trong nhà trống”. Cách ví dụ của người xưa rất 

khéo, cổ nhân gọi đó là tiếng vang trong hang trống, hang núi, nếu hét một tiếng dài 

trong hang núi thì nó sẽ vọng lại, đó là “tiếng vang trong hang núi”. Cả ba thí dụ này 

đều tỷ dụ nó không thật có, mà Phật trong thí dụ này dùng mộng để nói nhiều nhất, như 

mộng. 

Cuộc  đời  như  mộng,  luân  hồi  lục  đạo  như  mộng,  thập  pháp  giới  như  mộng, nghĩa  là 

Thật báo trang nghiêm độ của chư Phật Như lai cũng như mộng, chỉ có một thứ chân 

thật đó là Thường tịch quang. Trong Thường tịch quang không có một thứ gì cả, cho 

nên  chỉ  thuần  ánh  sáng,  cũng  gọi  nó  là  Đại  quang  minh  tạng.  Đại  quang  minh  tạng 

chính là Thường tịch quang. Không có gì cả nhưng cái gì cũng có thể hiện, vì thế nó 

không phải là chết, nó đang sống động, cái gì cũng có thể hiện, vạn sự vạn vật được 

hiện ra, nó có năng lực duyên đến sở hiện, nhưng không thể duyên đến năng hiện, vì 

vậy khoa học, triết học ngày nay, nó có thể duyên đến sở hiện, nhưng không duyên đến 

được năng hiện. Năng hiện chính là tự thể, chính là tự tánh, làm sao mới có thể chứng 

được  năng  hiện?  Bắt  buộc  phải  buông  bỏ  tất  cả  những  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp 

trước. Một khi đã buông bỏ là thấy ngay, liền kiến tánh rồi. Phàm phu thấy tánh có khó 

không? Không khó, quyết tâm buông bỏ sẽ thấy ngay trong hiện tại, lúc nào buông bỏ 

thì lúc đó thấy được.Cho nên nếu quí vị hỏi lúc nào tôi mới có thể thành Phật?  Đừng 

hỏi người khác mà nên hỏi chính mình, lúc nào  bản thân chịu buông bỏ thì lúc đó sẽ 

Tập 441  403 



thành Phật. Đây là điều chân thật, không phải nói suông. Hỏi người khác, người ta bảo 

quí vị buông bỏ ngay mà quí vị không chịu buông, vậy thì có ích gì! Chuyện này phải 

hỏi chính mình. 

Như mộng, dưới đây chỉ là những câu phụ thêm, “huyễn hoá”, đây cũng là giả, giống 

như ảo thuật, đây là một thủ đoạn huyễn hóa. Hiện nay huyễn hóa khoa học kỹ thuật 

nhiều quá, cũng rất phức tạp, đều không phải thật. 

“Như tiếng vang”, có sự không có lí, nhưng thực sự cũng không phải thật, chỉ là trong 

khoảnh khắc nó có vẻ như có, sau khi qua rồi lại không còn dấu vết. 

“Đại Trí Độ Luận” viết: Như mộng là như trong mộng, không có thật, cho nó thật có. 

Mộng là giả, ở trong mộng, nếu quí vị không tỉnh dậy thì quí vị vẫn cho đó là thật, sau 

khi tỉnh dậy, mới biết là giả. Vì thế, “tỉnh rồi biết không, tự cười một mình”, mơ một 

giấc mơ, mỗi người chúng ta đều có kinh nghiệm nằm mơ, nên Phật dùng thí dụ này vô 

cùng thân thiết, thực sự cuộc đời là giấc mộng. Năm xưa khi Thế Tôn còn tại thế, giảng 

kinh thuyết pháp, đề mục lớn nhất đó là Bát nhã.  “Đại Tạng Kinh” được dịch ra tiếng 

Trung, bộ kinh dài nhất chính là “Đại Bát Nhã Kinh”, gồm 600 cuốn, Phật Thích Ca 

Mâu Ni giảng, thời gian giảng Bát nhã đề mục lớn này là 22 năm. Trong suốt cuộc đời 

Thích Ca Mâu Ni Phật giảng kinh 49 năm, thời gian 22 năm là giảng Bát Nhã. Chúng 

ta  liền  biết,  đây  là  trọng  điểm  trong  cuộc  đời  dạy  học  của  đức  Thế  Tôn,  chủ  yếu  là 

giảng Bát nhã cho chúng ta. 

Bát nhã là trí tuệ, trí tuệ chân thật, vậy nên học phật là học những gì? Học phật là học 

khai mở trí tuệ, từ  đâu mà có trí tuệ? Trí tuệ vốn có trong tự tánh của  chúng ta. 600 

cuốn “kinh Bát nhã” nói những gì? Nếu nỗ lực đọc từ đầu đến cuối một lượt, một bản 

dày 24 quyển như thế này, nếu thực sự nỗ lực thì phải mất thời gian gần một năm mới 

đọc hết bộ kinh đó. Nội dung nói gì? Tôi tổng kết trong 12 chữ, tất cả pháp không thật 

có, rốt ráo không, bất khả đắc. Thế tôn giảng điều này giảng 22 năm. Trí tuệ chân thực 

đối với tất cả pháp thế gian xuất thế gian không còn chấp trước, quí vị có thể không 

buông bỏ sao?Quí vị không buông bỏ thì tự mình chịu thiệt, thiệt gì? Không buông bỏ 

là tự tạo nghiệp chướng, nói đơn giản nhất để mọi người hiểu, đã tạo nghiệp thì phải 

thọ  báo  quí  vị  phải  luân  hồi,  nếu  quí  vị  buông  bỏ  triệt  để,  quí  vị  sẽ  không  còn  tạo 

nghiệp, không tạo nghiệp thì quí vị vượt thoát luân hồi, không còn luân hồi nữa. 

Bởi  vậy  thế  gian  này,  cái  gì  là  chân,  cái  gì  là  giả,  trước  hết  chúng  ta  phải  rõ  ràng. 

Chúng cần thứ chân thật và bỏ thứ giả dối, “phàm có hình tướng, đều là hư vọng”, có 

thể thọ dụng tướng nhưng đừng chấp trước, đừng phân biệt, đừng khởi tâm động niệm 

với  nó,  quí  vị  sai  lầm  rồi.  Khởi  tâm  động  niệm  là  quí  vị  đã  mê  lầm,  phân  biệt,  chấp 

trước là quí vị đã tạo nghiệp, quí vị phải chịu quả báo. Quả báo đó cũng chỉ là bọt nước, 

404  Tập 441 



mộng huyễn, chịu một cách oan uổng. Giống như gặp ác mộng vậy, kêu khổ trong mơ, 

tỉnh dậy mồ hôi đầm đìa.Sợ cho tỉnh luôn, là giả, không có chút nào thật. Bởi thế giáo 

huấn của nhà Phật, thực sự tu hành, không có gì khác ngoài buông bỏ, buông bỏ chính 

là! 

Chư Phật, Bồ tát, Thanh văn, Duyên giác, đây là tên gọi của học vị, cũng không phải 

thật. Buông bỏ tất cả là quí vị thành Phật, đây là học vị cao nhất. Không thể buông bỏ 

tất cả, còn lưu luyến một chút đó là Bồ tát, Bồ tát là người chưa hoàn toàn buông xả. A 

la hán chỉ buông bỏ được một ít. Luân hồi không còn nữa, luân hồi lục đạo không còn 

nữa.  Phàm  phu  là  chấp  chặt  nhất,  không  chịu  buông  bỏ,đó  là  tạo  nghiệp  tam  đồ,  tạo 

nghiệp địa ngục. Phật nói những lời chân thật với chúng ta, không phải là giả dối. 

“Lại nói:  Tất cả chư hành như huyễn, lừa dối con trẻ, thuộc nhân duyên, không tự tại, 

 không bền vững”. Khi thuyết pháp độ sanh, chư Phật Như lai có một thí dụ như thế này, 

thí dụ này do Phật nói, giống như thứ gì? Như “lá vàng dỗ trẻ”, đứa trẻ đang khóc, kêu 

la, quấy phá, Phật thuyết pháp  chính là gì? Nhặt một chiếc lá vàng trên đất, khi mùa 

thu đến, những chiếc lá rơi xuống có màu vàng, nói với đứa trẻ: Này cháu, nó là vàng 

đấy, quí lắm, mang đi đổi kẹo ăn, đừng khóc nữa, nó liền nín khóc, như thế gọi là “lá 

 vàng dỗ trẻ”. Thích Ca Mâu Ni Phật  bốn mươi chín năm thuyếp pháp là gì? Lá vàng 

dỗ trẻ, quí vị được Phật pháp rồi, hiệu quả thật có, quả nhiên hết khóc, không phải đã 

thành công rồi sao? 

Quí vị liền hiểu được thế nào là tính chất của Phật pháp, Phật pháp cũng là giả, làm gì 

có Phật pháp! Vì quí vị mê, giúp quí vị phá mê khai ngộ, đó gọi là Phật pháp. Quí vị 

giác ngộ rồi, giác ngộ thì pháp không còn nữa. Giống như khi quí vị đang ốm, mang 

thuốc cho quí vị uống, lành bệnh rồi, không cần thuốc nữa. Khỏi bệnh rồi mà vẫn uống 

thuốc, không phải quí vị uống cho bệnh trở lại sao? 

Đây  chính  là  điều  Phật  nói  trong  “Kinh  Bát  Nhã”:  “pháp  còn  nên  bỏ,  hà  huống  phi 

 pháp” , nói  cho  quí  vị  biết  Phật  pháp  không phải  là  thật, dùng  thuyền  để  sang  sông, 

thuyền là công cụ; Phật pháp là một công cụ giúp quí vị qua sông, cập bến rồi, thì vứt 

bỏ nó đi, chứ không thể vác mãi trên lưng, phải nên hiểu rõ vấn đề này. Qua được sông 

mà vẫn cõng Phật pháp trên lưng là không được rồi, quí vị vẫn tiếp tục đoạ lạc. Quí vị 

xem tâm địa này trong sạch biết bao, ngay Phật pháp còn không có, vì thế đạo tràng 

đích thực là gì? Đạo tràng tuyệt vời nhất, vô cùng thù thắng trang nghiêm, là đạo tràng 

của Phật Thích Ca Mâu Ni, đạo tràng của Phật Thích Ca Mâu Ni ở đâu? Ở đồng hoang, 

dưới rừng cây, hôm nay ở đây, ngày mai chỗ kia. Ngài sống đời du mục, không cố định 

nơi ở, muốn đến đâu thì đến đó, ngủ dưới gốc cây, ăn ngày một bữa. Đây chính là đạo 

tràng đích thực. Dựng nên một ngôi chùa, đó là giả, đắp một vài pho tượng, cũng giả, 

đó đều là “lá vàng dỗ trẻ”. Quí vị phải hiểu rõ đạo lý này. Đạo tràng trang nghiêm đó 

Tập 441  405 



để đón tiếp những ai? Đón tiếp những người sơ học, thực sự nhập vào cảnh giới rồi thì 

không cần nữa. Khi thực sự nhập vào cảnh giới thì họ đi vào hang động, lập một am 

tranh nhỏ trên đỉnh núi, thực sự như thế. 

Quí  vị  xem  ngày  xưa  ở  Trung  Quốc,  danh  sơn  bảo  sát,  người  thực  sự  tu  hành  đều 

không trú trong chùa chiền, xung quanh chùa, đi bộ khoảng nửa giờ trở lên có am tranh 

nhỏ, một hai vị ở đó, đó thực sự là đạo tràng, thực sự tu hành. Chùa chiền là gì? đó là 

nơi dừng chân của tín đồ,  không phải là chỗ để tu tập, đó là nơi tiếp dẫn mọi người, 

nơi để giảng kinh thuyết pháp. Giảng kinh thì phải có người nghe, là nơi giảng kinh 

thuyết pháp, giảng kinh xong, họ quay về am thất, không còn ở đó nữa, cuộc sống của 

người tu càng đơn giản càng hay! 

Ở đây nói tất cả pháp thuộc nhân duyên, nhân duyên đến thì pháp có mặt, hết duyên thì 

pháp không còn, vì thế nó không phải thật, tất cả pháp đều do duyên sinh. Con người 

duyên sinh pháp, động vật nhân duyên sinh pháp, cỏ cây hoa lá nhờ duyên sinh pháp, 

núi sông đất đai cho đến tinh cầu trong thái không, không có thứ gì không phải nhờ 

duyên sinh pháp. “Luận Trung Quán” nói rất hay: “nhân duyên sinh ra pháp, ta nói đó 

là  không”.  Ta  ở  đây  là  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  nói,  đây  gọi  là  không,  không  phải  là 

không có gì cả, không nói lên điều gì? Nó không có bản thể chực chất, không có tự thể, 

mà  chỉ  là  duyên  tụ,  duyên  tan  mà  thôi.  Duyên  cũng  không  phải  thật,  duyên  cũng  do 

duyên sinh, quí vị nhìn thấu rồi, quí vị hiểu rõ nó, liền biết được nó. Sau khi hiểu được 

rõ ràng rồi thì có tác dụng gì? Quí vị không còn chấp trước nó nữa, quí vị không phân 

biệt nó nữa, nó không trở ngại việc của quí vị, quí vị cũng không làm trở ngại việc của 

nó, có thể cùng nhau sống chung, quí vị mới đắc đại tự tại trong tất cả pháp! 

Tìm lại được bản ngã chân chính, rằng thân này không phải là tôi, bản ngã đích thực là 

linh tánh, người đời gọi là linh hồn, linh hồn là trong trạng thái mê mờ, khi đã giác ngộ 

là linh tánh, khi mê gọi là linh hồn, linh hồn không thể vượt ra khỏi lục đạo, khi giác 

ngộ nó sẽ vượt thoát lục đạo, đó mới chính là cái tôi đích thực. 

Thế giới Cực Lạc là tự tánh biến hiện, A Di Đà Phật công đức bổn nguyện hiện tiền, 

thể của nó là tự tánh, tướng của nó là 48 lời nguyện, là sự biến hiện của công đức năm 

kiếp tu hành, đó là tướng. Tướng không lìa thể, thể là thứ mà mọi người đều có, tướng 

thì chỉ Phật A Di Đà mới có, nhưng thể thì tất cả chúng ta ai cũng có, vì vậy chúng ta 

có  phần,  chúng  ta  cũng  có  một  phần  trong  công việc  của  Phật  A  Di  Đà.  Đây  là  điều 

kiện để được vãng sinh, bản thân chúng ta có phần, nhất định vãng sinh, đừng nên hoài 

nghi. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



406  Tập 441 



Tập 442 

Chuyển ngữ:  Minh Tuệ 

Biên tập: Liên Hải 

Thời gian: 07.06.2011 

Địa điểm: Cương Sơn Tịnh Tông Học Hội – Nhật Bản 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi. 

Mời quý vị xem  “Đại Thừa Vô Lượng Thọ Kinh Giải”  trang 555, hàng thứ tư từ dưới 

lên, bắt đầu đọc từ đó. 

Xem từ đoạn “hựu viết” trở đi. 

“Lại  nói:  Nếu  trong  hang  sâu  núi  hẹp,  nếu  trong  khe  nước  sâu,  nếu  trong  ngôi  nhà 

trống,  tiếng  nói,  tiếng  đánh,  từ  tiếng  nghe  tiếng,  đó  gọi  là  tiếng  vang”,  đây  chính  là 

“tiếng vang trong núi” mà chúng ta đã nói  ở phần trước. Trong núi sâu hang hẹp, sẽ 

xuất hiện hiện tượng này, trong khe nước sâu cũng có, một căn phòng trống cũng có 

tiếng vang, tiếng hét cũng có, tiếng đánh nhau cũng có tiếng vang, từ tiếng mà có tiếng, 

gọi là tiếng vang, tiếng vang tức là âm thanh vọng lại. 

“Người vô trí cho rằng có tiếng người”, đấy là người vô trí, họ cho rằng có người bên 

đó đang nói chuyện, hoặc tiếng la lớn trong đó. “Người trí tâm niệm, tiếng đó không 

 phải do người tạo ra, nhưng do tiếp xúc âm thanh nên có tiếng vang” . Người có trí tuệ 

biết đó là tiếng vọng, tiếng vọng không phải do người làm, mà chỉ là âm thanh, nó gặp 

vật cản nên nó dội trở lại vì thế gọi là tiếng vọng, đây là tiếng vang. “Tiếng vang vốn 

 không,  nó  có  thể  đánh  lừa  lỗ  tai”,   đó  là  giả,  không  phải  thật.  Nhưng  nếu  quí  vị  là 

người vô trí, thì tai của quí vị sẽ bị nó lừa, quí vị nghe tiếng vang này rồi cho rằng thật 

có âm thanh. 

“Cho  đếnBồ  tát  coi  các  pháp  như  tiếng  vang”,  trong  Phật  pháp,  Bồ  tát,  Thanh  văn, 

Duyên  giác  là  bậc  có  trí  tuệ,  họ  biết  tiếng  vang  không  phải  sự  thật,  không  có  ai  tác 

động trong đó cả, không phải sự thật. Từ đây Bồ tát có thể thể hội được, tất cả pháp 

của thế gian và xuất thế giống như tiếng vọng lại trong hang núi, như mộng huyễn, như 

bọt nước, không có cái gì là thật. Điều này phải là người thực sự trí tuệ mới có thể thể 

hội được,  mới  có  thể  rõ ràng.  Tiếng  vang  trong núi  lừa  dối  những người ngu  si.  Thế 

gian chúng ta ngày nay rất nhiều hiện tượng cũng lừa dối chúng sinh ngu si trong lục 

Tập 442  407 



đạo, họ không biết được những hiện tượng đó không khác gì mộng huyễn, bọt nước. 

Sự việc này chỉ có Bồ tát mới biết được. 

Vì vậy Bồ tát ứng hóa thân nơi thế gian được tự tại. Với tất cả các pháp, họ không tính 

toán, không chấp trước, không giữ, không bỏ. Lấy hay bỏ đều sai, không bỏ không lấy, 

đó là thật tướng của các pháp. 

“Hội Sớ”  viết: Như mộng là thấy trong mộng, tuy có tất cả sự việc, rốt ráo bất khả đắc, 

chư pháp cũng như vậy. Thập pháp giới, y báo chánh báo trang nghiêm đều như mộng. 

“Như huyễn, thấy được như huyễn, tuy hóa hiện như thật, nhưng bản thể của nó vốn 

 vắng lặng, chư pháp cũng như thế. Như tiếng vang, như tiếng vọng trong hang núi, tuy 

 được phát ra từ âm thanh, nhưng tự tánh của nó không có, các pháp cũng như vậy”. 

Nói tóm lại tức là mộng huyễn, bọt nước, còn thêm tiếng vang nữa, tất cả đều là hình 

dung tất cả pháp đều không thật, tướng có thể không, sự có lý không, cho nên tất cả 

huyễn tướng này có thể thọ dụng, vì sao vậy? Lí sự vô ngại, sự sự vô ngại, không nên 

chấp trước, chấp trước là sai, đi ngược lại với thật tướng. Trong cảnh giới này không 

thể khởi tâm động niệm, khởi tâm động niệm là quí vị đã mê rồi; phân biệt là quí vị sai 

rồi, chấp trước là quí vị đã tạo nghiệp rồi. Chư Phật Bồ Tát ứng cảm với tất cả chúng 

sinh nên hiện thân thuyết pháp ở thế gian, tuy cùng với chúng sanh bình thường ở thế 

gian  hòa  quang  đồng  trần,  sinh  hoạt  cùng  nhau,  trên  thực  tế  họ  và  chúng  sanh  khác 

nhau, chúng sinh có tình chấp, các ngài không có, các ngài có trí tuệ, các ngài biết tất 

cả pháp là giả, không thật, không có phân biệt, không có chấp trước nên tự tại. Vì thế 

họ có thọ dụng, họ không có phiền não.   

Các  ngài  hiện  thân  thuyết  pháp,  họ  không  tạo  nghiệp,  vì  sao  không  tạo  nghiệp?  Các 

ngài đã thực sự nhập vào cảnh giới này, tức là không hiện mà hiện, hiện mà không hiện, 

đó là hiện thân, còn thuyết  pháp? Thuyết  mà không thuyết, không thuyết  mà thuyết, 

các ngài đã nhập vào cảnh giới như thế, chỉ có người thượng thượng căn mới tiếp xúc 

được, nhìn thấy được, mới nghe được. Dường như họ đạt đến cảnh giới như Bồ tát vậy, 

không thấy mà thấy, thấy mà không thấy, không nghe mà nghe, nghe mà không nghe, 

họ đã chứng được rồi, thực sự buông bỏ, triệt để buông bỏ, đây là người thượng thượng 

căn. 

Cảnh giới mà thượng trung hạ căn ngộ nhập nông sâu mỗi mỗi sai khác, chỉ cần có chỗ 

ngộ là được. 

“Hạ cử thắng nguyện, kí tất đắc độ”, kí là thọ kí, những vị Bồ tát này chắc chắn sẽ có 

cõi nước thanh tịnh như Phật Di đà vậy. “Thanh Tịnh Sớ” đã nói ý này thành một bài 

kệ:  

408  Tập 442 



“cử trí bỉ nguyện, kí tất đắc độ, giác liễu nhất thiết, như mộng huyễn đẳng, thị cử trí dã, 

mãn túc chư nguyện, thị cử nguyện dã, thành như thị sát, kí đắc độ dã.” 

 “Phát trí nguyện đó, thọ ký cõi nước, giác ngộ tất cả, như mộng như huyễn, là nêu trí 

 này, đầy đủ các nguyện, nên nêu các nguyện, thành như cõi nước, thọ kí thành tựu. ” 

Đây là lời trong “Tịnh Ảnh Sớ”. Sau đây là Hoàng Niệm Lão giải thích cho chúng ta. 

Chúng ta xem “ý của sớ” dưới đây, trước đây đã nói đại ý. “Hiểu rõ tất cả, giống như 

 mộng huyễn, đó là người trí tuệ”. Đây không phải là tri thức, tri thức cho rằng tất cả 

đều có thật, không biết đó là giả, trong tri thức khởi tâm động niệm vẫn còn nắm giữ, 

vẫn còn chấp trước. Nói cách khác, người tri thức, đây không phải là người trí tuệ, đây 

là người bình thường chúng ta ngày nay, họ đối với vạn sự vạn pháp trong vũ trụ, họ 

muốn  khống  chế,  họ  muốn  chiếm  hữu,  họ  có  tham  vọng  mãnh  liệt.  Hiện  nay  nói  là 

tranh danh đoạt lợi. Họ đối lập với sự, pháp, người bên ngoài, tận dụng tất cả ý niệm để 

tranh giành, người nào cũng chiếm đoạt, hiện tượng đấu tranh liền xuất hiện, phát sinh 

liền xung đột. Bồ tát ở cùng nhau, vĩnh viễn sẽ không phát sinh xung đột, vì sao vậy? 

Quí ngài biết toàn là giả, mộng huyễn, bọt nước, không thể nắm bắt, bởi thể tâm Bồ tát 

là tâm định, định sinh tuệ. 

Tâm phàm phu là tâm động, cạnh tranh như thế nào, đạt được như thế nào, tâm họ là 

động, động sinh phiền não, những thứ được sinh ra trong đó là tham, sân, si, mạn, là tự 

tư tự lợi. Đó chính là điều trong “Kinh Địa Tạng” đã nói: chúng sanh trong Diêm phù 

đề khởi tâm động niệm, không có gì là không tội, không có gì là không phải nghiệp. 

Quí vị tạo tội nghiệp tất nhiên sẽ chịu quả báo, quả báo thực sự là tự làm tự chịu. Quả 

báo cũng là mộng huyễn, bọt nước; tạo nghiệp cũng là mộng huyễn, bọt nước. Sự việc 

này chỉ có Phật, Bồ tát mới rõ ràng, mới thấu đáo, vì thế trong tất cả các cảnh giới đều 

buông bỏ hết, tức không khởi tâm, không động niệm. Khởi tâm động niệm không còn 

nữa, làm gì có phân biệt, chấp trước! Buông bỏ như thế, không những lục đạo không 

có  nữa,  mà  Thập  pháp  giới  cũng  buông  xuống  rồi.  Lục  đạo,  Thập  pháp  giới  buông 

xuống rồi, họ vẫn còn ở trong Lục đạo, Thập pháp giới, họ có trở ngại sự việc không? 

Không trở ngại. Họ ở trong đó để làm gì? Chỉ có một việc, đó là giúp đỡ chúng sinh 

giác  ngộ,  chúng  sinh  đang  mê,  họ  không  biết,  đây  gọi  là  sự  nghiệp  của  Bồ  tát,  sự 

nghiệp của Bồ tát là giác ngộ chúng sinh, chỉ mỗi việc đó thôi. Bởi vì chúng sinh ở đó 

đang tạo nghiệp, thọ báo, điều này oan uổng. Giống như một người đang gặp ác mộng, 

trong mộng rất đau khổ, không oan uổng sao? Tỉnh dậy thì không còn nữa. Đây là giáo 

dục Phật giáo, không thể không biết. Phật giáo là gì? Người học Phật trước tiên phải 

hiểu rõ việc này, thấu đáo việc này. Phật giáo chính là thức tỉnh chúng ta ra khỏi mộng 

mà thôi. Chúng ta đang gặp ác mộng, Lục đạo là cơn ác mộng, pháp giới Tứ thánh là 

giấc mơ đẹp, bất luận là mộng đẹp hay ác mộng, tất cả đều là giả, quí vị không được gì 

trong đó, phải thức tỉnh trở lại, tỉnh táo lại rồi chính là pháp thân Bồ Tát, chính là Phật. 

Tập 442  409 



Có thức tỉnh được không? Tất nhiên có thể tỉnh táo, tỉnh táo này này là bản thân quí vị 

muốn giác ngộ, vì mê là chính bản thân quí vị mê, ngộ vẫn là chính quí vị tự ngộ. 

Chư Phật, Bồ tát thị hiện tại thế gian, đối với chúng ta mà nói chính là làm tăng thượng 

duyên mà thôi. Có bốn loại duyên: Thân nhân duyên, Sở duyên duyên, Vô gián duyên, 

và Tăng thượng duyên. Ba duyên đầu phải là chính mình, Phật, Bồ tát làm tăng thượng 

duyên cho chúng ta. 

Hiện thân thuyết pháp, nói rõ ràng, nói thấu đáo chân tướng sự thực, tự thân các ngài 

cũng làm gương buông bỏ cho chúng ta học theo. Tại đây chúng ta đã thấy được, nghe 

được, tiếp xúc được, giác ngộ được, là sự việc như vậy. Trí tuệ, trí tuệ chân thực, lợi 

ích chân thực là bản thân mình đạt được, không liên quan gì đến chư Phật, Bồ tát. Khi 

Phật  còn  tại  thế,  trong  Tam  bảo,  Phật  Bảo  đứng đầu,  Phật  bảo  lớn  nhất,  Vì  sao  vậy? 

Cách dạy học này là do Phật sáng lập, giáo dục Phật giáo là do Phật Thích Ca Mâu Ni 

sáng  lập.  Phật  không  còn  tại  thế  nữa,  Phật  đã  diệt  độ,  Pháp  lớn  nhất.  Chúng  ta  cung 

kính ngôi Tam bảo, đặc biệt là đối với pháp bảo, Phật diệt độ rồi, chúng ta cúng tượng 

đắp, tượng điêu khắc, đó là kỉ niệm Ngài. Tượng Phật đó không thể phù hộ cho quí vị 

được, quí vị đừng có mê tín, nên nói Bồ tát bằng đất qua sông bản thân còn khó bảo 

đảm, quí vị làm sao nương tựa vào tượng được? Thời kỳ mạt pháp chúng ta qui y phải 

làm sao, qui y với ai? Qui y pháp. Điều này phải hiểu. 

Pháp là gì? pháp những kinh giáo đức Phật dạy khi còn tại thế, học trò của Ngài, các đệ 

tử của Ngài chỉnh lí lại, dùng chữ viết ghi chép lại, lưu truyền cho đời sau. Những kinh 

điển ngày nay chúng ta có được gọi là pháp. Tất cả những lí luận, phương pháp, cách 

tu  trì,  cảnh  giới,  quả  vị  quí  vị  chứng được,  tất  cả  đều  có  trong  kinh  điển.  Nếu  quí  vị 

không chăm chỉ tu học kinh điển, đó không phải là học Phật. Học Phật phải bắt đầu từ 

việc học kinh, chỉ cần thâm nhập kinh điển, quí vị chắc chắn sẽ muốn thôi cũng không 

được.  Tôi  có  thể  một  ngày  không  ăn  cơm  cũng  được,  không  ngủ  cũng  được,  nhưng 

không đọc kinh thì không được, vì sao? Không đọc kinh là sinh phiền não, đọc kinh an 

vui! Đó chính là châu báu, khi quí vị đã nếm được mùi vị của nó, gọi là pháp vị. Lúc 

này quí vị đến nghe kinh, không đọc nổi một đoạn kinh, không nghe hết một bài kinh, 

nguyên  nhân  là  gì?  Chưa  nếm  được  pháp  vị.  Giống  như  ta  ăn  thức  ăn,  cho  trôi  tuột 

xuống họng, nuốt xuống mùi vị gì cũng không biết, nếu như thưởng thức được mùi vị 

của nó, thì quí vị có muốn thôi cũng không được. Vì vậy Phật pháp có sức nhiếp thọ rất 

lớn, đọc rồi thì sao? Vẫn còn muốn đọc, đọc qua một lượt lại muốn đọc lượt nữa, văn 

học thế gian, cho dù hay đến đâu, khiến cho quí vị đọc đến mười lần là quá lắm rồi, sau 

mười  lần đó thì  sao? Không muốn đọc nữa, không còn thú vị nữa. Điển tịch của cổ 

Thánh tiên hiền hương vị sâu đậm, giống như Tứ thư, Ngũ kinh của Trung quốc, quí vị 

có thể đọc trên nghìn lần mà vẫn thấy hay, sau nghìn lần rồi thì không muốn đọc nữa. 

410  Tập 442 



Nhưng kinh Phật thì đọc cả vạn lần vẫn không ngừng được, Vì sao vậy? Vì mỗi lần 

đọc lại  phát hiện ra những ý mới, điều này trong học thuật  thế  gian không có được, 

cũng chính là từng câu từng chữ của nó nghĩa lí sâu rộng không có ngằn mé. Sách vở 

thế gian có giới hạn, có chừng mực, một khi đã đạt đến đỉnh cao nhất thì quí vị không 

còn cách nào để vươn lên thêm nữa. Chỉ có sức nhiếp thọ của Phật pháp là vĩnh viễn 

không có điểm dừng. Đây là sự thật. Một bộ kinh đọc mười năm, quí vị nghĩ họ đọc 

được bao nhiêu lần? Cứ cho một ngày đọc một lần, tôi tin nhất định một ngày không 

chỉ đọc một lần, lúc đầu là đọc một lần, khi đã thấm được mùi vị của nó thì không chỉ 

một lần, có thể một ngày quí vị đọc mười lần. Với bộ “Kinh Vô Lượng Thọ”, một ngày 

đọc mười lần không khó, sau khi đã thuộc, một lần chỉ mất 40 phút, nhưng mỗi lần ta 

cảm nhận ý vị mỗi khác, ý vị mỗi ngày một khác, mỗi tháng ta cảm nhận ý vị mỗi khác, 

càng đọc càng có trí tuệ, càng đọc tâm càng thanh tịnh, càng đọc càng thấy hoan hỉ. 

Quí vị được lợi ích rồi, sau đó quí vị mới hiểu được những lợi ích thật sự trong kinh 

điển, trong pháp thế gian này nhất định không tìm được. 

Tôi đọc kinh sách này đã đọc 60 năm rồi, những lời tôi nói với quí vị là vô cùng kiên 

định, tại sao? Tôi đã trải qua sự học tập này. Mỗi ngày tôi không làm việc gì hết cũng 

được, nhưng không thể không đọc kinh. Tôi đọc kinh không theo một nghi thức gì, mà 

giống  như  đọc  những  sách  bình  thường  vậy,  đây  là  điều  ngày  trước  thầy  tôi  đã  dạy: 

Phật pháp, Phật pháp thực sự, trọng nội dung chứ không trọng hình thức. Hình thức là 

gì? “Phàm có hình tướng, đều là hư dối”, phải trọng thực chất. Thực chất chính là gì? 

giúp quí vị khai mở trí tuệ, giúp quí vị đoạn phiền não, đoạn phiền não, mở trí tuệ đó là 

điều có thật chứ không phải là giả, vì vậy người học Phật phải biết học. 

Phật còn tại thế thì qui y ai? Qui y Phật, Phật, Pháp, Tăng Tam bảo. Khi Phật đã diệt 

độ, trong Tam bảo, ta qui y Pháp, vì pháp đem lại lợi ích đích thực cho ta. Phật là đối 

tượng để chúng ta báo ân. Chúng ta cúng dường tượng Phật, hoặc cúng dường một bài 

vị của Phật, Bồ tát, đây là điều đơn giản nhất, đó là ý nghĩa của báo ân, nó có ý nghĩa 

thức  tỉnh  chúng  ta  mọi  lúc.  Điều  quan  trọng  nhất  là  chúng  ta  phải  tiếp  nhận  được 

những lời giáo huấn của Phật Đà, những lời giáo huấn của Phật đều có trong kinh điển. 

Nếu  như  thực  sự  khế  nhập  kinh  điển của  Phật,  bất  cứ  một  thứ  học  thuật  nào  của  thế 

gian như triết học, khoa học, quí vị không nhất thiết phải học, quí vị vừa nghe liền hiểu, 

vừa tiếp xúc liền biết, vì sao vậy? Cảnh giới của kinh Phật cao hơn nó, những báo cáo 

nghiên  cứu  của  họ  vừa  thấy  vừa  nghe  liền  hiểu  được.  Cũng  biết  trình  độ  nghiên  cứu 

của họ đến giai đoạn nào. 

Phật  pháp  bao  hàm  tất  cả  pháp  thế  gian  và  xuất  thế  gian,  tất  cả  pháp  không  rời  Phật 

pháp. Trong “Kinh Hoa Nghiêm” nói: “Một là tất cả, tất cả là một”, viên dung tự tại, 

Tập 442  411 



biết  rõ  tất  cả,  đây  là  thật.  Tất  cả  thứ  nào  cũng  là  giả  tướng  mà  thôi,  cũng  giống  như 

mộng huyễn, bọt nước, quí vị nhìn thấu rồi, đó là trí tuệ. 

“Đầy đủ các diệu nguyện, là đại nguyện”, mộng huyễn, bọt nước, vậy cần giữ những 

giới luật của Phật, những oai nghi này có cần tu không? Cần. Vì sao cần? Để dẫn dắt 

chúng sinh, dẫn dụ cho chúng sinh khởi lòng tin đối với Phật pháp, khơi gợi nguyện 

vọng tu học nơi họ, chỉ vì điều này, không vì điều gì khác, cho nên phải làm gương cho 

chúng sinh, giống như A Di Đà Phật, ngài phát 48 lời nguyện, là Ngài làm gương cho 

chúng  ta  thấy.  Chúng  ta  cảm  thấy  rất  hay,  việc  tốt.  Ngài  phát  nguyện,  chúng  ta  phải 

phát  nguyện  theo  Ngài.Ngài  phát  ra  sao,  chúng  ta  học  theo  Ngài.  Mỗi  vị  Bồ  tát  đều 

phát nguyện, mỗi đức Phật khi đang tu tập đều phát nguyện, đều là khích lệ chúng ta, 

gợi mở cho chúng ta, làm cho chúng ta có gương tốt để học tập. Đây chính là đức thứ 

hai  trong  bốn  đức  mà  “Hoàn  Nguyên  Quán”  đã  nói,  “uy  nghi  có  phép  tắc”,  nhất  cử 

nhất động đều làm theo những qui cũ trong kinh Phật đã dạy. Làm theo tất cả những 

giới  luật,  lời  dạy  trong kinh  Phật  đã  nói,  đó  là  phổ  độ  chúng sinh.  Nếu  quí vị  không 

làm được, chúng sanh sẽ không tin theo, chỉ nói không làm cũng vô dụng! Không thể 

thu phục nhân tâm, không những không thể nhiếp phục mà còn phản tác dụng. Người 

ta sẽ nói gì? nói quí vị là giả, lừa bịp người khác. Không những không cứu được chúng 

sinh, trái lại đưa chúng sinh vào địa ngục, vì sao vậy? Họ huỷ báng Tam bảo, họ huỷ 

báng Tam bảo, quí vị liền có tội, vì vậy tứ đức là nguyên tắc chỉ đạo cao nhất trong tứ 

đại hạnh môn. 

Thứ nhất, “tuỳ duyên diệu dụng”, quí vị xem, biết tất cả pháp như huyễn như mộng, đó 

là  tuỳ  duyên.  Diệu dụng  là  gì?  Diệu dụng  là  không  chấp trước,  biết  nó  là  giả,  không 

phải thật, giống như biểu diễn trên sân khấu vậy, họ biểu diễn rất giống, biết đó là giả, 

không phải thật. Nhưng phải diễn cho thật giống, diễn cho khán giả xem, chứ không 

phải để bản thân họ xem, không liên quan gì đến bản thân họ, diễn cho khán giả xem. 

Khán giả của chúng ta  là ai? Là chúng sanh trong Lục đạo và Thập pháp giới, họ là 

khán  giả.  Người  học  Phật  nhất  định  phải  diễn  ra  Thập  thiện  nghiệp  đạo,  diễn  ra  Lục 

hoà kính. Vào cửa Phật rồi, phải biểu diễn ra Tam qui y, biểu diễn ra được Ngũ giới, 

đó là điều kiện tối thiểu. Những việc này làm được rồi, phải hướng thượng bước lên 

Đại Thừa. Đại thừa thì phải diễn ra được Lục ba la mật, tốt nhất là có thể biểu diễn ra 

mười nguyện của Bồ Tát Phổ Hiền. Vậy là quí vị phải cầu vãng sanh thì phẩm vị của 

quí vị liền cao lên. Trong Kinh này nói quí vị sẽ được thượng bối vãng sanh. Nếu thực 

hiện được Phổ Hiền thập nguyện thì sẽ được thượng bối vãng sanh, có thể thực hiện 

được Lục độ, Lục hoà thì sẽ được trung bối vãng sanh; Thập thiện nghiệp đạo, Tam qui 

Ngũ giới, làm được sẽ được hạ bối vãng sanh, sinh vào cõi Phàm thánh đồng cư; trung 

bối sinh vào cõi Phương tiện hữu dư; thượng bối sinh vào cõi Thật báo trang nghiêm, 

việc là do người làm. Có thể làm được không? Người thực sự chịu buông bỏ thì làm 

412  Tập 442 



được.  Tại  sao  không  làm  được?  không  buông  bỏ  được,  nguyên  nhân  là  ở  đây.  Quả 

nhiên buông bỏ được, làm gì có chuyện không làm được? Điểm này quí vị đồng học 

phải nhớ kĩ, thực sự có thể làm được, hơn nữa không khó. Khó là do bản thân mê lầm 

điên đảo, cho rằng thân này là thật, cho rằng bản thân hưởng thụ đó  là thật, không ngờ 

tất cả đều là giả. 

Hưởng thụ là gì? Tạo nghiệp, gọi một cách mĩ miều là hưởng thụ, trên thực tế là tạo 

nghiệp. Khoái ăn, khẩu nghiệp, không một thứ gì là không phải nghiệp, quí vị thử nghĩ 

xem, vì sao Phật Thích Ca Mâu Ni đã làm gương cho chúng ta về sự xả bỏ sạch sẽ, vì 

sao Ngài chọn cách làm đó? Ngài làm cho ai? Làm cho chúng ta. 

Năm xưa những học trò theo học với đức Phật Thích Ca Mâu Ni, bất luận là tại gia hay 

xuất gia, những đệ tử xuất gia giống như Phật, đều ba y một bát, ngày ăn một bữa, ngủ 

dưới  gốc  cây  một  đêm,  hoàn  toàn  giống  Phật.  Người  tại  gia  đồng  tu,  chỉ  cần  tu  tập 

trong tăng đoàn của Phật, họ tu tập một thời gian ngắn, không phải trường kỳ xuất gia, 

họ  ở  một  tháng,  cách  sinh  hoạt  của  họ  trong  một  tháng  đó  hoàn  toàn  giống  với  Phật 

Thích Ca Mâu Ni, ở hai tháng thì hai tháng giống. Không xả bỏ thì không biết được. 

Sau khi xả bỏ rồi mới hiểu sự thoải mái của xả bỏ, sự tự tại sau khi xả bỏ, quí vị mới 

thực sự hiểu thể hội được niềm vui mĩ mãn trong cuộc sống của Phật, Bồ tát. Những 

người này có trí tuệ chứ không phải dại dột, không phải nói là có phước mà không biết 

hưởng,  thứ  thanh  phước  đó  không  phải  người  bình  thường  có  thể  hiểu  được,  người 

bình thường không thể hội được thứ thanh phước đó, nó thanh lương tự tại, trí tuệ sung 

mãn. Sự phát tâm của những đồng học đáng được khen ngợi, giống như Bồ tát đến thế 

giới Cực lạc để thăm Phật A Di Đà, Phật A Di Đà khích lệ họ, khen ngợi họ, giúp họ 

vươn cao hơn nữa, nhưng nhất định phải thật sự phát tâm. 

Tôi nghe nói những người đồng học ở đây muốn được truyền giới Qui y, là một việc 

tốt. Truyền giới Qui y trên hình thức không quan trọng, có nghi thức rất đơn giản. Đây 

là năm xưa Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại thế cũng dùng nghi thức đơn giản này. Một 

người cũng được, nhiều người cũng được, quan trọng nhất là nói thật rõ ràng, thấu đáo 

về phép Tam qui. Thế nào là Qui, thế nào là Y, ý nghĩa của Qui y là gì? Qui là quay 

đầu, Y là nương tựa, quí vị đã thực sự quay đầu chưa? Từ mê lầm điên đảo quay đầu, 

nương vào tự tánh giác ngộ, đây chính là Qui y Phật; nương vào tự tánh đúng đắn, đây 

chính là Qui y pháp; khi Phật không tại thế thì Pháp là trung tâm.  Xa rời Pháp, Phật 

không còn nữa, đi tìm Phật ở đâu? Phật ở trong kinh điển, từ xưa đến nay các tổ sư đại 

đức đã dạy chúng ta: Nơi nào có kinh điển, chỗ đó có Như lai, điều này rất đúng, các 

ngài không nói nơi nào tượng Phật, hình tượng Phật, Bồ tát xuất hiện, nơi đó có Phật 

Bồ Tát, không nói như vậy. Chỉ nói nơi có kinh điển chính là nơi có Phật, Bồ tát. Đó là 

lời dạy của Phật, Bồ tát. Cần phải lấy nó làm chính, làm trung tâm. 

Tập 442  413 



Người xuất gia là thầy của chúng ta, họ đã buông bỏ tất cả rồi, chuyên tâm học tập kinh 

điển, có vấn đề gì trong kinh điển chúng ta có thể thỉnh giáo nơi họ, Phật pháp được 

thừa truyền nhờ người xuất gia. Không có người truyền thừa, thì Phật pháp sẽ bị tiêu 

diệt.  Cư  sĩ  tại  gia  có  nhân  duyên  này  thì  cũng  nên  phát  tâm  truyền  bá.  Thừa  truyền 

Tịnh Tông trong thời cận đại cống hiến của người tại gia vượt qua cả người xuất gia. 

Quí vị xem bản Hội Tập của “Kinh Vô Lượng Thọ”, đều do cư sĩ tại gia đảm đương, 

không phải người xuất gia. Những người đóng góp cho “Kinh  Vô Lượng Thọ”, tổ sư 

đại đức Trung quốc không bằng người Nhật Bản, người Nhật Bản chú giải “Kinh Vô 

 Lượng Thọ”, những chú giải ngày trước đã có đến hơn hai mươi loại, rất phong phú. 

Truyền  thừa  từ  hai  nghìn  năm  nay  của  Trung  Quốc  chỉ  có  hai  loại,  thua  rất  xa  Nhật 

Bản, nguyên nhân do đâu? Tôi nghĩ có lẽ họ chịu sự ảnh hưởng của đại sư Thiện Đạo. 

Thời kì đầu nhà Đường, người xuất gia Nhật Bản lưu học tại Trung quốc rất đông, hai 

vị thầy được họ tôn trọng nhất đó là đại sư Thiện Đạo và đại sư Trí Giả. Đại sư Trí Giả 

thuộc  tông  Pháp  hoa,  Thiên  thai.  Cho  nên  Tông  Thiên  thai  Nhật  Bản  rất  thịnh  hành. 

Suy là thời cận đại mới suy. Ngày xưa Tịnh tông của Nhật Bản vượt xa Trung Quốc. 

Vì vậy Nhật Bản ngày xưa, những chú giải của các vị đại đức nên tìm ra từ trong “Đại 

Tạng” in thành chuyên tập “Vô Lượng Thọ Linh Chú Sớ Chuyên Tập”. Ngày nay Trung 

Quốc trong chú giải “Kinh Vô Lượng Thọ”  thêm bản chú giải của Hoàng Niệm Tổ này 

nữa là ba bản. 

Ở Trung Quốc chủ yếu là bản dịch quá nhiều. Ngày xưa kĩ thuật in ấn chưa phát triển, 

số lượng rất ít, số lượng lưu thông ít, muốn tìm các loại bản dịch khác nhau không phải 

là chuyện dễ. Vương Long Thư đời nhà Tống, trong năm bản nguyên dịch, ông chỉ tìm 

được bốn bản. Quí vị xem, với thân phận của ông, với địa vị của ông, với học thức của 

ông, ngay cả bản dịch đời Đường ông vẫn chưa tìm được. Đời Đường là hội thứ năm 

trong hội “Đại Bảo Tích”, chính là hội “Vô Lượng Thọ”, bản này ông ta vẫn chưa tìm 

được. Vì thế hội tập lần thứ nhất chỉ có bốn bản. Lần thứ hai vào khoảng năm Hàm 

Phong, cư sĩ Nguỵ Mặc Thâm mới làm hội tập lần thứ hai, lần hội tập này mới có đủ cả 

năm bản nguyên dịch. 

Cư sĩ Hạ Lão, đầu tiên dùng bản của Nguỵ Nguyên, trong Ngụy Nguyên có một vài 

chỗ sai sót, ông lấy nó làm bổ sung, hiệu đính bổ sung, đến cuối cùng thấy không vừa ý 

nên  mới  hội  tập  mới.  Chính  là  bản  chúng  ta  đang  dùng  ngày  nay.  Ông  đã  mất  mười 

năm để thực hiện công việc này, có thể nói  bản này là bản đầy đủ nhất, là bộ Kinh 

đứng  đầu trong  Tịnh  Tông.  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  giới  thiệu  Thế  Giới  Tây  Phương 

Cực Lạc, giới thiệu Phật A Di Đà. Bộ kinh này giảng tỉ mỉ nhất. Quí vị thực sự đọc nó, 

quí  vị  sẽ  không  thể  không  sinh  tín  tâm  đối  với  thế  giới  Cực  Lạc,  quí  vị  không  thể 

không muốn đến đó, sẽ giúp quí vị sanh khởi tâm nguyện mạnh mẽ cầu sinh Tịnh độ, 

414  Tập 442 



đó là thành công rồi. Những người truyền pháp, người chú giải kinh này, mục tiêu của 

họ đã đạt rồi. 

“Không những phát khởi những diệu nguyện, lại có khả năng tu tập, nhiếp thủ, đầy đủ 

 các nguyện, đủ chứng sở nguyệnchân thành”, nguyện này không phải giả, sau khi phát 

nguyện,  họ  chân  tu  thì  giống  như  Phật  A  Di  Đà  vậy,  Phật  đã  phát  bốn  mươi  tám  lời 

nguyện, dùng thời gian năm kiếp để tu hành, tức phát nguyện xong liền thực hiện, phát 

nguyện xong không thể không giữ lời, vậy là sai rồi, như thế là có tội. Nhiếp thủ này là 

cầu  học,  học  rộng  nghe  nhiều,  như  bộ  chú  giải  này  chính  là  học  rộng  nghe  nhiều. 

Hoàng Niệm Lão đã dẫn chứng những chú giải, chú sớ “Kinh Vô Lượng Thọ” từ xưa 

đến nay trong nước ngoài nước, cộng thêm Đức Phật một đời đã dẫn chứng, đã giảng 

đến Thế giới Cực Lạc trong các kinh luận, tổng cộng gồm hơn 190 bản, học rộng nghe 

nhiều này, vô cùng vô cùng khó, thật quí hóa. 

Hôm nay chúng ta được học tập không thể không cảm ơn Ông, những việc này được 

Ông thực hiện vào những năm cuối đời, sau cuộc đại cách mạng văn hoá. Nguyên có 

một số tài liệu, nhưng trong cuộc đại cách mạng văn hoá đều bị tiêu huỷ hết. Phát tâm 

viết chú giải này, trên tay ông có được nhiều tài liệu tham khảo như vậy, tôi đến tham 

quan nhà ông nhìn thấy cũng rất kinh ngạc, tôi nói những đầu sách này ông kiếm đâu 

ra được? Thật phát tâm thì được Phật, Bồ tát quan tâm, thật khó khăn lắm, có thể thu 

thập được nhiều bản như vậy. Thu thập rồi ông thật đọc, thực sự tra cứu, thu thập tài 

liệu viết thành bộ chú giải này. Thật là không thể nghĩ bàn! 

“Lấy hai thứ đó làm nhân, nên được thọ kí: Tất thành cõi nước như vậy”, Di Đà thành 

tựu rồi, nói cho những Bồ tát đến thăm nghe, nói theo ngôn ngữ ngày nay, Phật A Di 

Đà đã lấy Thế giới Cực Lạc do bản thân tu thành, dùng tâm nguyện đó, phương pháp tu 

hành, kinh nghiệm, thành tựu để chia sẻ với mọi người, khích lệ những vị Bồ tát này, 

mỗi người đều nên phát tâm kiến tạo thế giới Cực lạc, nhờ vậy sẽ thành cõi nước như 

thế. “Cõi nước thành tựu là kết quả của trí và nguyện”. Trí là trí tuệ vốn có trong tự 

tánh, trí tuệ vốn đã đầy đủ, vậy nên cần nguyện. Nguyện là từ trong tâm đại bi của Phật 

A Di Đà hiển lộ ra. Kết quả của việc thành tựu có bi có trí đó là thế giới Cực lạc. 

 Lại “Hội Sớ” viết: “Tuy trải qua nhiều đời kiếp cũng giống như một niệm”, trải qua 

trần kiếp chỉ như một niệm, trần kiếp là nói về độ dài của thời gian. Thời gian tu tập 

của Phật A Di Đà cũng không dài đến như vậy, năm kiếp. Cho dù trần kiếp cũng như 

một  niệm,  Vì  sao  vậy?  Sau  khi  buông  xả  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  thì  thời 

gian, không gian không còn nữa. Không gian không còn, tức cự li không còn; thời gian 

không còn thì không còn trước sau, vô lượng kiếp đồng với một niệm, một niệm có thể 

bằng vô lượng kiếp. Đây là cảnh giới của pháp thân Bồ tát. 

Tập 442  415 



“Tuy trong sinh tử, giống như viên quán”, viên là vườn, sinh tử là luân hồi Lục đạo, tuy 

đang ở trong luân hồi lục đạo, ở đây họ biểu diễn  xả thân thọ thân, Bồ tát ở đó giáo 

hoá chúng sanh, biểu diễn trên sân khấu. Thực ra luân hồi lục đạo cũng giống biểu diễn 

trên sân khấu vậy. Viên quán là diễn thay, dạo chơi. 

“Toại”, có nghĩa là thành tựu, đạt đến, “Đầy đủ diệu nguyện, xây dựng diệu độ”, đây là 

Phật A Di Đà đem việc kiến lập thế giới Cực lạc như thế nào, đã giúp đỡ ra sao, đó là 

chúng sanh chịu khổ chịu nạn trong Lục đạo, giúp họ giác ngộ, giúp họ thành Phật, đây 

là những bản báo cáo. 

Nên nói từ trí mãn nguyện, từ nguyện kiến độ, “vìdùng trí tuệ, nên coi sinh tử như dạo 

 chơi”, không có sinh tử, sinh tử là giả, không phải thật, “nhiều kiếp như nhất niệm”, 

“từ đó liễu đạt thành tựu, nên diệu nguyện đầy đủ”. Hai bản sớ có một vài sai khác, 

“nhưng thuyết của Tịnh Ảnh có vẻ gần hơn”. “Tịnh Ảnh” là bản chú giải đầu tiên về 

“Vô Lượng Thọ” của Trung Quốc, đại sư Huệ Viễn đời Tuỳ sáng tác. Tên vị đại sư này 

giống sơ tổ Huệ Viễn ở Lô sơn, hai cái tên hoàn toàn tương đồng, vì thế người đời sau 

phân biệt bằng cách xưng ngài là Tiểu Huệ Viễn. Ngài là người đời nhà Tuỳ, trước nhà 

đường là nhà Tuỳ. Lão Tuệ Viễn của chúng ta là sơ tổ, Ngài sống đời nhà Tấn, thời đại 

Đông Tấn, rất sớm. Ngài có Nghĩa Sớ của “Kinh Vô Lượng Thọ”, là chú giải, gọi là 

“Vô  Lượng  Thọ  Kinh  Nghĩa  Sớ”.  Bản  này  rất  được  lưu  hành  ở  Trung  Quốc.  “Gia 

 Tường  Sớ”  không  được  lưu  hành  rộng  rãi  bằng  bản  này.  Bản  này  Ngài  viết  rất  hay. 

Truyền  đến  Nhật  Bản  dường  như  toàn  là  “Tịnh  Ảnh  Sớ”.  Trong  hơn  hai  mươi  bản  ở 

Nhật Bản, có thể chỉ dùng bản của Ngài. Cách giảng, cách nhìn của mỗi không giống 

nhau, đều đáng để tham khảo. Những điển tịch này đều có trong “Vạn Tục Tạng”. “Vạn 

 Tục Tạng” thu thập rất đầy đủ. 

“Biết rõ các pháp đều không, vẫn nguyện giữ Tịnh độ”,  vẫn xây dựng thế giới Cực lạc. 

“Không hữu bất nhị” này “không rơi vào nhị biên”, điều này chúng ta phải học tập, 

không thể học A La Hán, A La Hán  biết các pháp đều không, nên họ nhập Niết bàn, 

nhập vào Không đạo rồi, có việc gì họ cũng không làm nữa, đây là thiên chân. Vì thế 

Niết bàn của A La Hán gọi là thiên chân Niết bàn. Họ làm cũng không sai, nhưng chỉ 

tự lợi, không thể lợi tha, không giúp đỡ người khác nữa,  gọi là người tự giác. Bồ tát 

không như thế, biết chư pháp là không, vẫn muốn kiến lập Tịnh độ, vẫn muốn cứu độ 

chúng  sinh.  Tuy  kiến  lập  Tịnh  độ,  giúp  đỡ  chúng  sanh,  nhưng  họ  không  mảy  may 

nhiễm trước, tức là không chấp vào hai bên có không, đây gọi là: “diệu nhậptrung đạo, 

 là tôn chỉ của Tịnh Tông”.  

Phật  A  Di  Đà  nếu  giống  A  la  hán  vậy,  Ngài  sẽ  không  kiến  tạo  thế  giới  Cực  lạc  rồi, 

Ngài cũng không cần phát 48 lời nguyện. Phát nguyện, chân tu lại không chấp trước, 

đây gọi là cao minh. Phát nguyện, chân tu nhưng lại chấp trước, thì trở thành phàm phu 

416  Tập 442 



rồi, đó là người thế gian làm việc thiện. Kì diệu như thế nào? Kì diệu ở chỗ họ không 

chấp trước, làm  mà không làm, không làm  mà làm, quí vị nói Ngài không làm,  Ngài 

thật làm; quí vị nói Ngài thật làm, trong tâm của Ngài không chút dấu vết, trong tâm 

không có việc đó, thì công việc mới viên mãn, đó gọi là Bồ tát. 

“Như  “Kinh  Duy  Ma”  nói:  Tuy  biết  các  cõi  Phật  và  chúng  sinh  đềukhông,  nhưng 

 thường tu Tịnh độ, giáo hoá quần sanh”, đây là những lời trong “Kinh Duy Ma”. “Đây 

 đều là viên tông sự lí vô ngại, cảnh giới không thể nghĩ bàn”. 

Tiếp theo là hai bài kệ, “cùng huyền chỉ này”, huyền là huyền diệu, thực sự không chỉ 

thể hội mà còn thực hiện rồi, “tất cả pháp không có gì, tướng do tâm sinh, do tâm sinh 

 mà không chấp tướng” , tánh tướng vô ngại, mới có thể thực sự đạt đến tự lợi, lợi tha. 

Tự lợi là bản thân viên mãn chứng đắc tự tánh, không bị bất cứ thứ gì quấy nhiễu, đồng 

thời lại có thể giúp đỡ chúng sinh quay về tự tánh, đấy mới là thực sự viên mãn. 

Chúng ta xem tiếp đoạn dưới, “Biết cõi nước như hình bóng, hằng phát tâm hoằng thệ, 

 đạo Bồ tát rốt ráo, đầy đủ gốc công đức, tu các hạnh Bồ đề, thọ kí sẽ thành Phật” . Đây 

là sáu câu kinh văn. Độ, chỉ thế giới Cực lạc, thế giới Cực lạc cũng chỉ là hình bóng, 

mộng huyễn, bọt nước, vì sao vậy? Trong tự tánh không có bất kì hiện tượng nào, bốn 

cõi  thế  giới  Cực  lạc,  cõi  Thường  tịch  quang  không  có  hình  ảnh,  đó  là  thật.  Cõi  Thật 

báo trang nghiêm có hình ảnh, cõi Phương tiện, cõi Đồng cư thì không cần phải nói rồi, 

có làm trở ngại Phật A Di Đà không? Không chút chướng ngại nào. Phật A di đà kiến 

lập thế giới Cực lạc, nhưng trên thực tế, ba cõi Tịnh độ trước: cõi Thật báo, cõi Phương 

tiện, cõi Đồng cư, hoàn toàn đều vì tiếp dẫn chúng sinh. Mỗi ngày giảng kinh thuyết 

pháp, Ngài có vất vả không? Phàm phu chúng ta nói, Phật rất vất vả, từ sáng đến tối 

đều  được  nghỉ  ngơi.  Kỳ  thật  chúng  ta  nghĩ  sai  rồi,  Ngài  như  thế  nào?  Ngài  làm  mà 

không làm, không làm mà làm. Tuy hiện thân dạy học, giảng kinh, thuyết pháp, có vẻ 

như cả ngày bận rộn không phải cũng vui lắm sao, kỳ thực Ngài không có việc gì cả, 

không  không  như  vậy.  Ngài    không  chấp  tướng,  Ngài  không  khởi  tâm,  động  niệm, 

không phân biệt, chấp trước, vì thế nói không làm mà làm, làm mà không làm, chuyện 

Ngài làm với không làm là một, không phải hai. Phàm phu chúng ta không được, làm 

rồi là làm rồi, không làm là không làm. Nhưng Ngài có thể làm với không làm là một, 

sự kì diệu đó chúng ta không thể tưởng tượng được, điều này không thể nghĩ bàn. 

Nói cách khác, bất luận khi Ngài hiện phương pháp nào, mãi mãi sẽ không mệt nhọc, 

vì sao vậy? Vì Ngài không làm, thực sự không làm. Dạy học từ sáng đến tối mà không 

nói  câu  nào,  thì  Ngài  sao  mà  mệt!  Vì  sao  không  nói  câu  nào?  Ngài  không  khởi  tâm, 

không  động  niệm  thì  làm  sao  thuyết  pháp?  Khởi  tâm,  động  niệm  mới  thuyết  pháp, 

không khởi tâm, động niệm làm sao mà thuyết pháp? Vì thế hiện thân của Phật, giống 

như ba mươi hai ứng thân của Bồ tát Quán Thế Âm, nên hiện thân nào để được độ thì 

Tập 442  417 



hiện thân đó. Hiện thân, thuyết pháp, biểu diễn; biểu diễn  là trì giới, tu tập, biễu diễn; 

tất cả đều không khởi tâm, động niệm. Vì thế sự việc này chúng ta cũng phải suy ngẫm 

rất lâu. Dần dần sẽ thể hội được, bởi vì trong kinh Phật có một thí dụ, Xá lợi phát là 

một vị trí tuệ đệ nhất trong các đệ tử Phật , Ngài được rất nhiều người tán thán, Xá Lợi 

Phất giảng kinh rất hay, Ngài thường thay Phật thuyết pháp, có người đến thỉnh giáo 

Phật Thích Ca Mâu Ni: trí tuệ của ngài Xá Lợi Phất lớn như vậy, từ đâu mà có? Phật 

chỉ  những  chiếc  chuông  trống  trong  Tinh  xá,  chỉ  chiếc  trống  rồi  bảo  với  mọi  người: 

Các ngươi đã thấy chiếc trống chưa? Thưa từng thấy, trong ruột trống có gì không? Dạ 

biết,  là  trống  không.  Bụng  của  Xá  lợi  phất  cũng  rỗng  không,  không  có  gì  cả,  đánh 

mạnh thì tiếng lớn, đánh nhỏ thì tiếng nhỏ, không đánh thì không có tiếng. Tiếng kêu 

đó chính là thuyết pháp, pháp được nói ra như thế nào? Pháp là chúng sinh có cảm, 

cảm là đánh, Phật, Bồ tát là ứng. Họ không khởi tâm, động niệm. Không phải nói quí 

vị gõ một cái, tôi nghĩ âm thanh của tôi phải lớn hơn một chút, không phải vậy, không 

nghĩ đến. 

Cho nên là tự tánh, đáp lại một cách tự nhiên gọi là cảm ứng. Hiện thân đó là một kiểu 

cảm  ứng;  thuyết  pháp  cũng  là  cảm  ứng,  vì  thế  Ngài  không  cảm  thấy  mệt.  Chúng  ta 

ngày nay không phải vậy, người ta hỏi tôi, tôi phải nghĩ xem nên trả lời thế nào. Chừng 

đó cũng đã rất mệt, đó là quí vị thực sự có nói. Phật, Bồ tát nói, Phật Thích Ca Mâu Ni 

49 năm thuyết pháp nhiều như vậy, thực ra Ngài chưa nói một câu nào, một chữ cũng 

chưa nói, vì sao vậy? Toàn là phản ứng của tự tánh, là cảm của chúng sanh chúng ta, 

là khởi tâm, động niệm của chúng sinh lúc bấy giờ, đó là cảm, Phật tự nhiên mà ứng. 

Cho nên phải hiểu rõ vấn đề này. Sau khi hiểu đạo lý này rồi, Phật hiện thân vô lượng, 

thuyết  vô  lượng  vô  biên  pháp,  đều  thanh  tịnh  bất  động,  nó  viên  mãn  tương  ưng  với 

năm câu nói của đại sư Huệ Năng: “Tự tánh thanh tịnh, không sinh không diệt, vốn đã 

 đầy đủ, vốn không lay động, có thể sinh vạn pháp”. Có thể sinh vạn pháp là ứng, bốn 

câu đầu là năng ứng, cảm là chúng sinh, chúng sinh có cảm, là năng ứng, có thể sinh 

vạn pháp là sở ứng. Có thể sinh vạn pháp tức là có thể hiện thân, có thể thuyết pháp, đó 

là đức năng trí tuệ vốn đầy đủ trong tự tánh, trong kinh Phật gọi là đức tướng, tức là 

đức  năng  và  tướng  hảo.  Trong  tự  tánh  đã  có  những  thứ  này,  cho  nên  họ  năng  ứng. 

Chúng sinh cũng có, nhưng sau khi mê mờ, cũng là những thứ này phát huy tác dụng, 

năng cảm. Sau khi chư Phật, Bồ tát đại triệt đại ngộ, là năng ứng. Năng cảm là chúng 

sinh, họ rất vất vả, rất có gian khổ, nhưng năng ứng là chư Phật, Bồ tát, các ngài không 

hề  mệt  mỏi,  họ  hoàn  toàn  khác  chúng  ta,  đây  là  nguyên  lí  cảm  ứng  đạo  giao.  Nên 

chúng ta nhìn thấy trong kinh mô tả cảnh y báo chánh báo trang nghiêm ở thế giới Cực 

lạc, lúc đó mới thể hội được Phật A Di Đà từ bi đến nhường nào, tình thương của Phật 

A Di Đà là thật, không phải giả, không có bất cứ điều kiện nào, nên gọi là “Đồng thể 

 đại bi, vô duyên đại từ”, vô duyên là không cần điều kiện. 

418  Tập 442 



“Biết cõi nước như hình bóng, mãi phát nguyện hoằng thệ” . Độ là là y báo cõi nước, 

hiểu  được  thứ  này  là  “đương  thể  tức  không,  liễu  bất  khả  đắc”  ,   nhưng  vẫn  phải  phát 

nguyện.  Hoằng  thệ  nguyện  này  giống  như  48  lời  nguyện  của  Phật  A  Di  Đà.  48  lời 

nguyện là thệ nguyện viên mãn. Giúp chúng sinh trong Lục đạo chứng được vô thượng 

Bồ đề ngay trong đời này. 

“Đạo  Bồ  đề  rốt  ráo,  đầy  đủ  gốc  công  đức”,  đạo  Bồ  đề  đến  rốt  ráo  viên  mãn,  đó  là 

thành  Phật  rồi,  đầy  đủ  các  công  đức  này  là  nói  tu  đức,  tánh  tu  không  hai,  tu  đức  và 

công đức của tự tánh hợp thành nhất thể. 

“Tu hạnh Bồ đề thù thắng”, thắng là thù thắng, thứ Bồ đề không gì sánh bằng. “Thọ kí 

 sẽ thành Phật”, đây là làm mãn nguyện những Bồ tát đến thế giới Cực lạc, họ đã đến 

nơi này muốn cầu thành tựu một thế giới Tịnh độ, thứ hai chính là bản thân thành Phật. 

Những thứ này là niềm khích lệ rất lớn cho chúng ta. Chúng ta nhìn thấy liền xúc động, 

cũng muốn nơi bản thân chúng ta cư trú là Thế giới Cực Lạc. Chúng ta cũng muốn bản 

thân  thành  tựu  giống  Phật  A  Di  Đà  vậy,  không  có  Ngài,  ta  không  thể  nghĩ  ra  được. 

Ngài vừa biểu diễn khiến cho chúng ta nghĩ ra được.  Những thứ này hiện nay chúng ta 

phải làm, phải bắt đầu từ đâu? Học hội Tịnh Tông Cương Sơn có thể dẫn đầu, chỉ cần 

một vài người thật làm, Phật A Di Đà, thập phương chư Phật Như Lai, không ai không 

gia trì quí vị, chắc chắn quí vị sẽ thành công. Quí vị phát tâm, Phật, Bồ tát sẽ cảm ứng; 

Phật, Bồ tát sẽ đến giúp đỡ quí vị, quí vị sẽ biến Cương Sơn thành thế giới Cực lạc, 

không những cứu đất nước Nhật Bản mà còn cứu cả thế giới, vậy phải làm như thế nào? 

Trước hết phải buông bỏ tự tư tự lợi, danh văn lợi dưỡng, ngũ dục lục trần, tham, sân, 

si, mạn. Vì sao vậy? Cho giống một vị Bồ tát! Nếu quí vị không buông bỏ thì không có 

cảm ứng, những thứ này chướng ngại cảm ứng, sau khi trừ bỏ những thứ này, cảm ứng 

của quí vị Phật A di đà mới thông suốt, vô ngại. Lúc có những thứ này, thì nó không 

thông được. Bên này quí vị mong nhưng bên kia không ứng, không ứng không phải vì 

ngài không ứng mà bản thân quí vị có sự chướng ngại. Vì thế làm việc gì đều phải bắt 

đầu từ bản thân. 

Quí vị nên biết, năm xưa Phật Thích Ca mâu ni sáng giáo, không phải một mình Ngài 

bắt đầu thực hành sao, tự Ngài giác ngộ rồi, thực sự buông bỏ, buông bỏ liền khai ngộ. 

Đến vườn Nai tìm năm người bạn, năm người bạn này đều là bà con quyến thuộc với 

Ngài. Lúc bấy giờ Phật Thích Ca Mâu Ni đã rời bỏ gia đình, phụ thân của Ngài, phụ 

vương đã phái năm người này đi theo để săn sóc ngài, sau này đều theo Ngài tu tập 

thành năm vị Tỳ kheo. Bản thân thành tựu rồi  đi đến vườn Nai  độ năm vị Tỳ kheo, 

Phật pháp bắt đầu hưng thịnh như vậy. Tôi tin, nếu có người thật làm, chỉ cần tìm năm 

người đồng chí tại Cương Sơn này, thực sự có thể làm được. Bắt đầu như thế nào? Bắt 

đầu từ “Đệ tử qui”, chỉ cần thực hiện “Đệ tử qui” , vì sao? Nhân duyên đã tốt rồi, bắt 

Tập 442  419 



đầu kết nhân duyên, thực hiện từ “Đệ tử qui”, “Cảm ứng thiên”, “Thập thiện nghiệp”, 

gốc  rễ  đã  ổn  định,  sau  đó  chuyên  hoằng  Tịnh  độ,  chuyên  tu  Tịnh  độ,  sau  mười  năm 

vùng Cương Sơn chính là thế giới Cực lạc thu nhỏ, không tìm đâu xa, hoàn toàn y cứ 

bộ kinh này, đem bộ kinh này thực hiện tại vùng Cương, không phải thế giới Cực lạc 

xuất hiện rồi sao? Công đức này rất lớn! Chỉ cần  mọi người phát tâm, thì thiên tai  ở 

Nhật Bản sẽ được hoá giải, không cần quí vị phải tu, chỉ cần chân tâm vừa phát thì cảm 

ứng  sẽ  không  thể  nghĩ  bàn,  thiên  tai  liền  được  hoá  giải.  Nhưng  phải  làm  thực  tâm, 

không thực tâm là không ổn, giả thì không thể cảm ứng được, thật mới có cảm ứng. 

Bản thân chúng ta rất mỏng manh, tập khí phiền não rất nặng, không ngại, chỉ cần vừa 

phát tâm, Phật lực liền gia trì, phiền não của quí vị  liền tan biến, trí tuệ của quí vị liền 

có mặt, phải quên mình vì người mới được. Vẫn còn mảy may tâm danh lợi thì hỏng 

hết, trong đề hồ không thể có thuốc độc, đề hồ là loại nước uống tốt nhất. Trong một ly 

nước uống chỉ cần bỏ vào một giọt thuốc độc, toàn ly nước này sẽ trở thành thuốc độc. 

Vì  thế  việc  phát  tâm  của  quí  vị  phải  thuần  tịnh,  thuần  thiện,  dứt  khoát  không  thể  có 

mảy  may  tự  tư,  tự  lợi.  Tự  tư,  tự  lợi  chính  là  thuốc  độc,  tâm  danh  lợi  lại  là  chất  độc 

mạnh hơn, nó có thể lấy đi mạng sống, thế nên mỗi niệm đều vì chúng sinh, không vì 

bản  thân,  như  chư  Phật,  Bồ  tát,  giống  Phật  A  Di  Đà.  Mỗi  niệm  Phật  A  Di  Đà  đều 

không vì bản thân, mỗi niệm đều vì chúng sinh. 

Phần tiếp theo của chú giải, “như hình bóng”, cõi nước như hình bóng, “Như bóng của 

 vật, tuy được sinh ra từ vật thực, nhưng không có thực tánh”, hình bóng là gì? Khi ta 

đứng dưới ánh mặt trời thì có cái bóng, cái bóng từ đâu mà có? Từ thân ta, nhưng bóng 

là giả, cái bóng không có thực thể, đây là thí dụ nói Phật A di đà, phần trước chúng ta 

đã nói, trí tuệ, hoằng nguyện là thực thể, Thế Giới Tây Phương Cực Lạc    là sự thành 

tựu của trí tuệ và nguyện lực của Phật Di đà, vì vậy thế giới Cực lạc chỉ như cái bóng. 

Hiểu rõ vấn đề rồi thì lòng tin của ta mới xây dựng được. Chúng ta muốn ở Cương Sơn 

làm việc này, Phật Di Đà làm sao không biết được? Làm sao không ủng hộ quí vị? Có 

lý gì lại như vậy! Quí vị cần gì phải đi cầu cạnh? Không nên cầu thứ gì cả, ngay Phật 

cũng không cầu, quí vị chỉ cần làm cho tốt, chắc chắn quí vị sẽ được gia trì, chỉ cần quí 

vị đừng có mảy may tâm tự tư, tự lợi nào, cứ ngay đây mà làm. Chánh pháp Phật cửu 

trụ ở thế gian này, nhất định phải có những tấm gương tốt, ngày nay mọi người vì sao 

không tin Phật giáo? Bởi không có một đạo tràng đúng nghĩa. Nơi này có thể làm được, 

người dân nơi đây thuần phác, không có những dục vọng lớn quá, đều rất chân thật, an 

cư lạc nghiệp. Tâm tính của họ rất hiền lành, rất chất phác, nên dễ dàng thực hiện nơi 

địa phương này. Quí vị không thể thực hiện nơi đô thị, vì sao vậy? Mọi người đều đang 

tranh  lợi,  nơi này  mọi  người không  tranh,  nên  dễ  làm.  Nếu  nơi  này  người  người  đều 

đang cạnh tranh, vậy thì không làm được rồi. Phật A Di Đà có đến cũng không làm 

420  Tập 442 



được. Ở đây con người chân thật, biết bổn phận, nên dễ làm. Họ không có ý niệm cạnh 

tranh. 

Ngày trước tôi có đến hai lần, lúc bấy giờ cư sĩ Triệu vẫn còn, Ông đã nói cho tôi về 

tình hình ở đây. Ông đã sống ở đây khá lâu. Ông kinh doanh ở nơi này, mở một tiệm 

buôn  nhỏ,  Ông  ta  nói  với  tôi:  Họ  đi  du  lịch  một  vài  tuần,  ra  ngoài  du  lịch,  tiệm  nhỏ 

đóng cửa nhưng không cần khoá, đẩy nhẹ là có thể vào. Thật giống như câu: Ra ngoài 

không đóng cửa, không nhặt của rơi trên đường. Họ có thói quen tốt đẹp như thế. Lúc 

bấy giờ nghe vậy, tôi đã ngẩn người, trên thế giới này còn có nơi tuyệt vời như vậy, vì 

thế khi nghe được điều tôi rất vui. Ông ta còn nói: thị trấn nhỏ này, nơi địa phương này, 

400 năm rồi chưa có thiên tai. 


Nhật bản thiên tai rất nhiều, nhưng vùng này không có thiên tai. Đó là vì sao? Nơi này 

người dân rất tốt. “Tướng do tâm sinh, cảnh tuỳ tâm hiện”, cư dân nơi này tâm của họ 

hiền lương thuần phác, cho nên nó sẽ không có thiên tai. Nếu cư dân ở đây phát tâm 

lớn,  muốn  mô  phỏng  thế  giới  Cực  lạc,  tâm  quí  vị  liên  thông  với  tâm  Phật  A  Di  Đà, 

nguyện  cũng  liên  thông.  Thủ  tướng  tiền  nhiệm,  ngài  Cưu  Sơn,  lần  này  mời  tôi  đến 

giảng kinh, mục đích là mong có thể hoá giải thiên tai cho nước Nhật. Quí vị hiểu kinh 

này rồi, không nhất thiết phải nghe toàn bộ, nghe một lần hai lần, nghe hiểu là giỏi rồi. 

Thật làm, thật phát nguyện, thì thiên tai ở Nhật bản thực sự có thể hoá giải, tôi tin như 

thế. Quí vị phải thật làm, nỗ lực phát tâm học “Kinh Vô Lượng Thọ”. 

Đến  hôm  nay,  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”  đã  giảng  lần  thứ  bốn  trăm,  có  lẽ  ngày  mai  sẽ 

giảng đến lần thứ bốn trăm bốn mươi bốn, ba lần bốn, là tám trăm tám mươi tám tiếng 

đồng hồ. Toàn bộ đĩa đều để lại nơi đây, chúng tôi sẽ gửi đến đây. Mỗi ngày quí vị nên 

nghe, mỗi ngày đều học, chăm  chỉ niệm Phật, trong kinh dạy chúng ta thực hành thế 

nào, rồi chúng ta cứ nỗ lực trung thực làm theo thế ấy. Vấn đề quan trọng là ba cái gốc 

phải thực hiện cho được. Cắm rễ tốt, bắt đầu từ chính mình, rồi một người hai người 

làm, liền ảnh hưởng đến cả vùng này. Khu vực này rất dễ ảnh hưởng, nền tảng vững 

chắc. 

Phải học Phật A Di Đà, mỗi niệm đều vì chúng sinh khổ nạn, không vì bản thân. Ngày 

nay thế giới rối loạn, loạn ở đâu? Loạn ở chỗ tự tư, tự lợi, nói thì hay nhưng làm lại 

hoàn toàn ngược lại lời nói, nên mới có những thiên tai này. Nếu như lời nói chúng ta 

đi đôi với việc làm, thì không thể có thiên tai xảy ra. Như vậy chúng tôi đến đây giảng 

kinh này mới không hoài công. Hiện nay khoa học kĩ thuật phát triển, chúng  ta tranh 

thủ vệ tinh, tranh thủ Internet, mỗi buổi giảng toàn thế giới đều có thể thu được. Mấy 

hôm nay, có một người đồng tu ở Mỹ đã gọi điện thoại cho tôi biết là họ đã nghe được 

rồi, rất rõ ràng; ở Trung Quốc đại lục cũng thu được, Singapore cũng thu được rồi, đều 

xem được. Vì vậy chúng ta đã đối diện với rất nhiều quí vị đồng tu. Các nơi trên toàn 

Tập 442  421 



thế giới đang nghe. Mọi người nổ lực cứu giúp trái đất, kiếp này chúng ta đến nơi đây, 

lần đến trái đất này không vô ích, đã làm được một việc lớn lao. 

Kinh “Kim Cang” nói: “Tất cả pháp hữu vi, như mộng huyễn, bọt nước”. Bài kệ nói, 

bài kệ trong Kinh chúng ta đang học nói:  

“Biết rõ cõi Phật,cũng như hình bóng, 

  trí tuệ như thế, mới thật sâu sắc”. 

Bài kệ nàu ý nghĩa giống với bài kệ trong kinh Kim Cương đã nói. “Tất cả pháp hữu vi, 

 như mộng huyễn, bọt nước”. Hiểu rõ ràng rồi, thông suốt rồi, mới triệt để buông xuống. 

Không còn cạnh tranh, không còn đối đầu, không còn khởi tâm động niệm lợi mình hại 

người nữa. Thà hại mình lợi người, chứ không được lợi mình hại người. Lợi người hại 

mình là Bồ tát, thể hiện quí vị đã thực sự buông bỏ; hại người lợi mình có nghĩa là quí 

vị vẫn tạo nghiệp luân hồi, quí vị chưa ra khỏi luân hồi lục đạo. Vì thế phải thay đổi 

quan niệm, sửa đổi những tật xấu. 

“Bồ tát như thế, hiễu rõ cõi Phật cũng không”, đó là họ rõ ràng thấu suốt, nhưng vẫn 

hằng phát tâm hoằng thệ. Hoằng thệ, là thệ nguyện sâu rộng, lại từ nguyện khởi hạnh. 

Những vị Bồ tát này hiểu rõ vạn pháp đều không, không thể nắm bắt, nhưng vẫn phát 

nguyện,  vẫn  muốn  kiến  lập  thế  giới  Cực  lạc,  vẫn  muốn  tiếp  dẫn  tất  cả  chúng  sinh. 

Không  phải  vì  nói    chúng  sinh  và  cõi  nước  đều  không  phải  chân  thật,  mà  các  Ngài 

không làm nữa, không phải vậy, họ thật làm. 

Vì thế đây là điều xứng đáng để chúng ta học tập, sự việc này làm thực sự có ý nghĩa, 

có giá trị. Ngoài ra điều này ra, trên thế gian này quí vị không thể tìm ra sự việc có ý 

nghĩa, có giá trị, tìm không ra nữa, không có, toàn là giả thôi. Người thế gian thành tựu 

có lớn bao nhiêu cũng chỉ là tràng không, không những phát nguyện mà còn thật làm, 

“lại từ nguyện khởi hạnh”,  đó là thật làm, “nên gọi là đạo Bồ tát rốt ráo” , là đạo Bồ 

tát rốt ráo viên mãn. “Cứu cánh”, phần dưới giải thích là cùng cực, quyết định đi đến 

chỗ cuối cùng, niềm tin như vậy, nghị lực như vậy, quyết tâm như vậy. Bồ tát đạo là gì? 

Đó là đại hạnh Bồ Tát viên mãn tự lợi, lợi tha rồi thành quả Phật, tức lục độ, gọi là Bồ 

tát đạo. 

Cho nên Bồ tát ở thế giới Cực lạc ở phương Tây, việc họ làm là gì? Có thể nói là Lục 

Ba La Mật rốt ráo viên mãn, mười đại nguyện, hạnh môn này là mười nguyện của Bồ 

tát Phổ Hiền. Những cư dân của thế giới Cực lạc bao gồm tứ độ, tam bối, cửu phẩm, 

không ai không phát tâm như thế. Bốn mươi tám lời nguyện của Phật A Di Đà chính là 

Lục Ba la mật viên mãn, mười nguyện Phổ Hiền viên mãn, hoàn toàn xuất hiện trong 

thế giới Cực lạc ở Phương Tây, đây gọi là Bồ tát hạnh, sự nghiệp của Bồ tát. 

422  Tập 442 



“Những Bồ tát  như vậy”, đây là những  Bồ  tát từ thế giới mười  phương đến thế giới 

Cực lạc, “đầy đủ trí và nguyện, giỏi cả hành và giải nên đều đầy đủ gốc của các công 

 đức”. Đầy đủ các gốc công đức, câu này dưới đây có một chú giải, “chỉ nguồn gốc của 

 tất cả công đức”. Cội gốc công đức từ đâu mà có? Từ đại trí, đại nguyện, đại hạnh, đại 

giải, từ đó mà có, họ thật làm. 

“Kinh Thắng Man Bảo Quật” nói: Đây là lời giải thích thế nào là công đức, đức tức là 

được, ngày xưa hai chữ này được dùng chung, nghĩa là quí vị thực sự có được, được gì? 

“Được công tu hành”. Cho nên ở đây luôn tiện nhắc nhở quí vị, thật sự đạt được công 

tu  tập  gọi  là  công  đức,  thông  thường  đem  tiền  để  làm  việc  tốt  không  phải  là  công 

đức.Đem tiền để làm việc tốt đó là phước đức, không phải công đức. 

Chúng ta nhớ lại ngày trước, khi tổ sư Đạt Ma vừa đến Trung Quốc gặp Lương Võ Đế, 

Lương Võ Đế là một đại người hộ pháp của nhà Phật. Nghe nói có một cao tăng Ấn Độ 

đến Trung Quốc thì vô cùng hoan nghênh. Mời Ngài gặp mặt, khi gặp nhau, ông rất 

đắc ý, nói với tổ sư Đạt Ma rằng ông ta một đời làm những việc hộ trì Phật Pháp, đã 

xây được hơn bốn trăm tám mươi toà đạo tràng cho Phật Pháp, tức là tự viện, dùng sức 

lực của quốc gia để thực hiện. Chỉ cần có người xuất gia là vua vui mừng, ông hộ pháp, 

ông cúng dường mười mấy vạn người, thật là  đại hộ pháp số một của Phật giáo. Vua 

thỉnh giáo nới tổ sư Đạt Ma: “công đức của tôi có lớn không?” Trong lòng vua nghĩ tổ 

sư Đạt Ma nhất định sẽ khen ngợi ông ta, không ngờ rằng Tổ sư Đạt Ma nói với ông ta: 

“Không có công đức gì”. Nghe câu trả lời, vua nổi giận, đuổi tổ sư Đạt Ma về, tiễn 

khách, không nói nữa, tiễn khách. Tổ sư Đạt Ma đến chùa Thiếu Lâm diện bích, diện 

bích chín năm mới chờ được một vị như Huệ Khả, thật tuyệt vời, có người để truyền 

pháp được rồi. 

Chuyện này nói lên điều gì? Công đức và phước đức là hai việc khác nhau. Lương Võ 

Đế tu được đó là phước đức, nếu ông ta hỏi chúng ta phước đức nhiều hay ít? Vậy thì 

rất lớn rất lớn, ông tu được là đại phước báo. Công đức thì sao? Không có công đức. 

Công đức là bản thân thực sự tu tập, ví dụ quí vị trì giới, trì giới thực sự có công phu sẽ 

đắc định, định đó chính là công đức. Tu định có công đức liền khai ngộ, khai ngộ là 

công đức tu định. Điều này không liên quan với việc quí vị đem tiền làm việc tốt, làm 

những việc tốt gì, sự nghiệp từ thiện gì cũng không liên quan! Đạo lý này quí vị nhất 

định phải hiểu. Rất nhiều người không phân biệt được công đức và phước đức. Nhưng 

trong công đức chắc chắn có phước đức, trong phước đức không có công đức, chúng ta 

phải hiểu rõ ràng, hiểu thấu đáo vấn đề này. 

Thực sự trì giới, như học “Đệ tử qui”, “Cảm ứng thiên”, “Thập thiện nghiệp”, quí vị 

có công, tâm quí vị thanh tịnh, trí tuệ tăng trưởng, giúp quí vị phá mê khai ngộ, đoạn 

nghi sinh tín, đó là công đức. Nếu quí vị không chân tu thì lấy đâu ra công đức! Nhưng 

Tập 442  423 



điều đáng lo nhất của công đức là nóng nảy. Trong kinh Phật thường nói: “Lửa cháy 

rừng công đức”. Quí vị xem, tu được thật nhiều công đức, công đức là giới, định, tuệ, 

chỉ cần nổi nóng là xong. Tu công đức cả một đời, khi lâm chung lại sân si nổi lên, thế 

là mất hết. Bởi thế Tổ sư Đại đức dạy chúng ta: Khi lâm chung, phải chăm sóc, để cho 

họ đi một cách nhẹ nhàng, bình an, đừng để họ bực tức, đừng đụng chạm vào họ.Chiếc 

giường họ đang nằm, giường cũng không nên đụng vào, cũng nên đứng cách xa một tí, 

không nên đụng đến họ, tại sao vậy? Đụng vào sợ họ sẽ đau đớn, họ liền sinh tâm oán 

hận, như thế sẽ rắc rối. Lúc lâm chung nếu nổi lên nóng giận, vừa không hài lòng, liền 

đọa vào địa ngục. Vấn đề thông thường này không thể không biết. Khi lâm chung phải 

ra đi một cách an lành. Khi đã tắt thở, trong kinh Phật dạy, phải tám giờ sau mới đụng 

đến họ, lúc đó mới thay quần áo, tắm rửa cho họ, có thể đụng đến họ. Trong vòng tám 

tiếng, không được đụng vào họ, muốn an toàn hơn thì phải sau mười hai tiếng. Lúc đó 

thần thức họ mới thực sự rời đi, rất nhiều người không nắm vững vấn đề này. 

Ngày nay lúc bệnh đều ở bệnh viện, bệnh viện thấy bệnh nhân nguy cấp liền cấp cứu, 

như thế là hỏng, khi cấp cứu giống như đang ở địa ngục vậy, người đau đớn, họ rất hận 

quí vị, vì thế người ngày nay không thể chết. Khi chết ở bệnh viện, rất có thể họ đọa 

vào địa ngục, như thế làm sao được! Bởi thế, sự việc này, người không học Phật không 

biết được. Người có học Phật hiểu rõ. Khi mất nên đến ở đâu? Tốt nhất là đạo tràng 

nhà  Phật,  vì  sao  vậy?  Mọi  người  đều  hiểu,  biết  cách  chăm  sóc  quí  vị.  Khi  gần  mất, 

người thân trong gia đình nên cách li họ ra, vì sao vậy? Sợ họ có thân tình, đến lúc đó 

chịu không được lại khóc la ầm ĩ, như thế sẽ ảnh hưởng đến việc vãng sanh của người 

này.  Họ  lại  động  lòng,  quyến  luyến  không  đành  lòng,  cuối  cùng  niệm  Phật  một  đời 

uổng công rồi. 

Những thường thức này bà con quyến thuộc ngày thường phải thường nói đến, để cho 

mọi người đều biết. Lúc lâm chung mới có thể bình tĩnh mà đi được, không nên làm 

chướng ngại. Đó thật là báo ân. Người thân quyến luyến, lại ồn ào khóc lóc, đó là hại 

họ, đưa họ vào ác đạo, toàn là sai hết. 

Bổn  là  nguồn  gốc;  nguồn  gốc  là  Phật  tánh  vốn  có  đủ  của  chúng  sanh.  Đây  là  nói  rõ 

thêm  về  nguồn  gốc.  Nguồn  gốc  của  công  đức  là  chân  tâm  của  chúng  ta,  tự  tánh  của 

chúng ta. 

“Kinh Viên Giác” nói: nguồn gốc thanh tịnh là đại viên cảnh. Tức là nguồn gốc thanh 

tịnh như một tấm gương lớn, vì thế Tướng Tông gọi là A lại ya, chuyển A lại ya thành 

đại viên cảnh trí. Khi mê thì đại viên cảnh trí là A lại da, giác ngộ rồi trở thành Đại 

viên cảnh trí. Vì thế bản thể của A lại ya đích thực là nguồn gốc, chỉ vì mê mà không 

giác, đây là Phật tánh vốn có của chúng sanh . “Viên Giác Lược Sớ Tự” nói rằng:  “Là 

 nguồn gốc của chúng sinh nên gọi là tâm địa, lại bổn là bổn cực, lí thể của pháp tánh, 

424  Tập 442 



 là căn bản cội gốc của pháp nên gọi là bổn cực”, ở đây  nói vô cùng hay, lí thể của 

pháp tánh, danh từ của triết học hiện tại gọi là bản thể. Triết học nói là bản thể, chính là 

căn bản của tất cả các pháp trong vũ trụ. Tất cả các pháp này từ đâu mà có, cũng phải 

có  một  cái  gốc  chứ,  có  nguồn  gốc  không?  Danh  từ  để  gọi  nguồn  gốc  đó  là  bản  thể, 

nhưng có nhiều cách gọi đối với bản thể, nhưng không thể làm người ta hài lòng. Cho 

nên rốt cuộc bản thể là gì, đến nay vẫn là một dấu hỏi. Nhưng trong kinh Đại Thừa nói 

rất rõ ràng, chính là chân tâm,chính là  bản tánh, vì sao vậy? Vì có thể sinh ra vạn pháp. 

Tất cả pháp, ngay cả hư không, pháp giới hư không tất cả pháp đều từ đó mà sinh, đều 

từ đó mà hiện, có thể sinh, có thể hiện. Nhưng bản thân của nguồn gốc thì không có gì 

cả, trong giáo lí Tịnh độ gọi nó là Thường tịch quang. Vì thế trong tứ độ thì Thường 

tịch quang độ là bản thể, chính làbản nguyên. Nó không có gì cả nhưng nó có thể sinh 

vạn  pháp.  Vì  sao  nó  có  thể  sinh  vạn  pháp,  vạn  pháp  được  sinh  lúc  nào?  Trong  kinh 

điển Đại thừa nói rất rõ ràng, nói rất thấu đáo, nhưng người thực sự nghe hiểu được lại 

không nhiều. 

Cách nói này đã được nhà khoa học ngày nay chứng thực rồi, đó là một việc tốt! 

“Kinh  Hoa  Nghiêm”,  quốc  sư  Hiền  Thủ  đã  viết  một  bài  luận  văn  có  tên  “Tu  Hoa 

 Nghiêm Áo Chỉ Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán”, bản luận này gồm sáu đoạn, ba đoạn 

trước nói về khởi nguyên vũ trụ, thảo luận một vấn đề quan trọng nhất của triết học, đó 

là vũ trụ từ đâu mà có? Đoạn thứ nhất nói về bản thể, “tự tánh thanh tịnh viên minh 

 thể”, bản thể của vũ trụ vạn pháp, nó có thể sinh, có thể hiện. Phần thứ hai nói rõ về sự 

xuất hiện của toàn vũ trụ, sự xuất hiện của bản thân, tôi từ đâu mà đến? Tôi và vũ trụ 

đồng thời xuất hiện, không trước không sau, sinh ra cùng lúc. Con người không phải 

loài  vượn  tiến  hoá,  nếu  là  vượn  tiến  hoá  thì  tại  sao  bây  giờ  chúng  nó  không  thành 

người? Không phải như thế. Đạo lý này rất sâu sắc, nhưng “Hoàn nguyên quán” đã nói 

rất chi tiết, rất rõ ràng, đó là nhất niệm bất giác, vì sao nó được sinh ra? Vì trong tự 

tánh của nó vốn đã đầy đủ, tất cả vạn pháp vốn tự đầy đủ, nó không khiếm khuyết gì cả. 

Khi không sinh, nó giống như màn hình ti vi, khi không bắt được sóng thì không thấy 

gì cả, khi bật máy lên, những hình ảnh trong kênh sóng đều xuất hiện, xuất hiện cùng 

lúc. Không thể nói cái này trước, cái kia sau, không phải, xuất hiện cùng lúc, đó gọi là 

nhất  thời  đốn  hiện,  đều  trong  một  niệm.  Thời  gian  của  một  niệm  rất  ngắn,  Bồ  tát  Di 

Lặc  cho  biết:  “Một  búng  ngón  tay  có  ba  mươi  hai  ức  trăm  nghìn  niệm”.   Ngày  nay 

chúng ta nói thời gian đều dùng giây để làm đơn vị, khoa học dùng đơn vị là giây, một 

giây chúng ta có thể búng tay được bao nhiêu lần? Một giây tôi có thể búng được bốn 

lần, tôi tin có người sẽ búng được nhiều hơn. Nếu một giây búng được năm lần thì có 

được  một  nghìn  sáu  trăm  triệu,  một  giây  có  một  nghìn  sáu  trăm  triệu  lần  sinh  diệt, 

chúng ta không thể biết được, vũ trụ từ đó mà sinh, vũ trụ xuất hiện từ đó. 

Tập 442  425 



Khi nó vừa xuất hiện là cõi Thật báo, vì sao vậy? Khi nó vừa động thì hiện tượng xuất 

hiện, lúc nó chưa phân biệt, không có chấp trước. Nhưng rất nhanh, tốc độ cực nhanh, 

nó liền khởi lên phân biệt, khi khởi phân biệt thì pháp giới Tứ thánh xuất hiện, cũng rất 

nhanh nó liền khởi lên chấp trước, có chấp trước rồi thì lục đạo xuất hiện, cho nên cả 

vũ trụ này hình thành chỉ trong chưa đầy một giây. Vũ trụ đã xuất hiện. 

Ngày nay nhà hiện đại lượng tử học mới phát hiện vấn đề này. Vì thế chúng ta có lí do 

để tin; hai, ba mươi năm sau Phật giáo không phải là tôn giáo, mà Phật giáo là một thứ 

khoa học cao cấp, triết học cao cấp trên cõi đời này. Vấn đề này chính là vấn đề đang 

được triết học và khoa học theo đuổi mấy trăm năm nay, nhưng không thể giải quyết. 

Ngày nay khoa học đã có những bước tiến bộ, Phật giáo gọi đây là biên duyên của khai 

ngộ, bởi vì nó đã tìm ra A lại ya, đây là một vấn đề rất khó. A lại ya xuất hiện khi một 

niệm mê lầm, ba tướng nhỏ của A lại ya được các nhà khoa học ngày nay nói rất cụ thể, 

tướng nghiệp của A lại ya, danh từ khoa học gọi là năng lượng. Chuyển tướng của A 

lại ya gọi nó là tin tức. Tướng cảnh giới của A lại ya gọi là vật chất. Vì vậy năng lượng, 

vật  chất,  tin  tức  chính  là  nghiệp  tướng,  chuyển  tướng,  cảnh  giới  tướng  của  A  lại  ya. 

Đối với Phật Pháp đây là một tín hiệu vô cùng tốt. Nhà khoa học đã chứng minh, mọi 

người không thể bàn cãi  nữa, đã tin tưởng rồi. Vậy thì  trong kinh Phật  giảng không 

đúng sao? Không sai chữ nào cả, mỗi chữ mỗi câu đều chân thật, một thứ tốt như vậy, 

có thể giúp chúng ta giải quyết tất cả mọi vấn đề. Ngày nay người ta lại xem nó là mê 

tín, không chịu học tập. Tôi cho rằng chúng ta chịu thiên tai, quá oan uổng, quá đáng 

tiếc. Cho nên hi vọng những vị đồng tu thực sự hiểu rõ ràng, thật sự nỗ lực làm gương, 

để mọi người nhìn vào cho rõ ràng,   đặc biệt là khiến những nhà khoa học nhận thức 

rõ ràng, làm cho khoa học từ vật lý quay trở về với tâm lý, vấn đề mới có thể giải quyết 

được. Vì sao vậy? Vật chất, cở sở của vật chất là tâm niệm, đó là gì? là vấn đề tâm lí. 

Tâm lí có thể thay đổi vật lí, nhưng vật lí không thể thay đổi tâm lí, đây lại là một tầng 

nghĩa sâu hơn. Vì vậy phương hướng sai rồi thì hậu quá sẽ khó lường. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

 

426  Tập 442 



Tập 443 

Chuyển ngữ: Minh Tuệ 

Biên tập:Liên Hải 

Thời gian: 08.06.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Cương Sơn, Nhật Bản 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. 

Mời quý vị xem “Đại Thừa Vô Lượng Thọ Kinh Giải”, trang 557, bắt đầu xem từ hàng 

thứ  7, xem  từ  “Kinh  Viên  Giác”  vân,    “Kinh  Viên  Giác”  nói:   Bổn  nguyên  thanh tịnh 

 đại  viên  cảnh,  nghĩa  là  bổn  nguyên  thanh  tịnh  như  tấm  gương  lớn.  Trong  tác  phẩm 

“Viên Giác Lược Sớ Tự”, Bùi Hưu viết: “Là nguồn cội của chúng sinh nên gọi là tâm 

 địa, lại bổn là bổn cực, lí thể của pháp tánh, là nơi tận cùng căn bản của pháp nên gọi 

 là  bản  cực”.   Đây  là  những  gì  Niệm  Lão  dẫn  chứng  “Kinh  Viên  Giác”,  là  một  đoạn 

trong chú giải. “Bản nguyên thanh tịnh đại viên cảnh”, đây là kinh văn, là một câu kinh 

văn, ý nói là bản nguyên thanh tịnh, bản nguyên là tự tánh, tự tánh là thanh tịnh. Đại sư 

Huệ Năng năm xưa lúc kiến tánh, nêu ra một câu báo cáo: “Đâu ngờ tự tánh, vốn tự 

 thanh tịnh”, thực sự kiến tánh. 

Tự tánh là chân tâm, là tâm thanh tịnh, vốn không nhiễm mảy may bụi trần. Hiện tại 

chúng ta có bị nhiễm ô không? Không có. Dù có tạo tội ngũ nghịch, thập ác, đoạ vào 

địa ngục Vô gián thì chân tâm vẫn không nhiễm ô, vì thế nó gọi là chân. 

Nhiễm ô là gì? Ô nhiễm là vọng tâm, không phải chân tâm, vọng tâm được gọi là A lại 

ya. A lại ya ô nhiễm còn chân tâm thì không, nhưng chúng sinh trong thập pháp giới 

quên mất chân tâm, có chân tâm nhưng bị mê mất vì thế nó không phát huy tác dụng. 

Cái khởi tác dụng là vọng tâm, đây gọi là phàm phu. Nếu chân tâm phát huy tác dụng 

đó gọi là Bồ Tát, vấn đề này chúng ta phải nhận thức rõ ràng. Chân tâm khởi tác dụng 

là Bồ Tát, A La Hán, Bích Chi Phật. Trong Kinh giáo gọi đây là Quyền giáo Bồ Tát. 

Thậm chí Phật trong thập pháp giới đều còn dùng vọng tâm, không phải chân tâm. Làm 

việc bằng chân tâm, thì không thấy thập pháp giới nữa, tức không có nữa, như mộng 

huyễn, bọt nước. Vì thế thực sự dùng chân tâm, khi nào làm việc bằng chân tâm thì bản 

thân  quí  vị  biết  được,  khi  đã  vượt  khỏi  thập  pháp  giới  thì  biết  mình  đang  dùng  chân 

tâm, nhưng ở pháp giới tứ thánh vọng tâm được dùng đúng đắn, hoàn toàn phụng hành 

lời dạy của chư Phật, Bồ Tát, không vi phạm. Đây là cách dùng đúng đắn ở pháp giới 

Tứ thánh. Vì vậy cảnh giới đó cũng rất thanh tịnh, chúng ta gọi nó là Tịnh độ. 

Tập 443  427 



Tịnh độ là danh xưng đối lập với Lục đạo. Lục đạo ô nhiễm, không thanh tịnh; pháp 

giới  Tứ  thánh thanh  tịnh không  ô  nhiễm.  Nhưng  cả  hai  đều  dùng vọng tâm,  dùng 51 

tâm sở của bát thức. Những người lục đạo phàm phu chúng ta không nghe lời, nghe rồi 

không  chịu  làm,  gọi  là  trước  vâng  lời  nhưng  sau  không  làm.  Vẻ  bên  ngoài,  giả  bộ 

giống  như  một  người  đệ  tử  Phật,  bên  trong  vẫn  khởi  tâm,  động  niệm,  hoàn  toàn  trái 

ngược  với  lời  dạy  của  Phật,  vẫn  còn  tự  tư,  tự  lợi,  theo danh  văn,  lợi  dưỡng,  vẫn  cứ 

tham, sân, si,  mạn,  nghi, chưa chuyển đổi trở lại, đây là Lục đạo chúng sinh. Tuy đã 

học  Phật  nhưng  cứ  tạo  nghiệp,  vẫn  chịu  quả  báo,  không  ra  khỏi  Lục  đạo.  Thực  sự 

muốn vượt khỏi Lục đạo, Phật Di Đà từ bi. Phật biết rằng cắt đứt phiền não rất khó, 

cho nên Tịnh Tông không cần cắt phiền não, không đoạn phiền não nhưng phải khống 

chế phiền não, là có thể vãng sinh. Khống chế được chính là đè phiền não xuống. Đè 

nó xuống, tuy có nhưng không phát huy tác dụng, thuật ngữ Kinh điển gọi là “bất hiện 

hành”, chúng ta gọi là không phát huy tác dụng, là có thể vãng sinh. Nếu lúc nào phiền 

não cũng hiện hành thì niệm Phật cũng không vãng sinh, điều này phải hiểu rõ. Làm 

sao để hàng phục? Khi phiền não vừa khởi liền đổi thành A Di Đà Phật, đây gọi là đè 

xuống. Niệm đầu là phiền não, nhưng niệm thứ hai là A Di Đà Phật, đây là cách đè nén 

nó xuống, đây gọi là biết niệm Phật, đây gọi là công phu niệm Phật đắc lực. Khi gặp 

thuận cảnh, liền sinh tâm hoan hỉ, sanh tâm tham ái. Đây là phiền não khởi hiện hành, 

đó là tạo nghiệp. Hoan hỉ sẽ tạo nghiệp gì? Nghiệp trời, người. Nghịch cảnh trong tâm 

không vui, lúc bực bội lại nổi nóng. Đổi thành một câu A Di Đà Phật liền đè xuống. 

Bực bội tạo ra nghiệp gì? Tạo nghiệp địa ngục.Khởi niệm tham là tạo nghiệp quỉ đói, là 

loài quỉ. 

Ngu si, là không có khả năng phân biệt đúng sai, thiện ác. Thực ra thì nhiều lắm, bao 

gồm cả chúng ta ở trong đó. Đây là ngu si, ngu si là loài súc sinh. Cho nên phải cẩn 

thận với tham, sân, si, vì nó là nhân tố dẫn đầu của ba ác đạo, quí vị xem đáng sợ biết 

bao!  Ý  niệm  này  vừa  khởi,  niệm  thứ  hai  là  câu  A  Di  Đà  Phật,  vì  thế  cổ  đức  đã  dạy: 

“Không sợ niệm khởi mà chỉ sợ giác chậm”. Giác chậm là sao? Quí vị tiếp tục tạo ác 

nghiệp, niệm ác liên tục nhau, điều này rất nguy hại, đấy là tạo nghiệp. Niệm ác vừa 

nổi lên, không liên tục, lập tức ngừng nó lại, dùng danh hiệu Phật thuận tiện hơn gì hết. 

Thực sự, trong tám vạn bốn nghìn pháp môn thì niệm Phật là pháp môn thuận tiện nhất, 

hơn nữa là pháp môn phương tiện thù thắng nhất, vậy không niệm Phật sao được? Bởi 

vậy,  bản  thân  bình  tĩnh  suy  ngẫm,  nếu  ta  không  niệm  Phật,  thì  ý  niệm  của  chúng  ta 

từng niệm nối tiếp từng niệm? Quán sát những niệm này, thì rốt cục niệm thiện nhiều 

hơn hay niệm ác nhiều hơn? Quí vị nên nhớ kỹ  niệm thiện thì ở nơi tam thiện đạo, 

niệm ác thì ở trong tam ác đạo. Tự tư, tự lợi, lợi mình hại người, thì chắc chắn đó đều 

là niệm ác, toàn ở trong ác đạo. Bản thân ta không có, mỗi tâm mỗi niệm đều vì nhân 

428  Tập 443 



dân phục vụ. Đó là niệm thiện, tam thiện đạo, chưa ra khỏi luân hồi Lục đạo, điều này 

không thể không biết. 

Phật dạy chúng ta tu tịnh nghiệp, niệm Phật là tịnh nghiệp, tịnh nghiệp đầu tiên trong 

tịnh  nghiệp.  Phật  A  Di  Đà  Tam  thiện  đạo  không  có  nữa,  không  tương  ưng  với  tam 

thiện đạo, cũng không tương ưng với tam  ác đạo, nó tương ưng với chỗ nào? Tương 

ưng với thế giới Cực lạc, tương ưng với Phật A Di Đà, quí vị xem thù thắng biết bao. 

Cho nên, nhớ Phật niệm Phật, hiện tại, tương lai nhất định thấy Phật. 

Bồ Tát trong mười phương cõi nước của tất cả chư Phật ba đời; Nhị thừa, trời, người, 

có  ai  là  không  muốn  thấy  Phật  A  Di  Đà?  Không  thấy  được,  người  niệm  Phật  có  thể 

thấy được, chỉ cần quí vị thật niệm, thực sự khống chế được phiền não. Niệm Phật mà 

không chế ngự được phiền não thì chỉ kết thiện duyên, trồng thiện căn với Tịnh Tông, 

đời này không thể thành tựu, việc thành tựu chỉ có trong kiếp sau, đời sau. Nếu quí vị 

hỏi kiếp nào mới thành tựu? Kiếp nào danh hiệu Phật có thể khống chế phiền não, kiếp 

đó sẽ thành tựu. Hiện tại quí vị khống chế được, thì hiện tại quí vị thành tựu. Hiện tại 

không thể khống chế được thì kiếp sau, đời sau, vậy thì phải chịu vô lượng vô biên khổ 

nạn. 

Kiếp này nhân duyên thù thắng gặp được Tịnh Tông, gặp được nhân duyên tốt đẹp như 

thế, thì nên kiên trì buông bỏ tình chấp, dùng câu danh hiệu Phật để chế ngự ý niệm, 

việc vãng sinh của quí vị có thể thành tựu, công phu học tập của quí vị mới có hiệu lực. 

Trong quá trình học tập, điều quan trọng nhất đó là kinh giáo. Phật, Bồ Tát không trú 

thế nữa, kinh điển vẫn còn ở thế gian. Kinh giáo chính là trí tuệ, thần thông, đạo lực 

của  Phật,  Bồ  Tát  lưu  lại  trên  thế  gian  này.  Học  tập  kinh  giáo  chính  là  cách  thân  cận 

Phật, Bồ Tát đúng đắn, lời của cổ đức không sai tí nào. Nơi kinh giáo tồn tại tức là nơi 

có Phật. Câu này được nói trong kinh Phật, Phật ở đâu? Nơi nào có kinh điển thì nơi đó 

có Phật. Quí vị mở kinh quyển ra là quí vị có thể tiếp xúc với Phật. Nếu như chúng ta 

không chăm chỉ học kinh điển, chỉ học những nghi thức, nghi thức là những thứ bên 

ngoài, cái đó không có tác dụng gì. Bản thân không không được lợi ích, ngược lại còn 

sản  sanh  tác  dụng  phụ,  tác  dụng  phụ  thế  nào?  Làm  cho  xã  hội  đại  chúng  nhìn  thấy 

chúng ta mê tín. Xã hội đại chúng phê phán Phật giáo là do chúng ta gây nên. Chúng ta 

trở  thành  những  tội  đồ  của  Phật  giáo.  Người  phê  phán  có  tội  hay  không?  Người  phê 

bình tội ít,  tội lỗi của chúng ta mới nặng, bởi vì chúng ta gây ra nên họ mới phê phán. 

Nếu chúng ta làm đúng, họ sẽ tán thán, chúng ta làm không đúng,  họ phê phán, chính 

tội  lỗi  này  đáng  phải  đọa  vào  địa  ngục  vô  gián.  Chúng  ta  mới  hiểu  được  sự  nghiêm 

trọng vấn đề. Quí vị xem trong kinh điển Đại Thừa, kinh điển Đại, Tiểu thừa đều vậy, 

có  vị  Phật  nào  không  giảng  kinh,  thuyết  pháp?  Có  vị  Bồ  Tát  nào  không  giảng  kinh 

thuyết pháp? Tất cả đều không mệt nhọc hay nghỉ ngơi, giảng kinh thuyết pháp có nghỉ 

Tập 443  429 



ngơi, đó là A la hán, Bích Chi Phật. Họ và Bồ Tát không giống nhau. Tâm Bồ Tát là 

bình  đẳng,  A  La  Hán,  Bích  Chi  Phật  có  tâm  thanh  tịnh,  không  có  tâm  bình  đẳng. 

Thuyết pháp cho mọi người phải là lúc thích thú. Khi họ thích quí vị thì họ sẽ nói cho 

quí vị, không thích quí vị họ không nói cho quí vị. Vậy là có sự phân biệt. 

Bồ Tát không phân biệt, quí vị thỉnh họ nói là ngài nói, quí vị không thỉnh họ nói, họ 

vẫn nói. Bồ Tát làm người bạn không mời của chúng sanh. Quí vị không mời họ, họ sẽ 

tự đến, lúc nào họ đến? Họ có thể quan sát, họ biết quí vị đời đời kiếp kiếp, biết khi 

nào duyên quí vị chín muồi họ sẽ đến. Duyên nghĩa là gì? Quí vị có thể nghe hiểu, quí 

vị nghe xong sẽ hoan hỉ, sẽ không phản ứng, như thế gọi là có duyên. Như thế mới cảm 

động được chư Phật Bồ đến. Nếu quí vị bài xích, quí vị cự tuyệt, không chịu y giáo 

phụng hành, Phật, Bồ Tát không đến. Họ chắc chắn sẽ không giúp quí vị tạo nghiệp. 

Bồ Tát chỉ giúp quí vị tích luỹ công đức. Vấn đề này chúng ta phải nên biết, phải nên 

học tập. 

“Bổnnguyên thanh tịnh giống như tấm gương sáng vậy”. Đây là lời của Thế Tôn nói 

trong “Kinh Viên Giác”: “Bổn nguyên chính là tự tánh, cũng chính là pháp tánh”. Tổ 

tiên người Trung Quốc có câu: “Bổntánh vốn thiện”, cùng một ý nghĩa này. Vốn thiện 

đó chính là thanh tịnh như tấm gương sáng, đó là thiện, thiện hảo, thiện mĩ. 

Trong “Viên Giác Lược Sớ Tự”  có câu: “Là bổn nguyên của chúng sanh”, đây là nói 

pháp tánh, hoặc là tự tánh. Chân tâm là bản nguyên của chúng sanh, từ đó mà có chúng 

sanh, chúng sanh được sinh ra từ đó, vì thế mà gọi tâm địa. Địa là thí dụ, đại địa có thể 

sinh  vạn  pháp,  cây  cỏ  hoa  lá,  ngũ  cốc  lương  thực,  đều  từ  đất  mà  sanh  trưởng.  Ví  dụ 

chân tâm chúng ta có thể sinh, có thể hiện. Vạn sự vạn vật trong vũ trụ là do tâm địa 

sinh ra, hiện ra. 

“Lại nữa, bổn gọi là bổn cực”, bổn cực nghĩa là gì? Là lí thể của pháp tánh,  là cùng 

tận căn bản của pháp nên gọi là bổn cực. Chúng ta truy cứu vũ trụ vạn pháp từ đâu mà 

sanh ra? Sinh ra từ nguyên lý nào? Quí vị truy cứu đến cùng, sẽ phát hiện ra, nguyên lý 

hiểu rõ rồi, sự tướng cũng được sáng tỏ, đó gọi là cùng cực. Ngạn ngữ của Trung Quốc 

gọi là truy cứu tận gốc, hiểu rõ đến tận cùng. 

Hiện tượng vật chất, xưa nay trong ngoài nước biết bao người đang tìm hiểu đến cùng. 

Vật chất rốt cuộc là gì? tinh thần rốt cuộc là gì? Gần đây, nhà khoa học nhà vật lý học 

người Đức Max Planck, đã nghiên cứu ra nguồn gốc hiện tượng vật chất. Ông đã có kết 

luận, chúng ta đã đọc được, đọc được kết quả nghiên cứu của ông. Ông ta nói: “trên thế 

giới căn bản không có cái thứ gọi là vật chất, vật chất là gì ?  Vật chất chỉ là một thứ ảo 

tưởng được sinh ra do ý niệm tích luỹ”. Vì thế cơ sở của vật chất là ý niệm. Tin tức này 

đã gây chấn động, vì trước nay chưa ai biết được. Nếu như tin tức này là chân thật, thì 

430  Tập 443 



những thiên tai trên trái đất này chúng ta đã có cách thay đổi nó. Thiên tai trên trái đất 

là hiện tượng vật chất, mà cơ sở của vật chất là tâm niệm, ngày nay chúng ta nếu nắm 

vững được tâm niệm thì hiện tượng vật chất liền thay đổi được. Những lời của ông ta 

thật  hay  giả?  Từ ba  nghìn  năm  trước,  trong kinh  điển,  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  đã  nói 

như vậy rồi. Ba nghìn năm sau Max Planck cũng chỉ nói như thế, đã dùng phương pháp 

khoa học để chứng minh nó, chứng minh những kinh điển Đại Thừa chúng ta thường 

tụng, tụng như thế nào? Tụng nhưng không hiểu. Tụng những gì? “Tất cả đều từ tâm 

 tưởng sinh”, điều này kinh điển thường nói thế. 

“Kinh Hoa Nghiêm” nói, tất cả những hiện tượng vật chất: “Do tâm hiện ra, biến hiện 

 theo thức”, chúng ta không biết đã đọc bao nhiêu lần, quí vị không hiểu lại dường như 

hiểu, quí vị nói họ hiểu nhưng thật ra họ không hiểu, vì sao vậy? Nếu thật sự hiểu rồi, 

thì vấn đề của bản thân đã được giải quyết. Thân tôi có một số bệnh, tật xấu, tôi liền có 

năng lực thay đổi nó, tôi dùng ý niệm để thay đổi nó, không cần khám chữa bệnh. Tình 

trạng sức khoẻ của chúng ta, dung mạo của chúng ta, đều có thể dùng ý niệm để thay 

đổi, không cần đi thẩm mĩ viện, vì sao vậy? Tướng do tâm sinh. Ý nghĩ hay thì tướng 

mạo sẽ đẹp; ý tưởng lành mạnh thì sức khoẻ dồi dào; ý niệm tốt thì môi trường xung 

quanh chúng ta đều tốt đẹp; ý niệm lành mạnh thì sông núi đất đai tuyệt đối sẽ không 

có tai họa, nó lành mạnh, những câu này rất quan trọng! 

Ba  nghìn năm  trước  Phật  đã  nói,  trải  qua  các  thời  đại  mọi  người  đều biết,  nhưng  ai 

cũng hoài nghi, đều không dám hoàn toàn tin tưởng. Quí vị không thể nói họ không tin, 

họ tin, họ có thể nói nữa. Quí vị bảo họ tin, nhưng họ hoàn toàn không thực hiện. Họ 

mắc bệnh, vẫn đi tìm thầy thuốc, vần đi tìm thuốc, như thế là không tin. Thực tin thì họ 

có  thể  thay  đổi,  họ  thực  sự  sửa  đổi.  Khi  không  sửa  đổi  được,  vẫn  còn  phương 

pháp,phương  pháp  đó  chính  là  kinh  nghiệm  của  tôi.  Ngày  ngày  đọc  kinh,  ngày  ngày 

giảng kinh, giảng cho ai nghe? Giảng cho bản thân nghe, bản thân nghe nhiều lần, nghe 

mấy ngàn lần, mấy vạn lần, giả cũng trở thành thật. Diện mạo của quí vị  tự nhiên thay 

đổi, thể chất tự nhiên thay đổi, môi trường cư trú thực sự không bị thiên tai nữa, quí vị 

liền phát hiện ra. Huân tập từng tí tứng tí một, huân tập đến cuối cùng liền trở thành 

thật tin. Khi đã thật tin liền thật làm. Đức dụng của Phật Pháp Đại Thừa liền có mặt. 

chúng ta ngày nay không thể thấy những thứ trong kinh điển, là vì sao? Bây giờ chúng 

ta có thể hiểu nhưng không có chút công phu nào. 

Phật  A  Di  Đà  phát  bốn  mươi  tám  nguyện,  trải  năm  kiếp  tu  hành  mới  có  kết  quả. 

Chúng ta tu tập một đời một kiếp này, chưa được, thời gian ngắn quá. Ngài tu năm kiếp, 

thế giới này thành trú hoại không năm  lần, thời gian dài như vậy, 48 lời nguyện này 

mới sản sinh hiệu quả. Ngày nay chúng ta phát nguyện vô ích, Vì sao vậy? Vì không 

có nền tảng tu học,  nên nguyện này là nguyện rỗng, không sản sinh kết quả. Nguyện 

Tập 443  431 



phải có thực hành thực sự gia trì cho nó, sau nguyện phải có thực hành, nguyện đó mới 

phát huy tác dụng. 

Vì thế A Di Đà Phật ở thế giới Cực lạc, mỗi nguyện đều tự nhiên thành tựu. Thế giới 

Cực lạc do 48 nguyện tạo thành. Thế giới Cực Lạc y báo chánh báo trang nghiêm đều 

không ngoài  48  lời  nguyện.  Vậy  chúng  ta  mới  hiểu  được  nguyện  lực  không thể  nghĩ 

bàn. Nhưng nguyện và hành, thì hành vô cùng quan trọng. Không hành thì nguyện là 

giả. Có hành, nguyện mới thật. Hành viên mãn rồi, nguyện liền viên mãn. Cho nên lí 

thể  của  pháp  tánh  chính  là  chân  như  bản  tánh.  “Kinh  Viên  Giác”  gọi  nó  là  bổn  cực. 

Bổn cực được nói trong “Kinh Pháp Hoa”. 

Dưới đây dẫn chứng, “Pháp Hoa Huyền Nghĩa” viết: “Pháp thân bổn cực vi diệu sâu 

 xa”.  Đó  là  thành  tựu  của  công  đức,  là  thành  tựu  của  công  đức  vốn  có  của  tự  tánh, 

nhưng vì công đức tự tánh vốn có của chúng ta, vì đánh mất tự tánh nên nó không khởi 

tác dụng, bây giờ phải nhờ tu đức, tu đức nghĩa là tu sửa lại công đức vốn có của tự 

tánh, là bản thân vốn có, vì mê quá nặng, bây giờ cần phản tỉnh, phải quay về căn bản, 

tìm  lại  tất  cả  những  trí  tuệ,  đức  năng,  tướng  hảo  trong  tự  tánh  của  mình,  như  vậy  là 

thành Phật rồi. 

“Từ đó có thể thấy, bổn là bổn tâm của chúng sanh”, chân tâm của chúng sanh. Bản 

thân thực sự, trong kinh điển nói là “bản lai diện mục khi cha mẹ chưa sinh”, chính là 

cái đó, thứ này không sinh không diệt, tìm thấy nó, quí vị thành Phật, quí vị đại triệt 

đại ngộ. 

“Thực tế lí thể”, thực là chân thực, lí tức đạo lí chúng ta ngày nay, thể nghĩa là có thể 

sinh, có thể hiện, nó là bản thể. Vạn sự vạn vật trong pháp giới, hư không giới đều sinh 

ra từ đó. Nó là cội, là gốc, vì thế nên gọi là “Bản cực pháp thân” . Nó không có hình 

tướng, nhưng nó có thể hiện hình tướng. “Tức thực tuớng chân như”, “Kinh Bát Nhã” 

thường dùng bốn chữ “chân như thật tướng” này. 

“Đầy  đủ  các  gốc  công  đức,  tận  cùng  nguồn  tâm  vậy.  Pháp  thân  an  trú,  nhập  thật 

 tướng các pháp vậy”. Đầy đủ gốc công đức có ba nghĩa, tận cùng nguồn tâm là triệt 

chứng, nguồn tâm là tự tánh, chứng đắc triệt để, không phải chứng từng phần. Chứng 

từng phần là Pháp thân Bồ Tát, họ chứng đắc nhưng chưa viên mãn. Như lai Diệu Giác 

họ chứng đắc viên mãn. Viên mãn gọi là triệt chứng, triệt để chứng đắc. 

An trú pháp thân, an ở đây là an toàn, an trú viên mãn nơi tự tánh, thành một thể với tự 

tánh, nó vốn là nhất thể, bây giờ mới hoàn toàn rõ ràng, hoàn toàn khế nhập, không còn 

mảy may trở ngại. Ngại là chướng ngại, cách là cách biệt, không còn nữa. Người xưa 

ví “hoà hợp như nước với sữa” , dung hòa vào nhau. Đây chính là tánh đức, tánh đức 

vốn là như thế, nó dung hòa với tất cả chư Phật Như Lai thành một thể; dung hòa với 

432  Tập 443 



chúng sinh trong mười pháp giới thành một thể; dung hợp với tất cả hiện tượng thành 

một thể. Ngày nay trong khoa học nói là hiện tượng vật chất, hiện tượng tinh thần và 

hiện tượng tự nhiên đều dung hòa thành một thể của. Nó thực sự là một thể. Đây chính 

là quả Phật cứu cánh viên mãn. Cảnh giới này được gọi “Thường Tịch Quang”. Cảnh 

giới này tiếng Phạn gọi là “Đại Bát Niết Bàn”, cũng gọi là “Đại Quang Minh Tạng”. 

Chúng ta muốn tìm về chính mình, tìm về căn nguyên cuối cùng chính là tìm về đây. 

Đến được nơi đây chính là viên mãn thành Phật, đến được nơi đây mới biết được tất cả 

chúng sinh trong khắp pháp giới hư không giới là chính ta, đó là tìm thấy rồi. 

Hiện tại chúng ta đang còn có anh, tôi, người ta, thì chưa tìm được. Tuy đọc rất nhiều 

kinh điển Đại Thừa, dường như có tin tức như vậy,  nhưng không thể chứng thực được. 

Công phu tu tập đến nơi rồi mới biết rằng đó là thật, không phải giả. Kinh Phật không 

nói dối, quí vị chứng thực rồi thì mới thực sự là nhất thể. Vì vậy tâm từ bi của Phật, Bồ 

Tát chính là tánh đức, từ bi của tự tánh, vô duyên đại từ, đồng thể đại bi. Quí vị nghĩ 

đến hai chữ đồng thể. Đồng thể ở đây nói là bổn cực, bổn cực bổn tánh là đồng thể, 

như thế thì còn gì để nói! 

Tự mình đối với chính mình mà còn có ác ý sao? Chúng ta dùng ác ý đối với chúng 

sanh, chính  là dùng ác ý đối  với  chính mình, vì  chúng sinh và bản thân là một. Khi 

chứng được cảnh giới này rồi thì gọi Pháp thân Bồ Tát, người này không ở trong mười 

pháp giới nữa. Người niệm Phật họ chắc chắn sẽ trú nơi cõi Thật báo Trang Nghiêm 

của Phật A Di Đà. Bởi vì người ở cõi Thật Báo Trang đều biết mình và người là nhất 

thể. Hai cõi nước sau không có cảnh giới này, họ vẫn còn tập khí phân biệt, đến cảnh 

giới này tập khí mới coi nhưđoạn hết, chứng được bản cực. 

An trú pháp thân tức là chứng đắc pháp thân, nhập vào thực tướng các pháp, biết được 

tất cả các pháp chính là bản thân, đó gọi là chân tướng, thật tướng là chân tướng. 

“Bồ đề giả”, dưới đây giải thích hai chữ Bồ đề, “An Lạc Tập” viết: Bồ đề là tên Phật 

đạo vô thượng. Bồ đề là tiếng Phạn, dịch sang tiếng Trung Quốc có nghĩa là Phật đạo. 

Phật có nghĩa là Bồ đề, Phật có nghĩa là giác, Bồ đề là giác. Vô thượng Phật đạo, trong 

“Kinh Hoa Nghiêm” nói: Diệu giác Như Lai mới là Phật đạo vô thượng, được gọi là 

đại Bồ đề. Người học Phật, trong kinh điển có một danh từ gọi là A nậu đa la tam miệu 

tam bồ đề. Câu này có thể dịch, hoàn toàn có thể dịch, nhưng nó không được dịch, mà 

vẫn dùng dịch âm tiếng Phạn. Điều này trong thể lệ phiên dịch thời xưa gọi đó là “tôn 

trọng nên không dịch”. Người học Phật cầu những gì? Chỉ cầu điều này, là cầu mong A 

nậu  đa  la  tam  miệu  tam  bồ  đề,  không phải  cầu  thăng quan  phát  tài,  chỉ  cầu  điều  này 

thôi.  Câu  này  nếu  dịch  ra  nghĩa  là  “vô  thượng  chánh  đẳng  chánh  giác”.  “A”  dịch  là 

“vô”, “nậu đa la” dịch ra tiếng Trung Quốc có nghĩa là “thượng”, “tam” là “chánh”, 

“miệu” là “đẳng”, “chánh đẳng”, cuối cùng là “tam bồ đề”, “tam” là “chánh”, “bồ đề” 

Tập 443  433 



là  “giác”,  dịch  cả  câu  là  “Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh  giác”.  Người  học  Phật  chỉ 

mong điều này. Quí vị còn mong cầu gì khác thì quí vị đã sai. Mong cầu thứ khác là 

những thứ gì? Đó là những thứ trong Lục đạo. Trong Lục đạo không có A nậu đa la 

tam  miệu  tam  bồ  đề,  trong  Tứ  thánh  pháp  giới  có  tam  bồ  đề,  tức  là  có  Chánh  giác, 

nhưng không có Chánh đẳng chánh giác. Vì thế chúng ta có thể nói, Thanh văn, Duyên 

giác,  Bồ  Tát,  Phật  trong  Tứ  thánh  pháp  giới  đều  là  Chánh  giác,  chứ  không  phải  là 

Chánh đẳng chánh giác. Chánh đẳng chánh giác phải phá vô minh, chứng pháp thân, 

chứng  pháp  thân  mới  được  gọi  là  Chánh  đẳng  chánh  giác.Ai  là  người  Chánh  đẳng 

chánh giác? Đó là bốn mươi mốt đại sĩ pháp thân trong “Kinh Hoa Nghiêm” đều gọi là 

Chánh đẳng chánh giác. 

Vô thượng? Vô thượng là Diệu giác, chỉ có một chỗ. Diệu giác là thực sự thành Phật, 

Phật  cứu  cánh  viên  mãn.  Còn  Chánh  đẳng  chánh  giác?  Đó  là  phân  chứng  tức  Phật. 

Chánh giác nằm trong Tứ thánh pháp giới, đó gọi là tương tự tức Phật, vẫn chưa thật sự, 

tương tự, giống Phật, không phải chân Phật, là Phật trong mười pháp giới. Đại sư Trí 

Giả tông Thiên Thai nói cho chúng ta vậy. Cho nên học Phật là để làm Phật, phải thành 

Phật.  Thành  Phật  là  thành  như  thế  nào?  Thành  Vô  thượng  chánh  đẳng  chánh  giác. 

Chúng phải cầu điều này, đây chính là tông chỉ, mục tiêu tu học trong Phật pháp.Ở đây 

có ba giai đoạn, từ dưới nói lên trên. Thứ nhất  là Chánh giác, tiếp theo là Chánh đẳng 

chánh giác, thứ ba là Vô thượng chánh đẳng chánh giác. 

Giai đoạn thứ nhất là A La Hán và Bích chi Phật, quyền giáo Bồ Tát. Giai đoạn thứ hai 

là  bốn  mươi  mốt  vị  pháp thân đại  sĩ. Giai  đoạn  thứ ba  Phật  quả  Diệu giác  cứu  cánh. 

Đây là ba học vị, người chứng được chánh giác, trong giáo lý Đại Thừa gọi họ là A La 

Hán. A La Hán là học vị thứ nhất, học vị thấp nhất, thành chánh giác. Học vị thứ hai, 

từ Viên giáo Sơ trú đến Đẳng giác, trong này có 41 cấp bậc. Họ chứng được là Chánh 

đẳng chánh giác, Bồ Tát. Vì thế nên Bồ Tát là học vị thứ hai. Cuối cùng, đây là học vị 

cao nhất, Vô thượng chánh đẳng chánh giác, danh xưng của học vị đó gọi là Phật Đà. 

Chúng ta học Phật nỗ lực dần dần sẽ đi lên, đầu tiên chứng được là Chánh giác, thêm 

một bậc nữa là Chánh đẳng chánh giác, cuối cùng chứng được Vô thượng chánh đẳng 

chánh giác. Vì thế, Phật đà, Bồ Tát, A La Hán là danh xưng ba học vị trong Phật giáo 

học. Danh xưng này bình đẳng, ai cũng có thể lấy được. Vì sao ai ai cũng có thể lấy 

được?  Phật  dạy:  “Tất  cả  chúng  sinh  vốn  là  Phật”.  Nói  cách  khác,  Phật  khẳng  định, 

chúng ta ai ai cũng vốn là Vô thượng chánh đẳng chánh giác, chỉ vì một niệm bất giác, 

mê lầm, mê mất bản tánh, khi mê rồi thì càng mê càng sâu, mê đến nông nỗi này. Hình 

dạng  hôm  nay  thật  đáng  thương,  hoàn  toàn  không  một  chút  trí  tuệ,  thứ  ta  có  là  gì? 

Phiền não, tập khí. Khởi tâm động niệm ai là người chủ nhân, ai là chủ chốt? Phiền não 

434  Tập 443 



làm chủ, tập khí làm chủ. Bản thân không phải là người nữa! Quí vị xem quí vị đáng 

thương biết bao. 

Người là gì? Người là Phật. Phật, Bồ Tát từ bi giúp đỡ chúng ta khôi phục lại, khôi 

phục điều này gấp không được. Về lí thì trong một niệm, Phật với chúng sinh chỉ khác 

nhau  trong  một  niệm,  nói  trên  lý  là  vậy.  Một  niệm  giác,  chúng  sinh  liền  thành  Phật. 

Một niệm mê, Phật biến thành chúng sinh, chỉ trong một niệm. Nhưng một niệm này 

chúng ta không phản tỉnh được. Vì không phản tỉnh được nên Phật dạy chúng ta phải 

từ từ, buông bỏ từng tí một. Trải thời gian dài, từ từ quí vị sẽ buông bỏ được. 

Hiện tại chúng ta học Phật, tu học theo Tịnh tông, có thể ngày trong đời này vãng sanh 

gặp Phật A Di Đà, chắc chắn không phải chúng ta mới bắt đầu tu học trong kiếp này, 

điều này không thể được. Trong quá khứ chúng ta đã từng tu hành rất nhiều đời, đời 

đời kiếp kiếp tu hành, tích luỹ thiện căn phước đức, nên đời này lại gặp được. Gặp rồi, 

tiếp tục tu tập mới có tâm tinh tấn mạnh mẽ, thật tin, thực sự phát nguyện, không hoài 

nghi đối với thế giới Tây phương Cực lạc. Thực sự phát nguyện, thực tâm muốn đi, 

ngay trong kiếp này quả nhiên đi được rồi. Cội gốc thiện căn trong đời trước kiếp trước 

sâu dày, không có cội gốc đó thì không được. Cội gốc kém một chút, đời này nếu gặp 

được  duyên,  cũng  được!  Đây  chính  là  điều  đại  sư  Thiện  Đạo  nói:  “Do  gặp  duyên 

không  giống  nhau”.  Cội  gốc  kém  một  chút,  gặp  được  duyên  lành,  gặp  bạn  hiền,  gặp 

được đạo tràng tu học tốt, bạn đồng tu đồng học tốt dẫn dắt đi lên. Chuyện này cũng có 

nhưng không chắc chắn, chưa chắc quí vị đã gặp được, hoặc gặp được chưa chắc quí vị 

đã chịu làm, gặp người siêng tu thì duyên đó đã chín muồi, nhất định kiếp này sẽ được 

vãng sinh. 

Còn một thứ chưa chắc chắn nữa, khi sinh đến Thế Giới Tây Phương Cực Lạc rồi, quí 

vị  được  thượng  thượng  phẩm  vãng  sanh,  hay  hạ  hạ  phẩm  vãng  sanh,  cũng  do  gặp 

duyên khác nhau, chắc chắn vãng sanh là định số. Quí vị sinh ở đẳng cấp nào là điều 

không chắc. Điều này là đại sư Thiện Đạo nói cho chúng ta. Chúng ta nghe xong rất 

hài lòng, nhất định đến thế giới Cực lạc. Thế giới Cực lạc là trường học, quí vị học từ 

lớp một từ từ học lên, hay là chen ngang vào? Đó là duyên phận, có người rất giỏi dang, 

chen ngang lại chen thẳng vào thượng thượng phẩm, vào lớp tiến sĩ luôn, vậy là thành 

Phật rất nhanh. Có người vào lớp một tiểu học từ từ học lên thôi, nhưng cuối cùng nhất 

định thành Phật. Chỉ là thành Phật sớm muộn không giống nhau mà thôi. Có người rất 

nhanh, có người rất  chậm.  Cho nên với  bất  kì  người nào, chúng ta không được sinh 

lòng  khinh  mạn,  không  được  coi  thường  người  ta.  Vì  sao  vậy?  Nói  không  chừng  họ 

chen vào đến thế giới Cực lạc. Lớp của họ  cao hơn chúng ta, chúng ta không bằng họ. 

Quí vị chớ thấy họ hiện tại ngu ngơ, chúng ta cảm thấy mình rất thông minh, khi chúng 

ta vãng sanh, chỉ được vào lớp một học dần lên. Người ta không thông minh lại ngốc 

Tập 443  435 



nghếch,  họ  vào  lớp  lại  vào  thẳng  lớp  tiến  sĩ,  đừng  thấy  mặt  mà  bắt  hình  dong,  nước 

biển không thể đo lường, phải sanh tâm cung kính với tất cả chúng sinh. Điều này vô 

cùng có lý. Đối với bất kì chúng sanh nào, dù làm thiện hay làm  ác,  mình cũng phải 

cung kính. 

Bồ  Tát  Phổ  Hiền  đã  dạy  chúng  ta  “Lễ  kính  chư  Phật”,  không  thể  không  cung  kính, 

không  thể  không  cúng  dường.  Cúng  dường  là  tu  phước,  người  ít  cúng  dường  phước 

báo  ít,  không  phải  là  người  đại  phước  báo.  Phổ  cúng  dường  sẽ  được  đại  phước  báo. 

Phổ cúng dường là gì? Có bao nhiêu cúng bấy nhiêu, không giữ lại, đem ra cúng dường 

hết. Sau đó mọi thứ sẽ trở lại hết, càng lâu càng nhiều, càng nhiều lại càng phải cúng 

dường. Càng ngày càng nhiều là sao? Đây là Phật Bồ Tát gia trì. Quí vị có tâm lớn, quí 

vị có nguyện lớn, chư Phật, Bồ Tát thành tựu cho quí vị, gia trì quí vị. Nếu tâm địa quí 

vị hẹp hòi, chỉ lo cho bản thân không quan tâm đến người khác, không tậm tâm tận lực 

giúp đỡ người khác, cúng dường đồ vật cho người, chọn thứ xấu hơn để cúng dường 

người khác, thứ tốt hơn để lại, đó là tâm lượng hẹp hòi, người này phước báo không 

lớn. Ngoài ra có một hạng người tâm lượng rộng hơn quí vị, phước báo của họ cũng 

hơn quí vị, những thứ tốt đẹp đem cúng dường cho người, những thứ không tốt dành 

lại bản thân dùng, người này phước báo lớn. 

Vì thế quí vị phải nhớ một câu nói của Phật “lợi tha là thực sự lợi mình, lợi mình là 

thực sự hại mình”. Phật đối với chân tướng sự thật hiểu rõ triệt để. Chúng ta không biết, 

chúng ta luôn cho rằng mình thua thiệt, mắc lừa! Nhưng người xưa đã có câu: “Chịu 

thiệt là phước, bị lừa là trí tuệ”. Quí vị có thể tin được không? Người có trí tuệ họ tình 

nguyện bị lừa. Người không có trí tuệ, bị lừa thì oán hận, khởi tâm oán hận, tâm oán 

hận khởi lên thì đi đến đâu? Đến thẳng địa ngục, vì thế tâm hoan hỷ của họ không sanh 

khởi được, nên cần trí tuệ. Người có trí tuệ luôn luôn hoan hỉ, bị lừa cũng hoan hỉ, thua 

thiệt  cũng  hoan  hỉ,  vì  sao  vậy?  Say  này  phước  vô  cùng,  phước  báo  về  sau  lớn  lắm. 

Tham chút lợi trước  mắt, phước báo của bản thân dễ dàng hưởng hết, sau khi hưởng 

hết  thì  không  còn  gì.  Bởi  vì  những  gì  quí  vị  có  được  đều  không  dùng  phương  thức 

chánh đáng, toàn dùng thủ đoạn bất thiện để đạt được. Nhưng những thứ có được vẫn 

là phước báo. Quí vị không có phước, dùng thủ đoạn bất thiện cũng không đạt được. 

Quí vị làm ăn trộm, ăn cướp, mà quí vị không phước báo, thì chưa cướp được đã bị 

cảnh sát tóm đi rồi, vì quí vị không có phước. Quí vị có phước, những thứ cướp được, 

trộm được, quí vị còn có thể hưởng thụ, Vì sao vậy? Vì quí vị vẫn còn phước báo của 

mình. Nhưng phước báo của quí vị đã bớt đi một phần lớn mà quí vị không hay. Ví dụ 

quí  vị  vốn  có  được  một  ức  phước  báo,  quí  vị  đi  ăn  trộm,  ăn  cướp  của  người  ta,  chỉ 

cướp độ vài triệu, quí vị đã thấy nhiều lắm rồi, và quí vị đã đánh mất mấy ức phước 

báo, thiệt thòi rất nhiều. Khi đã hiểu vấn đề rồi thì quí vị không còn tâm trộm cắp nữa, 

436  Tập 443 



đoạn luôn ý niệm lợi dụng người khác, đó chính là cội gốc phước đức của quí vị. Dùng 

thủ đoạn không đúng để chiếm đoạt của người khác, sẽ làm giảm phước báo của quí vị. 

Rất nhiều người không biết, ngày ngày làm những việc ngu ngốc này, ngày ngày đều 

mất phước, còn cho rằng bản thân phước báo rất lớn. Khi đã hưởng hết phước báo thì 

đóng  cửa  phá  sản,  ngay  cả  ngân  hàng  cũng  phá  sản,  do  hưởng  hết  phước  báo  rồi. 

Những chuyện này luôn bày ra trước mặt chúng ta, chỉ cần quí vị để tâm quan sát một 

chút quí vị đều có thể nhận ra, đều ngay trước mắt, không giả dối tí nào. Vì vậy người 

xưa có một câu nói rất hay: “Rộng rãi thì phước nhiều, hẹp hòi thì ít phước”. 

Phước báu không ai có thể so sánh được với Phật, vì sao? Vì tâm lượng của Phật lớn, 

tâm bao thái hư, lượng khắp sa giới, cho nên phước báo của Phật vô cùng vô tận. Mỗi 

người chúng ta đều có phước báo như Phật, khi mê lầm phước báo đó hoàn toàn không 

thấy nữa, không phải là không có mà là mê mất, mê mờ phá rồi thì nó hiện tiền. Cho 

nên  tất  cả  những  vật  phẩm  vật  chất  chúng  ta  cần  trong  cuộc  sống,  có  cần  thiết  phải 

chiếm hữu không? Không cần thiết. Quí vị muốn chiếm hữu, chiếm hữu không được, 

nó không thuộc về quí vị, quí vị làm sao mà chiếm hữu? Dùng phương pháp chiếm hữu 

để có được, thực sự có được rồi vẫn là số quí vị đã có vậy. Quí vị xem có oan uổng 

không? 

Ở đây có một cuốn sách, tôi nghĩ rất nhiều người đã xem qua, “Khải tản quân đoàn 

 đông chinh  Trung Quốc chi  mê”, quyển sách này ghi  chép lại  cuộc nói  chuyện giữa 

người và ma. Caesar là một quân vương của đế quốc La mã. Ông ta sống cách chúng ta 

hai nghìn một trăm năm, hai nghìn một trăm năm trước, ông ta đã đưa  một đội quân 

hơn một trăm ngàn binh sĩ định chinh phục Trung Quốc. Tướng quân thống lãnh quân 

đoàn này là con trai thứ ba của ông này, thái tử thứ ba. Quân đoàn này bị đánh úp toàn 

bộ tại Trung Quốc, đều chết trong Trung Quốc, những linh hồn này đến bây  giờ vẫn 

còn,  vẫn  rất  mạnh  mẽ,  có  linh  hồn  dựa  vào  thân  một  phụ  nữ  nông  dân,  kể  lại  câu 

chuyện này, rồi viết thành quyển sách như vậy.  Quân đoàn này rất đáng thương, hiện 

tại là cô hồn dã quỷ lang thang khắp nơi. Họ gặp một vị Bồ Tát, vị Bồ Tát này chúng 

tôi nghĩ chắc là háo thân của Quan Thế Âm Bồ Tát.  Họ gọi Ngài là Bồ Tát Lợi Tân. 

Bồ Tát nói với họ: Trung Quốc không phải của quí vị, quí vị đến đây làm gì? Ý nghĩa 

câu nói rất sâu sắc, dùng vũ lực chinh phục để có được đất đai, nhân dân. Là của quí vị, 

quí vị sẽ thống lãnh được một thời gian. Không phải của quí vị, quân đội quí vị hùng 

cường  như  thế,  tất  cả  đều  bỏ  mạng  ở  đây,  không  phải  quí  vị.  Nếu  là  của  quí  vị  thì 

không cần dùng vũ lực để chinh phục cũng thống trị được, tại sao vậy? Số mạng các 

quí vị đã có, quí vị có đức hạnh đó, có phước báo đó, đã có số phận đó. Trong số phận 

có thì sớm muộn gì cũng có, số mạng đã không chớ  miễn cưỡng tìm. Con người lại cứ 

làm những việc dại đột đó, đoạ vào địa ngục chịu khổ, chịu nạn, vô cùng đáng thương. 

Những người áp vong kể câu chuyện này ra. Bây giờ đều qui y Tam Bảo, đều học Phật 

Tập 443  437 



rồi, họ mong xây dựng cho họ một ngôi miếu để họ có nơi cư trú, không phải làm cô 

hồn dã quỷ nữa, hi vọng có một đạo tràng để mọi người cùng nhau niệm Phật, cùng tu 

cầu sinh Tịnh độ. 

Cư sĩ Tề Tố Bình, ở Cam Túc, chính là nơi mà họ đã chết, cuối cùng hết cách này tự 

sát tập thể, tức toàn quân bị đánh úp,  nguyên soái tướng quân của họ cũng chết tại đó, 

ở nơi đó xây một ngôi miếu, có lẽ sắp hoàn thành rồi. Tề lão cư sĩ nói với tôi, khoảng 

tháng bảy năm nay ngôi miếu nay được xây xong. Họ có một đạo tràng để an cư niệm 

Phật. Điều này nói lên điều gì? Người không chết, chỉ thân xác chết thôi, linh hồn hai 

nghìn một trăm năm nay vẫn rất mạnh mẽ. Những người này từng đến gặp tôi, cũng là 

mượn thân, khi tôi đang ở Hồng kông, đến nhờ tôi giúp đỡ. Lần đầu đến tìm tôi nhờ 

giúp đỡ, tôi đang ở nước ngoài, họ không thể ra nước ngoài, ma cũng có giới hạn. Họ 

ra nước ngoài cũng cần giấy thông hành, không có giấy thông hành họ không thể đi 

được, vì thế bây giờ không thể quay trở về La Mã. Thiên thần giữ biên giới không để 

cho họ đi. Tôi đang ở nước ngoài, tôi làm sao giúp đỡ họ? Tôi liền nghĩ đến cư sĩ Tề 

Tố Bình, tôi nói tin tức này với bà ấy, bà ấy đến hỏi thăm, đến Cam Túc hỏi thăm, gặp 

được người phụ nữ bị áp vong đó. Quả nhiên người bị áp vong, kể chi tiết tình hình xin 

bà giúp đỡ, đây là chuyện thật, không giả dối chút nào. 

Tác  giả  cuốn  sách  này  là  một  vị  trưởng  phòng  ở  phòng  mặt  trận  thống  nhất  ở  địa 

phương  này.  Ông  hoàn  toàn  không  tin  chuyện  này,  đây  là  chuyện  nhảm,  nhưng  sau 

năm,  sáu  lần  tiếp  xúc,  liền  cảm  thấy  đây  là  chuyện  thật,  không  phải  giả,  tuyệt  đối 

không phải là câu chuyện do người bị vong nhập soạn ra, không thể vậy. Ông ta cũng 

tốn  rất  nhiều  công  sức,  tìm  rất  nhiều  người  để  đối  chứng.  Ví  dụ  như  lời  bà  ta  nói  là  

tiếng  của  người  La  Mã  cổ,  không  ai  nghe  hiểu  được.  Ông  tìm  đến  trường  ngoại  ngữ 

nhờ các học giả chuyên gia đến đó để phỏng vấn, chứng minh cô này nói thật, không 

phải lừa dối. 

Cho nên nhân quả ba đời, quí vị không thể không tin. Nếu quí vị không tin, thì sau này 

hối hận cũng không kịp. Những tin tức này mang đến cho chúng ta một thông điệp, con 

người nhất định phải thành thật, phải chân thành, phải biết được vận mệnh. Vận mệnh 

có, sẽ có, không cần cưỡng cầu, đến lúc tự nhiên quí vị liền có. Vận mệnh không có, 

trăm phương ngàn kế cầu mong, cầu không được. Vậy là quí vị tạo rất nhiều nghiệp bất 

thiện một cách oan uổng. Con người nhất định phải giữ phép tắc. Nếu muốn phát tài, 

trong Kinh Phật dã dạy cho chúng ta nhiều phương pháp tốt, thế nào mới phát tài? Bố 

thí của cải sẽ phát tài, bố thí tiền của là nhân, được giàu sang phú quí là quả, tài được 

phát như vậy, đó là chân tài! Cho nên bố thí, quả báo là càng bố thí càng nhiều của cải. 

Cuối cùng Đức Phật dạy chúng ta đừng tích chứa của cải, đừng cất giữ những thứ đó, 

càng nhiều càng bố thí, càng bố thí càng có nhiều, càng nhiều càng bố thí, luôn luôn bố 

438  Tập 443 



thí, đừng nên cất giữ. Vậy thì của cải của quí vị không bao giờ cạn. Quí vị mới có thể 

giúp đỡ được rất nhiều chúng sanh nghèo khổ. Quí vị hiểu được đạo lí này. 

Thông minh trí tuệ là nhờ bố thí pháp, khoẻ mạnh sống lâu là nhờ bố thí vô uý. Vô uý 

là tuyệt đối không làm tổn hại chúng sinh, vì thế không ăn thịt chúng sinh là bố thí vô 

uý. Quí vị không làm thương tổn chúng thì quả báo của quí vị là sức khoẻ sống lâu. Ba 

thứ quả báo mọi người ai cũng mong ước, nhưng họ không chịu tu nhân, như thế là sai 

rồi. 

Quí vị thấy trong kinh điển, mỗi vị Phật, mỗi vị Bồ Tát, thậm chí Thanh văn, Duyên 

giác, tất cả những việc làm của họ đều là ba thứ bố thí này. Phật A Di Đà, xây dựng thế 

giới Cực lạc là bố thí của cải, thế giới Cực lạc dùng để làm gì? Tiếp dẫn chúng sinh 

trong tam đồ, Lục đạo đến thế giới Cực lạc để cầu học tập, đó là bố thí của cải. Ngày 

ngày  giảng kinh thuyết pháp cho mọi người đó là bố thí pháp. Trong cả hai thứ kể trên 

đều có bố thí vô uý, vì vậy phước báo của Phật A Di Đà mới lớn như thế.  Tất cả chư 

Phật đều không thể so sánh với Ngài. Ngài vui với điều này không chán, hoan hỷ làm, 

càng làm càng vui, càng làm thế giới càng trang nghiêm. Mỗi ngày người đến nơi đó 

học tập không biết bao nhiêu mà kể! Những điều này cũng tạo thành tấm gương tốt cho 

chúng ta thấy. Chúng ta phải phát tâm học tập theo Ngài. 

Bố thí phải bắt đầu từ gần đến xa, trước tiên đối với người nhà rộng rãi khảng khái, 

không có tâm ích kỉ, không có của riêng mình. Chăm sóc người nhà trước, sau đó đến 

bà  con  láng  giềng,  dần  dần  rộng  ra  mọi  người  xung  quanh.  Quan  tâm  đến  bà  con  bè 

bạn,  tiếp  tục  quan  tâm  đến  tất  cả  chúng  sinh  khổ  nạn.  Cách  làm  của  quí  vị,  không 

những được Tam bảo gia trì mà Long thiên thiện thần ủng hộ, quỉ quái yêu ma cũng nể 

phục quí vị. Họ không bao giờ quấy nhiễu quí vị, vì sao? Quí vị là người tốt. Yêu ma 

quí quái thường tìm đến những người nào? Người bề ngoài tốt nhưng tâm địa không tốt, 

họ sẽ tìm đến quí vị,  đến quấy nhiễu, lí do vì sao? Quí vị vờ vịt, quí vị không thực tâm. 

Nếu  quí  vị  sống  thực,  họ  sẽ  phục  quí  vị.  Chứng  minh  lời  dạy  trong  Phật  Pháp:“mỗi 

người là người tốt, mỗi việc là việc tốt”, yêu ma quí quái cũng là người tốt, quí vị tử tế 

với họ, họ sẽ tử tế với quí vị, quí vị giả dối với họ, họ sẽ trả thù quí vị. 

Vì thế Bồ đề là đại giác, thực sự giác ngộ, Bồ đề là tên gọi của Vô thượng Phật đạo. 

“Tu thắng Bồ đề hạnh”, tu tập hạnh thù thắng vô thượng Phật đạo, là câu tiếp của câu 

trên, “tức từ căn bản trí đến sai biệt trí; từ đại trí của Văn Thù mà khởi đại hạnh của 

 Phổ Hiền, mà đức của Bồ Tát Phổ Hiền đoan chánh quy hướng thế giới Cực lạc vậy.” 

Những câu này kết luận vô cùng hay. 

Tu hạnh thù thắng của Phật đạo, Phật đạo thù thắng thực tiễn nơi thập độ của Bồ Tát. 

Trong  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  nói  Thập  độ.  Thông  thường  Đại  Thừa  nói  Lục  Độ.  Mọi 

Tập 443  439 



người đều biết Lục Độ, đó là bố thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định, trí tuệ. Mỗi 

ngày Bồ Tát đều thực hiện những công việc này. “Kinh Hoa Nghiêm” dùng mười đại 

diện viên mãn. Vì thế từ Bát nhã độ khai phương tiện, nguyện, lực, trí, liền thành mười 

độ. “Bát nhã” là căn bản trí, “phương tiện” là thiện xảo phương tiện, “nguyện” là phát 

nguyện, giống như bốn mươi tám lời nguyện của Phật A Di Đà. Dùng nguyện thúc đẩy 

lúc  đó  mới  sinh ra  lực,  “lực”,  như  ngày  nay  chúng  ta  gọi  năng  lực,  nó  có năng  lực. 

Cuối cùng là trí, “trí” ở đây là tri thức. Sử dụng phương pháp này để bố thí trí tuệ chân 

thực cho chúng sinh, để cho tất cả chúng sanh đều nhận được lợi ích ngay bây giờ. 

“Kinh Hoa Nghiêm” giảng rất chi tiết về Thập ba la mật, Thập nguyện của Bồ Tát Phổ 

hiền. Bồ Tát dùng những phương pháp này thực sự lợi lạc cho hữu tình, giúp đỡ tất cả 

chúng sinh lìa khổ được vui. 

Nhà Phật thường nói, “pháp luân chưa chuyển, trước chuyển thực luân”, thế giới Cực 

lạc cũng là ý nghĩa này. Chưa nghe Phật A Di Đà giảng kinh thuyết pháp, được hưởng 

thụ cuộc sống vật chất ở thế giới Cực lạc trước, cần hiểu được mong muốn của chúng 

sanh, hiểu được mong cầu của chúng sinh, ăn mặc đủ mới biết vinh nhục, phải đảm bảo 

cuộc sống vật chất, mới nói đến chuyện học tập, họ mới yên tâm học hành. Cuộc sống 

chưa vững vàng, quí vị bảo họ đến học, họ không làm được, vì tâm họ đã yên đâu. Vì 

thế chúng ta phải làm sao giúp đỡ họ ổn định cuộc sống vật chất, trước phải bố thí tiền 

của sau đó mới bố thí giáo pháp, cuối cùng là bố thí vô uý. Ba loại bố thí này phải thực 

hiện thứ tự có trước sau. Tài sản là sức lực của mọi người, người xuất gia làm gì có tài 

sản?  Do  thập  phương  cúng  dường,  thập  phương  cúng  dường  chỉ  cần  bản  thân  mình 

không  sử  dụng,  đem  phân  phát  lại  cho  thập  phương  là  bố  thí.  Giống  như  tài  sản  của 

thập phương tập trung lại đây, ta có nhiệm vụ phân chia như thế nào cho hợp lí, thích 

đáng để mọi người đều được tốt. Trong thế giới ngày nay, trừ một số cách bố thí thông 

thường, nếu thực sự muốn chánh pháp được dài lâu thì phải có những đóng góp cụ thể, 

đó là xây dựng đạo tràng. 

Năm 1982, lần đầu đến Mĩ, tại San Francisco tôi gặp một số người bạn cũ, ngày trước 

chúng tôi cùng là học trò của thầy Lí, họ di dân đến Mỹ, sống tại chung cư dành cho 

người già, chung cư người già San Francisco, chung cư này trong thành phố. Chung cư 

này  là  lầu  lớn,  có  khoảng  hơn  hai  mươi  tầng,  mỗi  căn  hộ khá  rộng,  mỗi  căn  hộ bình 

thường hai đôi vợ chồng già có thể ở được, một phòng ngủ, một phòng khách, một nhà 

bếp, nhà kho, một balcon, khoảng mười lăm bộ Đài loan, mười lăm bộ rộng chừng nào? 

Một bộ bằng 36 thước, 36 thước Anh, thước vuông, mười bộ là 360 thước vuông phải 

không?  Mười  lăm  bộ  là  hơn  400  thước  vuông,  hơn  400  thước  vuông  Anh,  cho  nên 

cũng không nhỏ, chỗ ở rất thoải mái. Trong mỗi tòa lầu hơn 400 căn hộ, qui mô tương 

đối  lớn,  có  công  trình  công  cộng,  có  hội  trường  lớn,  giống  như  giảng  đường  vậy. 

440  Tập 443 



Chúng tôi giảng Kinh chính tại nơi đó, mở khóa giảng nơi hội trường đó. Tôi giảng ở 

đó một tuần lễ, tôi liền hiểu ra, tôi nói đạo tràng Phật giáo trong tương lai nên như nơi 

này vậy, vì sao vậy? Họ  đã về hưu rồi, tuổi về hưu khoảng 55 tuổi trở lên, họ không 

làm việc nữa, đúng là lúc để nghe Kinh, niệm Phật, nghe pháp. Trong xã hội ngày nay, 

đạo tràng nên tổ chức như thế. Vì vậy tôi đã nghĩ đến những làng Di Đà, cách nghĩ về 

làng Di Đà bắt đầu từ đó. Người trẻ đang bận rộn học hành,  mải mê công việc, làm gì 

có thời gian để nghe Kinh? Không có thời gian. Chỉ đến sau khi nghỉ hưu, họ đã buông 

xuống tất cả, vậy  mới dễ tu hành. Nếu họ không tu tập thì cảm thấy nhạt nhẽo, cuộc 

đời không còn ý nghĩa gì, lúc này họ nghe Kinh, học tập theo giáo dục của Thánh hiền 

thì khác, làm cho cuộc sống có ý nghĩa hơn, sanh cơ mới có thể phát sanh được. Vì thế 

tổ chức viện dưỡng lão là việc tốt, viện dưỡng lão chính là đạo tràng, trong đó có giảng 

đường, có niệm Phật đường, có trung tâm giải trí. Những thứ đó là gì? Công trình công 

cộng, nếu có được một thư viện nữa thì càng tốt. Trong giảng đường ngày ngày giảng 

kinh, có thể chiếu phim, mở đĩa, để cho trong hai mươi bốn giờ giảng kinh không bị 

gián đoạn, hai mươi bốn tiếng đồng hồ niệm Phật không gián đoạn. Trong một khu vực 

nhỏ  đó,bất  luận  ở  đâu  đều  có  thể  nhìn  thấy,  nghe  được  giảng  kinh,  nghe  được  niệm 

Phật. Trong một phạm vi nhỏ chính là thế giới Cực lạc, thế giới Cực lạc thu nhỏ. Đấy 

chính là đạo tràng của thế kỉ 21, thế kỉ 21 không phải là tự viện, am đường, mà là hình 

thức của làng Di Đà, hình thức chung cư cho những người già. 

Làng  nghỉ  hưu  cho  người  già  của  Australia,  vì  đất  nước  Australia  rộng  lớn,  đất  đai 

nhiều mà, đất đai không đắt, nên môi trường sinh sống của họ giống như công viên vậy, 

vô cùng tốt đẹp, bên trong rộng rãi, cây xanh hoa cỏ nhiều, bố trí nhiều dòng nước, cây 

cầu nhỏ, thực sự là môi trường lí tưởng cho cuộc sống của người già. Nhưng lại thiếu 

thốn  sự  hưởng  thụ tinh  thần,  hưởng  thụ  tinh  thần  nhiều  thứ  thì  những  thứ  của  Trung 

Quốc. Nếu không phát triển theo chiều hướng này, thì trong tương lai những môn nghệ 

thuật  dân  gian  của  Trung  Quốc  dần  dần  sẽ  bị  mai  một,  rất  đáng  tiếc.  Vì  thế  nên  bồi 

dưỡng  những  nhân  tài  nghệ  thuật  dân  gian.  Họ  sẽ  đến  những  nơi  nào  để  biểu  diễn? 

Chuyên môn đến chung cư người già, thôn Di Đà biểu diễn. Nếu quốc gia này có được 

vài  nghìn thôn Di Đà, thì  họ không phải  bận rộn mà vui lắm sao, được đi  biểu diễn 

khắp nơi. Đây là giáo dục tôn giáo, giáo dục luân lí, đạo đức, nhân quả, ở trong đây sắp 

xếp như vậy vô cùng lý tưởng. Việc này phải có người có phước báo lớn phát tâm xây 

dựng, bắt đầu từ những hạng mục nhỏ rồi từ đó nhân rộng ra, mười năm, hai mươi năm 

sau sẽ trở thành những đạo tràng khá qui mô, có tầm ảnh hưởng. Nhất định phải dần 

dần phát triển làm cho gốc rễ kiên cố mới làm cho tốt được, không thoáng chốc đã làm 

lớn được rồi. Phát triển nhanh chóng tệ nạn rất nhiều, không làm tốt được, “dục tốc tắc 

 bất đạt”. Không có phước báo lớn như vậy, phước báo dần dần từ nhỏ bồi dưỡng lên 

càng bồi dưỡng càng lớn. Đó mới là phương pháp, là nguyên lí thành công. Đây đều 

Tập 443  441 



thuộc về tu hạnh Bồ đề thù thắng ở đoạn này nói, tu tập hạnh thù thắng Vô thượng Phật 

đạo. 

“Từ đại trí của Bồ Tát Văn Thù khởi đại hạnh Bồ Tát Phổ Hiền. Từ đức của Bồ Tát 

 Phổ  Hiền,  mười  đại  nguyện  vương  dẫn  chúng  sinh  về  Cực  lạc”.  Mục  tiêu  cuối  cùng 

nhất định phải nơi thế giới Cực lạc, vậy mới đúng. Ở thế giới này, chúng ta có tạo sự 

nghiệp lớn bao nhiêu, nên biết chỉ là trạm đón tiếp của Thế giới Cực Lạc. Tương lai 

đều đưa đến Thế Giới Tây Phương Cực Lạc. Vậy mới có ý nghĩa. Vì vậy kinh không 

thể  không  đọc,  kinh  không  thể  không giảng,  đọc  rồi phải đi  giảng  nói,  giảng cho  ai? 

Giảng cho một người cũng được, giảng cho hai người cũng được, không câu nệ hình 

thức, ngày ngày không gián đoạn. Giảng mười năm như thế sẽ thành công, quí vị trở 

thành đại pháp sư. Đại pháp sư có nhất thiết phải đăng đàn thuyết pháp không? Không 

cần thiết, quan trọng nhất là gì? Là một phòng quay phim và mạng Internet, ở nơi nhỏ 

nhỏ này giảng,  cả thế giới sẽ thu xem được, vậy là được rồi! Kiểu này thuận tiện quá, 

thính  chúng  nhiều  ít  gì  cũng  mấy  trăm  ngàn  người,  thông  thường  khoảng  vài  triệu 

người, thậm chí đến mấy chục triệu thính chúng.Đầu tiên luyện tập, luyện mười năm sẽ 

thành công. 

“Thọ kí, từ Phật nhận lời ký trong tương lai sẽ thành Phật” , thọ kí nghĩa là Thế Tôn dự 

báo trước với quí vị, nhìn thấy quí vị hiện tại công phu tu hành thành tựu, liền có thể 

dự báo quí vị tương lai thời gian nào sẽ thành Phật, thành Phật ở thế giới nào, Phật hiệu 

gọi là gì, Phật đều sẽ nói cho quí vị, dự báo tất cả những thành tựu trong tương lai cho 

quí vị. Hiện tại quí vị đang tu nhân, sau này sẽ có kết quả, kết quả bản thân không biết, 

Phật biết được. 

“Nhân đủ trí tuệ, thệ nguyện cùng với các diệu hạnh đã nói ở trên”, Phật sẽ thọ kí cho 

quí vị. Không có trí tuệ quí vị sẽ không có năng lực để thực hiện, không có thệ nguyện 

quí vị sẽ không có phương hướng, không có mục tiêu, quí vị rất khó có thành tựu. Nếu 

một người, trong cuộc đời họ có phương hướng nhất định, có mục tiêu nhất định, sớm 

muộn  gì  họ  sẽ  thành  tựu.  Con  người  trong  đời  không  thể  không  có  phương  hướng, 

không thể không có mục tiêu, điều này rất quan trọng! Có phước báo lớn, ta nên cùng 

hưởng báo đó với tất cả chúng sinh, như thế phước báo đó mới càng lớn, lớn đến vô 

cùng vô tận. Phước báo của Phật A Di Đà là lớn nhất, Ngài đem phước báo của Ngài 

cho tất cả chúng sanh khắp pháp giới hư không giới cùng hưởng. Vì thế phước báo đó 

thù thắng không gì sánh được. Đầy đủ ba kiều kiện này, có trí tuệ, có phương hướng, 

có  mục  tiêu,  lại  thật  làm,  các  diệu  hạnh  này  chính  là  thật  làm,  “nên  chắc  chắn  được 

 Phật thọ kí mà quả Phật viên mãn, nên gọi là thọ kí sẽ thành Phật”. Chư Phật Như lai 

thọ kí cho quí vị, tương lai chắc chắn quí vị sẽ thành Phật. 

442  Tập 443 



“Tịnh Ảnh Sớ” viết: “Nêu trí và hạnh đó, thọ kí sẽ thành Phật”. Trong trí, hạnh này có 

nguyện, vì nguyên văn một câu có bốn chữ, nói trí, nói hạnh, có nguyện trong đó. Đây 

chính là thọ kí sẽ thành Phật. 

“Trongcâu kệ Di Đà này, hai câu đầu là trí và nguyện, ba câu giữa là thắng hạnh do tu 

 tập, câu cuối là thọ kí thành Phật, đó là diệu quả sở cảm mà có” . Đây là bài kệ thứ hai 

trong Kinh. 

Phần  trước  chúng  ta  đã  học,  “Bồ  Tát  đạo  cứu  cánh,  đầy  đủ  gốc  công  đức,  tu  thắng 

 hạnh Bồ đề, thọ kí sẽ thành Phật”. 

Dưới đây là bài kệ cuối cùng, “Thông đạt các pháp tánh, tất cả không, vô ngã”. 

“Hội Sớ” viết: Tất cả hữu tình và phi tình. “Phi tình” chúng ta thường nói “vô tình”. 

Hữu tình ngày nay chúng ta gọi là động vật. Vô tình là thực vật và khoáng vật, ngày 

nay  khoa  học  dùng  cách  chia  như  vậy,  còn  Phật  pháp  thì  chia  hữu  tình  và  phi  tình. 

Ngày nay khoa học gọi là động vật, thực vật, khoáng vật. 

“Tịnh  uế  phàm  thánh” ,  tịnh  uế  tức  nói  y  báo,  môi  trường  trong  sạch.  Môi  trường  ô 

nhiễm là uế độ. Thế giới Cực lạc ở phương Tây là Tịnh độ, trái đất chúng ta đang sống 

là uế độ. 

Chắc các vị cũng biết, hiện nay quả đất đã ô nhiễm rất nghiêm trọng, vì thế nên mới 

chịu  nhiều  thiên  tai  như  vậy,  nếu  quả  đất  thanh  tịnh  thì  không  thể  phát  sanh  những 

thiên tai này. 

Phàm thánh là chánh báo, quên mất tự tánh là phàm phu; giác ngộ tự tánh là Phật, Bồ 

Tát. Phật, Bồ Tát là Thánh, chúng sinh Lục đạo là phàm. “Tên gọi các pháp”, bất luận 

là y báo hay chánh báo, tất cả kết hợp lại gọi là chư pháp. 

Kế tiếp là phần giải thích về tánh, tánh là gì? “Tánh” có nghĩa không thay đổi, nghĩa 

bất biến, mãi mãi không thay đổi, mãi mãi không biến đổi thì gọi là tánh. 

“Lí của nó là thể vậy”, lí là đạo lí, nguyên lí. Thể có nghĩa là năng y, là năng sinh, là 

năng hiện. Chư pháp là tất cả pháp. Phần trước chúng ta đã nói y báo, chánh báo, tịnh 

độ, uế độ, phàm phu, thánh nhân, đây là chư pháp. “Chư pháp vốn đủ thể tánh, không 

 bao giờ thay đổi”, người minh tâm kiến tánh có thể thấy được. 

Chứng mình cho chúng ta có đại sư Huệ Năng, tại Trung Quốc, thời đại nhà Đường. 

Khi minh tâm kiến tánh, Ngài đã trình một bài kệ, tức là nói Ngài đã thấy những gì? 

Ngài thấy được tự tánh. Hình dáng của tự tánh ra sao? Tự tánh chính là lí thể được nói 

ở đây. Tự tánh chư pháp chính là lí thể của chư pháp, lý thể hình dáng như thế nào? 

Tập 443  443 



Câu đầu tiên ngài nói là thanh tịnh, “đâu ngờ tự tánh, vốn tự thanh tịnh”. Câu nói này 

nếu nói theo cách nói ngày nay của chúng ta, là không ngờ tự tánh vốn là thanh tịnh,  là 

câu nói như vậy. Câu thứ hai, “Không ngờ tự tánh vốn, không sinh không diệt”. Không 

sinh không diệt là Đại bát niết bàn được nói đến trong giáo lí Đại Thừa. Bát niết bàn là 

tiếng  Phạn,  tiếng  Ấn  độ  cổ,  có  nghĩa  là  không  sinh  không  diệt,  nó  là  vĩnh  hằng,  khi 

dịch sang tiếng Trung Quốc nó có nghĩa là tánh. Tánh nghĩa là không thay đổi, bất biến, 

vĩnh hằng. Câu thứ ba Ngài nói về tự tánh, “vốn đã đầy đủ”, tuy tự tánh không phải là 

bất cứ thứ gì, dường như thứ gì cũng không có, nhưng nó có thể sinh vạn pháp, có thể 

hiện vạn pháp. 

Trong tự tánh đầy đủ trí tuệ, đức năng, tướng hảo, nhưng khi không đủ duyên nó không 

hiện. Nó có mặt bất cứ ở đâu, có mặt bất cứ lúc nào, quí vị không cách nào tiếp xúc 

được với nó. Đây là điều trong những kết luận thông thường, chúng ta hay nói, vì nó 

không phải là hiện tượng vật chất, nên những giác quan như mắt, tai,  mũi, lưỡi, thân 

chúng  ta  không  thể  tiếp  xúc  được.  Thứ  mà  mắt,  tai,  mũi,  lưỡi,  thân  tiếp  xúc  được  là 

hiện tượng vật chất. Nó không phải là hiện tượng tinh thần, nên thức thứ sáu chúng ta 

không  nghĩ  đến  được.  Nếu  nó  thuộc  hiện  tượng  tinh  thần  thì  thức  thứ  sáu  chúng  ta 

duyên đến được. Nó cũng phải là hiện tượng tự nhiên, hiện tượng tự nhiên thì A lại ya 

có thể duyên được. Vì nó không phải là hiện tượng tự nhiên nên A lại ya không duyên 

được. Hiện tượng tinh thần thì thức thứ sáu, thứ bảy có thể duyên được. Tuy tồn tại 

nhưng chúng ta không duyên được, không hay biết có thứ như vậy, nhưng nó là bản thể. 

Tất cả mọi hiện tượng, tất cả vạn sự vạn vật được sinh ra từ đó, từ đó mà biến ra, từ đó 

mà hiện ra. Những hiện tượng đó thiên biến vạn hoá. Thiên biến vạn hoá là tác dụng 

của thức, tức là phân biệt, chấp trước khởi tác dụng. Không phân biệt, chấp trước thì 

nó không biến hoá. Có phân biệt, chấp trước nó liền thiên biến vạn hoá. 

Phật cách đây ba nghìn năm, những thứ ngày nay chúng ta cho là hiện tượng tự nhiên 

Ngài đã nói ra hết, và bây giờ khoa học hiện đại đã chứng minh đó là thật chứ không 

phải giả. Vì vậy thể tánh vốn có của các pháp không bao giờ thay đổi, “cho đến thực tế 

 của nó là lí thể ”. Đây chính là thứ mà trong triết học gọi là bản thể. Bản thể của vũ trụ 

vạn hữu. 

“Nhân duyên hợp thành, giả danh chư pháp”, chư pháp là những hiện tượng chúng ta 

nói ở đây, những hiện tượng này từ đâu mà có? Do nhân duyên hoà hợp mà có. Cho 

nên Phật nói tất cả pháp gọi là duyên sinh, không gọi nó là nhân sinh. Trên thực tế phải 

có nhân, duyên, quả. Tại sao Phật chỉ nói duyên mà không nói nhân? Vì nhân là bình 

đẳng, nhân là thứ vốn có. Đại sư Huệ Năng nói về tự tánh: vốn tự đầy đủ đó là nhân, 

nhân là vốn có, nhưng nhân mà không có duyên thì nó không khởi tác dụng. Nhân nếu 

như đủ duyên, ba thứ hiện tượng lập tức khởi lên,  hiện tượng vật chất, hiện tượng tinh 

444  Tập 443 



thần, hiện tượng tự nhiên liền sinh khởi. Cho nên duyên, không nói nhân mà nói duyên, 

vấn đề là ở chỗ đó. 

Duyên sinh, cho nên giả danh các pháp, bởi khi duyên tụ thì có, khi duyên tụ hợp là có, 

hiện tượng có. Khi duyên tan thì không còn nữa, hình dáng không tồn tại nữa. Cho nên 

Phật dạy: “ tất cả pháp rốt cục là không”, chính là từ điểm này mà nói. 

“Phàm có hình tướng, tất cả đều hư dối”, không phải chờ đến khi duyên tan quí vị mới 

biết nó không còn, bây giờ đã không tồn tại, chỉ vì duyên tụ nên có mà thôi, làm gì có 

thật? Giống như một căn phòng, quí vị thấy căn phòng có không? Không có. Nếu quí 

vị biết nhìn thì căn phòng này là gì? Quí vị thấy bao nhiêu gạch, bao nhiêu ngói, bao 

nhiêu gỗ, bao nhiêu công trình, quí vị chỉ thấy chừng đó, gộp tất cả lại thì nó có, tháo 

rời tất cả ra thì nó hết. Vốn nó không có, bây giờ có dựng lên vẫn là không có, đó là 

quí vị thật biết nhìn. Quí vị nhìn thấy thực tướng các pháp. Phàm phu không biết nhìn, 

toàn nhìn giả tướng các pháp, chưa thấy được thật tướng. Thực tướng, từ trong cái có 

quí vị thấy được cái không có, chẳng qua đó là duyên tụ, duyên tán mà thôi. Cuốn kinh 

chúng ta nhìn thấy là có, kỳ thực người biết nhìn họ sẽ thấy những gì? Trong đó chỉ 

hơn trăm trang giấy mà thôi, tập hợp lại ở đây nên nói có, khi xé thì nó trở thành không, 

không lẽ phải chờ đên lúc xé mới biết nó không có sao? Không đợi xé ra ta vẫn biết nó 

không có, nó chỉ là những trang giấy chồng lên nhau ở đây, không phải thật. 

Vì thế, những kiến trúc sư khi nhìn căn phòng, không giống với chúng ta, họ thấy trong 

đó có bao nhiêu tấn sắt thép, bao nhiêu tấn vật liệu, lúc bày ra trên đất, họ tính toán 

những thứ đó cho quí vị. Cần bao nhiêu ngày công họ đã tính sẵn, dựa theo bản vẽ để 

tính toán. Quí vị liền cho đó là có, giả có, không phải thật có. Thật là gì? Thật là vĩnh 

hằng bất biến. Hư không này là vĩnh hằng bất biến, có cũng không trở ngại nó, không 

cũng không trở ngại nó, đó là thật, không phải giả. Vì vậy hư không thuộc pháp vô vi, 

không phải pháp hữu vi. 

Dưới đây phần viết trong ngoặc nói rất hay, “nhân duyên hoà hợp nên hiện các pháp, 

 thực đều hư vọng, chỉ là giả danh mà thôi”. Hiện tại chúng ta đang được thân người, 

cơ thể là do nhân duyên hoà hợp, thân thể chúng ta thực sự có không? Nếu thật có thì 

phải vĩnh hằng bất biến, trẻ mãi không già, không suy, không chết, đó mới là thật. Sẽ 

có sinh, lão, bệnh, tử là giả, không phải thật. 

Phật dạy chúng ta những thứ không phải thật đều buông bỏ hết, thứ thật thì phải nắm 

bắt nó, đừng để những thứ giả tướng bên ngoài đánh lừa. 

“Tự tánh tịch diệt, không thể nắm bắt nên gọi là không, vô ngã” , đây chính là trí tuệ 

chân thực trong giáo lí Đại Thừa, nói cho chúng ta biết thực sự là vô ngã, sau vô ngã 

mới nói đến chân ngã cho quí vị. Có chân ngã, đây là giả ngã. Chân ngã là gì? Không 

Tập 443  445 



phải  nhân  duyên  tụ  hội,  không  liên  quan  đến  duyên  là  thật,  những  thứ  liên  quan  đến 

duyên đều giả hết. 



Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



--------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

 

 

 

Tập 444 

Chuyển ngữ:  Minh Tuệ 

Biên tập: Liên Hải 

Thời gian: 08.06.2011 

Địa điểm: Cương Sơn Tịnh Tông Học Hội – Nhật Bản 

 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi. 

Mời quý vị xem  “Đại Thừa Vô Lượng Thọ Kinh Giải”  trang 558, hàng thứ sáu, bắt đầu 

đọc từ câu thứ nhất. 

“Nhân duyên hợp thành, giả danh chư pháp”, bên dưới có một chú thích nhỏ. “Nhân 

 duyên hoà hợp, mà hiện các pháp, thật đều hư vọng, chỉ là giả danh mà thôi. Tự tánh 

 tịch diệt, không thể nắm được, nên gọi là không, vô ngã”. Lần trước chúng ta đã học 

đoạn này. Ở đây nói rõ, “thông đạt tánh các pháp, tất cả đều không, vô ngã”, bởi vì tất 

cả pháp đều do nhân duyên hợp thành. 

Trong “Kinh Kim Cang” nói: “nhất hợp tướng”, nhất hợp tướng rất khó hiểu, ngày nay 

được khoa học chứng thực rồi, thực sự là nhất hợp tướng, cũng chính là nói tất cả hiện 

tượng vật chất, bất luận là động vật, thực vật hay khoáng vật. Dùng danh từ Phật pháp 

để nói, đó đều là những thứ cực nhỏ tổ hợp lại mà thành. Danh từ khoa học hiện nay 

gọi là lượng tử, tiểu quang tử, cũng có nơi gọi là vi trung tử, là những thứ này tổ chức 

mà thành. Đây là đơn vị nhỏ nhất của vật chất, không có thứ nào nhỏ hơn nữa, toàn là 

446  Tập 444 



nó tổ thành. Vì thế nhân duyên hoà hợp, đây chính là hợp thành, mà hiện các pháp. Tất 

cả các pháp trong vũ trụ, hiện nay chúng ta chia tất nó thành ba loại: động vật, thực vật 

và khoáng vật. Giáo lý Đại thừa chia nó thành hai loại, một loại là khí thế gian, một 

loại  là  hữu  tình  thế  gian,  đây  đều  thuộc  về  “nhất  hợp  tướng”.  Duyên  tụ  thì  nó  hiện 

tướng, duyên tan thì tướng không còn nữa. Nên “thực đều hư vọng”. 

Nói thật với quí vị, đó toàn là hư vọng. Trong “Kinh Bát Nhã” nói: “Tất cả pháp đều 

 không có, rốt cục không, không nắm được”. Đây là chân tướng sự thực. 

Trong Kinh Đại thừa thường nói: “Đương thể tức không, liễu bất khả đắc”, nhưng là 

giả danh mà thôi. Đây là nói về tướng, tiếp theo nói về tánh. 

“Tự tánh tịch diệt, thể bất khả đắc”, tánh có, tánh là tướng tịch diệt; tịch là thanh tịnh, 

tịch  tĩnh;  diệt  là  diệt  phiền  não,  diệt  tập  khí.  Trong  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  nói:  vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước đều không tồn tại nữa thì gọi là diệt. Diệt là diệt tướng 

vọng  của  nó.  Tướng  hiện  ra  là  vọng  tướng,  diệt  vọng  tướng  của  nó,  chứ  không  phải 

diệt  tánh.  Tánh  là  thứ  bất  sinh  bất  diệt;  tự  tánh  là  bất  sinh  bất  diệt.  Thể  của  tự  tánh 

không thể nắm bắt. Nó thật có, nhưng tại sao không nắm được? Vì nó không phải là 

hiện tượng, cho nên chúng ta không có cách gì để suy lường nó. Nó không phải là hiện 

tượng vật chất. Tiền ngũ căn của chúng ta không thể tiếp xúc được với nó. Nó không 

phải  là  hiện  tượng  tinh  thần,  nên  thức  thứ  sáu,  thức  thứ  bảy  cũng  không  thể  tưởng 

tượng ra nó, không thể tưởng tượng được. Nó không phải là hiện tượng tự nhiên nên a 

lại  ya  cũng  không  duyên  đến  được.  Thông  thường  chúng  ta  nói,  tám  thức  51  tâm  sở 

đều không duyên đến được, nó vẫn tồn tại, nó tồn tại mọi lúc, tồn tại mọi nơi. Trong 

kinh Phật nói với chúng ta, vấn đề này “chỉ chứng mới biết”. Chứng ngộ bằng cách nào? 

Buông xả nó liền hiện tiền, quí vị liền chứng được. Buông bỏ vọng tưởng, phân biệt, 

chấp  trước  liền  chứng  được.  Vậy  chúng  ta  biết  được  khoa  học,  triết  học  vĩnh  viễn 

không thấy được nó. Vì sao vậy? Khoa học, triết học đều chưa buông bỏ vọng tưởng, 

phân biệt, chấp trước, cho nên không thể suy lường được. Nó là căn nguyên của vạn 

pháp, nó là bản thể của vạn pháp, nó có thể hiện, có thể sinh, a lại ya năng biến, tức là 

bát thức năng biến. Tự thể của nó thật có, nhưng không thể nắm bắt, nên gọi là không, 

vô ngã. 

“Ngã, có hai loại”, tức là hai loại ngã, “Một là nhân ngã”, cả hai loại này đều là không, 

đều là không, vô ngã. “Phàm phu bất liễu”, bất liễu là không hiểu rõ, “năm uẩn hoà 

hợp  giả  hiện  mà  có  nghĩa  của  ngã”,  thân  hiện  tại  của  chúng  ta  đây,  thân  này  là  thân 

năm  uẩn.  Năm  uẩn  là  sắc,  thọ,  tưởng,  hành,  thức.  Sắc  là  hiện  tượng  vật  chất.  Thọ, 

tưởng, hành, thức là hiện tượng tinh thần. Thọ là cảm thọ, chịu khổ, chịu vui. Không 

khổ  không  vui  thì  gọi  là  vô  kí  thọ,  đó  cũng  là  thọ.  Tưởng  là  tư  tưởng,  hành  là  niệm 

niệm liên tục, sẽ không gián đoạn, không bị cắt đứt, hành là tướng liên tục. Thức tức là 

Tập 444  447 



a lại ya, trong a lại ya có thể hàm chứa chủng tử của tất cả các pháp. Chủng tử không 

phải hiện tượng, không phải ba loại hiện tượng mà chúng ta đã học, nhưng đích thực có 

một thứ như vậy, chúng ta nói là ấn tượng. Chúng ta từ sáng đến tối, mắt thấy tai nghe 

đều đều lưu lại dấu ấn. Dấu ấn đó được lưu giữ lại trong a lại ya, a lại ya giống như 

kho tư liệu vậy. Đời đời kiếp kiếp vô lượng kiếp đến nay, những thứ do sáu căn, sáu 

thức tạo đều được lưu giữ trong a lại ya. A lại ya là một nhà kho lớn. Điều này trong 

kinh nói rất hay. Bởi vì trong kho tư liệu này, nó không phải hình tướng, không phải 

vật chất, nếu là vật chất thì e rằng nó có nhỏ hơn nữa, thì khắp cả pháp giới hư không 

giới  cũng không dung nạp được. Quí vị liền biết A lại ya không thể nghĩ bàn, do nó 

không phải là hiện tượng vật chất. Nó có thể hiện, vì thân chúng ta là thân năm uẩn, 

sắc thọ tưởng hành thức. 

“Tâm Kinh”, mọi người đều đọc rất thuộc. Mở đầu “Tâm Kinh”: “Quán tự tại Bồ tát” 

tức là Quán Thế Âm Bồ Tát, “hành thâm Bát nhã ba la mật đa thời, chiếu kiến ngũ uẩn 

 giai không”, nhân ngã là không. Quán Thế Âm Bồ Tát quán thấy năm uẩn đều không, 

phần trước chúng ta đã thể hội, luôn cho rằng thân người này là của bản thân chúng ta, 

bây giờ chúng ta đã hiểu, không phải thế. 

Năm uẩn là gì? Năm uẩn là thứ nhỏ nhất trong cực vi Phật nói đến, chính là ngày nay 

nhà lượng tử học nói là “tiểu quang tử”, đây là cơ sở của vật chất, tất cả vật chất đều do 

nó kết hợp mà thành, giống như phần trước chúng ta nói “nhất hợp tướng” vậy, duyên 

tụ duyên tán. Một tiểu quang tử như thế trong đó có sắc thọ tưởng hành thức. Bồ tát Di 

lặc đã cho chúng ta biết, thứ này là từ ý niệm mà thành. Phật hỏi Bồ tát Di lặc “tâm có 

niệm khởi”. Phàm phu chúng ta vừa khởi ý niệm thì tâm có niệm khởi. Phật hỏi, trong 

một niệm đó có bao nhiêu niệm, bao nhiêu tướng, bao nhiêu thức? Phật hỏi rất chi tiết, 

chúng  ta  không  thể  hỏi  được  như  thế.  Trong  đó  có  bao  nhiêu  niệm?  Có  bao  nhiêu 

tướng? Có bao nhiêu thức? Tướng là sắc tướng; thức là thọ tưởng hành thức, chúng ta 

liền biết. 

Thì ra năm uẩn là tiểu quang tử. Bồ tát Di lặc trả lời là một  cái gảy ngón tay có ba 

mươi hai ức trăm nghìn niệm. Chúng ta khởi lên một niệm, thời gian là một cái gảy 

ngón tay, trong đó có bao nhiêu niệm nhỏ? Ba mươi hai ức trăm nghìn niệm nhỏ, ba 

mươi hai ức nhân một trăm nghìn ba trăm hai mươi triệu, một cái búng ngón tay có ba 

trăm hai mươi triệu niệm nhỏ, Bồ tát Di lặc nói “mỗi niệm thành hình”, hình chính là 

tướng, chính là sắc tướng, hiện tượng vật chất. 

“Hình đều có thức”, trong mỗi hình dáng đều có thọ, tưởng, hành, thức. Phật nói năm 

uẩn tức nói tiểu quang tử, danh từ Phật giáo gọi là nhỏ nhất của cái nhỏ nhất. Cơ sở của 

tất cả hiện tượng vật chất là năm uẩn, bên trong vật chất nhỏ nhất đều có đủ sắc, thọ, 

tưởng, hành, thức. Vì thế vất chất và tinh thần vĩnh viễn không tách rời nhau. Tách rời 

448  Tập 444 



là  sai rồi, tách rời là không còn nữa. Hiện tượng vật chất là do hiện tượng tinh thần 

biến hiện ra. A lại ya thức trong Tướng Tông đã nói rất rõ ràng, “Một niệm bất giác mà 

 có vô minh”. Một niệm này không có nguyên nhân, một niệm này không có bắt đầu, 

cho nên vô minh được gọi là vô thỉ vô minh. Tại sao không thể nói nó có điểm bắt đầu? 

Bởi vì nó không phải thật. Nếu nó có bắt đầu, có kết thúc, có đầu có cuối, vậy là thật 

có  sự  việc  này.  Không  có  sự  bắt  đầu,  có  nghĩa  nó  là  giả,  hoàn  toàn  là  giả,  căn  bản 

không có chân tướng sự thực này, nên Phật đã ví nó như mộng huyễn, bóng nước, nằm 

mơ có điểm khởi đầu không? Có ai lúc nằm mơ mà có thể tìm ra được sự bắt đầu? Mấy 

phút, mấy giây,  mấy giây trong mấy giây, liệu có tìm ra được không? Tìm không ra, 

mà quí vị có đi tìm không? Sẽ không đi tìm, vì sao vậy? Nó là giả. Nếu chân thì quí vị 

đã đi tìm rồi, đó là giả, tìm nó làm gì! 

Nhất niệm bất giác là giả, nên gọi là vô thỉ vô minh, điều này không thể giải thích sai 

được. Vô thỉ không thể nói là rất lâu, từ rất lâu, tìm không được điểm bắt đầu nên gọi 

là vô thỉ, nghĩ như thế là quí vị toàn nghĩ sai rồi. Quí vị nên hiểu những lời Bồ tát Di 

lặc đã nói, ý niệm này rất ngắn ngủi, nếu ngày nay chúng ta dùng đơn vị giây để tính, 

một giây gảy được năm lần, thì trong một giây có bao nhiêu niệm? Một nghìn sáu trăm 

triệu niệm, một giây có một phần một nghìn sáu trăm triệu, quí vị thử tìm nó ra, quí vị 

có thể tìm ra được không? Không thể tìm được. Cho nên Phật nói vô thỉ, danh từ này 

dùng  quá  hay.  Vô  thỉ  căn  bản  nó  là  hư  vọng,  một  niệm  bất  giác,  đây  chính  là  động 

tướng, đây là nghiệp tướng của a lại da, nghiệp tức là nó chấn động. Một niệm này liền 

động  rồi.  Tâm  là  thanh  tịnh,  vĩnh  viễn  bất  động.  Sự  bất  giác  này  liền  sản  sanh  hiện 

tượng dao động. Hiện tượng này khoa học gọi nó là năng lượng. Năng lượng này là thứ 

vốn có trong tự tánh. Tướng cảnh giới trong tự tánh và chuyển tướng cũng là thứ vốn 

có. Khi đại sư Huệ Năng kiến tánh nói: Đâu ngờ tự tánh, vốn tự đầy đủ. Tức là trong tự 

tánh vốn đã đầy đủ đức năng, trí tuệ, ngày nay gọi nó là năng lượng. 

Tin tức, vật chất, đây là nói tướng hảo. Kinh Đại thừa đã nói rất rõ ràng, rõ ràng hơn cả 

các nhà khoa học. Vì thế hiện tượng vật chất là từ chuyển tướng biến hiện ra, chúng ta 

thường nói là bốn phần A lại ya, ai đã học qua Tướng tông thì càng dễ hiểu. 

Một  niệm  bất  giác  là  chứng  tự  chứng  phần  của  A  lại  ya,  một  niệm  bất  giác  đó.  Tự 

chứng phần của a lại ya chính là tự tánh, chính là chân như, chính là tự tánh. Kiến phần 

của a lại ya là hiện tượng tinh thần, mạt na thức, “ngã” liền có mặt. Ngã kiến, ngã kiến 

là chủ thể của thức thứ sáu, tức là ngã đã xuất hiện, chấp trước có cái ngã, ngã đã xuất 

hiện. Tiếp sau ngã xuất hiện có ba thứ nữa, đó là ngã ái, ngã si và ngã mạn, đó chính là 

tham sân si. Ngã ái là tham, ngã si, ngã mạn là sân nhuế, ba thứ phiền não tham sân si 

xuất hiện đồng thời với ngã, những thứ này gọi là căn bản phiền não, câu sinh phiền 

não, xuất hiện đồng thời với ngã, chỉ cần có ngã là có tham sân si. Khi bỏ được tham 

Tập 444  449 



sân si thì ngã không còn, nếu ngã không còn nữa thì tham sân si cũng không còn nữa, 

vì chúng nó có mặt cùng nhau. Vì có ngã nên cảnh giới tướng mới xuất hiện, chính là 

tướng phần của a lại ya, tướng phần của a lại ya là hiện tượng vật chất. Hiện tượng vật 

chất từ đâu mà có? Từ kiến phần biến hiện ra tướng phần. Nghiệp tướng của a lại ya là 

năng lượng, kiến phần là hiện tượng tinh thần, tướng phần là hiện tượng vật chất, đều 

được hoàn thành trong một niệm. 

Một niệm này phải ghi nhớ, một phần một nghìn sáu trăm triệu trong một giây, được 

hình thành trong chừng đó thời gian, khi nó hoàn thành thì ba tướng nhỏ của a lại ya 

xuất hiện. Loại hiện tượng này quí vị  không thể nói nó có, quí vị nói nó có thì nó đã 

không còn nữa. Quí vị không thể nói nó không, quí vị nói nó không thì nó lại liên tục 

xuất hiện. Nhưng mỗi niệm không giống nhau, mỗi niệm giống như những cảnh trong 

phim, một hình ảnh, hình  ảnh này chớp mắt liền qua đi, hình kế tiếp xuất hiện, niệm 


thứ hai không phải là niệm đầu, mỗi niệm đều không giống nhau, không có tương đồng. 

Vì thế tướng này gọi là tương tự tương tục, nó không phải hoàn toàn tương đồng. Nếu 

hoàn toàn tương đồng chúng ta có thể nói tướng tục tướng, nhưng nó không phải, mỗi 

niệm không giống nhau. 

Tiến sĩ Giang Bổn làm thí nghiệm về nước.Tôi lần đầu gặp ông ấy, ông đã thí nghiệm 

được mười năm, đến bây giớ chắc được mười lăm, mười sáu năm, mấy mươi ngàn tấm 

ảnh, ông nói với tôi không tìm ra được hai tấm hoàn toàn giống nhau, ông cảm thấy rất 

lạ. Tôi nói với ông, căn bản là không thể giống nhau. Ông hỏi: Tại sao? Tôi nói, trong 

kinh từ xưa Đức Phật đã nói rồi: Niệm trước và niệm sau của quí vị không giống nhau. 

Quí  vị  cùng  nói  tôi  yêu  bạn  như  nhau,  nhưng  niệm  yêu  trước  và  niệm  yêu  sau  khác 

nhau, vì thế trong kết tinh sau thí nghiệm của ông, bức ảnh này chắc chắn khác nhau, 

không phải hoàn toàn tương đồng. Cho nên kiểu thực nghiệm đó, mỗi người làm thực 

nghiệm, hình ảnh không giống nhau. Vì sao vậy?  Vì ý niệm của quí vị đang dao động, 

quí vị khởi niệm là cảm, nó liền hồi ứng, cảm không tương đồng thì làm sao hồi ứng có 

thể tương đồng được? Cảm là nhân, ứng là quả, vì thế nó khác nhau. Ý niệm của chúng 

ta,  mỗi  niệm  đều  không  giống  nhau,  làm  sao  có  thể  sản  sinh  những  thứ  giống  nhau? 

Mỗi phút giây đều thay đổi, vô thường! 

Thân mạng chúng ta không phải một ngày, một năm, mấy mươi năm, không phải. Thân 

mạng chúng ta, chính như lời của Bồ tát Di lặc nói, mỗi giây có  một nghìn sáu trăm 

triệu lần sinh diệt, làm gì có chuyện thật! Chúng ta đọc đoạn hội thoại giữa Phật và Bồ 

tát  Di  lặc,  nội  dung  đó  được  đề  cập  trong  “Bồ  Tát  Xử  Thai  Kinh”,  chúng  ta  lại  đọc 

được những báo cáo của những nhà lượng tử học gần đây, chúng ta mới hốt nhiên đại 

ngộ, chân tướng hóa ra là vậy, bây giờ mới biết rõ, mới thấu suốt. Thực sự hiểu rõ hiểu 

thấu suốt rồi, có điều gì tốt? Điều tốt rất lớn, tại sao vậy? Thực sự buông xuống rồi. 

450  Tập 444 



Nếu không hiểu rõ, thực sự không buông xuống được. Tại sao đến giờ này quí vị vẫn 

chưa  thể  buông  xuống?  Vì  quí  vị  chưa  hiểu  rõ,  thực  sự  hiểu  rõ  rồi  quí  vị  sẽ  buông 

xuống được. Quí vị hiểu được gì? Tất cả là giả, không có một thứ gì là thật, hà tất phải 

tạo  nghiệp?  Nếu  vẫn  còn  băn  khoăn  này,  thì  băn  khoăn  đó  là  tạo  nghiệp,  không  tạo 

nghiệp nữa, triệt để buông xuống rồi. 

Trong “Kinh Bát Nhã” nói rất rõ ràng: “tất cả pháp vô sở hữu, rốt ráo không, không 

 thể  nắm  bắt”.  Chúng  ta  đọc  rồi,  đọc  rất  thuộc  cũng  biết  tụng,  cũng  nhớ  rất  rõ  ràng, 

nhưng đó không phải là cảnh giới của chúng ta, là cảnh giới của ai? Cảnh giới của Bồ 

tát Pháp thân, cảnh giới của những người đã minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật, 

là cảnh giới của họ. Nếu quí vị vào cảnh giới đó, thì quí vị không còn là phàm phu nữa, 

quí vị không còn trú trong lục đạo, quí vị cũng không còn trú trong mười pháp giới, mà 

quí  vị  trú  ở  đâu?  Quí  vị  trú  ở  cõi  Thật  báo  trang  nghiêm  độ,  vì  thế  không  thể  giống 

nhau. Cảnh giới không giống nhau thì không thể trú cùng nhau, nếu trú cùng nhau thì 

chắc chắn cảnh giới phải tương đồng, không thể cách xa nhau. Nhưng nếu sinh về thế 

giới  Cực  lạc,  vậy  thì  khác  rồi,  thế  giới  Cực  lạc  tuy  chưa  chứng  đắc,  chưa  khế  nhập 

cảnh giới này. Bốn mươi tám lời nguyện của Phật A di đà, đó là cảnh giới không thể 

nghĩ bàn, Ngài gia trì quí vị, thực sự gia trì được. Những người chúng ta đến đó, cũng 

thực sự có thể thọ dụng được, Phật  gia trì chúng ta thực sự được thọ dụng, nên quí vị 

biểu hiện trí tuệ, thần thông, đạo lực gần giống như Phật. Đến thế giới Cực lạc, thân thể 

quí vị giống như Phật A di đà, môi trường sinh hoạt của quí vị giống Phật A di đà. Nói 

cách khác, tuy chưa đoạn hết phiền não, nhưng thân phận nhân thiên đến thế giới Cực 

lạc, hưởng thụ bình đẳng với bốn mươi mốt vị pháp thân Đại sĩ. Đây gọi là pháp khó 

tin, quí vị nói cho rất nhiều Bồ tát nghe, họ không tin, làm gì có chuyện đó! 

Cho nên Phật nói sự việc này “chỉ Phật với Phật mới có thể hiểu hết”, chỉ có chư Phật 

mới biết, các Ngài hoàn toàn hiểu rõ. “Đẳng Giác Bồ tát như trông trăng qua lưới”, tức 

là sự hiểu biết đối với sự việc này, họ hiểu được, nhưng hiểu không thấu triệt. Giống 

như ban đêm ngắm trăng mà bị ngăn cách một tấm lưới, cũng nhìn thấy, nhưng bị ngăn 

bởi tấm lưới, so với người nhìn thấy hoàn toàn không bị chướng ngại, thì khác nhau rồi. 

Hiểu rõ được sự việc này rồi, ngã là gì đã hiểu rõ được rồi, ngã thật sự là pháp tánh, là 

tự tánh, đây là cái ngã chân thực, năm uẩn hòa hợp là giả ngã, điều này phải nhận thức 

rõ ràng. 

Người vọng nhận có tự chủ tự tại, có thể thường làm chủ tể là danh nhân ngã. Chúng ta 

ngày nay cho rằng thân thể này là ta, đó là nhận thức sai lầm. Cho rằng thân này có thể 

tự mình làm chủ, có thể tự mình được tự tại, đó là vọng tưởng. Nếu bản thân có thể làm 

chủ, có ai không muốn trẻ mãi không già? Quí vị phải già, quí vị phải sinh bệnh, vậy là 

quí vị không làm chủ được. Mỗi ngày phải ăn cơm, đáng ghét biết bao, phiền phức biết 

Tập 444  451 



bao, nếu không phải ăn thì tốt biết bao? Quí vị không làm được, vậy là quí vị không thể 

làm chủ được rồi, quí vị không tự tại, quí vị phải chịu ràng buộc mọi thứ. 

Chữ ngã được định nghĩa chính là chủ tể, chính là tự tại, cả hai nghĩa này không thể 

tìm được trên thân này, trên thân này không tìm thấy, trong tâm này cũng không tìm 

thấy. Tâm này là vọng niệm, tìm không thấy, sau đó quí vị mới thể hội được. Phật nói 

đây là giả, đây không phải là thật. 

“Nếu có thể liễu đạt, nhưng là năm uẩn giả hợp”, năm uẩn giả hợp là hiện tướng của A 

lại ya, hiện nghĩa có ngã, năm uẩn giả hợp, “thật không có tự thể, nên nói nhân vô ngã”, 

đích thực không có tự thể, là năm uẩn giả hợp mà hiện tướng này, khi ngũ uẩn tách ra 

thì tướng cũng không còn. Người thông minh thì khi năm uẩn hợp thành, liền biết được 

nó là giả, nó không phải thật, đây mới gọi là trí tuệ, mới gọi là nhìn thấu. 

“Vậy nên người tu hạnh Tiểu thừa, nhờ đoạn phiền não mà chứng Niết bàn”. Người 

Tiểu  thừa  tu  hành  phá  ngã  chấp,  người  Tiểu  thừa  phá  ngã  chấp  rồi,  cho  nên  chứng 

được Niết bàn. Niết bàn này gọi là thiên chân Niết bàn, không phải Đại bát Niết bàn 

thật sự, gọi là tiểu quả, thành A la hán. Khi chứng đến cảnh giới này, lục đạo luân hồi 

không còn nữa, không thấy nữa, cho nên luân hồi lục đạo là mộng. Giống như quí vị 

tỉnh dậy, trong mộng tỉnh ra rồi, lục đạo không thấy nữa. Lục đạo không  thấy nữa thì 

cảnh giới gì sẽ hiện ra? Pháp giới tứ thánh hiện ra, đó là Thanh văn, Duyên giác, Bồ tát, 

Phật, cảnh giới này sẽ hiện ra, đó là gì? Đó là tịnh độ của Như lai. Thật ra đó cũng là 

tịnh độ của mình, chúng ta từ uế độ, nhiễm ô vượt ra, đó là đến Tịnh Độ. Tịnh độ này 

không phải là thật tịnh, vì sao vậy? Nó là cái tịnh tương đối, đối với nhiễm ô gọi nó là 

tịnh, vì thế nó không phải tịnh thực sự. Nó có phân biệt, hết chấp trước nhưng vẫn còn 

phân  biệt,  cũng  tức  là  nói  đoạn  được  kiến  tư  phiền  não  nhưng  trần  sa  phiền  não  vẫn 

còn. Trần sa phiền não là phân biệt, phân biệt nhiều quá, vô lượng vô biên, nên dùng 

cát, bụi để so sánh. Ngày nay chúng ta khởi tâm, động niệm, suy nghĩ lung tung cũng 

chính là trần sa. 

Pháp giới tứ thánh có gì hay? Họ đạt được sự gia trì của Phật, Bồ tát. Gần như tất cả 

đều là người học Phật, học đều rất giỏi, rất siêng học tập giới, định, tuệ. Họ không còn 

chấp  trước  thân  thể  là  ta,  họ  chấp  trước  gì?  Chấp  trước  năm  uẩn  là  thật,  năm  uẩn  là 

pháp, pháp là thật, ngã là giả, nên trở thành ngã chấp không còn nữa, mà họ có pháp 

chấp. Nếu có pháp chấp thì họ không ra khỏi thập pháp giới. Ngã chấp không ra khỏi 

được luân hồi lục đạo, thì pháp chấp không ra khỏi được thập pháp giới. Vì thế họ phải 

phá trừ pháp chấp. Pháp cũng là giả, năm uẩn cũng không có, đều là giả, không phải 

thật. Ngũ uẩn từ đâu mà có? Từ nhất niệm bất giác mà đến. Nhất niệm bất giác đó hoàn 

toàn là vọng động, tuyệt đối không phải là chân thật. Cho nên một niệm đó mê rồi, chỉ 

452  Tập 444 



cần phản tỉnh một niệm giác, pháp chấp liền được đoạn. Pháp chấp đoạn được rồi thì 

thập pháp giới không còn nữa. 

“Thứ hai, pháp ngã, cố chấp các pháp có thực thể”, các pháp là nói năm uẩn, năm uẩn 

là pháp. Cho rằng nó là thực thể, nó có thực dụng, vì sao vậy? Nó có thể hợp thành, tất 

cả các pháp trong vũ trụ đều do nó hợp thành. Quí vị nói xem có thứ gì không phải là 

năm uẩn? Ngay cả hư không cũng là năm uẩn. Hư không có hình tướng, mắt thịt chúng 

ta  nhìn  không  thấy,  chớ  tin  vào  con  mắt  của  chúng  ta,  con  mắt  chúng  ta  rất  đáng 

thương. Tác dụng của con mắt, ngày nay nhà khoa học đã biết mức độ nhìn thấy của 

mắt rất nhỏ, chỉ là sóng quang. Độ nhìn thấy của mắt chỉ là sóng quang, nếu dài hơn 

sóng quang thì không thể nhìn thấy, ngắn hơn sóng quang cũng không thể nhìn thấy. 

Thứ dài hơn sóng quang chúng ta vô lượng vô biên, thứ ngắn hơn cũng vô lượng vô 

biên. Ngày nay dùng thiết bị khoa học để đo lường, giống như tia X quang, tia tử ngoại. 

Mắt thịt chúng ta đều không thấy được. Sóng quang này rất phức tạp. Nếu nói  tất cả 

các sóng quang đều có thể nhìn thấy, thì cách nhìn vũ trụ của quí vị sẽ đổi khác rồi, 

chứ không phải như ngày nay vậy. Quí vị chỉ thấy được một chút ít, những thứ khác 

nhìn  không  thấy.  Lỗ  tai  cũng  vậy,  sóng  nghe  cũng  có  giới  hạn.  Sóng  dài  quá  nghe 

không được, sóng ngắn quá cũng không nghe được. Chúng ta sử dụng máy móc, những 

thiết bị vô tuyến có thể nghe được sóng âm dài, nghe được sóng âm ngắn,  vậy phương 

diện nghe mới rộng hơn chút ít. Trên thực tế vẫn còn rất hạn chế. 

Bản  năng  chúng  ta  không  có  chướng  ngại,  tầm  nhìn  không  có  chướng  ngại,  mở  mắt 

chúng ta có thể thấy được những gì? Có thể nhìn thấy bờ mé của vũ trụ vô cùng rõ ràng, 

có thể nhìn thấy lượng tử mà không cần dùng thiết bị khoa học. 

Bồ tát Di lặc đã nói, trong một cái búng tay có ba mươi hai ức trăm nghìn niệm, quí vị 

đều thấy được rất rõ ràng. Bồ tát Di lặc tại sao lại ra? Vì ngài đã nhìn thấy rất rõ, làm 

sao ngài không nói ra được? Phật đã dạy chúng ta, Bồ tát có 51 cấp bậc, năm cấp bậc 

cao nhất thì không còn chút chướng ngại nào. Cao nhất bắt đầu tính từ đâu? Từ bát địa, 

bát  địa  Bồ  tát,  bát  địa,  cửu  địa,  thập  địa,  Đẳng  giác,  Diệu  giác,  năm  vị  thứ  này  thì 

không còn chướng ngại nào nữa. Họ thấy là khắp pháp giới hư không giới, họ nghe 

cũng là khắp pháp giới hư không, thần thông quảng đại. Phật dạy chúng ta, đây là bản 

năng của chúng ta, mỗi cá nhân chúng ta và Phật đều lớn như nhau, tại sao bây giờ lại 

ra nông nỗi này? Chỉ vì vọng tưởng chấp trước mà không thể chứng đắc. Cho nên vọng 

tưởng của quí vị càng nhiều thì chấp trước càng nhiều. Vọng tưởng, phân biệt, chấp 

trước càng nghiêm trọng, thì phạm vi  năng lực của lục căn quí vị  càng nhỏ. Quí vị 

càng giảm bớt vọng tưởng, phân biết, chấp trước thì năng lượng kia sẽ ngày càng tăng 

lên, vì nó là bản năng của quí vị. 

Tập 444  453 



Trong giáo lí Đại thừa, những vị Bồ Tát cao cấp này, trong kinh nói là tam minh, lục 

thông.  Tam  minh,  lục  thông,  là  nói  về  Bồ  tát  ở  địa  vị  Bát  địa  trở  lên,  từ  Bát  địa  trở 

xuống, thần thông gọi là lục thông, không có tam minh. Tam minh là thiên nhãn, lậu 

tận, và túc mạng. Túc mạng là biết rõ quá khứ, vị lai không bị chướng ngại. Dự đoán 

cho tất cả cổ kim trong ngoài. Điều này quí vị nên biết, dự đoán có thể tin tưởng được. 

Những lời dự ngôn nói ra là định số. Trên thực tế, ngoài định số ra còn có biến số, dự 

ngôn nói tại thời điểm nào, tại nơi nào sẽ có tai nạn lớn xảy ra, đến lúc đó lại không có, 

có phải lời dự đoán đã sai? Không phải vậy. Tại thời điểm đó họ nhìn thấy, ở thời điểm 

đó đích thực như thế, nhưng sao lại có sự thay đổi? Nơi này lòng người đã trở thành 

thiện, thì tai nạn không xảy ra nữa, đó là biến số. “Tất cả pháp đều do tâm sinh”, ở nơi 

này vốn mọi thứ rất tốt, nhưng do lòng người trở nên độc ác, tự nhiên mọi chuyện trở 

nên xấu đi. Sở dĩ biến số là tạm thời phát sinh. Dự ngôn của họ vô cùng chính xác, nếu 

như hôm nay họ đến dự đoán, thì không có một chút thay đổi nào, đó là những gì xảy 

ra  trong  ngày.  Hôm  nay  tôi  nói  việc  của  ngày  mai,  ngày  mai  có  thể  sẽ  xảy  ra  những 

thay đổi. Vì pháp thế gian không có định số, mà thay đổi theo lòng người. Những điều 

này Phật dạy rất rõ, “tướng do tâm sinh, cảnh do tâm chuyển”, môi trường nơi ta đang 

sống  sẽ  thay  đổi  theo  tâm  chúng  ta.  Tâm  chúng  ta  thanh  tịnh  thì  cõi  nước  này  thanh 

tịnh,  tâm  ô  nhiễm  thì  môi  trường  sống  xung  quanh  sẽ  trở  thành  uế  độ.  Tâm  địa  hiền 

lành, đó chính là thế giới tốt đẹp, giống thế giới Cực lạc. Tâm địa bất thiện thì tai nạn 

gì cũng xảy đến. Sự việc này từ ba nghìn năm trước đức Phật đã nói một cách rõ ràng, 

thấu triệt. Người xưa tin tưởng, vì thế khi có tai nạn xuất hiện, mọi người lập tức đề 

cao cảnh giác, quay đầu phản tỉnh, sám hối, sửa đổi lỗi lầm, làm hoá giải tai nạn. 

Ngày nay con người tin tưởng khoa học, không tin tưởng thánh hiền, lời thánh hiền dạy 

là tâm học, cái học của tâm tánh. Bây giờ chúng ta mới hiểu ra, tâm niệm là cơ sở của 

vật chất. Muốn giải quyết vấn đề hiện nay, vẫn phải bắt đầu tìm từ trên tâm niệm mới 

có thể giải quyết. Bởi vì tâm niệm có thể thay đổi vật chất, vật chất không thể thay đổi 

tâm niệm, tâm niệm có thể thay đổi vật chất. Cho nên gặp phải thiên tai, ta chỉ cần  hồi 

tâm hướng thiện. Ngày xưa khi gặp thiên tai, hoàng đế phải tắm gội trai giới, phải cầu 

nguyện, phải làm việc tốt, phải đại xá thiên hạ. Làm những việc tốt này để cầu phước 

cho nhân dân cả nước, nó thật hiệu quả. Bởi vì hoàng thượng dẫn đầu, mọi người đều 

phản tỉnh, mọi người đều có tâm sám hối, ngày xưa làm những việc gì làm sai rồi, bây 

giờ không làm nữa, ý niệm đoan chánh, hành vi sửa đổi rồi, cho dù thiên tai không thể 

hoàn toàn hoá giải, nhưng cũng giảm nhẹ đáng kể, sẽ không tạo thành những tổn hại 

nghiêm trọng, thật có ý nghĩa! 

Con người ngày nay không tin, nói rằng là mê tín, đến vài mươi năm sau, nhà khoa học 

đã chứng minh những sự việc này, đó là thật. Ý niệm đích thực đã làm thay đổi vật 

chất. Lúc đó còn cho là trò cười, quí vị xem người mấy mươi năm trước ngốc nghếch 

454  Tập 444 



biết bao, không hiểu đạo lý này, tai nạn xảy ra chỉ biết gánh chịu, chịu khổ chịu nạn, 

không thể hoá giải. Kỳ thực sự việc trong vũ trụ, không có tai nạn nào là không thể hoá 

giải, tất cả đều có thể, vấn đề chính là quí vị có hiểu biết hay không, quí vị có thấu hiểu 

hay  không.  Hiểu  được  thật  tướng  các  pháp  thì  quí  vị  sẽ  có  cách,  không  hiểu  rõ  thật 

tướng các pháp thì quí vị phải chịu.  Đây gọi là mê ngộ không đồng. Giác ngộ thì giải 

quyết được, mê lầm thì mãi mãi không giải quyết được. Giải quyết theo phương pháp 

khoa học hậu di chứng không tưởng tượng nổi. Hiện tại chúng ta đang bị khoa học hại, 

nếm  một  chút  ngọt  ngào  nhưng  phải  trả  giá  không  biết  bao  nhiêu!  Bình  tĩnh  tư  duy, 

được không bằng mất. 

Tôi  tin  rằng  thiên  tai  giáng  xuống  thế  giới  này  có  nghiêm  trọng  hơn  nữa,  con  người 

nghiêm túc suy nghĩ xem khoa học có phải là vạn năng không? Khoa học không thể 

giải quyết, chúng ta phải suy nghĩ xem có phương pháp nào để giải quyết không? Họ 

sẽ thực tâm mong cầu. Hiện nay con người vẫn chưa tin tưởng, hoàn toàn tin vào khoa 

học. Cho nên phát hiện của Max Planck vẫn chưa có ảnh hưởng đến toàn xã hội. Thực 

nghiệm  về  nước  của  tiến  sĩ  Giang  Bổn  ở  Tokyo  vừa  bắt  đầu  gợi  ý  cho  chúng  ta  rất 

nhiều vấn đề tốt, làm cho chúng ta biết được khoáng vật nó vẫn có giác tri thấy nghe. 

Sông núi đất đai là khoáng vật, nếu quí vị biết nó thực sự có giác tri thấy nghe, chúng 

ta dành tâm yêu thương cho nó, nó sẽ vững chắc, chúng ta dùng tâm hoài nghi với nó, 

nó sẽ lỏng lẽo.  nếu nó lỏng lẽo thì trái đất dễ  dàng sụt lún, núi cao dễ dàng đổ sụp. 

Nếu lòng tin kiên định, trái đất này sẽ kiên cố. Trong “Kinh Địa Tạng” nói “Kiên lao 

địa thần”, nếu nó thực sự vững chắc, kiên cố thì sẽ không xảy ra sự cố. Kiên cố nhờ 

đâu mà thành tựu? Lòng tin. Ngày nay thế giới này tràn lan những nghi ngờ, vì sao như 

vậy? Khoa học đề xướng hoài nghi, thứ hoài nghi mang lại là tất cả hiện tượng vật chất 

đều lỏng lẻo, không kiên cố nữa. Việc này mang lại rắc rối lớn. 

Phần tiếp theo, “nếu hiểu rõ các pháp chỉ do nhân duyên sinh, thật vô tự thể, nên gọi 

 pháp vô ngã. Tiểu thừa chỉ ngộ nhân vô ngã, Bồ tát ngộ cả hai đều vô ngã”. Ở đây Bồ 

tát có thể giải quyết được vấn đề, biết rõ nhân và pháp đều từ tự tánh biến hiện ra, tự 

tánh  mê  rồi  mới  có  hiện  tượng  này  xuất  hiện.  Tự  tánh  giác  thì  hiện  tượng  này  cũng 

không. Chư Phật, Bồ tát, ở đây nói Bồ tát pháp thân,  ứng  hoá trong mười pháp giới, 

mười  pháp  giới  do nghiệp  lực  chúng sinh biến hiện  ra,  các  Ngài  ở  bất  cứ  đâu  trong 

mười pháp giới đó, bất cứ lúc nào, bất cứ nơi đâu, họ không mê, họ luôn sáng suốt. 

Nghiệp chúng sinh tạo, quả báo hiện tiền, Phật, Bồ tát giáo hóa họ như thế nào? Các 

ngài sẽ nói rõ ràng, chi tiết về chân tướng sự thực, giúp chúng sinh phá mê khai ngộ. 

Sau khi khai ngộ không mê nữa, vấn đề liền được giải quyết. Chư Phật Bồ tát giúp đỡ 

chúng sinh, mục đích là lìa khổ được vui, phương pháp là phá mê khai ngộ. Quí vị phải 

hiểu được, lìa khổ được vui là quả, khổ từ đâu mà có? Khổ từ mê mà có. Vui từ đâu mà 

có? Từ ngộ mà ra. Dùng phương pháp gì để chỉ họ phá mê khai ngộ? Đó là phải làm 

Tập 444  455 



giáo dục, dạy học. Quí vị không dạy học thì làm sao họ khai ngộ? Vì vậy dạy học trở 

thành thứ quan trọng nhất. 

Khi còn tại thế, Phật Thích Ca Mâu Ni đã giảng kinh, dạy học suốt 49 năm, chưa bao 

nghỉ ngày nào, chưa có. Thích Ca Mâu Ni Phật ngày ngày ngài đều giảng, lấy đó làm 

niềm vui. Ngày nay chúng ta giảng hai mươi bốn tiếng đồng hồ có đáng gì! Khi Phật 

còn tại thế, chúng ta nhẩm tính, ít nhất một ngày ngài phải giảng 16 giờ, nếu thêm cả 

làm gương thì đủ 24 giờ không gián đoạn. Chúng ta làm sao sánh được với Ngài? Ngài 

dùng thân, lời nói, việc làm để giáo hoá. Quí vị nhìn thấy dáng vẻ của Ngài, liền giác 

ngộ rồi, nghe được Phật giảng pháp khai ngộ rồi, sau khi ngộ rồi quí vị liền rõ ràng. Vì 

thế tu hành là tu gì? sửa đổi cho đúng hành vi tư tưởng của bản thân. Quí vị biết sai rồi, 

nên sửa đổi sai trái gọi là tu hành. 

Ngày nay mọi người đã hiểu sai hai chữ tu hành, cho rằng ăn chay là tu hành, tụng kinh 

là tu hành, lạy Phật là tu hành, sai rồi. Thế là không hiệu quả, không cứu vãn được tai 

nạn. Cứu tai nạn giống như ông Bladen người Mỹ nói, ông đề xuất ba câu, đối phó với 

lời tiên tri Maya về tai họa năm 2012, nói với mọi người rằng: nếu người trên toàn thế 

giới đều có thể nghiêm túc bỏ ác làm lành, chính là Phật Pháp nói đoạn ác tu thiện, từ 

bỏ tất cả những thứ bất thiện, phát huy rộng rãi những việc thiện, bỏ ác làm lành. Câu 

thứ hai là cải tà qui chánh, câu thứ ba là tâm niệm đoan chánh. Khởi tâm, động niệm 

phù hợp với đạo đức, luân lí, nhân quả thì có thể hoá giải được tai họa. Những lời ông 

ấy nói hoàn toàn giống lời Phật dạy, ông ta không phải là một Phật tử, chưa từng tiếp 

xúc  với  Phật  giáo,  là  một  nhà  khoa  học.  Chúng  ta  cho  rằng  Phật  giáo  là  mê  tín,  vậy 

người ta là nhà khoa học nói, quí vị có tin không? Đệ tử nhà Phật thật may mắn, nghe 

lời Phật dạy, lại nghe được những nhà khoa học hiện đại nói, có thể nói nó làm  tăng 

trưởng  lòng  tin  của  chúng  ta.  Từ  ba  nghìn  năm  trước  đức  Phật  đã  nói,  gần  đây  nhà 

khoa học nói. Bladen nói những lời này ở Sydney vào tháng tám năm ngoái.  Có mấy 

nhà khoa học hội thảo ở nơi đó, thảo luận về vấn đề này. 

“Bồ tát thì ngộ cả hai đều vô ngã”, không những biết nhân vô ngã họ còn biết pháp vô 

ngã, thực sự buông xả rồi. 

“Không, đồng nghĩa với vô ngã”, không và vô ngã có nghĩa tương đồng. Quyển thứ 

nhất  trong  “Đại  Thừa  Nghĩa  Chương Nhất”  có  nói:  “Không  và  vô  ngã,  như  hai  cách 

 gọi nhãn và mục”. Chúng ta nói „nhãn‟ nói „mục‟, „mục‟ cũng là „nhãn‟, đều chỉ con 

mắt. Không có thể ví như nói „nhãn‟, vô ngã ví như nói „mục‟, cùng một nghĩa. Không 

chính là vô ngã, vô ngã chính là không. “Nhãn và mục tuy là hai tên gọi, thật ra là  một 

nghĩa”, ý nghĩa hoàn toàn tương đồng. “Không và vô ngã, cũng chỉ như vậy”. 

456  Tập 444 



Dưới đây nói tiếp: “Chuyên cầu cõi Phật tịnh độ, ắt thành cõi nước như thế”, hai câu 

này là lời kinh. 

Hội sớ viết: “Chuyên cầu có nghĩa thệ nguyện”, chúng ta phải phát nguyện. Phật A Di 

Đà đã làm gương cho chúng ta noi theo, Ngài thật làm, thật phát 48 lời nguyện, chuyên 

cầu Tịnh độ. Sau khi phát nguyện lại thật tu, năm kiếp tu thành, cho nên Thế giới Cực 

Lạc  tự  nhiên  xuất  hiện.  Đó  là  gì?  Trí  tuệ  vốn  có  trong  tự  tánh  là  thể,  thể  năng  hiện, 

Phật Di Đà 48 nguyện và năm kiếp tu hành là duyên, có  nhân có duyên, quả sẽ hiện 

tiền. Cho nên thế giới Cực lạc là nguyện hạnh của Phật A di đà, là thành tựu của trí tuệ 

bát nhã vốn có trong tự tánh. Ta hiểu nó đến như thế nào, nó không phải do nhân công 

xây  dựng,  không  có  người  thi  công,  không  phải  vậy,  hoàn  toàn  là  biến  hiện  ra.  Biến 

hiện như thế, Phật từng nói về luân hồi lục đạo, trời Dục giới trong lục đạo, tầng trời 

thứ năm trong Dục giới, Dục giới có sáu tầng trời. Tầng trời thứ năm phước báo của họ, 

đức hạnh của họ, đức hạnh và phước báo đều có thể biến hiện. Tuỳ theo lòng muốn, tất 

cả là do biến hoá tạo nên, điều này chúng ta nên biết. Tầng trời thứ năm chính là trời 

Hoá lạc, tất cả những thọ dụng đều do biến hiện mà có. Thế giới Cực lạc sao lại không 

làm được? Phật A Di Đà cao hơn họ nhiều. Việc tu hành ở cõi trời thứ năm chắc chắn 

thời gian không lâu như vậy, năm kiếp tu hành là điều không thể. 

Trong  nhân  gian  này,  chúng  ta  thường  nghe  nói,  đại  phú  đại  quí  trong  nhân  gian  là 

người làm vua chúa, giàu sang quyền thế, phước báo lớn như vậy, địa vị cao như vậy, 

phải tu hành bao lâu? Thông thường nói mười đời, đời đời kiếp kiếp, mười đời tu mới 

được phước báo lớn như vậy, không phải một đời, một đời tu không xong, phải mười 

đời. Vậy chúng ta thử nghĩ nếu có thể tu đến cõi trời Hoá lạc, trời Tha hoá tự tại, chắc 

chắn  không  chỉ  mười  đời,  mười  đời  không  thể  đạt  được.  Chúng  ta  sẽ  nghĩ  đến  chắc 

phải một trăm đời, tu hành một trăm đời, quí vị mới có thể tu đến địa vị cao như vậy. 

Không những phải tu thượng phẩm thiện mà còn phải tu thiền định, tu từ bi hỉ xả, quí 

vị mới có thể sinh lên cõi trời Hoá lạc, trời Tha hoá tự tại. Phật A Di Đà phải tu bao 

nhiêu  thời  gian?  Năm  kiếp.Thời  gian  năm  kiếp  không  thể  nào  tính  được.  Trong  kinh 

không nói tiểu kiếp, trung kiếp, vậy chắc chắn đó là đại kiếp rồi. Thế nào là đại kiếp? 

Thế giới thành trụ hoại không một lần là một đại kiếp, một lần thành trụ hoại không là 

một kiếp, thế giới này thành trụ hoại không đến năm lần, quí vị xem thời gian dài bao 

nhiêu! Lúc đó 48 nguyện mới tu thành, thành được cái gì? Tự nhiên cảm ứng, tùy theo 

tâm muốn. Thế giới thành tựu đã hiện tiền rồi. 

Nguyện  thứ  nhất  là  không  có  ba  đường  ác,  thực  sự  không  có  ba  đường  ác.  Không 

những  không  có  ba  đường  ác  mà  ngay  cả  A  tu  la,  La  sát  cũng  không  có,  chỉ  có  hai 

đường trời và người, nguyện nguyện ứng hiện, đâu có dễ thế! Thành tựu sau thời gian 

dài như thế, cho chúng ta từ thí dụ tầng trời thứ năm, tầng trời thứ sáu cõi Dục, nhìn lại 

Tập 444  457 



để thể hội, quan sát thế giới Cực lạc, liền không hoài nghi nữa.  Đích thực, trong kinh 

đức Thế tôn thường nói một câu: “tất cả pháp đều từ tâm tưởng sinh”, tâm tưởng này 

chính  là  phải  chuyên  nhất,  chuyên  tưởng.  Có  câu  nữa  phù  hợp  với  câu  của  Thế  tôn: 

“giữ tâm một chỗ, việc gì cũng làm được”. Tu hành của Phật A Di Đà, mỗi tâm mỗi 

niệm đều là 48 nguyện, một nguyện thành tựu còn dễ, cùng lúc thành tựu cả 48 nguyện 

thì rất khó. Chúng ta nghĩ đến năm kiếp có lẽ là như vậy, thời gian ngắn lại, 48 nguyện 

không thể đồng thời viên mãn, đồng thời thành tựu được. Đây là điều không dễ dàng 

chút nào, một việc lớn lao, Ngài làm được rồi. Ngài làm vì ai? Vì tất cả chúng ta. Trí 

tuệ  lớn  lao  như  thế,  phước  báo  vĩ  đại  như  thế,  thần  thông,  đạo  lực,  dùng  thứ  này  để 

cúng dường mỗi người khi vãng sanh đến thế giới Cực lạc. Di Đà là đại thí chủ, chúng 

ta vãng sanh đến Thế giới Cực Lạc là tiếp nhận sự cúng dường. Mười phương thế giới 

đích thực có Bồ Tát từ bi như vậy đến cúng dường cho quí vị, giúp quí vị lìa khổ được 

vui, nhưng không thể khiến quí vị được trí tuệ viên mãn, nhưng thế giới Cực lạc thì có. 

Ở Thế giới Cực Lạc A Di Đà Phật ngày ngày giảng kinh thuyết pháp cho quí vị, giúp 

quí vị khai mở trí tuệ, đó là cúng dường trí tuệ. 

Trên thực tế, trí tuệ là thứ vốn có, nhưng phải có gợi mở quí vị mới giác ngộ, quí vị 

mới  thực  sự  chứng  đắc.  Vì  thế  người  ta  hỏi  tôi:  sao  Ngài  phải  đến  thế  giới  Cực  lạc? 

Hiện nay rất nhiều người học Phật học những tông phái khác, họ sẽ hỏi quí vị: vì sao 

quí vị đến thế giới Cực lạc? Tôi đến thế giới Cực lạc để cầu phước cầu huệ, phước huệ 

viên mãn, tôi đi để làm việc này, không làm việc gì khác. Bây giờ tôi thật sự đã rõ, thật 

sự  hiểu  được,  khắp  pháp  giới  hư  không  giới  phước  báo  lớn  nhất  là  nơi  đó.  Dễ  dàng 

khai mở trí tuệ nhất cũng là nơi đó. Chúng ta đã xác định phương hướng này, mục tiêu 

này, mãi mãi không đổi, nhất định sẽ thành công. 

“Hội Sớ” nói: “Chuyên cầu, là nghĩa thệ nguyện”, chúng ta nên chuyên cầu “như bốn 

 mươi tám nguyện”, Phật A Di Đà đã phát nguyện  làm tấm gương cho chúng ta. 

“Như thị sát” là chỉ Cực lạc, khuyên nên mong cầu. Tổ sư Đại đức  khuyên quí vị, quí 

vị nên có hi vọng đối với nó, nên mong cầu được, quí vị sẽ có phước, quí vị sẽ có trí 

tuệ. Không có trí tuệ, không có phước báo, họ sẽ không muốn đến thế giới Cực lạc. Có 

trí tuệ, có phước báo, không ai không muốn đi. 

“Tịnh Ảnh Sớ” có một bài kệ về điều này: cử bỉ trí nguyện, kí tất đắc độ. “Bỉ” là Phật 

A di đà, bài kệ này nêu lên trí tuệ và đại nguyện của  Phật A Di Đà. Quí vị thực sự 

muốn đi, Phật sẽ thọ kí cho quí vị, quí vị nhất định có thể đạt được. “Thông đạt pháp 

tánh tất cả không, vô ngã, đó là cử trí”, đây là trí tuệ. 

“Trước giác ngộ mọi như mộng huyễn”, phần trước là nguyên văn nói:  giác ngộ tất cả 

 pháp đều như mộng huyễn tiếng vang. Đó là trí thế đế, là trí tuệ thế gian. 

458  Tập 444 



“Ở đây thông đạt các pháp tánh, tất cả không, vô ngã, đó là trí chân đế”. Ở đây đã có 

khác rồi. Trí thế tục có thể hưởng thụ phước báo thế gian. Thế gian này là nhân gian 

thiên thượng, chính là trong lục đạo. Không thể vượt khỏi lục đạo, không thể siêu việt 

mười pháp giới. Nhưng khi nói đến pháp tánh thì lại khác. “Thông đạt các pháp tánh, 

tất cả không, vô ngã”, không những siêu việt lục đạo luân hồi mà còn vượt khỏi mười 

pháp giới. Đây chính là cảnh giới của Bồ tát pháp thân. Thông thường mà nói Bồ tát 

pháp thân phần nhiều đều trú ở thế giới Hoa tạng, là báo độ của Phật Tì lô giá na. Họ 

không biết có thế giới Cực lạc, ngoài ra còn có biết có Thế giới Cực Lạc họ không tin, 

cho nên đây là pháp khó tin. Pháp khó tin không phải nói cho chúng ta. Chúng tôi nói 

với quí vị, quí vị tin ngay, không khó! Bồ tát, nói với họ mới khó. Quí vị chưa đoạn 

được phẩm phiền não, đến thế giới Cực lạc liền làm A Duy Việt Trí Bồ Tát, nói như 

thế ai tin? Chúng ta tin rồi, họ không tin. Bởi vì chúng ta mơ hồ, hồ đồ ngờ nghệch nên 

tin  như  vậy.  Họ  có  trí  tuệ,  họ  hiểu  rất  rõ,  cho  rằng  đó  là  chuyện  không  thể  xảy  ra. 

Nhưng phàm phu chúng ta lại tin như vậy. Khi tin rồi họ thật sự lại vãng sanh, thực sự 

thành  tựu.  Vì  thế  đây  là  điều  không  thể  nghĩ  bàn,  đúng  là  pháp  khó  tin.  Quí  vị  xem 

vãng sanh đến thế giới Cực lạc, giống như phàm phu chúng ta, đến thế giới tây phương 

Cực lạc sẽ đạt phẩm vị nào? Hạ hạ phẩm vãng sanh, điều này Bồ tát có thể tin. Nếu nói 

thượng phẩm thượng sinh, họ lắc đầu, không thể có, làm gì có chuyện đó! Họ không 

tin. Thật sự phàm phu chúng ta có người thượng thượng phẩm vãng sanh. Đại sư Thiện 

Đạo nói rất  hay:  “Đều do gặp duyên khác nhau”, nếu quí  vị gặp duyên  vô cùng  thù 

thắng, quí vị  rất  có  thể  trong đời này  được  thượng phẩm  thượng  sinh.  Người  thượng 

phẩm  thượng  sanh  đến  Thế  giới  Cực  Lạc,  họ  sẽ  trú  cõi  Thật  báo  trang  nghiêm,  họ 

không phải sanh vào cõi Phàm thánh đồng cư hay cõi Phương tiện. 

Phần  trước  chúng  ta  đã  học  tam  bối  vãng  sanh,  thượng  bối  là  sinh vào  cõi  Thật  báo, 

trung  bối  là  sinh  vào  cõi  Phương  tiện,  hạ  bối  là  sinh  vào  cõi  Đồng  cư,  đều  do  gặp 

duyên  khác  nhau.  Đại  sư  Thiện  Đạo  nói  rất  chính  xác!  Chư  Tổ  sư  đại  đức  xưa  nay 

không nói như thế, đó là những người kiến thức thông thường, cho thượng bối là người 

thế nào? Đó là Bồ tát Tứ địa trở lên, cách nói này Bồ tát thông thường tin được. Tứ địa 

trở lên niệm Phật vãng sanh sẽ sinh Thượng bối, họ tin như vậy. Quí vị xem phàm phu, 

chúng ta một phẩm phiền não chưa đoạn, liền được thượng bối vãng sanh, họ giật mình, 

làm gì có chuyện đó? Nhưng chuyện đó là có thật. Chuyện như thế, những lý lẽ như 

thế, Phật nói rất hay.  Chân tướng sự thật về thế giới tây  phương Cực lạc, chỉ có chư 

Phật, “chỉ Phật với Phật mới hiểu tận cùng”, Phật biết, Bồ tát không biết, vì thế gọi là 

pháp khó tin. Ngày nay chúng ta gặp được rồi, thật hi hữu, hiếm có khó gặp mà chúng 

ta đã gặp được. Số phận chúng ta may mắn gặp được pháp môn này. Gặp được rồi quí 

vị  nhất  định  tin  tưởng.    Quí  vị  gặp  được  rồi,  thật  là  có  ý  nghĩa.  Quí  vị  gặp  rồi,  nếu 

không tin tưởng, cho rằng mình là phàm phu, tạo nghiệp đầy mình, làm sao có thể vãng 

Tập 444  459 



sanh?  Mình  làm  sao  có  thể  thượng  phẩm  vãng  sanh  được?  Vậy  là  quí  vị  nhất  định 

không thể vãng sanh. 

Đã có người hỏi tôi, tôi liền nói với họ: ông chắc chắn không thể vãng sanh. Ông ấy 

nói vì sao? Tôi bảo: vì ông có hoài nghi, ông hoài nghi chính mình. Vấn đề là ở chỗ 

này, nếu quí vị không nghi ngờ bản thân, quí vị nhất định sẽ thượng phẩm thượng sanh. 

Cho  nên  việc  này  không  phải  người  khác  quyết  định  cho  quí  vị,  là  bản  thân  quí  vị 

quyết định lấy. Phẩm vị cao thấp, nói thật là do quí vị buông bỏ được nhiều ít. Tôi đối 

với thế gian này, thế giới thân tâm tất cả đều buông hết, không chút bận tâm, tôi niệm 

Phật vãng sanh chính là thượng bối vãng sanh,  vẫn còn một chút vướng bận vậy là quí 

vị liền đi xuống. Điều này trong giáo lí Đại thừa nói nhiều lắm! 

Nói về lí, phàm phu thành Phật chỉ nơi một niệm. Một niệm giác, phàm phu liền thành 

Phật; một niệm mê, Phật liền trở thành phàm phu, chỉ là giữa mê và ngộ mà thôi. 

Giác là gì? Giác là buông xuống. Mê là gì? Mê là không buông được. Cho nên nếu quí 

vị luôn nghĩ cái này buông không được, cái kia buông không được. Mê rồi! Mê đến độ 

không biết nguyên nhân. Khi mê,có thểkhông đến được thế giới Cực lạc, chỉ chờ vào 

việc quí vị buông bỏ được hay không, buông bỏ trong thời điểm nào? Hằng ngày, trong 

cuộc sống hằng ngày buông xuống, không nên tính toán.  Buông bỏ trong công việc, 

đối nhân tiếp vật cũng nên buông xả. Buông bỏ những gì? Buông bỏ tự tư tự lợi; buông 

bỏ  danh  văn  lợi  dưỡng;  buông  bỏ  tham  ái  ngũ  dục,  lục  trần;  buông  bỏ  tham,  sân,  si, 

mạn,  nghi,  là  được  rồi.  Quí  vị  vãng  sanh  thì  phẩm  vị  đã  được  nâng  cao  rất  nhiều. 

Không thể không buông bỏ! 

Đoạn này trong phần chú giải và điều chúng ta nói “chuyên cầu tịnh độ, là phát nguyện 

 vậy”, rất quan trọng, rất quan trọng! “Sẽ thành cõi nước này”, đây là Phật thọ kí cho 

quí vị, quí vị chắc chắn sẽ thành công. “Do trí và nguyện, thọ kí sẽ thành cõi tịnh độ”, 

quí vị chắc chắn vãng sanh. 

Tiếp theo, “Vọng Tây Sớ”  nói: “Nhị trí tức là tục đế và chân đế”, phần trước đã nói qua. 

Nhị đế, tuy khác, không giống nhau, nhưng tánh không lại giống. “Tuy biết tánh không 

nhưng nguyện tịnh độ”, hai câu này vô cùng quí giá, vô cùng khó được, chúng ta phải 

nhớ kĩ. Không nên cho rằng tất cả đều là không, mặc kệ, tôi chẳng mong gì nữa, như 

thế là sai! Khi trí tuệ quí vị chưa mở, quí vị ghét thủ không, không của quí vị là gì? Cái 

không đó hoàn toàn do vô minh che lấp tự tánh của quí vị. Quả báo trong tương lai của 

quí vị là tam đồ. Quí vị đã hiểu sai kinh Phật, hiểu sai ý Phật. Vì thế, nhất định, “biết 

tánh không” không chấp trước nữa, triệt để buống xuống, “nguyện tịnh độ”. Tôi đến 

thế giới Tây phương cực lạc, đến gặp Phật A Di Đà, thân cận Phật A Di Đà, học tập 

với Phật A Di Đà, chứng quả vị rốt ráo. Đây gọi là chánh tri chánh kiến, Phật tri Phật 

460  Tập 444 



kiến. Trong “Kinh Pháp Hoa” nói: “Khai thị ngộ nhập Phật chi tri kiến”, vậy là đúng 

rồi. 

“Lại nói: Phật pháp không chấp có, không chấp không, có không, cũng có cũng không, 

đều không chấp trước, chẳng phải có chẳng phải không cũng không chấp trước, cũng 

không chấp trước cái gọi là chấp trước, vẫn còn chấp trước cái gọi là không chấp trước, 

vậy là họ còn chấp trước rồi, vẫn là đang chấp trước, không thể chấp trước cái gọi là 

“không chấp trước”, tâm địa thực sự thanh tịnh, vậy rốt cục chúng ta phải làm như thế 

nào? Trong tâm quí vị chỉ niệm A Di Đà Phật là được, chỉ chấp trước A Di Đà Phật, 

ngoài A Di Đà Phật, tôi không chấp trước một thứ gì nữa. Ngay “không chấp trước” 

cũng không chấp trước nữa, tôi chỉ chấp trước A Di Đà Phật, quí vị đã thành công rồi, 

chúc mừng quí vị. Đây mới thực sự là đệ tử Phật Di Đà, không ai là không vãng sanh. 

Phẩm vị vãng sanh, vừa nói với các vị xong, phải xem quí vị buông bỏ được bao nhiêu, 

buông bỏ càng nhiều thì phẩm vị của quí vị càng cao, nên buông bỏ không? Rất nên 

buông bỏ, vì sao? Ở thế giới Cực lạc, nâng cao một phẩm vị không phải là chuyện dễ. 

Nếu chúng ta đều buông bỏ được hết thì phẩm vị lập tức được nâng lên, vì thế thế giới 

này cũng tốt, không xấu lắm! Đó là một bước đệm tốt nhất cho việc chúng ta vãng sanh 

thế  giới  Cực  lạc.  Tình  chấp  nghiêm  trọng  nhất  nhất  định  phải  buông  xuống,  nó  là 

chướng ngại trong những chướng ngại, chướng ngại nghiêm trọng. Trong kinh nói rất 

hay: “ái không nặng không sinh Ta bà, niệm không nhất không sinh Tịnh độ”. Vì sao 

quí vị đến thế gian này? Vì sao mãi không ra được sanh tử luân hồi? Ái tình của quí vị 

quá  nặng,  chính  là  sự  rắc  rối  này!  Nếu  quí  vị  dứt  bỏ  được  các  ái  tình,  nhưng  ái  tình 

không phải dễ bỏ. Phật pháp cũng không phải thực sự bảo quí vị phải dứt bỏ ái tình, 

bảo quí vị chuyển biến, chuyển biến thành trí tuệ. Trí tuệ và ái tình chỉ là một việc, lúc 

mê gọi là ái tình, khi giác ngộ rồi là trí tuệ, nó cùng một thể, hai mặt của một thể. Vì 

thế tình là mê, trí là ngộ, phá mê khai ngộ, chuyển tình thức của quí vị thành trí tuệ Bát 

nhã. Đó là gì? Đó là tình yêu thực sự, đó không phải giả. Tình yêu đích thực là gì? Quí 

vị sẽ giúp họ thành Phật. Khi quí vị đang mê, họ đoạ địa ngục, quí vị sẽ cùng họ xuống 

địa ngục, đây gọi là mãi đắm sông ái.Vậy sông ái là gì? Sông ái là địa ngục vô gián, 

không phải là một nơi tốt, lại chạy đến nơi đó, vì người mê đều rất muốn nghe, phải 

hiểu rõ rồi họ mới lo sợ, mới biết được, sợ mất hồn rồi. 

“Yếu chi, bất trú nhị biên, viễn ly tứ cú, diệu khế trung đạo, bình đẳng nhất tướng”, 

không trú nhị biên, nhị biên chính là hai bên “không” và “có”. Nhất thể, nhất như, bất 

nhị, vạn pháp nhất thể, vạn pháp nhất như. “Tứ cú”, phần trước đã học qua, “li tứ cú, 

tuyệt bách phi”, tứ cú đều là hí luận. Tức trước đây đã nói là: Có không , cũng có cũng 

không, chẳng phải có chẳng phải không. Những thứ này đều buông xuống, trung đạo 

liền hiện tiền, gọi là diệu khế trung đạo. 

Tập 444  461 



Bình đẳng nhất tướng, “Kinh Kim Cang” nói: Vô ngã, vô nhân, vô chúng sinh, vô thọ 

giả, tu tất cả thiện pháp, liền đắc a nậu đa la tam miệu tam bồ đề. Điều này “Kinh Kim 

Cang” thường nói. “Kinh Kim Cang” là bộ kinh người Trung quốc thích đọc nhất. Đối 

với mức độ nổi tiếng về kinh Phật mà nói, ở Trung quốc, dường như “Kinh Kim Cang” 

xếp thứ nhất, không ai không biết “Kinh Kim Cang”. Phật, có lẽ Phật A Di Đà là đứng 

đầu,  có  rất  nhiều  người  không  biết  đến  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni,  nhưng  không  có  ai 

không biết, Phật A Di Đà là đứng đầu. Bồ tát thì có Bồ Tát Quan Thế Âm đứng đầu, 

đây là gì? Mọi người đều rất thích. “Kinh Kim Cang” gọi là phá bốntướng, tu tất cả 

thiện pháp. Chỉ cần tu, không nên chấp trước, không nên phân biệt, tận tâm tận lực để 

tu, thì công đức sẽ rất lớn. Phước đức cótrong công đức, vấn đề này quí vị phải nhớ kĩ. 

Trong công đức có phước đức, trong phước đức chưa chắc đã có công đức. Vì sao nó 

là công đức? Vì nó không có bốn tướng: vô ngã, vô nhân, vô chúng sinh, vô thọ giả. Vì 

thế tất cả những gì họ tu được đều là công đức. Khi vừa có tướng liềntrở thành phước 

đức, tức không cònlà công đức nữa, từ đó mà biết, tu công đức không dễ dàng. Công 

đức và tánh đức tương ưng, tu công có đức. Phước đức và tánh đức không tương ưng. 

Phước đức tương ưng với thế gian, thế đế, nhân quả, không tương ưng với tánh đức. 

Những điều này chúng ta không thể không biết. Thực sự là lìa tất cả tướng, tu tất cả 

thiện pháp, nó tương ưng với Vô thượng bồ đề. 

“Vì Bồ tát trong mười phương”, lần này đến thế giới Cực lạc, những Bồ tát trong mười 

phương, họ đã “thâm đạt pháp không”. Những vị Bồ Tát này trình độ thấp nhất cũng 

phá được bốn tướng rồi. Vị trình độ cao chúng ta tin rằng họ phá được bốn kiến rồi. 

Bốn kiến là gì? Bốn tướng là vô ngã tướng, vô nhân tướng, vô chúng sinh tướng, vô 

thọ giả tướng, đây là phá tứ tướng. Đó là các vị trình độ thấp. Các vị trình độ cao thì: 

vô  nhân  kiến,  vô  ngã  kiến,  vô  chúng  sinh  kiến,  vô  thọ  giả  kiến.  Không  những  tướng 

không còn nữa , ý niệm này cũng không còn nữa, đây là trình độ cao. Phá bốn tướng là 

cảnh giới tứ quả của Tiểu thừa. Phá tứ kiến là cảnh giới của Đại Thừa Pháp thân Bồ 

Tát, cũng chính là nói, khi bốn kiến phá rồi liền siêu việt mười pháp giới, vãng sanh về 

thế  giới  tây  phương  Cực  lạc,  họ  thực  sự  sinh  vào  cõi  Thật  báo  trang  nghiêm  của  thế 

giới Cực lạc. Họ không còn bốn kiến nữa. Bốn kiến không còn nữa thì xuất hiện cái gì? 

Tâm  thanh  tịnh  xuất  hiện,  “thanh  tịnh,  bình  đẳng,  giác”  trong  đề  kinh  chúng  ta  đang 

học đây sẽ xuất hiện. Thanh tịnh, bình đẳng, giác là Pháp thân Bồ Tát. Theo “Kinh Hoa 

Nghiêm” là bậc viên giáo sơ trú trở lên. Theo Biệt giáo là sơ địa trở lên, mới đạt đến 

cảnh giới này. Phàm phu chúng ta chỉ cần buông bỏ là được! Đại sư Huệ Năng đã làm 

gương cho chúng ta. Năm đó ngài hai mươi bốn tuổi, nhưng ngài đã chứng địa vị nào 

trong “Kinh Kim Cang”? Phá bốn kiến, chứ không phải bốn tướng. Bốn kiến phá rồi, 

một niệm vừa chuyển ngài liền trở thành  Pháp thân Bồ tát. Ngài tương đồng với cảnh 

462  Tập 444 



giới  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  ngồi  dưới  cội  Bồ  đề  đêm  nhìn  sao  sáng  đại  triệt  đại 

ngộ.Thích Ca Mâu Ni Phật thị phạm cho chúng ta thấy cũng phá bốn kiến. 

Vì thế những vị Bồ tát đến Thế giới Cực Lạc thăm viếng, họ thâm đạt pháp không. Phá 

bốn tướng là nhân không, phá bốn kiến là pháp không, “chuyên cầu tịnh độ” đây điều 

vô cùng vô cùng quí giá, tức là xa lìa bốn tướng, tu các thiện pháp. “Nên sẽ thành cõi 

nước như vậy”, ắt thành cõi nước như vậy, tức là giống thế giới Cực lạc, quí vị sẽ đạt 

được. Điều này thánh nhân Trung quốc nói là “chỉ ư chí thiện”. 

“Lại Hội Sớ” nói: “Vì thế Bồ tát hiểu rõ ba không, trí không chấp trước, mà dùng đại 

 bi bồi dưỡng tâm, phát nguyện tịnh độ, tuy Phật độ tịnh, mà thường tịch tĩnh. Đó là tức 

 nhất  pháp  cú,  trí  tuệ  chân  thực,  pháp  thân  vô  vi” .  Đây  là  điều  trong  “Hội  sớ”  nói. 

Những vị Bồ tát này đều là Pháp thân Bồ Tát, họ đối với tam không, nhân không, pháp 

không,  không  không  gọi  là  ba  không.  Không  cũng  là  không,  đây  là  thực  tướng  các 

pháp,  rốt  ráo  viên mãn.  Đây  là  điều  Pháp  thân  Bồ  Tát  chứng đắc  được.  Trong  Thiền 

tông Trung quốc gọi là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phậ. Phật 

ở đây là phân chứng tức Phật, là Phật thực sự, không phải Phật giả. Họ không còn ở 

trong mười pháp giới. 

Trí vô sở trước, đây là trí tuệ chân thật. Họ đã buông bỏ tất cả vọng tưởng, phân biệt, 

chấp trước, đây chính là vô sở trước. Chúng ta thường nói không khởi tâm, không động 

niệm, không phân biệt, không chấp trước; mọi lúc mọi nơi họ đều trú trong cảnh giới 

này. Sáu căn tiếp xúc cảnh giới bên ngoài. Thông thường chúng ta nói “mong sao được 

vậy thuận lợi như ý”, dùng vô số phương tiện thiện xảo để giúp chúng sinh giác ngộ, 

bản thân thực sự không bị dính mắc. Nếu còn chấp tướng, quí vị nên nhớ rõ, đó là giả, 

không phải thật, thật thì không chấp tướng nữa, giả mới chấp tướng, chấp tướng những 

gì? Tiếng tăm, lợi  dưỡng, họ vẫn giữ những ý nghĩ đó. Dùng Phật để lừa đảo những 

Phật tử thiện lương. Những người như vậy họ tạo vô lượng vô biên  ác nghiệp, quả báo 

của họ là rơi vào địa ngục vô gián. Chúng ta phải có năng lực phân biệt tà chánh, tỉ mỉ 

quan sát. 

Học Khổng lão phu tử, “nghe lời họ nói, nhìn việc họ làm”  cẩn thận quan sát những 

hành vi của họ, xem họ có thực sự làm được không. Nếu giả dối, chúng ta phải làm sao? 

Kính nhi viễn chi. Chúng ta cung kính họ, lời họ nói cũng hay lắm, chúng ta có thể học 

tập. Hành vi của họ chúng ta không học, như thế là đúng rồi. 

Đại sư Trí giả cũng đã dạy chúng ta như vậy. Ngài có hai câu rất hay: “Nói được không 

làm được, thầy của cả nước vậy”, lời ngài nói rất hay. Đọc nhiều kinh sách, huân tập 

kinh điển Đại thừa thời gian dài, họ đã được âm thầm thay đổi, vì sao vẫn còn làm sai 

sự việc? Phiền não chưa đoạn sạch, nghiệp lực vẫn còn thường thường xuất hiện, vì thế 

Tập 444  463 



kiểu người này làm thầy của mọi người. “Nói được lại làm được, bảo bối của quốc gia 

vậy”, đó là quốc bảo! Làm đến quốc sư đã giỏi lắm rồi, đến quốc bảo thì kiếm đâu ra? 

tìm không ra. Ngày nay tìm ra được bậc quốc sư đã là khó lắm rồi, nhưng trong mỗi 

câu ngài nói đều căn cứ theo giáo lí, ngài nói không sai, điểm này rất quan trọng. Nếu 

ngài dùng ý của ngài để nói, chắc chắn sẽ có sai lầm, ngài không có ý gì, nói cho quí vị 

biết, Phật không có ý gì, Bồ Tát cũng không có ý gì, A la hán cũng không có ý gì, có ý 

là sai rồi. 

Bộ “Kinh Vô Lượng Thọ” này, quí vị đọc ra quí vị có ý nghĩ, đó là “Kinh Vô Lượng 

Thọ”  của  bản  thân  quí  vị,  không  phải của  Phật.  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  chắc  chắn  sẽ 

không có ý gì. Không có ý là bởi trong đó đã có vô lượng nghĩa. Thế nào là vô lượng 

nghĩa? Người nhân thấy nhân, người trí thấy trí, mỗi người đọc sẽ có ý riêng của mình, 

nếu  quí  vị  không  tin  thì  quí  vị  xem  chú  giải.  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”  có  đến  hơn  hai 

mươi chú giải của các tổ Nhật bản.Quí vị xem mỗi người sẽ có mỗi ý, nhưng ý đó của 

họ đều chính xác, không có sai lầm.Quí vị nên hiểu điều đó. Tại sao không sai lầm? Vì 

họ thực sự có công phu tu chứng. Khi họ tu chứng, họ nhìn thấy một mặt, không thấy 

được toàn diện, giống như người mù sờ voi vậy, tất cả đều là thật, không phải giả. Con 

voi giống thứ gì? Người mù sờ trúng chân voi, nói voi giống cái cột, quí vị không thể 

nói họ sai, vì chân voi giống cái cột. Người sờ trúng đuôi, nói voi giống cây chỗi, sờ 

trúng bụng, nói voi giống bức tường, đều đúng hết, họ không sai, đấy là trí tuệ. Vì vậy 

chúng ta nghe kinh, chúng ta xem chú giải, phải hiểu được nên có thứ trí tuệ này. Nếu 

không quí vị sẽ bị nó làm mê. Một nguyên tắc chung chính là, kinh giáo của Phật từ 

trong  tự  tánh  mà  lưu  xuất  ra.  Tự  tánh không  có  khởi  tâm  động niệm,  không có  phân 

biệt chấp trước, tự nhiên lưu lộ ra, đây gọi là chân kinh. 

Chúng ta tiếp thu nó bằng cách nào? Cũng dùng cách tự nhiên, không khởi tâm, không 

động niệm, không phân biệt, không chấp trước, ý nghĩa của kinh này quí vị hoàn toàn 

hiểu ra được. Chúng ta vẫn còn khởi tâm động niệm, chúng ta vẫn còn phân biệt chấp 

trước, thì những thứ chúng ta đọc được, chỉ là một phần giống như người mù sờ voi. 

Quí  vị  không  thể  nói  họ  sai,  quí  vị  cũng  không  thể  nói  họ  đúng.  Cho  nên  buông  bỏ 

vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  quí  vị  mới  đọc  được  chân  kinh,  đó  là  những  thứ 

nguyên bản mà chư Phật Như lai lưu xuất ra từ tự tánh. Kinh Phật khó hiểu chính là 

khó  ở  chỗ  này  vậy.  Đây  thực  sự  là  điều  rất  khó!  Vì  thế  Phật  nói  rất  hay:  Pháp  Phật 

không ai nói, tuy trí không thể hiểu. Tức là ngày nay không có ai giảng giải, người nào 

giảng giải? Người có tu có chứng. Ngày nay người có tu có chứng biết đi tìm đâu? tìm 

không ra. 

Tổ sư Đại đức ngày xưa chú  giải cũng không phải là việc dễ. Chú giải kinh điển cần 

điều kiện gì? Phải chứng quả. Chưa chứng quả không dám chú kinh, không giống như 

464  Tập 444 



ngày  nay,  hiện  nay  con  người  gan  thật  lớn,  người  xưa  không  dám.  Người  xưa  ngay 

đăng đàn giảng kinh, cũng phải thực sự có công phu tu học mới dám giảng. Lúc chúng 

tôi mới học, thầy giáo đã nói với chúng tôi những điều này, chúng tôi nghe hiểu, nghe 

thấu đáo rồi, ai dám phát tâm giảng kinh? Không dám. Nhưng thầy giáo lại ép chúng 

tôi lên bục giảnh kinh, tôi nói nếu chúng con giảng sai thì làm sao? Ai chịu trách nhiệm? 

Thầy giáo chịu trách nhiệm, thầy giáo vì sao chịu trách nhiệm? Vì chúng tôi học giảng 

kinh  hoàn toàn lặp lại lời giảng của thầy. Thầy giảng qua  một lần,  chúng tôi  lên bục 

giảng lại như thầy giáo vậy, không thêm không bớt, không thể thêm vào ý của mình, 

thêm ý của mình vào thì mình tự chịu trách nhiệm. Tôi hoàn toàn y theo lời thầy giảng, 

nếu  sai  thầy  chịu  trách  nhiệm,  tôi  không  cần  chịu  trách  nhiệm,  tôi  không  có  trách 

nhiệm, thầy nói sai. Bắt đầu từ đó, giảng kinh. Sau khi đã giảng được vài bộ, thầy nói 

với  chúng  tôi,  phải  chọn  lựa  những  chú  giải  của  các  Tổ  sư  đại  đức,  vì  thế  chúng  tôi 

giảng chú giải, không phải giảng kinh. 

Lần  này  chúng  tôi  giảng  chú  giải  của  Hoàng  Niệm  Lão,  Hoàng  Niệm  Lão  cũng  rất 

thông minh, toàn dẫn chứng những chú giải của những vị khác, nên nếu có giảng sai thì 

có người khác chịu trách nhiệm, đều giảng chú giải. Đây là con đường mà thầy đã chỉ 

cho chúng tôi, nếu không chúng tôi không dám phát tâm. Giảng chú giải, lại dịch Văn 

ngôn ra văn Bạch thoại, dùng những câu chữ thật mộc mạc dễ hiểu để mọi người nghe 

là  hiểu  được,  không  đến  nỗi  khiến  đại  chúng  hiểu  sai,  điều  này  vô  cùng  quan  trọng. 

Gặp  những  đoạn  khó  hoặc  cảm  thấy  chú  giải  không  được  thích  hợp,  nếu  gặp  những 

trường hợp này, gặp phải thì chỉ đọc qua là được, không giảng. Đọc thôi thì không sai, 

nếu sai là người ta sai, không phải mình sai, đọc qua là được rồi. Những vấn đề này quí 

vị  phải  xem  chú  giải  của  người  xưa.  Có  rất  nhiều  kinh  văn  cảm  thấy  rất  quan  trọng 

nhưng tại sao họ không chú? Thầy tôi bảo họ cũng không hiểu, vì thế họ lướt qua là 

được rồi. Chúng ta phải học những điều này từ các vị tổ sư đại đức, như thế mới tránh 

được sai lầm. 

Nhưng Tịnh tông có một ưu điểm rất lớn, quí vị nhất tâm niệm Phật có Phật A Di Đà 

gia trì, điều này là thật không phải giả. Khi đăng đàn giảng kinh, đa phần là do Phật lực 

gia trì. Vì sao vậy? Bản thân chưa từng nghĩ đến, sau khi giảng xong, mọi người đều 

khen giảng rất hay, nghe ra cũng hay, đây là mình giảng sao? Phật lực gia trì, bản thân 

không nghĩ ra. Vì thế thực sự có Tam bảo gia trì, thực sự pháp hỉ sung mãn. Nhưng 

phải chuẩn bị, không thể không chuẩn bị, không chuẩn bị  mà chỉ chờ Phật gia trì, như 

thế là quí vị đầu cơ trục lợi, Phật sẽ không gia trì quí vị. Bản thân vô cùng nỗ lực, lúc 

lên bục giảng Phật mới gia trì. Có thể những thứ quí vị chuẩn bị không được dùng đến, 

những điều quí vị lên bục giảng không biết từ đâu mà có nữa. Những trường hợp như 

vật thường xảy ra,có thể tăng trưởng lòng tin của quí vị, tăng thêm nguyện lực cho quí 

vị, chuyên cầu tịnh độ, chuyên niệm Di Đà. 

Tập 444  465 



Chỗ này, không trú nhị biên, xa rời tứ cú, diệu khế trung đạo, bình đẳng nhất tướng. 

Trong “Kinh Kim Cang” nói bốn tướng bốn kiến, tướng kiến họ không viết, nói bốn 

tướng cũng được, nói bốn kiến cũng được. Phải lìa bỏ bốn tướng, tu tất cả thiện pháp. 

Như thế mới có thể thành tựu quốc độ như vậy. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây.  

 

 

466  Tập 444 



Tập 445 

Chuyển ngữ:  Minh Tuệ 

Biên tập: Liên Hải 

Thời gian: 09.06.2011 

Địa điểm: Cương Sơn Tịnh Tông Học Hội – Nhật Bản 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi. 

Mời quý vị xem  “Đại Thừa Vô Lượng Thọ Kinh Giải”  trang 559, hàng thứ bảy từ dưới 

lên, bắt đầu đọc từ đó. 

Lại,  “Hội  Sớ”  viết:  “Sở  dĩ  tuy  Bồ  tát  tuy  hiểu  rõ  tam  không,  trí  không  chấp  trước, 

 nhưng đại bi huân tâm, phát nguyện tịnh độ. Tuy cõi Phật tịnh, mà thường tịch tĩnh, 

 đây là nhất pháp cú, trí tuệ chân thật, pháp thân vô vi. Mà hai mươi chín loại, tức hai 

 mươi chín loại nhưng nghĩa là nhất pháp cú vậy”. Chúng ta đọc đến đoạn này. Đoạn 

văn này giải thích của “Hội Sớ”. Bồ tát vô cùng quí giá, đối với thật tướng các pháp họ 

rõ ràng sáng suốt. 

Ba không là nhân không, pháp không, không không, không cũng không. Trong cảnh 

giới này đáng quí nhất, họ còn có thể dùng đại từ đại bi giúp đỡ tất cả chúng sinh khổ 

nạn. Trong đoạn văn này viết: “Đại bi huân tâm, phát nguyện tịnh độ”, người đại biểu 

ở đây chính là Phật A Di Đà. Phật A Di Đà phát 48 lời nguyện, sau khi phát nguyện lại 

thật làm, thật sự y theo nguyện này để tu tập, trải qua thời gian năm kiếp, 48 lời nguyện 

mỗi nguyện đều viên mãn, vì vậy tự nhiên thành tựu thế giới Cực lạc. Thế giới Cực lạc 

là trí tuệ bát nhã của tự tánh. Đây là nhân, Phật A Di Đà  phát nguyện tu hành, đó là 

duyên. Nhân có duyên thì quả đức liền hiện ra. Quả đức chính là y báo chánh báo trang 

nghiêm  của  Thế  Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc.  Chỗ  này  nói  đến  trí  tuệ  chân  thật,  pháp 

thân vô vi. Điều này ở trong chú giải Hoàng Niệm Lão trích dẫn nhiều nhất, lặp đi lặp 

lại  đến  mười  mấy  lần.  Đây  là  lời  trong  cuốn  “Vãng  Sinh Luận”.  Hai  mươi  chín  loại, 

trước đây chúng ta đã học qua. Thế giới Cực Lạc y báo có mười bảy loại trang nghiêm; 

chánh báo, Phật có tám loại trang nghiêm, Bồ tát có bốn loại trang nghiêm, tổng cộng 

có hai mươi chín loại trang nghiêm. Hai mươi chín loại trang nghiêm này đều là nhất 

pháp cú. Ý nghĩa nhất pháp cú đã bao quát tất cả. 

“Sớ thuyết tinh diệu”, sớ là “Hội sớ”, Hội sớ nói rất hay, nói rất đặc sắc, nói rất vi diệu, 

ý ở đây là gì? Nói theo ngôn ngữ ngày nay, tất cả pháp đều từ nhất pháp giới này lưu 

xuất ra, chính là ý nghĩa này. Trí tuệ chân thực, pháp thân vô vi cũng là ý này. Tất cả 

pháp đều từ nhất pháp giới mà lưu xuất ra, nhất pháp giới này là tự tánh. Đại sư Huệ 

Tập 445  467 



Năng nói “đâu ngờ tự tánh, năng sinh vạn pháp”. Vạn pháp nhất như, cuối cùng như 

thế nào? “Cũng đều quay về nhất pháp giới này”. Chứng đắc quả vị rốt ráo gọi là Diệu 

giác Như lai. Diệu giác Như lai không trú trong cõi Thật báo, mà quay về nhất pháp 

giới này. Tức lại trở về tự tánh. Đây là một vòng tuần hoàn lớn. Quí vị xem, lưu xuất từ 

nhất pháp giới, cuối cùng lại trở về với nhất pháp giới này. 

Trong Tịnh độ thì nhất pháp giới gọi nó là Thường tịch quang tịnh độ. Khắp pháp giới 

hư  không  giới  được  lưu  xuất  từ  Thường  tịch  quang  tịnh  độ,  cuối  cùng  lại  quay  về 

Thường tịch quang. Tất cả pháp thế gian xuất thế gian đều là một hiện tượng như thế. 

Nghĩa là hiện tượng một vòng tuần hoàn rồi quay về điểm xuất phát. Hiện tượng này 

ngày nay khoa học cũng thường nói là quay về điểm xuất phát. Ngoài ra có một câu nói 

khác quay về con số 0. Quí vị xem, tất cả chữ số đều bắt đầu từ số không, 1, 2, 3, 4, 

cuối cùng vẫn quay về số 0. Đó là chân tướng của thế gian và xuất thế gian. Khi chứng 

được quả vị Diệu giác thì trở lại. Đẳng giác vẫn chưa, Diệu giác mới trở lại rồi. Trở lại, 

nhà khoa học cận đại nói là “không thấy nữa”, vũ trụ  bỗng nhiên biến mất. Những nhà 

khoa học nghiên cứu vật lí, khi nghiên cứu vũ trụ vĩ mô, đại vũ trụ này, đã phát hiện 90% 

đại vũ trụ đã biến mất, ngày tại chỉ còn nhìn thấy 10%. Những gì họ nhìn thấy là cõi 

Đồng cư, cõi Phương tiện, cõi Thật báo. Vì sao họ nhìn thấy được? Vì có hình tướng. 

Cõi Thường Tịch Quang nhìn không thấy, nó không có hình tướng, không có cả ba loại 

hiện tượng, không có hiện tượng vật chất, không có hiện tượng tinh thần, cũng không 

có hiện tượng tự nhiên, vì vậy họ không thể nhìn thấy và kết luận đã không còn nữa. 

Nó đã đi đâu rồi? Chúng ta biết rằng nó đã quay về nhất pháp giới này. Cho nên chúng 

ta tin rằng khoa học và triết học trong tương lai sẽ có một ngày cũng trở về nhất chân 

pháp giới, trở về với Đại thừa. Đại thừa thực sự có thể giúp đỡ chúng ta giải quyết tất 

cả mọi vấn đề, chắc chắn không có sai lầm. Tất cả pháp từ nó mà sinh ra, cuối cùng lại 

quay về tự tánh. 

“Nhất pháp giới chính là nhất pháp cú”. Trong “Vãng Sanh Luận” cũng gọi là “Tịnh 

Độ Luận” có nói “nhất pháp cú” chính là “nhất pháp giới”,  nhất pháp giới này không 

phải là nhất chân pháp giới. Nhất pháp giới này là tự tánh, nhất pháp giới này là thật 

tướng các pháp, nó có ý nghĩa như vậy. 

“Di Đà hiểu dụ thập phương chánh sĩ chi từ thị”. Phật A Di Đà, “hiểu dụ” là “nói với”, 

từ  bi  khai  thị  cho  chúng  Bồ  tát  từ  mười  phương  đến  thế  giới  Cực  lạc.  “Thích  tôn 

chuyển thuật dĩ tất”, những lời Phật Di Đà nói, Thích Ca Mâu Ni Phật đã nói xong. 

“Tiếp theo là Thế Tôn tiếp tục nói với hội chúng ở cõi này”, tức khai thị cho hội chúng 

chúng ta đang có mặt tại đây. 

468  Tập 445 



“Kinh văn, nghe pháp hoan hỉ phụng hành”. Phần trước của câu này, trong “Nguỵ dịch” 

còn hai câu nữa. “Chư Phật cáo Bồ tát linh cận an dưỡng Phật”, bản hội tập bỏ bớt hai 

câu này, bởi vì người nghe pháp rồi hoan hỉ phụng hành chính là chỉ Bồ tát trong mười 

phương. Vì thế hai câu này đã gồm trong “nghe pháp hoan hỉ phụng hành”, bao gồm 

trong đó rồi. Nhưng nếu có hai câu này, dường như câu văn càng rõ ràng hơn, dễ hiểu 

hơn. Nghe pháp chính là Bồ tát trong mười phương, họ ở Thế giới Cực Lạc nghe được 

A Di Đà Phật khai thị, chỉ dạy. Sau khi nghe xong sẽ như thế nào? Hoan hỉ. “Nhạo” ở 

đây là hoan hỉ, hoàn toàn tiếp thu, y giáo phụng hành. Quí vị xem ba chữ “nhạo, thọ, 

hành”, chúng ta nghĩ xem, ngày nay  chúng ta học Phật, có người mới học, có người 

học  được  mấy  năm,  có  người  học  mấy  mươi  năm.  Mấy  mươi  năm  rồi  không tiến  bộ 

vẫn là phàm phu, vì nguyên nhân gì? Pháp thì nghe rồi, ngày ngày đều tụng, mỗi ngày 

đều nghe, nhưng ba chữ sau không có. “Nhạo” tức là pháp hỉ, chưa đạt được pháp hỉ, 

Vì sao vậy? Nghe xong lại còn nghiên cứu tại sao Phật nói như thế? Ngài nói những lời 

này có ý nghĩa gì? Chúng ta vẫn luôn khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trước, nói 

khó  nghe  một  chút  là  vẫn  còn  phê  bình.  Vậy  làm  sao  được?  như  thế  chi  bằng  đừng 

nghe. Vì sao vậy? Có thái độ như vậy đối với Phật là đại bất kính. Người thật tâm cung 

kính, họ nghe nhiều lần rồi, thì tâm hoan hỉ phụng hành sẽ xuất hiện hết, vì sao vậy? Vì 

họ  cung  kính,  họ  không  phê  bình.  Vì  sao  chúng  ta  không  hiểu?  Vì  nghiệp  chướng 

chúng ta sâu nặng, đừng trách ai cả, vì sao người khác vừa nghe đã hiểu, mà mình nghe 

không  hiểu?  Họ  có  điều  gì?  Họ  có  tâm  sám  hối,  tâm  cung  kính,  tâm  chân  thành,  họ 

dùng  những  tâm  này.  Tâm  này  mới  đúng  đắn.  Dùng  lâu  ngày,  dùng  mấy  năm,  dùng 

mấy mươi năm, thì nghiệp chướng tiêu trừ, trí tuệ khai mở, pháp hỉ liền xuất hiện. 

Nói thật là ngày nay chúng ta không có chút khiêm tốn nào, vậy làm sao được; không 

có một chút tâm cung kính nào. Hơn nữa, học Phật trên biểu hiện mà nói, học Phật học 

rất tốt, học rất giỏi. Trên thực tế thì sao? Tạo nghiệp địa ngục. Nghiệp địa ngục là gì? 

Bất  hiếu  cha  mẹ,  bất  kính  sư  trưởng,  vị  thầy  căn  bản  của  chúng  ta  là  Phật  Thích  Ca 

Mâu Ni, mỗi ngày đều lạy Bổn sư Thích Ca Mâu Ni Phật, nhưng chúng ta không tôn 

trọng Thích Ca Mâu Ni Phật. Đối với Phật còn không tôn trọng, thì đối với thầy giáo 

hiện  tại  làm  sao  tôn  trọng  được?  Đối  với  sư  phụ  của  mình  cũng  không  tôn  trọng. 

Chúng ta nên hiểu rõ những vấn đề này. Tình trạng này  sau khi Phật Thích Ca Mâu Ni 

viên  tịch  không  bao  lâu  đã  hình  thành  rồi.  Hình  thành  điều  gì?  Tông  phái.  Sự  hình 

thành này là có thể, Phật một đời giảng kinh rất phong phú, rất nhiều, tuyệt đối không 

phải một người có thể học được. Giống như một trường đại học có rất nhiều khoa. Quí 

vị không thể học hết được toàn bộ, thời gian của quí vị không đủ.  Đại học hiện nay 

một khoa học bốn năm mới tốt nghiệp, mười khoa là bốn mươi năm, một trăm khoa là 

bốn trăm năm. Quí vị làm sao mà sống lâu được vậy! Nên việc chia khoa, chia ngành 

là  hợp  lí,  nhưng  bất  cứ  pháp  môn  nào  đều  có  thể  thành  đạo  vô  thượng,  gọi  là  “pháp 

Tập 445  469 



môn bình đẳng, không có cao thấp”. Nhưng tại sao phải chia ra nhiều pháp môn như 

vậy?  Căn  tánh  mỗi  người  không  giống  nhau,  sở  thích  không  giống  nhau,  hứng  thú 

không giống nhau, lại còn thiện căn khác nhau, trình độ khác nhau, nhất định phải lựa 

chọn pháp môn phù hợp điều kiện của bản thân, thì học mới thuận lợi. Nhất đinh phải 

tôn trọng những pháp môn ta không học, vì sao vậy? Đều là lời Phật dạy. Nếu như nói 

pháp môn tôi là số một, pháp môn khác không được, coi thường người khác, như vậy 

gọi  là  đại  bất  kính,  đại  bất  hiếu.  Quí  vị  khinh  thường  người  khác,  chính  là  khinh 

thường Phật  Thích Ca Mâu Ni, pháp môn đó là lời Phật dạy. Nếu quí  vị coi thường 

những vị Bồ tát đang tu học pháp môn đó, thì tội của quí vị càng rất nặng. Vì thế khinh 

mạn  người  khác,  khinh  mạn  những  pháp  môn  khác,  đều  là  tạo  nghiệp  địa  ngục.  Bản 

thân tạo nghiệp mà lại không biết. Nếu cùng một pháp môn, trong đó mỗi người đều 

tâng bốc môn phái mình, không trao đổi với nhau, khen mình chê người, lập tức liền 

đọa xuống địa ngục a tỳ. Họ không phải tu hành Phật hạnh, họ đang tu hạnh địa ngục; 

Họ không phải cầu sinh thế giới Cực lạc, họ muốn đến địa ngục a tỳ. 

Chúng ta đứng ngoài thấy rất rõ ràng, sư phụ tôi tốt, sư phụ nào cũng không bằng sư 

phụ tôi, quan niệm này là gì? Quan niệm này chính quan niệm là cầu sinh địa ngục a tỳ. 

Quí vị nghĩ xem có phải vậy không? Sư phụ quí vị còn có sư huynh, sư đệ, sư huynh 

đệ của ông ấy cùng một thầy truyền xuống, quí vị gọi ngài là tổ sư. Những sư huynh sư 

đệ này, mỗi vị lập một môn phái riêng, mỗi người đều có đệ tử của riêng mình, độc lập 

với nhau, không thể dung hoà với nhau, tất cả đều là tạo nghiệp địa ngục. Vậy là họ 

đang tu pháp môn gì? Tu pháp môn địa ngục. Tương lai họ sẽ đi về đâu? Sẽ vào địa 

ngục Vô gián, không thể không biết. 

Người thực sự có tu hành không phải như thế, cho nên khi thấy những người tung hô 

môn phái mình, bài xích môn phái người khác, đối với họ quí vị nên kính nhi viễn chi. 

Bồ tát Phổ Hiền đã dạy chúng ta, họ vốn là Phật rồi, cho nên chúng ta phải cung kính, 

kính trọng họ, tại sao lại xa lánh? Vì họ đi vào cửa địa ngục, chúng ta đi về thế giới 

Cực lạc, chúng ta khác nhau, khoảng cách giữa chúng ta rất xa, cho nên kính nhi viễn 

chi, ai đi đường nấy, tôi quyết không để quí vị quấy rầy, tôi tôn trọng quí vị, nhưng 

không dám học theo quí vị, cách học như thế nào? Thiện Tài đồng tử năm mươi ba lần 

đi tham học, đã nói rõ với chúng ta: pháp môn khác nhau của năm mươi ba vị thiện tri 

thức, năm mươi ba vị thiện tri thức này thái độ của họ đối với người khác như thế nào? 

Gặp  ai  cũng  tán  thán,  đều  là  bản  thân  khiêm  tốn,  khen  ngợi  người  khác.  Bản  thân 

khiêm tốn là đức hạnh, khen ngợi người khác là tánh đức, tánh đức tự tánh vốn có, phải 

biết khen ngợi người khác. Quí vị có phải là người đệ tử Phật chân chánh hay không, 

cứ nhìn  ở đây thì biết. Khen mình chê người, đó không phải là đệ tử Phật, đó là ma, 

con cháu của ma, họ đến phá hoại Phật pháp, không phải đệ tử Phật. Đệ tử Phật nhất 

470  Tập 445 



định là bản thân khiêm cung, tán thán người khác, giống như quí vị nhìn thấy qua việc 

tham bái năm mươi ba lần, mỗi một vị thiện tri thức đều khiêm tốn. Trí tuệ, đức hạnh 

của tôi còn giới hạn, tôi chỉ có thể tu pháp môn này. Những vị đại thiện tri thức khác, 

họ đức hạnh cao, trí tuệ sâu rộng. Họ có thể tu tất cả các pháp môn, họ đều khen ngợi. 

Khen ngợi một cách chân thành, không phải làm mặt, từ đáy lòng thực sự khen ngợi. 

Không những tán thán đối với pháp môn của Phật, mà đối với tất cả các tông giáo trên 

toàn thế giới đều tán thán. Nếu quí vị hỏi tại sao phải tán thán tất cả những tôn giáo 

khác? Hôm nay chúng ta học đến đây, tất cả pháp đều từ pháp giới này mà lưu xuất ra, 

vậy những tôn giáo kia phải chăng ở trong tất cả pháp? Nó nằm trong tất cả pháp hay 

ngoài tất cả pháp? Trong tất cả pháp. Ngoài tâm không có pháp, ngoài pháp không có 

tâm. Đạo lý này chúng ta nhất định phải hiểu. 

Vì vậy, trong giáo lí Đại thừa Phật thường dạy: “tất cả pháp đều là Phật pháp”. “Đâu 

ngờ tự tánh, năng sanh vạn pháp”. Vạn pháp chính là tất cả pháp. 

Thiên chúa giáo, Cơ đốc giáo, Đạo Islam, đó là pháp sanh ngoài tâm sao? Không phải. 

Toàn là trong nhất pháp cú. Nhất pháp cú là chánh pháp, pháp pháp đều chánh, vậy tại 

sao quí vị có thể khinh mạn? Làm sao có thể coi thường được? Có lý gì lại như vậy! 

Phật Pháp tu đến nơi cứu cánh, không khởi tâm, không động niệm, không phân biệt, 

không chấp trước, mà quí vị còn chấp trước kiên cố như vậy. Chỉ có tôi là tốt, những 

người khác không bằng tôi, sai rồi. Quí vị đã đang hành tà đạo, đã là tâm luân hồi đang 

tạo nghiệp luân hồi, trong nghiệp luân hồi tạo nghiệp địa ngục, quí vị xem quí vị đáng 

thương biết  bao. Người  sáng suốt  thấy quí  vị đáng thương, trong kinh  nói  là “người 

đáng thương”. Ai là người đáng thương? Loại người vừa nói đến là đáng thương, họ 

ngày ngày tạo nghiệp địa ngục mà bản thân không biết, tương lai đọa địa ngục còn kêu 

oan uổng, nhưng càng kêu oan thì tội càng nặng. Không có ai oan uổng quí vị, bản thân 

quí vị oan uổng chính mình, quí vị còn trách ai! 

Chúng ta đã thấy trong “Hoàn Nguyên Quán”: “từ nhất thể khởi nhị dụng”, bất luận là 

dụng của y báo hay dụng của chánh báo, khi khởi dụng nhất định có ba thứ châu biến. 

Thứ nhất là châu biến pháp giới, thứ hai là xuất sinh vô tận, đó chính là nhất thiết pháp. 

Thứ ba là hàm dung không, hữu. Đây là tâm lượng của người giác ngộ thực sự. Hàm là 

bao hàm, bao hàm hư không. Dung là dung nạp, dung nạp vạn hữu. Chính là nhà Phật 

thường nói hai câu: “Tâm bao thái hư, lượng khắp sa giới”, người này đang hành đạo 

Bồ tát. Người này là người ở thế giới Cực lạc. Người ở Thế giới Cực Lạc, tâm lượng 

đều lớn lao như vậy.  Bao thái hư, khắp sa giới, không có thứ gì là không bao dung. 

Những chuyện vụn vặt mà cũng so đo tính toán. Cổ nhân nói đó là người không ra gì. 

Trong nhà Phật ngày nay cũng phổ biến hạng người như thế. Những người này không 

phải đang hưng thạnh Phật giáo, mà là người hủy diệt Phật giáo, khiến người học Phật 

Tập 445  471 



tất  cả  đều  vào  địa  ngục  a  tì,  không  phải  gọi  là  diệt  Phật  giáo  sao?  Quí  vị  tạo  nghiệp 

nặng quá! Quí vị vừa bài xích, xây dựng môn phái, bài xích người khác, lại còn kêu gọi 

tín đồ của quí vị bài xích, tội này nặng hơn tội nào hết, nặng hơn cả tội ngũ nghịch thập 

ác. Cho nên giới Bồ tát, trong “Du Già Bồ Tát Giới” điều trọng giới thứ nhất, là khen 

mình chê người, đó là điều được đưa lên hàng đầu. Cho nên chúng ta nhìn thấy những 

người hoan hỉ phụng hành, hổ thẹn! Nghe pháp rồi, ba chữ này không có, vì sao vậy? 

Nghe pháp nhưng không nghe hiểu được nghĩa của pháp. Thực sự nghe hiểu, nghe rõ 

ràng rồi, ba chữ sau đó chắc chắn cũng có: Hoan hỉ, tiếp thọ, phụng hành, họ thật sự 

làm được rồi. Quí vị tra xem có bộ kinh nào Phật dạy chúng ta tự cao tự đại, khen mình 

chê người, có dạy quí vị như thế không? Quí vị thử tìm xem. 

Trong “Giới kinh” đã liệt những suy nghĩ, hành vi này vào hàng trọng giới. Phổ biến 

nhất là hai điều trọng giới trong “Kinh Phạn Võng”, đây là điều phải tuân thủ, “không 

làm quốc tặc, không báng quốc chủ”, “không báng quốc chủ” chính là không hủy báng 

người, đây nói trong tình huống nào? Quốc chủ làm việc bất thiện, làm việc không hay, 

nếu làm không tốt cũng không được hủy báng, vì sao vậy? Mỗi người đều có nhân quả 

riêng. Quí vị hủy báng là quí vị tạo nghiệp ác. Họ tạo tác điều bất thiện, quí vị hà tất 

phải theo họ xuống địa ngục? Quí vị hủy báng họ là theo họ xuống địa ngục rồi. Cho 

nên nhìn thấy điều bất thiện, thực sự bất thiện thì có lễ kính những không tán thán. Bồ 

tát Phổ Hiền dạy chúng ta vậy. Lễ kính là điều nên làm, nhưng không tán thán. Tuyệt 

đối không bảo quí vị hủy báng, không bảo quí vị phê bình. 

“Hành” là thật làm, nghe pháp thực sự nghe hiểu rồi, sanh tâm hoan hỉ, hoàn toàn tiếp 

thu, thực tiễn vào cuộc sống, thực tiễn vào việc đối nhân xử thế của bản thân, vậy là 

đúng rồi. 

Chúng  ta  xem  dòng  tiếp  theo,  “người  nghe  pháp  hoan  hỉ  phụng  hành,  là  chỉ  Bồ  tát 

trong  mười  phương.  Mười  phương  chư  Phật  khuyến  dụ  Bồ  tát  trong  cõi  đó  tham  lễ 

Phật A Di Đà”. Quí vị xem Chư Phật Như Lai  tâm lượng như thế nào? Khuyên nhủ họ, 

mệnh lệnh họ. Chữ “dụ” này có nghĩa mệnh lệnh, ra lệnh cho học trò của Ngài, Bồ tát 

là học trò của Ngài, nhất định phải đến thế giới Cực lạc,  đến tham lễ, đến tham học, 

đến lễ bái Phật A Di Đà, thỉnh giáo với Phật A Di Đà, nghe giáo huấn của Phật A Di 

Đà. Đây là lời của chư Phật Như Lai trong mười phương khuyến dụ đệ tử của các Ngài. 

Tuyệt đối không nói Đức Phật kia không tốt, không bằng tôi, hoặc là cũng như tôi thôi, 

đừng đến đó làm gì, cứ ở đây học là được rồi, không cần đến chỗ ông ấy làm gì. Phật 

không có cách nói như thế. Bất cứ một vị Phật, Bồ tát nào cũng sẽ khuyên học trò đi 

thăm viếng, nhưng thăm viếng phải có điều kiện. Điều này Tổ sư Đại đức Trung quốc 

gọi là đi tham học. Lúc học trò chưa thành tựu, tức là trí tuệ chưa xuất hiện, thì chưa 

được tham học, chỉ cho phép theo một người thầy. Lúc tôi mới học, tôi học với thầy Lí 

472  Tập 445 



tại Đài Trung, muốn theo thầy học giáo lý. Thầy đưa ra ba điều kiện và hỏi tôi có thể 

chấp nhận được không? Chấp nhận được thì có thể hoan nghênh tôi, lúc đó tôi đang ở 

tại thư viện Từ quang. Thư viện này do thầy sáng lập, có thể ở lại thư viện tu học. 

Điều kiện thứ nhất, bắt đầu từ hôm nay, những gì ông đã học trong quá khứ, thật ra 

trước đó thời gian  tôi  học không dài, chỉ học với  hai  thầy giáo, một  là thầy  Phương 

Đông Mỹ, một thầy nữa là đại sư Chương Gia. Những thứ hai thầy giáo của ông dạy 

ông tôi đều không thừa nhận, hoàn toàn vứt bỏ. Từ hôm nay trở đi sẽ theo tôi học lại từ 

đầu, đó là điều kiện thứ nhất. 

Điều kiện thứ hai, bắt đầt từ hôm nay, tất cả chữ nghĩa ông đọc được, bất kể là kinh 

Phật hay là những thứ thuộc thế gian, chưa có sự đồng ý của tôi thì không được xem. 

Điều kiện thứ ba, bắt đầu từ hôm nay, trừ nghe tôi giảng kinh ra, bất cứ pháp sư đại 

đức nào giảng kinh cũng không được nghe. 

Đưa ra cho tôi ba điều kiện như vậy, tôi vừa nghe xong, nghĩ bụng  thầy giáo sao mà tự 

đại đến vậy. Chỉ có thể nghe một mình thầy, không được nghe những người khác giảng. 

Tôi lặng người đi, suy nghĩ độ năm phút, tôi bèn chấp thuận. 

Danh tiếng bên ngoài của thầy, mọi người đều tán thán thầy là thiện tri thức, chúng tôi 

không  để  vuột  mất,  cho  nên  chấp  nhận  liền.  Cũng  phải  mười  mấy  năm  sau,  tôi  đến 

Singapore giảng kinh gặp được pháp sư Diễn Bồi, vị này cũng coi như là thân cũ rồi, 

khi tôi mới học Phật ngài đang trú trì chùa Thiện đạo, ngài lớn hơn tôi mười tuổi, là 

một pháp sư giảng kinh. Sau này tôi cũng tiếp bước con đường giảng kinh này, nên trở 

thành  chí  đồng  đạo  hợp  rồi.  Khi  đến  Singapore,  ngài  mời  tôi  dùng  cơm,  dùng  cơm 

xong  chúng  tôi  trò  chuyện  trong  một  phòng  khách  nhỏ.  Tôi  nói  với  ngài  về  những 

chuyện này. Nghe xong, ngài cười lớn. Lúc ngài còn nhỏ làm Sa di, pháp sư Đế Nhàn 

cũng đã đưa ra ba điều kiện này, lúc đó tôi mới hiểu ra, những thứ này không phải là 

độc quyền của thầy Lí. Hóa ra là gì? Là ba điều kiện bái sư do chư tổ để lại. Vì sao hạn 

chế quí vị? Vì trí tuệ của quí vị chưa đủ, nghe nhiều sẽ nhiễu loạn, quí vị sẽ không thể 

thành tựu. Những điều này thầy không cho tôi biết, chính xác là “nhất môn thâm nhập, 

trường  thời  huân  tu”.  Quí  vị  theo  thầy  chỉ  có  thể  theo  một  thầy.  Thầy  giáo  có  trách 

nhiệm dạy dỗ quí vị thành tựu. Tức là nói quí vị ở trong pháp hội của thầy đắc trí căn 

bản,  đắc  tâm  thanh  tịnh.  Tâm  thanh  tịnh  sinh  trí  tuệ,  có  trí  tuệ  rồi,  thầy  giáo  sẽ  giải 

phóng cho quí vị, tất cả đều đi tham học, học ở đâu cũng được, Vì sao vậy? Vì đã có 

năng lực phân biệt chánh tà, phân biệt chân vọng, phân biệt đúng sai, quí vị có năng 

lực phân biệt rồi. Quí vị chưa có năng lực này, mà quí vị đi tham học thì hỏng rồi, quí 

vị sẽ bị hủy hoại. Đây là sự bảo vệ của thầy giáo đối với học trò. Cần thời hạn, thầy Lí 

nói xong, tôi đã đáp ứng, đã chấp nhận, thầy giáo nói cần thời hạn, cần bao lâu?  Năm 

Tập 445  473 



năm. Chúng ta mới hiểu được cổ nhân nói năm năm học giới, chính là là ba điều giới 

này, không phải giới nào khác. Đó chính là ba điều quy ước của thầy giáo đối với học 

trò.  Ngày  nay  không  còn  nữa.  Vì  sao  ngày  nay  không  còn  nữa?  Thầy  giáo  không  có 

trách nhiệm đối với học trò nữa. Với những đều kiện này, thầy giáo phải tuyệt đối có 

trách nhiệm với học trò. Tức là thầy giáo phải dẫn dắt học trò từ mê đến giác ngộ, giúp 

họ phá mê khai ngộ, giúp họ phá mê sinh tín. Họ khai mở trí tuệ rồi, có năng lực phân 

biệt đúng sai, chánh tà, thì có thể mở cửa cho học trò đi tham học, không quan tâm nữa, 

lúc này việc tham học đối với quí vị chỉ có lợi ích, không có tai hại. 

Cho nên tôi ở Đài trung tuân thủ năm năm. Ngày tròn năm năm tôi đến gặp thầy giáo, 

tôi nói, thưa thầy: Năm năm qua rất có ích đối với con, con tuân thủ những lời dạy của 

thầy,  con  muốn  kéo  dài  thêm  năm  năm  nữa,  nghe  thế  thầy  cười  lớn.  Tôi  tuân  thủ  ba 

điều kiện của thầy mười năm. Xã hội ngày nay, lúc nào ở đâu không ô nhiễm nghiêm 

trọng,  cám  dỗ,  quí  vị  có  đủ  sức  để  chống  lại  không?  Quí  vị  không  đủ  năng  lực  nhất 

định sẽ bị nó đồng hóa, quí vị liền đọa lạc. Cho nên ngày nay tu học Phật Pháp khó lắm, 

khó lắm! Chúng ta dùng ba điều kiện ngày xưa này,  thầy Lý đối với tôi, tôi còn có thể 

chấp nhận, người thông thường không chấp nhận được. Lúc quí vị đưa ra những điều 

kiện  này,  họ  ngoảnh  đầu  mà  đi,  người  cao  minh  hơn  ông  nhiều  lắm,  việc  gì  tôi  phải 

chịu sự trói buộc của ông. Hiện tại, những điều này, lớp trước đối với tôi còn có thể 

chấp nhận được, tôi mà dùng đến chiêu này thì không có ai nữa, không thể có chuyện 

đó. Chúng tôi  cũng không dám dùng chiêu  này. Tổ tổ truyền nhau, điều kiện truyền 

pháp cơ bản chính là ba điều này. Quí vị xem pháp sư Diễn Bồi đã không tuân thủ. 

Ngài rời chùa Quán Tông, chống lại thầy mình, thầy của ngài là pháp sư Đế Nhàn, là 

một người rất trác tuyệt! Ngài trốn đi, đi đến đâu? Đến Nam Phổ Đà, pháp sư Thái Hư 

mở Phật học viện ở đó, ngài đi đến đó, đi theo pháp sư Thái Hư. Pháp sư Thái Hư là 

người theo tân phái, trào lưu mới. Pháp sư Đế Nhàn trong lúc đó pháp sư Đế Nhàn là 

người vô cùng thủ cựu, đó là người bảo thủ. Vì thế pháp sư Diễn đáng tiếc một đời. 

Nếu như ngài tuân thủ lời dạy của hoà thượng Đế Nhàn, ngài sẽ là người kế thừa tông 

Thiên  thai,  Ngài  rất  thông  minh,  suốt  đời  dạy  học,  viết  lách  trước  tác.  Toàn  tập  của 

Ngài có hơn một trăm quyển, tri thức không phải trí tuệ. 

Trí tuệ xuất phát từ hậu đức, từ thành kính cảm ơn mà ra. Không có thành kính, không 

có đức khiêm cung, không có hiếu kính, thì những gì quí vị học được chỉ là tri thức, nó 

không liên quan gì đến trí tuệ, mà còn cả ngạo mạn trong đó. Hiện nay người ta không 

hiểu, người có học ngày xưa đều hiểu. Quí vị giỏi đến đâu, tốt đến đâu, chỉ cần có chút 

ngạo mạn, là quí vị hỏng rồi, Khổng lão phu tử nói vậy. Khổng lão phu tử nêu ví dụ, 

giả sử có một người, đức hạnh, tài hoa của ông ta giống như Chu Công, nếu có tài hoa 

như Chu Công, nhưng ngạo mạn lại nhỏ nhen, thì những gì ông ta có không đáng quan 

tâm. Thái độ của ngươi ngạo mạn, nhỏ nhen, thì những thứ khác toàn là giả dối, không 

474  Tập 445 



có gì là thật. Câu này ở  trong Luận ngữ. Cho nên đức hạnh quí vị có cao bao nhiêu, 

tiếng tăm có lớn bao nhiêu, chỉ cần có chút ngạo mạn là xong rồi, đừng quan tâm đến 

họ nữa. Họ đều là giả dối, không phải chân thật. 

Quí  vị  cũng  không  cần  nói  thẳng  với  họ,  nói  thẳng  với  họ  rồi  kết  oán  thù  với  họ  thì 

không đáng, mà họ cũng sẽ không tha thứ cho quí vị, cho nên đối với họ phải như thế 

nào? Kính nhi viễn chi. Đây là thái độ cơ bản trong việc tu học. Làm thế nào chúng ta 

mới có thể nghe pháp rồi hoan hỉ phụng hành? Năm chữ này rất quan trọng, nghe pháp 

rồi thực sự hoan hỉ phụng hành là thành công rồi, thực sự được lợi ích, như vậy mới 

không uổng công học pháp. Ở đây nói mười phương Bồ tát đến Thế giới Cực Lạc nghe 

Phật  A  Di  Đà  thuyết  pháp.  Nghe  xong  pháp  hỉ  sung  mãn,  hoàn  toàn  tiếp  thu,  y  giáo 

phụng hành. 

Tiếp theo những lời của Niệm Lão nói rất rõ ràng, giải thích rất thấu đáo: “Chư Phật 

 trong mười phương khuyến dụ các Bồ tát trong cõi đó tham lễ Phật A Di Đà, là chư Bồ 

 tát, nghe theo Phật khai thị, đi đến thế giới Cực lạc”. Nghe theo Phật Bổn sư của mình, 

trong  thế  giới  chúng  ta  là  Bổn  sư  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  có 

khuyên chúng ta, có mệnh lệnh chúng ta đến tham lễ Phật A Di Đà không? Có, cuốn 

kinh này là một thí dụ. Nói “Kinh Vô Lượng Thọ”, nói “Kinh Quán Vô Lượng Phật”, 

nói “Kinh A Di Đà”, ba bộ kinh này chuyên môn  khuyến dụ chúng ta tham lễ Phật A 

Di  Đà.  Những  bộ  kinh  thông  thường  giảng  kinh  kèm  theo  khuyến  dụ  chúng  ta,  có 

khoảng hơn hai trăm loại, vì thế người xưa nói: “Nghìn kinh vạn luận, xứ xứ chỉ quy”, 

hướng dẫn chúng ta qui y thế giới Tây phương Cực lạc. 

Thích Ca Mâu Ni Phật ở nơi thế giới chúng ta, đối đãi với chúng ta như vậy, tất cả chư 

Phật ở thế giới của họ đều giống Thích Ca  Mâu Ni Phật  vậy, hướng dẫn chúng sanh 

nơi thế giới đó như Bồ tát, Thanh văn, thiên nhân, đại chúng, đều khuyên họ cầu sanh 

Thế Giới Tây Phương Cực Lạc, thân cận A Di Đà Phật. Chúng ta nghe hiểu rồi, thực 

sự tin tưởng, thực sự phát tâm, thực sự cầu sinh, báo đáp ân đức của Thích Ca Mâu Ni 

Phật. Đây gọi là tôn sư trọng đạo. Nếu không như vậy, chính là không tôn trọng thầy 

giáo rồi. Đó chính là bất hiếu cha mẹ, bất kính thầy tổ. Quí vị muốn đến thế giới Cực 

lạc,  Phật  cũng  không  đến  tiếp dẫn  quí vị,  Vì  sao  vậy?  Vì ở  thế  giới  Tây  phương  tìm 

không  ra  kẻ  nào  bất  hiếu  cha  mẹ,  bất  kính  sư  trưởng  cả,  một  người  cũng  không  có. 

Hiếu kính chúng ta phải làm được, chúng ta phải đề xướng. Ở rất nhiều nơi, vì hiện nay 

giảng kinh đều giảng trong phòng ghi hình, nên phòng ghi hình của chúng ta nên treo 

hình ảnh cha mẹ, tổ thầy, trước khi giảng kinh thì hành lễ, giảng kinh xong cũng kính 

lễ, niệm niệm không quên. Niệm niệm phải nghĩ đến người ở Thế giới Cực Lạc đều là 

đại hiếu, cũng là hiếu kính, thành tựu y báo chánh báo trang nghiêm ở Thế giới Cực 

Lạc. Quí vị cẩn thận đọc 48 lời nguyện xem, mỗi lời nguyện gốc của nó chính là hiếu 

Tập 445  475 



kính.  Xa  rời  hiếu  kính  thì  pháp  thế  gian  xuất  thế  gian  đều  không  thể  kiến  lập,  đều 

không thể thành tựu. 

“Đến thế giới Cực lạc rồi, được thấy Vô lượng thọ Phật, được nghe diệu pháp. Nghe 

xong nếu như có thể tín nhạo thọ hành, nhất tâm chí cầu tịnh độ thì sẽ được thọ kí, đắc 

thành Vô thượng chánh đẳng chánh giác.” Quí vị sau khi nghe rồi, thật sự tín, nhạo, thọ, 

hành, bốn chữ này đều đầy đủ rồi, quí vị đều có rồi, quí vị một đời cầu sanh Thế giới 

Cực Lạc, đến thế giới Cực lạc nhất định được Phật A Di Đà thọ ký cho quí vị. Phẩm 

cuối cùng thứ bốn mươi tám của “Kinh Vô Lượng Thọ” chính là phẩm Phật thọ kí cho 

chúng ta. 

Ngày  nay  pháp  danh  dùng  trong  phái  qui  y  của  chúng  ta  đều  gọi  là  “Diệu  âm”.  Vậy 

danh hiệu diệu âm từ đâu mà có? Chính là từ phẩm bốn mươi tám mà có, thọ kí cho 

chúng ta. Tất cả chúng sinh ở thế giới Ta bà vãng sanh về thế giới Cực lạc, tương lai 

trong    mười  thế  giới  sẽ  được  thành  Phật  giáo  hoá  chúng  sanh,  danh  hiệu  đều  gọi  là 

Diệu Âm Như Lai. Diệu Âm có nghĩa là gì? Nam mô A Di Đà Phật là diệu âm. Chúng 

ta nhờ niệm Phật mà thành Phật, tương lai giáo hóa chúng sanh cũng là dùng phương 

pháp niệm Phật thành Phật này. Cho nên chúng ta hiện nay dùng Diệu Âm cư sĩ, tương 

lai là Diệu Âm Như Lai, nhân quả tương ứng. Tên gọi này do Phật Thích Ca Mâu Ni 

đặt cho chúng ta. 

“Hội Sớ” viết: “Nghe pháp hoan hỉ phụng hành, nghe pháp Phật Di Đà thuyết, thọ trì, 

phụng hành vậy”. Cách nói này vô cùng rõ ràng, vô cùng thấu đáo, nghe lời giáo huấn 

của Phật, phải thực hành được nó, ý nghĩa của nó không thể không làm cho  rõ ràng. 

Không hiểu, không hiểu  thì không nên miễn cưỡng, miễn cưỡng sẽ không hiểu được. 

Không hiểu cho nên còn nghi ngờ. Tôi có nghi vấn này không cần phải tìm giải thích. 

Quí vị cứ nỗ lực chăm chỉ đê làm, để học tập, làm vài năm như vậy, phút chốc liền rõ 

ràng, tự nhiên liền sáng tỏ. 

Người xưa nói rằng: “Đọc sách ngàn lần, tự thấy nghĩa nó”, càng đọc chỗ chưa hiểu rõ 

toàn hiểu được rồi, điều này là sự thực, không phải giả dối. Tôi có kinh nghiệm này, tôi 

đọc sách sáu mươi năm rồi, rất nhiều vấn đề hai mươi năm trước không hiểu; đến ba 

bốn mươi năm sau liền hiểu ra rất nhiều; đến năm, sáu mươi năm gần như không còn 

trở ngại gì. Việc đọc kinh lại càng không bỏ được, mỗi ngày đều đọc, quan trọng hơn 

cả ăn cơm, quan trọng hơ ngủ nghỉ, tại sao vậy? Đọc nhiều rồi thì tâm địa thanh tịnh, 

không còn nhiễm ô, ngày ngày đều ở với Phật, ngày ngày đều ở nơi thế giới Cực lạc, 

lâu dần lâu dần tất cả đều rõ ràng. 

Chúng ta tiếp tục xem bài kệ tụng thứ14 dưới đây. 

476  Tập 445 



“Nghe pháp vui  thọ trì, được đến chỗ thanh tịnh, ở nơi  Vô Lượng Tôn, thọ kí  thành 

 Đẳng giác”. Bài này là Phật Thích Ca Mâu Ni tán thán chư Bồ Tát đến thế giới Cực lạc, 

vãng sanh cầu pháp. Công đức tự lợi, lợi tha của họ vô cùng vô tận. Bài kệ này khen 

ngợi chư Bồ tát được Phật thọ kí. 

“Tịnh Ảnh Sớ” viết: “vào đời tương lai được Tịnh Độ tốt đẹp”, gọi là được Tịnh độ. 

“được đến nơi thanh tịnh”, bản thân Bồ tát tương lai sẽ thành Phật, quốc độ họ cư trú 

sẽ giống thế giới Cực lạc vậy. Bởi vì họ học tập với Phật A Di Đà, mãi mãi sẽ được A 

Di Đà Phật gia trì. Không những hiện tại Phật sẽ gia trì quí vị,  mà khi thành Phật cũng 

được Phật gia trì. Sau khi thành Phật giáo hóa chúng sanh vẫn được A Di Đà Phật gia 

trì.Từ những điểm này chúng ta có thể thể hội được 48 nguyện của A Di Đà Phật, trải 

qua năm kiếp tu hành công đức đó vô cùng lớn lao.Phát tâm như vậy, thệ nguyện như 

vậy, kiên định như vậy, đều đáng được chúng ta noi theo. 

Chúng ta ngày nay gặp phải tai nạn trên trái đất, đây chỉ là những điều nhỏ nhặt, nhỏ 

không  đáng  nói,  có  thể  làm  chúng  ta  dao  động  không?  Không  thể.  Đừng  để  những 

chuyện nhỏ nhặt này làm khiếp sợ. Vậy là quí vị không phải  là đệ tử Phật Di đà. Giữ 

tâm kiên định, tai nạn ngay trước mắt cũng không dao động. Trong kinh Phật đã dạy 

rất rõ ràng, chúng ta và chúng sanh trên trái đất này có cộng nghiệp và có biệt nghiệp. 

Gặp  những  tai  ương  này  là  cộng  nghiệp,  cảm  nhận  của  chúng  ta  về  tai  ương  là  biệt 

nghiệp. Cộng nghiệp giống, biệt nghiệp thì khác. Đại thiên tai, người thông thường đều 

nói  những  thiên  tai  này  rất  nghiêm  trọng,  nhưng  trái  đất  sẽ  không  bị  huỷ  diệt.  Con 

người có sinh tử, chúng ta phải thoát sanh tử, ra khỏi tam giới! Chúng ta biết rằng sinh 

tử  là  giả,  không phải  thật,  con  người  thân  thể  này  chết  đi,  há  chẳng  phải  cũng  giống 

như  thay  một  chiếc  áo  mới  sao?  Tâm  tốt  thì  chiếc  áo  kia  càng  thay  càng  đẹp;  tâm 

không tốt thì áo càng thay càng tệ hơn. Cho nên chúng ta cần có một tấm lòng tốt. Tâm 

tốt  nhất  của  chúng  ta  chính  là  tâm  niệm  Phật.  Tâm  là  Phật  A  Di  Đà,  Phật  A  Di  Đà 

chính là tâm ta. Thiên tai đến rồi, chúng ta liền đến Thế giới Cực Lạc để làm Phật rồi, 

là việc tốt! Thế gian này còn có việc tốt nào tốt hơn việc này không? Tìm không thấy 

nữa. 

Nếu như thiên tai qua rồi mà quí vị vẫn còn trên thế gian này, vậy là quí vị liền biết 

Phật A Di Đà giao cho quí vị một sứ mạng, quí vị có trách nhiệm, quí vị có sứ mạng 

kiến tạo lại thế giới này, thu dọn tàn cục. Tai nạn qua đi qua rồi thu dọn tàn cục. Quí vị 

có sứ mệnh xây dựng lại thế giới này. Quí vị đến hành Bồ tát hạnh, quí vị đến để chịu 

khổ  thay  chúng  sinh.  Vậy  thì  quí  vị  trong  tương  lai,  vãng  sinh  đến  Thế  Giới  Tây 

Phương Cực Lạc, phẩm vị của quí vị sẽ càng cao. Vì sao vậy?  Quí vị đã  một việc tốt 

lớn. Vì thế quí vị liền rõ ràng, những thiên tai này đối với người tu hành mà nói là việc 

tốt, không phải là việc xấu. Bất luận từ phương diện nào mà suy nghĩ tất cả đều là tự 

Tập 445  477 



lợi lợi tha. Phật quang của Phật A Di Đà đang chiếu soi quí vị, quí vị khởi tâm động 

niệm, ngôn hạnh cử chỉ, Phật đều rõ ràng, Phật đều thấu rõ, chư Phật Bồ tát gia trì quí 

vị. Mỗi ngày tụng kinh không nên quên mất, còn có đĩa quang quí vị cũng có thể nghe 

kinh. Tai nạn qua đi, có lẽ trên thế giới này điện không còn nữa, đĩa quang vô dụng rồi, 

nhưng  sách  thì  hiệu  quả,  đĩa  quang  vô  dụng,  vì  thế  kinh  sách  rất  quan  trọng,  nuôi 

dưỡng  thói  quen  đọc  sách,  chuyên  đọc  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”,  những  thứ  khác  đều 

không đọc nữa. Cho nên những vị Bồ tát này tương lai thành Phật, nhất định sẽ được 

tịnh độ đẹp đẽ, không khác gì thế giới Cực lạc, gọi là “đắc tịnh xứ”. 

“Lại “Hội Sớ” nói: Thanh tịnh xứ tức là Tịnh độ, phần trên nói sẽ thành cõi nước như 

vậy.” “Như vậy ” tức là giống thế giới Cực lạc vậy.  Học trò của Phật Di Đà tương lai 

kiến lập Tịnh Độ trong mười phương thế giới, chắc chắn sẽ giống thế giới của Phật A 

Di Đà vậy. 

“Lưỡng sớ đồng chỉ”, hai bộ chú giải này đều nói giống nhau, đều coi việc kiến lập 

Phật quốc là được cõi nước thanh tịnh. Thật ra Phật quốc chính là đạo tràng chúng sanh 

tu học. Đây là một đạo tràng lớn. “Nhưng từ pháp môn tâm địa mà nói, thanh tịnh xứ 

 cũng có một cách giải thích khác”, tức là giải thích nó thêm bước nữa. Đó là gì? “Tức 

 chỉ bổn tịnh diệu tâm”, đây là giải thích thêm bước nữa. “Bổn tịnh diệu tâm”  chính là 

câu đầu tiên khi đại sư Huệ Năng minh tâm kiến tánh nói: “Đâu ngờ tự tánh, vốn tự 

thanh tịnh”. Tâm thanh tịnh sinh trí tuệ, tâm thanh tịnh hiện tịnh độ, vì thế tâm tịnh thì 

độ tịnh. Đây là nguyên lí cơ bản của tịnh độ. Ngược lại không phải là quí vị đã hiểu rõ 

rồi sao? Tâm uế thì độ uế. Ngày nay trái đất chúng ta đang bị ô nhiễm nghiêm trọng. 

Nguyên nhân là gì? Tâm chúng ta đang bị ô nhiễm nghiêm trọng, cho nên đại địa nơi 

chúng ta cư trú cũng là ô nhiễm nghiêm trọng. Nhiều năm trước, tôi đã từng nói như 

thế này. Toàn thế giới đang kêu gọi bảo vệ môi trường, tôi nói một câu như thế nào? 

Bảo vệ môi trường chẳng kết quả gì, vì sao vậy? Tâm không thanh tịnh. Cho nên thực 

sự bảo vệ môi trường, phải bắt tay từ việc giữ tâm trong sạch. Tâm chúng ta trong sạch 

thì môi trường sẽ trong sạch. Tâm không trong sạch thì bảo vệ môi trường bằng cách gì 

cũng không hiệu quả. Bao nhiêu năm kêu gọi bảo vệ môi trường, chính phủ trên toàn 

thế giới đều nỗ lực thực hiện, nhưng trái đất ô nhiễm  ngày càng nghiêm trọng. Hiệu 

quả làm cho trái đất thực sự được tịnh hóa chưa thấy gì. Nguyên nhân là gì? Tâm, tâm 

quan  trọng.  Ngày  nay  mọi  người  đều  sơ  suất  sự  việc  này.  Đó  là  gì?  Tư  tưởng,  quan 

niệm,  phương  hướng  của  chúng  ta  sai  lầm  rồi,  coi  trọng  về  vật  chất,  coi  nhẹ  tâm  lý, 

không biết rằng tâm lý quan trọng hơn vật chất, tâm lý có thể giải quyết vấn đề. Vật lí 

có thể phát hiện vấn đề, nhưng không thể giải quyết vấn đề. Tâm lí có thể giải quyết 

vấn đề cũng có thể phát hiện vấn đề. Nếu chúng ta muốn xã hội ổn định, muốn hoá giải 

những tai nạn của trái đất, nếu quí vị không bắt tay từ tâm lý, thì chẳng có cách gì cả. 

Cho nên  khoa học và triết học không thể giải quyết được vấn đề hiện nay. Các nhà vật 

478  Tập 445 



lý học ngày nay mới phát hiện lực lượng tâm lý rất lớn. Thực sự không thể nghĩ bàn, 

đó chính là niệm lực. Hình như đã xuất bản một số sách như thế, chuyên nghiên cứu 

niệm lực. Trong niệm lực, họ đề xướng niệm lực của ý thức tập thể vô cùng lớn mạnh. 

Tiến  sĩ  Giang  Bổn ở  Tokyo  đã  làm  một  thực  nghiệm  về  nước  trên  hồ  Tì  bà.  Dùng ý 

niệm  tập  thể  của  hơn  ba  trăm  năm  mươi  người,  chỉ  trong  một  tiếng  đồng  hồ,  nước 

trong hồ Tì bà ở eo biển được cải thiện trong thời gian nửa năm, rất hiệu quả. 

Phần dưới tiếp tục nói, “Nhưng từ pháp môn tâm địa mà nói”. Câu này chúng ta vừa 

đọc qua, “thanh tịnh xứ, giải thích thêm bước nữa là chỉ cho bổn tịnh diệu tâm”. Dùng 

tâm này “có thể nghe pháp rồi tín thọ”, dùng tâm vốn tịnh diệu để nghe pháp, tín thọ 

phụng  hành.  “nhất  niệm  tương  ưng,  hiểu  rõ  nguồn  tâm,  bừng  sáng  đại  giác,  vốn  đã 

thanh tịnh, khế nhập pháp thân, cũng là đắc đến thanh tịnh xứ”. Điều này cao rồi, rất 

cao, ai có thể làm được? có thể làm được. Chư Bồ tát trong mười phương đến thăm thế 

giới Cực lạc, họ có thể làm được. Bởi vì họ đã đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, lại 

đến gặp Phật Di đà. Nghe pháp tín thọ, một niệm này tương ưng, mà họ chứng đắc quả 

vị Diệu giác cứu cánh viên mãn. Đây cũng chính là lí do các vị Bồ tát phải đến thế giới 

Cực lạc. Rất nhiều chư Phật Như Lai khuyên các vị Bồ tát đến thế giới Cực lạc để làm 

gì? Đến thế giới  Cực lạc thì  việc chứng đắc quả vị rốt ráo viên  mãn rất  nhanh. Nếu 

không đến thế giới Cực lạc, không gặp Phật A Di Đà thì Pháp thân Bồ Tát sau khi phá 

được vô minh, đoạn tập khí vô minh, phải mất ba A tăng kì kiếp, cần thời gian dài như 

thế.  Nhưng  đến  thế  giới  Cực  lạc  thì  khoảng  thời  gian  này  rút  ngắn  lại  rất  nhiều,  làm 

cho họ thành tựu sớm hơn. 

Chư Phật Như lai rất mong tất cả chúng sinh nhanh chóng thành Phật. Nhanh chóng 

thành Phật chỉ có duy nhất một con đường chính là thân cận Phật A Di Đà. Quí vị liền 

biết thân cận Phật A Di Đà quan trọng đến mức nào. Pháp môn này là pháp môn rốt ráo 


viên mãn chí cao vô thượng, không lời nào tán thán nó được, đó là thật Không phải là 

giả. Nhưng vẫn còn nhiều người gây rắc rối, cản trở nó. Đó là ai? Cũng có một kẻ cầm 

đầu,  là  ma  vương  Ba  tuần  đang  lãnh  đạo,  tìm  đủ  mọi  cách  để  gây  trở  ngại.  Nhưng 

chúng ta có tín tâm kiên định, thì ta có thể đột phá sự trở ngại của họ. 

Ma  vương  Ba  tuần  từng  đến  tìm  tôi,  chỉ  trích  tôi,  chưa  được  sự  đồng  ý  của  ông  ta, 

không bàn bạc với ông ta, liền xâm nhập đạo tràng của ông ta. Tôi bảo làm gì có, tôi 

đâu làm chuyện đó. Sao lại không có? Tôi liền nghĩ ra, xin ông ấy thông cảm cho tôi, 

xin ông ấy từ bi, tôi cúng bài vị cho ông ấy. Đạo tràng của ông ấy ở đâu? Truyền hình 

vệ tinh là đạo tràng của ông ấy, mạng Internet là đạo tràng của ông ấy, truyền thanh là 

đạo tràng của ông ấy, báo giấy là đạo tràng của ông ấy, tạp chí là đạo tràng của ông ấy, 

tất cả những tuyên truyền bất thiện nói về sát đạo dâm vọng đều là đạo tràng của ông 

ấy. Ngày nay chúng ta cũng có vệ tinh, cũng dùng mạng Internet, như thế là xâm phạm 

Tập 445  479 



đạo tràng của ông ấy,  nên ông ấy đến hỏi tội. Tôi liền nói với ông ấy: Ông vốn cũng là 

Phật, tất cả chúng sinh vốn là Phật, Phật Thích Ca Mâu Ni không nói ngoài Ma vương 

Ba tuần ra. Ngài không nói như vậy. Không nói như vậy chứng tỏ ông cũng là Phật, 

ông vốn cũng là Phật, nên từ bị một chút, chúng sanh đáng thương lắm, khổ lắm. Ông 

nên cho họ một con đường sống để họ đi, ông không nên chém hết giết sạch. Người 

thích làm việc ác ông tiếp dẫn họ. Ma vương dẫn họ đi đâu? Đều đi đến tam đồ. Nhưng 

vẫn còn một số người tốt, ông cũng phải để họ thành Phật, ông đừng gây khó dễ, đừng 

làm phiền họ. Tôi thương lượng với ông ta như vậy. Tôi nói đây là người số ít, không 

phải là số nhiều. Đây là dùng bổn tịnh diệu tâm, vậy là khá lắm rồi! 

“Nghe pháp tín thọ, nhất niệm tương ứng, hiểu rõ nguồn tâm”, hiểu rõ nguồn tâm là 

minh  tâm  kiến  tánh,  sáng  suốt  đại  giác,  vốn  thanh  tịnh  vậy.  Tức  là  câu  đại  sư  Huệ 

Năng từng nói “Đâu ngờ tự tánh, vốn tự thanh tịnh”, họ đã chứng đắc rồi. 

“Đốn khế pháp thân”, giống như Phật Thích Ca Mâu Ni đêm nhìn sao mai, đại triệt đại 

ngộ, đều là cùng một cảnh giới. Đây là “đến nơi thanh tịnh”, được “đến nơi thanh tịnh”, 

ý nghĩa sâu sắc nhất của được đến nơi thanh tịnh. 

“Cho đến dùng tâm thanh tịnh hướng đến Vô lượng thọ”, tâm thanh tịnh của Bồ tát là 

chân tâm minh tâm kiến tánh, hướng đến Vô lượng thọ. 

“Nhất niệm tịnh tín, nhất niệm tịnh tâm, tức là người trong khoảng sát na, khế nhập 

vào thanh tịnh xứ”. Thì ra đến ba đại a tăng kì kiếp mới có thể tiêu trừ được vô thỉ vô 

minh,  không  còn  cách  nào  khác.  Nhưng  Thật  báo  trang  nghiêm  độ  ở  Thế  Giới  Tây 

Phương Cực Lạc Phật A Di Đà thuyết pháp có thể giúp Pháp thân Bồ Tát, đây là 41 vị 

Pháp thân Bồ Tát, liền bỏ tập khí vô minh, liền chứng quả vị Diệu giác. Đây là điều 

Thế Tôn chưa từng nói trong kinh điển khác, chỉ có trong Tịnh Độ tiết lộ những tin tức 

này.  Chúng  ta  học  Phật,  có  thể  không  học  những  pháp  môn  này  sao?  Pháp  môn  tuy 

nhiều, chúng ta đảnh lễ tán thán. Người ta hỏi tôi, vì sao Ngài không học? Tôi chưa đủ 

bản lĩnh để học. Nói thật lòng, tập khí phiền não chưa đoạn được, đây chính là không 

có bản lĩnh. Pháp môn này có thể đới nghiệp vãng sinh, sinh vào cõi Phàm thánh đồng 

cư, chúng ta chắc chắn được. Đời người rất ngắn, việc gì chắc chắn thì nên làm, những 

việc không chắc chắn nhất định không làm, thời gian không nhiều nữa. Lựa chọn pháp 

môn bản thân phải biết căn tánh của chính mình, con người nên có sáng suốt biết mình 

mới có tiền đồ. Không biết căn tánh của bản thân, cứ với cao đến thiền, giáo, mật thì 

lãng phí thời gian một đời, Tịnh Độ hạ hạ phẩm vãng sanh cũng không có phần, vẫn cứ 

làm theo lục đạo luân hồi, sai rồi, sự việc như vậy không thể làm. 

“Tiếp theo đó”, phần trước nói về Bồ tát, mười phương Bồ tát, “tiếp theo đó” chính là 

thân  phận  chúng  ta.  Nói  đến  những  người  bình  thường  hiện  tại  đang  sống  trong  thế 

480  Tập 445 



gian này, phải như thế nào? “Chí thành niệm Phật”, chân thành đến cực độ, đó là thành 

kính.  Chúng  ta  nên  dùng  tâm  thành  kính,  “không  chút  tục  niệm”,  “tục  niệm”  là  gì? 

Nghĩa là buông bỏ tất cả những thứ linh tinh trong thế gian. Không nên dính nhiễm nữa. 

Chúng ta đạt được tâm thanh tịnh, tâm thanh tịnh của nhân gian, cũng chính là trong 

tâm  quí  vị  không  còn  phiền  não,  không  còn  vướng  bận,  không  còn  âu  lo,  không  còn 

chuyện gì đáng để quí vị lo lắng nữa, quí vị đều buông bỏ hết rồi. Đó gọi là “Tịnh niệm 

liên tục”, thực sự buông xuống rồi. Buông rồi thì đừng nghĩ nữa, đừng nghĩ những thứ 

này cho ai cho ai, vậy là sai rồi, ai lấy cũng được, ai cần thì cứ lấy, quí vị vui biết bao, 

tự  tại  biết  bao.  Không  nên  nói  thứ  này  tôi  tặng  cho  người  này,  thứ  kia  tôi  tặng  cho 

người kia, vậy là chưa buông xả được. Buông bỏ rồi  thì  tất  cả  chúng sanh không ai 

không tốt, như thế mới gọi là thực sự khai ngộ. Vì sao vậy? Quí vị đối với chúng sanh 

sanh tâm bình đẳng, bình đẳng giác, quyết không có phân biệt, không chấp trước. Ý 

niệm như thế nối tiếp nhau. 

“Tịnh niệm liên tục, không để gián đoạn, thầm hợp diệu đạo, tức niệm li niệm, là có 

thể gọi là từ tăm tối đến chỗ thanh tịnh vậy”. Tăm tối là gì? Bản thân cũng không biết. 

Quí  vị  hướng  đến  con  đường  tâm  thanh  tịnh  cứ  mà  đi,  bản  thân  quí  vị  không  biết. 

Chính vì không hay biết quí vị mới thành tựu, quí vị biết thì không thanh tịnh nữa. Vì 

sao vậy? Vì biết liền có phân biệt rồi, liền có chấp trước. Khi không hay biết thì không 

phân biệt, không chấp trước, tốt lắm! thầm hợp với diệu đạo. 

“Như  những  người  trên”,  một  là  nói  những  người  cao  nhất,  thượng  thượng  trí,  mặt 

khác  nói  những  người  thấp  nhất,  hạ  hạ  ngu.  Thật  sự  hai  hạng  người  này  dễ  độ.  Hai 

hạng người này  đều  là  người  chân  thật,  đều  là  người  biết  vâng  lời, đều  là  người  thật 

làm. Hai hạng người này dễ độ. 

“Tức sẽ được lời thọ kí từ Phật Vô lượng thọ”, chắc chắn họ sẽ được Phật thọ kí, phẩm 

vị vãng sinh của họ là không thể nghĩ bàn, đều là do gặp duyên khác nhau. Gặp duyên 

thù thắng nói không chừng họ được thượng phẩm thượng sanh. 

“Tương lai đều sẽ thành Phật”, “hoặc hiển gia”, Đoạn này là nói được Phật gia trì. Hiển 

là gì? Rõ ràng.  Bản thân quí vị cảm nhận được  Phật gia trì quí vị, hay là “minh ứng”, 

minh gia, Phật gia trì quí vị, bản thân quí vị không cảm nhận được, nhưng thực sự đã 

gia trì quí vị rồi. 

“Tức do trí tuệ, hạnh nguyện, thiện căn, phước đức con người mà khác nhau”. Trí tuệ, 

hạnh nguyện, thiện căn, phước đức mỗi người đều khác nhau. Một số người được gia 

trì  rõ  ràng,  một  số  người  được  ngầm  giúp,  đều  không  giống  nhau,  nhưng  chắc  chắn 

Phật gia trì họ, thọ ký cho họ, thọ ký thành Đẳng giác. 

Tập 445  481 



Chúng ta xem tiếp hai bài rưỡi nữa, “Cõi thù thắng vô biên, bổn nguyện lực Phật kia, 

 nghe tiếng muốn vãng sanh, tự đến không thối chuyển, Bồ Tát nuôi chí nguyện, mong 

 nước mình không khác, muốn độ khắp tất cả, mỗi mỗi phát Bồ đề, rời bỏ kiếp luân hồi, 

 đều được lên bờ kia.” “Cõi thù thắng vô biên”, chỗ này Niệm Lão đã giải thích cho 

chúng ta: “Thù thắng vô biên là thế giới Cực lạc thù thắng vi diệu, không có biên giới, 

vô lượng vô số, không thế xưng kể, nên gọi cõi nước thù thắng vô biên”. Mỗi thế giới 

đều có biên giới, tất cả cõi nước chư Phật cũng có biên giới, nhưng thế giới Cực lạc lại 

không có biên giới. Thế giới Cực Lạc ở đâu? Nơi nào cũng có, lúc nào cũng có, mắt 

thịt chúng ta không thể thấy được. Nếu như chúng ta có pháp nhãn của Bồ tát, có Phật 

nhãn của Như lai thì chúng ta có thể thấy. 

Trong “Tịnh Độ Thánh Hiền Lục”, “Vãng Sinh Truyện” chúng ta đã thấy, thực sự có 

người vãng sinh, lúc lâm chung đã nói với người nhà của họ, Phật Di Đà đến tiếp dẫn 

họ, tôi đến Thế giới Cực Lạc đây. Người nhà hỏi họ Thế giới Cực Lạc ở đâu? Ở nhà 

giữa. Họ ngủ nơi phòng ngủ, chỉ nơi nhà giữa, nhà giữa chính là Thế giới Cực Lạc, chỉ 

cách bức tường. Cảnh giới này không chỉ một, hai người nhìn thấy,  rất nhiều! Nói rõ 

sự việc này là thật không phải giả. Dùng cách nói của khoa học ngày nay mà nói là gì? 

Đó là không gian duy thứ không đồng.   Thế giới chúng ta là không gian ba chiều. Nhà 

khoa  học  nói  rằng,  thế  giới  Cực  lạc  là  thế  giới  không  gian  đa  chiều,  cùng  một  chỗ, 

những không biết. 

Trong kinh luận cũng thường nói người ma tạp cư, chỗ nào có người thì ở đó có ma, 

người ở chung với ma, nhưng người với ma không giống nhau về không gian duy thứ. 

Tuy cùng ở với nhau, thậm chí có thể phòng ốc còn chồng chéo lên nhau, người không 

nhìn thấy ma, ma không nhìn thấy người. Điều này chứng minh “phàm có hình tướng 

đều là hư vọng”, không phải là thật, thật chỉ có Thường tịch quang, ngay cõi Thật báo 

cũng không phải thật. Đạo lý này phải tỉ mỉ để thể hội. Thật sự thể hội được, quí vị 

chắc chắn rồi, không hoài nghi nữa, lợi ích rất lớn. Lợi ích lớn nhất là gì? Giúp quí vị 

buông bỏ, đối với tất cả người sự vật trước mắt quí vị không còn chấp trước nữa, với 

tất cả mọi người, sự vật trước mắt, buông bỏ sẽ được đại tự tại. Buông xuống thì phiền 

não liền nhẹ bớt, trí tuệ tăng thêm. Buông bỏ hư vọng, khế nhập chân thật, thì cảnh giới 

không thể nghĩ bàn sẽ có mặt. Chúng ta cũng có thể nói thế này, thế giới của chư Phật 

mười phương đều là hư vọng, quốc độ của Phật A Di Đà là chân thật, có thể nói như 

thế, Vì sao vậy? Quốc độ của Phật A Di Đà không có biên giới, quốc độ của chư Phật 

đều có biên giới. Trong kinh chúng ta đã thấy, có thế giới của Phật là một đại thiên thế 

giới,  có  thế  giới  của  Phật  là  hai  đại  thiên  thế  giới,  năm  đại  thiên  thế  giới,  mười  đại 

thiên thế giới, tất cả đều có biên giới, duy nhất quốc độ Phật A Di Đà là không có biên 

giới.  Vì  sao  vậy?  Đây  là  quốc  độ  tự  nhiên  hình  thành,  đều  do  Phật  tại  nhân  địa  phát 

nguyện tâm lượng lớn nhỏ khác nhau, đến khi thành Phật tự nhiên cảm ứng liền được 

482  Tập 445 



như vậy, không phải con người tạo tác, không phải tưởng tượng ra, là do tâm nguyện 

trên nhân địa. Chúng ta ngày nay nơi nhân địa, chúng ta đã hiểu rõ đạo lý này, tâm 

nguyện  chúng  ta  phải  lớn,  phải  sâu,  phải  kiên  định,  khi  thành  Phật  thế  giới  chúng  ta 

mới  không biên giới  như Phật  A  Di  Đà  vậy.  Ngày  nay  chúng ta  vẫn  còn  có cái  nhìn 

môn phái thì không xong rồi. Quí vị tương lai thành Phật quốc độ bao lớn? E chỉ bằng 

cái phòng này, một đạo tràng chỉ lớn chừng đó. Vì sao vậy? Vì đạo tràng khác quí vị 

đều đối lập với họ, cho nên quí vị thành Phật quốc độ cũng chỉ bằng đạo tràng nhỏ của 

quí vị mà thôi, thật đáng thương! 

Nói cách khác, tâm lượng không lớn không thể thành Phật. Ít nhất tâm lượng đó cũng 

có  thể  bao  dung  được  tam  thiên  đại  thiên  thế  giới,  thì  quí  vị  mới  có  hi  vọng.  Tâm 

không thể bao dung đại thiên thế giới thì quí vị chưa thế ra khỏi lục đạo luân hồi, tu 

hành  thế  nào  cũng  vô  dụng.  Một  ngày  niệm  mười  vạn  câu  niệm  Phật  cũng  không  ra 

khỏi lục đạo, vì tâm lượng nhỏ quá. 

“Thù thắng vô biên”,  chúng ta xem chú giải của Hoàng Niệm Lão, “Quốc độ Cực lạc 

siêu thắng vi diệu”, siêu thắng là so với chư Phật Như lai mà nói, so với quốc độ của 

chư Phật Như lai và Thế giới Cực Lạc,   hiện rõ nó siêu việt, nó thù thắng, không có 

biên giới, vô biên vô số, không thể xưng kể. Ba câu này rất quan trọng. Nó thù thắng ở 

đâu? Vi diệu như thế nào? Chính là ba câu nói sau, không có biên giới, không có số 

lượng,  không thể xưng kể chính là không thể nghĩ bàn. “Nên gọi là cõi nước thù thắng 

vô biên”. “Cõi nước đó vượt ra ngoài mười phương”, “thâu” có nghĩa là vượt qua, siêu 

việt mười phương tất cả chư Phật quốc độ. 

“Chính nhờ sức bổn nguyện thù thắng của Phật A Di Đà”, bốn mươi tám lời nguyện 

quả  thực  không  thể  nghĩ  bàn!  Chúng  ta  tu  Tịnh độ   nên học  thuộc  bốn  mươi  tám  lời 

nguyện, mỗi lời nguyện đều tương đồng với Phật A Di Đà, đích thực là đồng tâm, đồng 

nguyện, đồng đức, đồng hạnh với Phật A Di Đà, quí vị quyết định được vãng sinh. Vì 

sao  chúng  tôi  nói  những  điều  này  một  cách  chắc  chắn  như  thế,  không  chút  lưỡng  lự 

như thế? chính là dựa vào bốn điều kiện này: Đồng tâm, đồng nguyện, đồng đức, đồng 

hạnh. Chúng ta có tâm tật đố, chúng ta có tâm ngạo mạn hoàn toàn khác với Ngài. Phật 

A Di Đà không có tâm ngạo mạn, Phật A Di Đà không có tâm tật đố, Phật A Di Đà 

không có cái nhìn phân biệt, Phật A Di Đà sẽ không yêu thích cái này, chán ghét cái 

kia, sẽ không vậy. Trong tâm quí vị ngay cả những thứ này, những thứ tạp nham còn 

không buông xuống được thì quí vị làm sao đến được thế giới Cực lạc? Quí vị đến Thế 

giới Cực Lạc sẽ mang theo vi rút đến Thế giới Cực Lạc, đến để truyền nhiễm bệnh, vậy 

không  nguy  rồi  sao?  Chuyện  này  chắc  chắn  không  chấp  nhận  được.  Cho  nên  những 

tâm  niệm  này  đều  gọi  là  vi  rút.  Phàm  những  người  có  mang  những  vi  rút  đó,  kiểm 

nghiệm sẽ không đạt, đều không được nhập cảnh, Thế giới Cực Lạc đi không được. 

Tập 445  483 



“Nên nói bổn nguyện lực của Phật”, chúng sanh trong mười phương, nhờ nguyện thứ 

mười bảy: nguyện chư Phật xưng tán, được nghe danh hiệu, lại nhờ Phật kia nghe danh 

phát tâm, nghe danh được phước, nghe danh được nhẫn. Đây đều nhờ sự gia bị của của 

bốn mươi tám lời nguyện. Thành tựu của thế giới Cực lạc, điều kiện chúng ta vãng sinh, 

ở  đây  đều  nêu  ra  hết  rồi.  Mười  phương  chúng  sanh,  đây  là  những  chúng  sanh  phát 

nguyện, cầu sanh Thế giới Cực Lạc, nhờ đâu? Nhờ vào nguyện thứ mười bảy trong số 

bốn mươi tám lời nguyện của Phật A di đà, đó là “chư Phật xưng tán”. Không có chư 

Phật xưng tán thì chúng ta không có nhân duyên, tức là không có người giới thiệu, chư 

Phật Như lai là người giới thiệu cho chúng ta. 

Ngày nay chúng ta biết được thế giới Cực lạc từ đâu đến? Bổn sư Thích Ca  Mâu Ni 

Phật giới thiệu cho chúng ta. Nếu như Ngài không nói rõ chúng ta làm sao biết được có 

Phật A Di Đà? Làm sao biết được có thế giới Cực lạc? Mười phương Chư Phật Như 

Lai độ hóa tất cả chúng sanh khổ nạn, điều đầu tiên đó là tuyên dương thế giới Cực lạc, 

để mọi người biết được Phật A Di Đà. Những lời này là của đại sư Thiện Đạo. Đại sư 

Thiện Đạo có hai câu danh ngôn: “chư Phật sở dĩ hưng xuất thế”, chư Phật tức là tất cả 

chư Phật trong mười phương ba đời, Họ thị hiện thành Phật trong mười pháp giới. Đây 

là câu thứ nhất. “duy thuyết Di Đà bổn nguyện hải”, quan trọng nhất đó là giới thiệu 

thế giới Cực lạc của Phật A Di Đà đến với tất cả mọi người. Đây là đại sự đầu tiên khi 

tất cả chư Phật xuất thế, những việc khác đều là thứ yếu, thứ thứ yếu, việc này là đưa 

lên hàng đầu. “Kinh Vô Lượng Thọ” là bộ kinh đứng đầu của Tịnh Tông, trên thực tế 

đây chính là bộ kinh đứng đầu trong việc chư Phật Như lai độ chúng sanh thành Phật 

đạo. 

Sau khi viết xong cuốn này, Hoàng Niệm Lão gửi đến cho tôi xem, muốn tôi viết lời 

tựa cho ông, tôi đã viết câu này vào trong lời tựa, ông đọc được những câu này thì hoan 

hỉ lắm, điều này không phải là giả. Sau này tôi mới biết bản thân chúng tôi may mắn 

biết  bao,  từ  vô  lượng  kiếp  đến  nay,  trong  kiếp  này  có  nhân  duyên  tốt  như  vậy,  gặp 

được rồi. Duyên ngộ là gặp được rồi, duyên đủ rôi, đây là lời của đại sư Thiện Đạo. 

Tứ độ, tam bối, cửu phẩm, tất cả đều do gặp duyên không đồng, nhân duyên ngày nay 

chúng  ta  gặp  được  ít  nhất  cũng  là  thượng  phẩm  hạ  sinh,  ít  nhất  chúng  ta  cũng  được 

thượng tam bối. Thượng phẩm thượng sinh, thượng phẩm trung sinh và thượng phẩm 

hạ sinh đó là thượng bối, không nên ở nơi trung bối và hạ bối, duyên này thù thắng quá. 

Hạ Liên Lão, đã hội tập cuốn này cho chúng ta, ông không phải là người phàm, Hoàng 

Niệm Lão biết, ông không nói với tôi, ông nói thời gian chưa đến, sau này ông vãng 

sanh rồi, bí mật này có lẽ cũng có người biết, nhưng Hoàng Niệm Lão làm những chú 

giải này, đó cũng không phải là người phàm rồi, người phàm không thể làm ra được. 

Đây cũng là đến độ chúng sanh khổ nạn thời mạt pháp chín ngàn năm. Trong kinh nói 

484  Tập 445 



rất rõ ràng. Tương lai Phật Pháp diệt tận, chỉ có bộ kinh này còn lưu lại thêm 100 năm. 

Bộ kinh này không còn nữa, thì sáu chữ Nam Mô A Di Đà Phật lưu thêm 100 năm nữa. 

Nghe  được  danh  hiệu  này  không  hoài  nghi,  chịu  niệm,  chịu  phát  tâm,  thì  tất  cả  đều 

được vãng sanh. Pháp môn Tịnh độ rộng lớn vô biên, không thể nghĩ bàn. 

“Vì chư Phật, Bồ tát tán thán”, nguyện này chính là giới thiệu, chúng ta mới biết được, 

được nghe danh hiệu. “Lại nhờ Phật kia, nghe  danh phát tâm”. Đây là A Di Đà Phật 

có nguyện nghe tên mà phát tâm, nguyện nghe tên được phước, được nhiều nguyện gia 

trì như vậy. Gia trì là gì? Chúng ta mới có được tín, nguyện, trì danh; chúng ta mới có 

thể phát được tâm này. Những sự gia trì này phần lớn là thầm gia trì.  Bản thân chúng 

ta  bất  giác  đối  với  pháp  môn  này  sanh  tâm  hoan  hỉ,  sanh  tâm  tôn  trọng,  không  hoài 

nghi. Thực sự  muốn đến Thế giới Cực Lạc để thân cận Phật A Di  Đà. Quí vị sẽ nảy 

sinh  ý  niệm  như  vậy.  Đây  là  Di  Đà  âm  thầm  gia  trì  cho  quí  vị.  Những  điều này  đều 

trong bốn mươi tám lời nguyện, ta có thể tìm thấy căn cứ, đây là thật không phải giả. 

“  Được sanh Cực lạc, chứng bất thối chuyển, nên nói nghe danh hiệu muốn vãng sanh, 

 đến được bất thối chuyển”, đây là bài kệ thứ nhất. Đúng như lời nguyện thứ mười tám 

nói: “Nghe danh hiệu tôi, chí tâm tín nhạo, nguyện vào nước tôi, mười niệm được sinh”, 

đây là nội dung lời nguyện thứ mười tám, nói điều này vào lúc nào? Khi sắp mất, con 

người lúc lâm chung mới nghe được danh hiệu Phật. Suốt đời chưa từng tiếp xúc với 

Phật Pháp, lúc lâm chung mới nghe đến, có người như vậy. 

Chúng tôi đã gặp một ví dụ như thế. Khoảng hơn hai mươi, hai lăm năm trước, hình 

như năm 1985, năm 1982, tôi lần đầu đến Mỹ, năm 1983 hội Phật giáo Hoa Phủ được 

thành  lập,  có  lẽ  trong  vòng  hai,  ba  năm  đó,  cư  sĩ  Châu  Quảng  Đại  ở  bang  Maryland 

vãng sinh, ông này người Trung quốc, ông mở một tiệm bán bánh bao ở địa phương 

này. Là người rất hiền từ, không có tin ngưỡng tôn giáo. Lúc lâm chung, ông mắc bệnh 

ung thư, bác sĩ chẩn đoán cho ông, cho hay ông không qua khỏi. Bệnh viện cho người 

nhà đưa ông ấy về, và nói thọ mạng của ông, chỉ có thể duy trì khoảng một tháng, nên 

chăm sóc chu đáo cho ông ấy, muốn ăn gì cứ để ông ăn. Lúc này người nhà rất hoang 

mang, mới đi tìm kỳ tích. Đúng lúc hội Phật giáo chúng tôi thành lập chưa lâu, họ liền 

tìm đến, xem Phật, Bồ tát có linh thiêng không, có thể cứu giúp ông ấy được không, 

tìm đến chúng tôi nhờ giúp đỡ. Lúc đó chúng tôi có ba hội viên đến thăm gia đình ông 

ấy. Nhìn thấy tình hình của ông ấy, thực sự là hết hi vọng, không thể phục hồi được 

nữa, liền khuyên ông ấy đừng mong lành bệnh, mà cầu sanh Thế giới Cực Lạc. Đem 

Thế giới Cực Lạc nói tường tận cho ông ấy nghe, nghe xong ông chấp nhận, bảo người 

nhà ông ấy đừng tìm thầy thuốc cho mình nữa, tất cả đều niệm Phật giúp ông cầu vãng 

sanh. Niệm được ba ngày ba đêm. Ba ngày ba đêm đó niệm Phật  không gián đoạn, ông 

Tập 445  485 



thực sự vãng sanh được. Khi nhắm mắt, tướng tốt hiện hi hữu, người nhà đều tin Phật 

rồi. 

Đây  là  gì?  Là  nguyện  thứ  mười  tám.  Lâm  mạng  chung  thời  gặp  được  thiện  tri  thức 

hướng dẫn ông ấy. Bản thân ông ấy thiện căn đã xuất hiện, ông có thể lí giải được, có 

thể tin tưởng, Ông liền phát nguyện thực sự cầu sanh Tịnh Độ. Những người đồng tu 

của hội Phật giáo Hoa Phủ, những người cùng niệm Phật và thân bằng quyến thuộc của 

bản thân ông ấy cùng nhau giúp ông, ông ấy đã an tường ra đi. 

Câu chuyện của ông ấy thời đó ở Mỹ các học hội Tịnh Tông đều truyền khắp, không 

giả  dối  chút  nào.  Vì  thế,  “chí  tâm  tín  nhạo,  nguyên  sanh  nước  tôi,  mười  niệm  được 

 sinh”, Phật có lời nguyện như thế. Những người cầu vãng sinh thật sự phù hợp với bốn 

câu này, nghe danh, chân tâm, tin tưởng, hoan hỉ, cầu sinh Tịnh độ. Họ liền thành tựu. 

Mười niệm ở phần trước đã nói tường tận rồi, có mười niệm lúc bình thường. Đây là 

nói về mười niệm lúc lâm chung. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



-------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

486  Tập 445 



 

Tập 446 

Chuyển ngữ:  Minh Tuệ 

Biên tập: Liên Hải 

Thời gian: 09.06.2011 

Địa điểm: Cương Sơn Tịnh Tông Học Hội – Nhật Bản 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi. 

Mời quý vị xem “Đại Thừa Vô Lượng Thọ Kinh Giải” trang 561, hàng thứ hai từ dưới 

lên, bắt đầu xem từ câu “Bồ tát hưng chí nguyện”. Đây là bài kệ thứ hai của phần trước 

“Bồ  tát  hưng  chí  nguyện,  nguyện  nước  mình  không  khác,  phổ  niệm  độ  tất  cả,  mỗi 

phát tâm Bồ đề, bỏ thân luân hồi đó, đều được đến bờ giác”, chính là là sáu câu này. 

Đây là chỉ chư Bồ tát đã được vãng sinh, đã vãng sinh đến thế giới tây phương Cực lạc, 

hoàn toàn tương đồng với những gì chúng ta tưởng tượng. 

“Cảm ân sâu của Phật”, chưa đến thế giới Cực lạc, quí vị không biết ơn Phật lớn lao 

thế nào. Đến Thế giới Cực Lạc rồi quí vị mới biết được, thực sự biết được, vì sao vậy? 

Phật A Di Đà cung cấp cho quí vị thân thể  tu học. Chúng ta học gì đi nữa cũng cần 

mượn thân giả, mượn thân giả  để tu thật, không có thân thể này thì ta cách nào? Quí vị 

không thể tưởng tượng những ưu điểm của thân này, giống như Phật A Di Đà vậy, thân 

thể  này  chính  là  A  Di  Đà  Phật  tu  hành  có  được.  Nghĩa  là  sự  thành  tựu  công đức  đại 

nguyện trải qua năm kiếp tu hành, đây là thứ Phật ban cho chúng ta, không phải bản 

thân chúng ta tu hành mà thành, Ngài cho chúng ta thân thể, cho chúng ta môi trường 

tu học. Thế giới Cực Lạc y báo chánh báo trang nghiêm. Ở thế giới đó không thiếu một 

thứ gì. 

Tất cả những mong cầu xưng niệm mà sanh, muốn cái gì nó liền hiện ngay trước mắt, 

không muốn nữa, không cần nữa, không cần thì không có nữa, quí vị xem tự tại biết 

bao. Quí vị mới hiểu được ân đức to lớn của Phật Di đà. Giống thời ấu thơ vậy, lúc còn 

là  trẻ  con,  tất  cả  những  thứ  quí  vị  có  đều  là  cha  mẹ  cho.  Lớn  lên  rồi  thì  quên  mất, 

không hiếu thảo với cha mẹ nữa. Vì thế, trong thế gian này, bất hiếu cha mẹ là tội nặng 

nhất, tội nào cũng không nặng bằng tội bất hiếu. Cha mẹ  chăm sóc quí vị, bao nhiêu 

năm nuôi quí vị lớn, lúc về già lại bỏ rơi cha mẹ, vong ân bội nghĩa, người như vậy mà 

còn có điều tốt sao, họ còn có thể có quả báo tốt sao? 

Tập 446  487 



Sinh thế giới Cực lạc mới thực sự biết cảm ân sâu của Phật. Chúng ta chưa vãng sanh, 

mà đọc được trong kinh điển, chúng ta có thể thể hội được, có thể tưởng tượng được ân 

đức đó lớn lao thế nào. Phải nhờ vào sự tu hành của bản thân, tu đến phước báo lớn 

như vậy trải qua vô lượng kiếp, đây không phải là giả. Đến lúc nào mới có phước báo 

to  lớn  như  thế?  Phải  chứng  được  pháp  thân,  nghĩa  là  minh  tâm  kiến  tánh,  kiến  tánh 

thành Phật, thì phước báo đó có mặt, đây gọi là tánh. Tuy phước báo ta có thể gần bằng 

họ, nhưng không hoàn bị được như họ vậy, nguyên nhân là gì? Đó là bốn mươi tám lời 

nguyện của Phật A Di Đà, nghĩa là Phật A Di Đà đã nghĩ thay cho chúng ta mọi điều, 

ngài đã nghĩ rất chu đáo, vô cùng viên mãn, vượt ra ngoài những gì bản thân quí vị đã 

tu  được,  những  gì  quí  vị    tu  được  chưa  viên  mãn  bằng  những  gì  ngài  nghĩ.  Có  lúc 

chúng ta không nghĩ đến, sót mất.Ngài nghĩ đến mọi thứ. 

Cảm ân như thế nào? “Nguyện thờ Phật Di Đà làm thầy”, thệ nguyện thờ Phật A Di Đà 

làm thầy, học tập với Phật A Di Đà, đây là  cách báo  ân.  “Đều phát đại nguyện”, đại 

nguyện này chính là bốn mươi tám lời nguyện. 

“Nên gọi là hưng chí nguyện”, “Bồ tát hưng chí nguyện”, giống như Phật A Di Đà vậy, 

Phật Di Đà phát bốn mươi tám lời nguyện. Những vị Bồ Tát này, mỗi vị Bồ Tát đều 

phát bốn mươi tám lời nguyện. Oai lực hoằng nguyện của Phật A Di Đà là không thể 

nghĩ bàn, bổn nguyện có công đức to lớn như thế, tất cả Bồ tát đều phát nguyện làm 

cho nguyện lực này càng tăng trưởng, tăng thượng, tức là có rất nhiều người ủng hộ, có 

nhiều người hưởng ứng như vậy, vậy là sản sanh lực lượng lớn biết bao! 

Những  thể  hội  trong  tâm  chúng  ta,  khắp  pháp  giới  hư  không  giới  không  có  một  sức 

mạnh nào có thể sánh bằng họ, gọi là không thể so sánh. Năng lượng lớn lao này, ngày 

nay  khoa  học  gọi  là  năng  lượng.  “Hội  sớ”  nói:  Chí  nguyện,  là  Di  Đà  Tôn  nhiếp  độ, 

nhiếp  sinh”,  Di  Đà  Tôn  chính  là  Phật  Di  đà,  cõi  nước  do  ngài  nhiếp  thọ,  chúng  sinh 

được ngài nhiếp thọ. 

Phần sau nói về “nhiếp thân”, đến Thế Giới Tây Phương Cực Lạc  thì thân chúng ta có 

được gọi là pháp thân, không phải nhục thân. “Vốn là chí cực, khó nghĩ bàn, nguyện 

của Bồ tát giống như thế”, chánh báo của Phật A Di Đà, thân có vô lượng tướng, tướng 

có vô lượng hảo, tướng hảo đều phóng quang minh, quang minh chiếu khắp pháp giới. 

Thấy  ánh  sáng,  nghe  mùi  thơm,  thân  thể  toả  hương  thơm,  tướng  hảo  phóng  quang, 

hương đó xông khắp pháp giới. Có chúng sinh có nhân duyên thấy ánh sáng, nghe mùi 

hương, đều có thể diệt tội, đều có thể dẫn phát tánh đức, đều có thể khai trí tuệ quang 

minh. Cho nên bổn là chí cực khó nghĩ bàn. Chí cực là đạt đến đỉnh điểm, không thể 

tưởng tượng, Bồ tát thấy Phật A Di Đà, không ai  là không hoan hỉ. Nghe những lời 

khai  thị  của  Phật  A  Di  Đà,  không  ai  là  không  tiếp  nhận,  không  ai  là  không  y  giáo 

phụng  hành,  tự  nhiên  phát  khởi  tâm  nguyện  giống  Phật  A  Di  Đà  vậy.  Chúng  ta  nếu  

488  Tập 446 



chưa đọc đoạn kinh văn này cũng có thể tưởng tượng được. Người cùng tâm này, tâm 

đồng lý này. Chúng ta nhìn thấy Phật A Di Đà có thể không phát tâm sao? Phật A Di 

Đà là tấm gương sáng nhất cho chúng ta, Bồ tát nguyện giống như vậy. 

“Nên cũng nguyện nhiếp như quốc độ Cực lạc của Phật”, bản thân tương lai thành Phật, 

giáo hoá chúng sinh, cũng tự nhiên sẽ giống Phật A Di Đà vậy. Tôi phải dùng nguyện 

lực, trí tuệ của bản thân, để cung cấp nơi tu học cho chúng sinh, tức giống như Phật A 

Di Đà vậy. Bởi vì quí vị chứng đắc pháp thân chính là thực sự thọ mạng vô lượng, năm 

kiếp tu hành đối với quí vị không thành vấn đề, vì mạng sống quí vị rất dài, năm kiếp 

đã là gì? Nhân gian chúng ta thấy năm kiếp là ghê gớm lắm, nhưng với họ năm kiếp là 

bình thường, chẳng qua cũng giống như ba năm, năm năm của chúng ta thôi, không có 

gì khó khăn. Tấm gương của Phật Di Đà trước đó, chúng ta cứ theo đó mà làm, rất dễ 

dàng thành tựu. Phàm là người từng thân cận Phật A Di Đà, thành tựu tu hành thành 

Phật ở Thế giới Cực Lạc của Phật A Di Đà. Những quốc độ chư Phật này đều giống thế 

giới Cực lạc. 

Cho  nên  nói  họ  đều  mong  muốn  nhiếp  thọ  như  cõi  Phật  của  thế  giới  Cực  lạc  để  “độ 

được vô số chúng sinh”. Giống như Phật A Di Đà đã giúp đỡ chúng ta vậy, chúng ta 

thành tựu rồi đương nhiên tình nguyện  giúp đỡ người khác, không hai không khác vơi 

Phật Di đà. Vì thế ở thế giới này, điều trước hết là nên mở rộng tấm lòng, thông đạt, 

hiểu rõ thật tướng các pháp, đây là việc làm lớn nhất trước mắt. Chúng ta vì sao vẫn tự 

tư tự lợi? Vì sao có danh văn lợi dưỡng? Vì sao có tập khí phiền não? Vì sao vẫn có 

tâm đố kị? Vì sao có tâm ngạo mạn? Những thứ này đều do không hiểu rõ chân tướng 

sự thực, cho nên mới phát sinh những bệnh này. Những thứ này đã theo chúng ta từ vô 

lượng kiếp đến nay, đời đời kiếp kiếp còn làm việc luân hồi lục đạo. Lục đạo luân hồi 

ai ai cũng biết, người xưa nói rất hay: “đời người những chuyện không như ý đến tám, 

chín phần”, mọi người đều giống nhau, tám chín phần mười còn không như ý. Nguyên 

nhân  là  gì?  Oan  oan  tương  báo.  Oán  hận  không buông  xuống được,  ý  niệm  báo  thù 

không chịu buông bỏ, đời đời kiếp kiếp dai dẳng như thế, sự trói buộc này rất đáng sợ. 

Phải hiểu rõ được chân tướng sự thực, thông đạt rõ ràng rồi, quí vị mới thực sự buông 

xuống.  Kì  thực,  buông  bỏ  hoàn  toàn  không  khó,  thông  đạt,  rõ  ràng  rồi  sẽ  dễ  dàng 

buông xuống. Nếu không thông đạt, không làm rõ ràng, không làm sáng tỏ, vậy thì rất 

khó! Không biết được y báo chánh báo trang nghiêm trong thập pháp giới là giả, không 

biết được sự thật này. Thế giới này tất cả mọi hiện tượng đều sinh diệt trong từng sát 

na. 

Hôm  nay  ở  đây  tôi  vừa  nhìn  thấy  một  cuốn  phim,  đây  là  những  đạo  cụ  tôi  sử  dụng 

trước đây, đây là loại phim tám mi li mét. Trước đây tôi dùng những thứ này dùng rất 

nhiều năm. Tự tay quay phim rồi tự mình cắt nối, tôi có một bộ máy linh kiện, sau này 

Tập 446  489 



tôi tặng cho người ta rồi. Trong đây  mỗi ô là một tấm phim đèn  chiếu,  mỗi ô là  một 

tấm phim đèn chiếu. Khi đặt vào máy chiếu,  tốc độ của nó là một giây chạy được 24 

tấm, nó đánh lừa thị giác chúng ta, cứ cho là thật, một giây mới chỉ 24 tấm. Bồ tát Di 

lặc nói cho chúng ta biết, cảnh giới trước mắt chúng ta đây, mỗi giây có bao nhiêu tấm? 

Một nghìn sáu trăm triệu tấm. Quí vị làm sao biết nó là giả? Đạo lý của nó giống như 

đạo lý này vậy. Tốc độ của nó rất nhanh. 

Hiện nay nhà khoa học phát hiện, đã nêu ra tốc độ cực nhanh, nhưng không nói ra được 

con số bao nhiêu. Bồ tát Di Lặc đã đưa ra con số chính xác, một nghìn sáu trăm triệu 

trong một giây, đây là tốc độ lớn. Quí vị làm sao biết được nó là giả? Phim ảnh còn lưu 

lại đĩa gốc, chiếu xong rồi vẫn còn đĩa gốc. Chúng ta hiện nay không có đĩa gốc, đó là 

gì? Ý niệm. Tốc độ của ý niệm nhanh như vậy, một giây có một nghìm sáu trăm triệu, 

mỗi ý niệm chính là mỗi bức hình, giống như ở đây vậy, nó cũng có hình ảnh, mỗi hình 

ảnh. Lúc sanh khởi là đồng thời sanh khởi, không có trước sau. Giống như hình ảnh 

chiếu lên màn hình vậy, đồng thời xuất hiện. Đây là chân tướng sự thực, vô cùng khó 

được. Chân tướng sự thực này, được các nhà khoa học ngày nay phát hiện rồi, làm cho 

chúng ta thêm chắc chắn đối với lời Phật dạy. Những lời Phật dạy nhà khoa học ngày 

nay đã chứng minh được, là thật không phải giả. Vào ba nghìn năm trước, không có 

những  thiết  bị  khoa  học,  không  có  những  thiết  bị  này,  Ngài  làm  sao  mà  biết  được? 

Ngài ở trong định mà thấy được, trong thiền định, vậy thiền định là gì? Phân biệt chấp 

trước không còn khởi tác dụng đây gọi là thiền định. Phân biệt, chấp trước không khởi 

tác dụng thì không gian duy thứ không còn nữa, ngài có thể nhìn thấy quá khứ, có thể 

nhìn thấy vị lai, có  thể nhìn thấy được hình dáng vũ trụ lúc vừa  mới sanh khởi, ngài 

đều nhìn thấy được. 

Nhìn thấy nhất niệm bất giác, A lại ya sanh khởi như thế nào. A lại ya vừa khởi lên sản 

sanh những biến hoá gì. Tốc độ biến hoá này cực kì nhanh, giống như Bồ tát Di lặc đã 

nói: “Một cái búng ngón tay có ba mươi hai ức trăm nghìn niệm”. Với tốc độ nhanh 

như thế, đó là gì? Ngôn ngữ ngày nay gọi là rung động, tần suất, mỗi lần rung động 

đều có hiện tượng vật chất phát sinh. Hiện tượng vật chất hình dáng ra sao? Chính là 

toàn thể hình dáng vũ trụ hiện nay. Vừa rung toàn thể vũ trụ liền hiện tiền, không có 

trước sau. Nếu như vừa dừng vũ trụ sẽ không còn nữa, tần suất rung động này, nơi tần 

suất chậm thì trở thành thể cứng,  tốc độ nhanh hơn nữa liền trở thành chất lỏng, trở 

thành da chúng ta những kiểu như thế, đó là thứ mềm. 

Nhanh hơn nữa, nhanh nhất liền trở thành sóng điện từ, trở thành sóng quang, tất cả 

đều có thể quay về với rung động, vì thế các nhà khoa học ví nó như định luật dây đàn. 

Giống như khi gảy đàn tần suất rung động của dây đàn. Các nhà khoa học đã thấy được 

chân tướng sự thực, điều này hoàn toàn tương đồng với Phật nói ba tế tướng của a lại 

490  Tập 446 



ya trong kinh. Tần suất chậm chính là hiện tượng vật chất, tần suất nhanh là hiện tượng 

tinh thần, thọ tưởng hành thức. Nhanh hơn nữa sẽ biến thành năng lượng, nghiệp tướng 

của a lại ya. Đây là điều khó hiểu nhất, nói về khởi nguyên của vũ trụ. Nguyên khởi 

của vạn vật và nguyên khởi của chúng ta, vì thế Phật Pháp nói y báo và chánh báo. Chư 

vị nên biết, nói chánh báo chính là bản thân ta, người khác là y báo của ta. Chúng ta 

nói người khác là môi trường nhân sự của chúng ta. Phật cũng là môi trường nhân sự 

của chúng ta, Bồ tát cũng là môi trường nhân sự của chúng ta, chánh báo chính là bản 

thân, những thứ ngoài thân toàn là y báo của chúng ta. Như nói về Phật, Phật A Di Đà, 

chánh báo là Phật A Di Đà, tất cả chúng ta là y báo của Phật A Di Đà, chư Phật Như lai 

cũng là y báo của Phật A Di Đà. Cho nên khái niệm về y báo chánh báo chúng ta nhất 

định phải nắm rõ, hiểu rõ về nó. Chánh báo không phải chỉ chúng sinh hữu tình, đây là 

động vật, vậy là sai rồi. Chỉ có bản thân là chánh báo, ngoài bản thân ra toàn là y báo. 

Y báo chánh báo đồng thời sanh khởi, tốc độ này nhanh quá, là có thứ tự đúng vậy. 

Đầu tiên là nhất niệm bất giác, nhất niệm bất giác không có nguyên nhân, cũng không 

có thời gian, không có không gian, cho nên trong kinh Đại thừa Phật nói là ngay trong 

hiện tại. Vô thỉ vô minh bắt đầu từ đâu? Lúc nào? Ngay nơi hiện tại.  Ngay lúc hiện tại 

này chúng ta rất khó lí giải. Bây giờ chúng ta nghe thấy cuộc đối thoại giữa đức Thế 

tôn với Bồ tát Di lặc, chúng ta hiểu được ngay hiện tại là lúc này tại đây. Có nghĩa là gì? 

Tức là một giây có một phần của một nghìn sáu trăm triệu, đó là hiện tại, lúc này tại 

đây này làm sao chúng ta biết được? Ai biết được? Trong kinh nói Bát địa trở lên, Bồ 

tát Bát địa trở lên, Bát địa, Cửu địa, Thập địa, Đẳng giác, Diệu giác họ biết được. Đối 

với điều này họ rất rõ, rất thấu đáo. Thật sự mà nói, họ biết được, chúng ta cũng biết 

được. Chúng ta chỉ cần buông bỏ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước liền biết được. Rắc 

rối lớn nhất của chúng ta hiện nay chính là ở điểm này, đây là nguồn gốc vấn đề. Lục 

căn ở trong cảnh giới lục trần, khởi tâm, động niệm, khởi tâm động niệm vô cùng vô 

cùng vi tế. Ngay máy móc tinh vi ngày nay cũng không thăm dò được, vẫn chưa thể đo 

lường được một giây này có một nghìn sáu trăm triệu lần sinh diệt. Tần suất này không 

thể thấy được. Hiện tại chỉ dùng tốc độ cực nhanh để hình dung nó. 

Hiểu rõ chân tướng sự thực chịu buông xuống. Buông xuống được rồi mới được coi là 

thiên hạ thái bình, không còn chuyện gì nữa. Nếu quí vị không buông xuống, thì phiền 

não  này  vẫn  cứ  trói  buộc  quí  vị,  khiến  thân  tâm  quí  vị  không  bao  giờ  được  yên  ổn. 

Danh lợi là  một dạng như thế. Thực sự rõ ràng rồi, thấu đáo rồi, hiểu được chúng ta 

học  Phật  là  học  gì,  bản  thân  đã  rõ  ràng.  Không  phải  cầu  danh  văn  lợi  dưỡng,  không 

phải  cầu  thăng  quan  phát  tài,  cũng  không  phải  cầu  giàu  sang,  sống  lâu,  không  phải. 

Thứ quí vị cầu là thứ vốn có trong tự tánh, quí vị làm sao phải cầu? Kiến tánh là được 

rồi.  Trí  tuệ,  đức  tướng  trong  tự  tánh  đều  đã  hiện  tiền.  Thật  sự  như  câu  nói:  Lấy  mãi 

Tập 446  491 



không  hết,  dùng  mãi  không  cạn.  Phật toàn  nói những  lời chân  thật  cho  với  chúng  ta, 

không có chữ nào là vọng ngữ, xưa nay chưa từng lừa gạt người. 

Kinh giáo Đại thừa thường nói: Phật độ người hữu duyên, chúng ta đều có duyên với 

Phật. Quí vị có thể gặp được Tịnh độ, gặp được Đại thừa, gặp được bộ kinh này, chính 

là hữu duyên. Người hữu duyên không nhiều, người không có duyên thì rất nhiều. Học 

Phật nhưng không có duyên, học một đời rồi, hỏi họ Phật là gì thì họ cũng chịu, thực 

sự rất nhiều. Vì thế đây là điều chúng ta dễ dàng tưởng tượng được. Đến thế giới Cực 

lạc gặp Phật A Di Đà, chắc chắn sẽ giống Phật A Di Đà năm xưa đã phát tâm vậy. Phát 

tâm  Bồ  đề,  phát  bốn  mươi  tám  lời  nguyện,  nhất  hướng  chuyên  niệm  A  Di  Đà  Phật, 

cùng về Tịnh độ, cùng đăng bất thối. 

Chứng pháp thân Phật là hạnh lợi tha của Bồ tát. Chứng pháp thân Phật, đó chính là 

thành  Phật  rồi.  Giống  như  trong  kinh  nói  với  chúng  ta:  “Quí  vị  có  duyên  với  chúng 

sinh nào thì quí vị liền đến đó xây dựng đạo tràng, ở đó giáo hoá chúng sinh”, làm cho 

chúng  ta  lập  tức  nghĩ  đến,  chúng  ta  có  duyên  với  trái  đất  này.  Trên  trái  đất  những 

chúng sinh này đều có duyên với chúng ta. Chắc chắn khi chúng ta thành Phật không  

trở lại sao? Cho nên chèo thuyền từ trở lại. Làm sao để trái đất trở thành thế giới Cực 

lạc, đây chính là đại nguyện của bản thân. Đại nguyện này chỉ phát nguyện suông thì 

không được, còn phải cần tu hành. Phật A Di Đà tu năm kiếp mới có thể làm trái đất 

này trở thành thế giới Cực lạc. Chúng ta không có công phu tu hành năm kiếp là không 

được, ít nhất cũng phải năm kiếp, chúng ta liền có thể làm cho trái đất trở thành thế 

giới Cực lạc. Đây là hạnh lợi tha của Bồ tát. 

“Nên cũng nguyện nước  của  mình không khác”, quốc độ của bản thân,  chính là đạo 

tràng này, giống như thế giới Cực lạc vậy. Ở nơi đó thầy giáo đã xây dựng mô phạm 

điển hình, chúng ta nương theo mô thức đó để học tập. Điều này vô cùng phù hợp với 

khái niệm logic khoa học. Bởi vì Phật A di dà kiếp lập Thế giới Cực Lạc, Ngài không 

phải nghĩ ngợi lung tung. Ngài không phải bản thân đang vọng tưởng. Thầy của ngài là 

Thế Gian Tự Tại Vương Phật, đã hiển bày ra hai trăm mười ức cõi Phật cho Ngài, tức 

là tất cả cõi nước chư Phật đều cho Ngài đi xem. Trong quốc độ chư Phật quốc độ nào 

tốt nhất định phải cần, không tốt thì không cần. Thế giới Cực lạc được hình thành như 

vậy. 

Cho nên nó là tập hai trăm mười ức chư Phật quốc độ đẹp đẽ để thành lập. Vậy mới có 

thể siêu việt chư Phật  quốc độ, nó đến như thế nào. Ngày nay chúng ta nếu tham học 

hai trăm mười ức cõi nước Phật, hai trăm mười ức không phải là con số mà là tượng 

trưng, tượng trưng của Mật tông. Vì bộ kinh  này hiển mật  viên  dung, tông giáo  câu 

thông,  trong  bộ  kinh  này  bao  hàm  tất  cả  các  pháp  môn,  biểu  hiện  của  việc  tròn  đầy, 

492  Tập 446 



viên mãn, khắp pháp giới hư không giới chư Phật cõi nước không sót một quốc độ nào, 

Ngài toàn thấy hết. 

Ngày nay chúng ta không cần phí sức như vậy, y theo mô thức của  Phật A Di Đà mà 

làm là được, vậy là hoàn mỹ nhất rồi. Đây là ân đức A Di Đà Phật cho chúng ta. Ngài 

mất  năm  kiếp  tu  thành  công,  chúng  ta  cũng  nhẫm  tính,  cũng  cần  thời  gian  như  vậy. 

Thời gian này ở Thế giới Cực Lạc tu hành là được rồi. Sau khi tu thành, quí vị muốn ở 

phương nào kiến lập đạo độ chúng sinh, tự nhiên thành tựu, đó là sự thật. 

“Tịnh Ảnh Sớ” nói: “Nguyện quốc độ của tôi giống với tên quốc độ của Phật A Di Đà 

không  khác”.  Điều  này  thật  tuyệt!  Điều  này  chúng  ta  đều  chưa  nghĩ  đến.  Bản  thân 

thành  tựu  Tịnh  Độ,  cũng  giống  A  Di  Đà  Phật  vậy.  Bản  thân  chúng  ta  tu  thành  công, 

cũng đồng với nói mô thức Thế giới Cực Lạc này, tôi lại thành lập thêm một cái nữa 

rồi. Thành Phật như thế nào? Sau khi thành Phật rồi, danh hiệu, thầy giáo là Phật A Di 

Đà, học sinh cũng gọi là Phật A Di Đà. Quí vị  xem, quốc độ, quốc độ là thế giới Cực 

lạc, quốc độ của thầy giáo là thế giới Cực lạc, quốc độ của học sinh cũng gọi là thế giới 

Cực lạc. Tên, quốc độ không khác, giống quốc độ của thầy giáo, có lí hay không? Rất 

có lí. 

Chúng ta trong ba thời hệ niệm Phật sự, nhìn thấy hai câu khai thị của thiền sư Trung 

Phong, liền nói ra sự việc này, hình như trong lần khai thị thời thứ nhất, đại sư Trung 

Phong nói: “Tâm ta tức là Phật A Di Đà, Phật A Di Đà tức là tâm ta. Ở đây là tịnh độ, 

tịnh độ là ở đây”, hai câu sau là y báo, là quốc độ, hai câu đầu là danh. Sau khi thành 

Phật,    đều  gọi  là  A  Di  Đà  Phật,  đều  là  Phật  A  Di  Đà.  Cho  nên  Phật  A  Di  Đà  là  tên 

chung của tất cả chư Phật, cùng chung tên gọi, đều gọi là A Di Đà Phật. 

Nếu như từ trên ý nghĩa mà nói, thì không có vấn đề gì. Bốn chữ A Di Đà Phật nghĩa là 

gì? Nếu dịch ra tiếng Trung thì A là vô, di đà là lượng, Phật là giác. Vô lượng giác, có 

vị  Phật  nào  không  phải  là  Vô  lượng  giác?  Mỗi  đức  Phật  đều  là  Vô  lượng  giác.  Vô 

lượng giác dùng tiếng Phạn nói chính là A Di Đà Phật, cùng danh hiệu với Di đà, cũng 

cùng danh hiệu là thế giới Cực lạc. 

Phổ  niệm  là  bình  đẳng  đại  bi,  nguyện  phổ  độ  tất  cả  chúng  sinh  mỗi  người  đều  phát 

khởi  tâm  vô  thượng  Bồ  đề.  Phát  tâm  này  để  làm  gì?  “Từ  bỏ  thân  nghiệp  luân  hồi”, 

những  thứ  này  cần  phải  buông  bỏ,  để  “cùng  lên  bờ  kia  Cực  lạc”.  Ngày  nay  những 

người  muốn  vãng  sinh  rất  đông,  nhưng  người  thực  sự  đến  được  Thế  giới  Cực  Lạc 

không nhiều. Nguyên nhân là gì? Thân nghiệp luân hồi không nỡ buông xuống. Điều 

đầu tiên chính là đạo tràng, xây đạo tràng càng lớn thì càng khó buông bỏ, tiếp đến là 

gì? Tình chấp. Tình chấp của người tại gia là vợ chồng, con cái; tình chấp của người 

xuất  gia  là  đệ  tử.  Cứ  nghĩ  đến  chuyện  này,  nhớ  đến  chuyện  kia,  có  chút  mảy  may 

Tập 446  493 



không buông xuống được thì không thể vãng sanh, đây là một sự thực. Lại còn ân ân 

oán oán không buông bỏ được, người kia đối xử với tôi rất tốt, tôi chưa trả được ơn, 

người kia ăn ở tệ với tôi, tôi vẫn chưa trả thù được, vẫn còn ân oán chưa buông xuống 

được, vậy làm sao mà vãng sanh! 

Thế giới Cực lạc là quốc độ thanh tịnh, những thứ  này là ô nhiễm, Phật A Di Đà và đại 

chúng ở thế giới Cực lạc chắc chắn sẽ không dung nạp, những thứ ô nhiễm mà quí vị  

mang đến thế giới đó. Quí vị phải xử lý những thứ này cho sạch sẽ, thân tâm thanh tịnh, 

mảy trần không nhiễm, quí vị  mới có thể vãng sinh được. Sự việc này là đại sự, quan 

trọng hơn bất cứ thứ gì, lúc nào làm? Hiện tại nên làm rồi. Bởi vì không biết tai nạn lúc 

nào đến, tai nạn đột nhiên đến rồi thì phải làm sao? Ta còn nghĩ cái này cái kia, thứ này 

chưa buông được, thứ kia chưa buông được, thì không thể vãng sanh được. Vậy là quí 

vị tùy nghiệp mà lưu chuyển, lại làm việc luân hồi. Lúc nào? Hiện tại hãy buông xuống. 

Buông xuống là trong tâm buông xuống, sự sẽ không sao cả, sự không bị chướng ngại, 

quan trọng nhất là tâm của quí vị , đừng vướng mắc trong tâm, đừng có tâm niệm đó, 

cũng  chính  là  nói,  ý  niệm  tự  tư  tự  lợi  không  còn  nữa.  Ý  niệm  danh  văn  lợi  dưỡng 

không còn nữa, sự hưởng thụ đối với ngũ dục, lục trần, không còn nữa, sự buộc ràng 

trong thất tình, hỉ nộ ai lạc không còn nữa, tham sân si mạn nghi hạ nhiệt rất nhiều, quí 

vị sẽ có hy vọng vãng sanh, lúc nào vãng sinh đều không còn chướng ngại nữa. 

Nếu vẫn những thứ linh tinh này vẫn còn, quí vị  phải nghĩ nghĩ xem,  việc quí vị vãng 

sanh không chắc chắn lắm. Đây là ngu si, đây là phiền não, tập khí. Tuy thế giới Cực 

lạc chủ trương đới nghiệp, đới nghiệp có nghĩa là mang nghiệp cũ, không mang hiện 

hành, hơi thở cuối cùng còn chưa đoạn, còn có ràng buộc, vậy không phải là hỏng rồi 

sao? Vì thế thực sự tin chắc, ngày thường sẽ nhẹ nhàng, đến giờ khắc cấp bách chỉ có 

Phật hiệu, ngoài Phật hiệu ra không có gì nữa, người như thế chắc chắn sẽ vãng sinh. 

Rèn luyện bằng cách nào? Tôi có một cách, dùng đã mấy  năm rồi, có  chút hiệu quả, 

chia sẻ để mọi người cùng tham khảo. Mỗi ngày khi lên giường đi ngủ liền nghĩ mình 

đã chết, vậy còn có gì mà buông không được? Đang luyện tập, luyện tập chết, mỗi buổi 

tối  luyện  tập  một  lần,  đến  lúc  chết  thật  sẽ  rất  bình  thường,  ngày  ngày  đều  như  vậy, 

không  nghĩ  việc  gì  nữa,  đừng  nghĩ  đến  chuyện  gì  cả.  Phương  pháp  này  tuy  rất  ngốc 

nghếch  nhưng  nó  lại  có  hiệu  quả.  Con  người  đến  lúc  chết,  quí  vị  có  thể  mang  theo 

được thứ gì? Những thứ trước mặt, có cũng tốt, không có cũng rất tốt, đừng để gì trong 

tâm hết vậy là đùng rồi,  vẫn còn một thứ để trong tâm đó đều là  phiền não của quí vị, 

chướng ngại tâm thanh tịnh của quí vị, chướng ngại công đức vãng sanh của quí vị. 

Lúc thường nên nhẹ nhàng, mỗi ngày đi ngủ luyện tập triệt để buông bỏ, đừng để trong 

lòng nữa, thực sự giống như thiền sư Trung Phong nói: Trong tâm chỉ có Phật A Di Đà, 

Phật A Di Đà là tâm của ta, tâm ta tức là Phật A Di Đà. 

494  Tập 446 



“Ghét bỏ thân nghiệp luân hồi”, nên ghét bỏ thân này, đừng yêu thích nó. Ngày ngày tô 

điểm  cho  nó,  ngày  ngày  đều  chiều  chuộng  nó,  vậy  là  phiền  phức  lớn  rồi!  Điều  đó 

chứng minh điều gì, chứng tỏ quí vị không thể xả li được, không thể buông bỏ được. 

Đây là chướng ngại lớn nhất. Buông bỏ được mới có thể cùng lên bờ thế giới Cực lạc, 

không buông  bỏ được là không ổn. 

Chúng ta tiếp tục xem bài kệ cuối: “Phụng sự vạn ức Phật, phi hóa các quốc độ, cung 

kính, hoan hỉ đi, trở về nước An dưỡng”. Bài kệ này  tự, tha không hai, đây là nói về 

mười phương chư  Phật, mười phương Bồ  Tát đến Thế giới  Cực Lạc, gặp Phật  nghe 

pháp thành tựu rồi. 

“Lần lượt độ thoát như vậy, nên có vô lượng vô biên Bồ tát được vãng sinh”, con số 

này không có cách gì nói hết được. 

“An trú Cực lạc”, ở Thế giới Cực Lạc người tu hành nhiều, vì nơi đó môi trường tốt. 

“Lại  có  thể  phổ  cúng  mười  phương  Như  lai,  nghe  pháp  thọ  giáo”.  Hai  câu  trước  là 

phụng sự vạn ức Phật. Chúng ta đều biết gặp được Phật là phước lớn nhất, Phật tại thế 

gian xuất thế gian là bậc đại phước báo đệ nhất, bậc có trí tuệ đệ nhất. Quí vị có thể 

thấy được ngài, phước báo này lớn biết bao nhiêu. Nhưng quí vị đến thế giới Cực lạc, 

quí vị có thể mỗi đến gặp vô lượng vô biên chư Phật Như lai trong khắp pháp giới hư 

không giới. Quí vị có năng lực như thế. Nếu quí vị muốn đi ngày ngày đều có thể đi 

gặp chư Phật. Đi bằng cách nào? Hoá thân mà đi. Bản thân quí vị, vẫn ngồi bất động 

tại giảng đường A Di Đà Phật nghe kinh, nhưng hoá thân của quí vị đến mười phương 

thế giới, mỗi Đức Phật ở đó cúng Phật, cúng Phật là phước báo, là tu phước. Nghe kinh, 

nghe pháp là khai mở trí tuệ. Nên việc phân thân rất có tác dụng. Học pháp môn, đến 

thế giới Cực lạc, pháp môn gì quí vị đều học được rồi. Mỗi ngày vạn ức Phật, mỗi đức 

Phật nói cho quí vị một câu, quí vị  đã được vạn ức pháp. “Đại Tạng Kinh” của chúng 

ta đây không ăn thua. Đem “Đại Tạng Kinh” đến thế giới Cực lạc, nó ít quá, làm sao có 

tí ti như vậy. Vì thế học rộng nghe nhiều, nhất định phải đến thế giới Cực lạc.  Bây giờ 

đừng làm nữa, bây giờ làm làm cũng không tốt. Vừa nhỡ mất thời gian, vừa lãng phí 

tinh thần. Bỏ lỡ việc quí vị chuyên tâm niệm A Di Đà Phật. Chúng ta hiện nay là người 

thật thông minh, đều làm như nhau vậy. Phát tâm Bồ đề, nhất hướng chuyên niệm A Di 

Đà Phật là đủ rồi, Chúng ta đã thành công rồi. Những thứ cần tu đều đến thế giới Cực 

lạc, hiện tại không làm nữa. “Nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu” không có gì 

không thành tựu. Đến thế giới Cực lạc rồi, cần thứ gì có thứ đó, không thiếu một thứ gì. 

Tất cả những kinh điển do mười phương chư Phật tuyên thuyết, ta đều muốn, Ngài liền 

xuất hiện cho quí vị , quí vị sẽ thấy được hết. Đích thân Phật nói cho quí vị nghe, chư 

Phật Như lai nói cho quí vị nghe. 

Tập 446  495 



“Phi  hóa  các  quốc  độ”,  “phi  hóa  là  phi  hành  du  hoá”,  không  cần  phương  tiện  giao 

thông.  Phương  tiện  giao  thông  là  do  con  người  chế  tạo  ra,  thiên  nhân  không  cần 

phương tiện giao thông. Thiên nhân có phước báo được ngũ thông, năm loại thần thông. 

Thứ  cuối  cùng  trong  năm  loại  thần  thông  chính  là  phi  hành  tự  tại,  biến  hoá  tự  tại. 

Trong năm thứ thần thông: thiên nhãn, thiên nhĩ, tha tâm, túc mạng, thần túc. Thần túc 

chính là phi hành biến hoá. Nhưng thần thông của thiên nhân không lớn, có giới hạn, 

họ không thể ra khỏi luân hồi lục đạo. Thần thông của thiên nhân. Thần thông của A la 

hán, Phật Bích chi có thể vượt thoát được luân hồi lục đạo, nhưng không thể ra khỏi 

thập pháp giới. Những vị Bồ tát này vãng sinh đến thế giới Cực lạc hạ hạ phẩm vãng 

sinh. Nên nhớ năng lực thần thông của quí vị có thể tương đồng với A Duy Việt Trí Bồ 

Tát,  vậy  là  không  còn  chướng  ngại.  Khắp  pháp  giới  hư  không  giới,  quí  vị  vừa  động 

niệm liền đến được. Có năng lực thần thông lớn như thế, quí vị có muốn đi hay không? 

Cõi trời cõi người không tìm ra được. Hai mươi tám tầng trời nhìn thấy đều hâm mộ 

quí vị. Những vị Thanh văn, Bồ Tát, Phật  trong thập pháp giới cũng hâm mộ quí vị. 

Họ không làm được, mà quí vị lại làm được. Đây là nhờ điều gì? Nhờ ân đức của Phật 

A Di  Đà, Ngài đã  gia trì  quí  vị. Nếu  ngài  không gia trì  thì  chúng ta không có được 

năng lực đó. Toàn là do sự cúng dường của Phật A Di Đà. 

“Hoá là chỉ sự biến hoá thần diệu khó nghĩ bàn”. Điều này chúng ta không thể tưởng 

tượng được, đến được  mười  phương quốc độ của chư Phật  để nghe kinh nghe pháp, 

dùng  thân  phận  nào,  đều  là  tuỳ  tâm  biến  hoá,  bất  luận  quí  vị  biến  hoá  ra  sao,  Bồ  tát 

kiến  tánh đều  biết  được,  đều  biết  được  là  quí  vị,  do  quí vị  biến hoá  ra.  Bồ  tát  quyền 

giáo không thể biết được, không nhận ra quí vị. Nhưng Bồ tát minh tâm kiến tánh biết 

được, cũng tức là Bồ Tát, Phật trong thập pháp giới đều không biết được, biến huyễn 

khó lường. 

“An dưỡng quốc” chính là thế giới Cực lạc. Hai câu ở cuối: “Cung kính, hoan hỉ đi, trở 

về  nước  An  dưỡng”.  Bài  kệ  này  nói  về  trong  thế  giới  Cực  lạc,  Bồ  tát  trong  mười 

phương vãng sinh, cho đến Bồ Tát triển chuyển độ thoát, khắp cả mười phương, khắp 

thờ chư Phật. Cung kính, lễ kỉnh, hoan hỉ, nghe pháp”, cung kính, hoan hỉ cuối cùng đã 

quay về thế giới Cực lạc. Người ở thế giới Cực lạc không gian hoạt động lớn biết bao! 

Đáng thương cho nơi ở của chúng ta, không gian sống không thể vượt ra khỏi quả đất, 

ở trong quả đất này phải còn nhờ đến máy bay, ô tô, thế giới Cực lạc không như thế, 

không gian sống của họ là khắp pháp giới hư không giới. Quí vị muốn quay lại trái đất 

để thăm viếng, quí vị sẽ thấy mọi thứ rất rõ ràng, người khác không thể nhìn thấy quí 

vị. Những cư dân trên trái đất này đầu óc phải rõ ràng. Người nhìn thấy chúng ta quá 

nhiều, chúng ta lại không nhìn thấy họ. Không nên cho rằng ở này không có ai, ở đây 

người rất đông, rất nhiều ánh mắt, đều nhìn thấy hết. Những vị Bồ tát ở thế giới Cực 

lạc đều là A Duy Việt Trí Bồ Tát, tất cả đều có năng lực, lúc nào ở đâu nhìn trái đất 

496  Tập 446 



này, đều nhìn thấy rõ ràng, nhìn thấy thấu đáo. Nhìn thấy rồi thế nào? Thở dài, làm sao 

lại ra nông nỗi này! Quí vị nói tại sao lại đến nông nỗi đó? Ngày nay chúng sinh không 

cần Phật pháp nữa, nên mới ra nông nỗi này. Nếu như mọi người đều cần Phật pháp, 

thì thế giới này sẽ vô cùng đẹp đẽ. Mọi người cần đến Phật pháp thì chư Phật, Bồ tát 

đều đến, họ đến giáo hoá chúng ta. Mọi người không cần nữa, các ngài sẽ không đến. 

Tại sao các ngài không đến? Đến chỉ làm hại quí vị, quí vị  huỷ báng Phật pháp thì tội 

càng nặng thêm, vì thế quí vị liền nghĩ chư Phật Bồ tát đến là từ bi, không đến cũng là 

từ bi. Quí ngài biết lúc nào nên đến, trong lòng quí vị muốn, muốn học, muốn học tốt 

thì Ngài đến, không muốn học tốt thì ngài sẽ không đến. Hiện tại quí vị khởi tâm động 

niệm  đều  là  tham  sân  si  mạn,  ngài  không  đến.  Nếu  như  khởi  tâm,  động  niệm  đều  là 

hiếu để, trung tín, lễ nghĩa, liêm sỉ thì các ngài đến, cảm ứng đạo giao! 

Thế giới của chúng ta rắc rối, Phật, Bồ tát, thiện thần không đến, những thứ đến là ai? 

Yêu ma, quỉ quái đều đến, bởi vì yêu ma quỉ quái ưa thích sát đạo dâm vọng. Quí vị 

cũng thích những thứ này, nên tìm chúng đến, cho nên rất khó quay đầu, kết quả cuối 

cùng là gì? Kết quả là tai nạn, tai nạn từ trên trời hại người. Đây đều là một số chân 

tướng sự thực, chúng ta nên hiểu cho rõ ràng, thấu đáo. Bồ tát ở thế giới Cực lạc, tình 

hình tu hành ở thế giới Cực lạc, ở đây chỉ dùng vài câu đơn giản đã miêu tả được.  Mỗi 

ngày chu du các cõi, quốc độ chư Phật, chu du xong lại trở về nhà, trở về Thế giới Cực 

Lạc. 

Phẩm này là phẩm Lễ Cúng Thính Pháp thứ 26, chúng ta học đến đoạn này. 

Chúng ta xem tiếp phẩm dưới đây, “ Ca thán Phật đức thứ 27”. Đoạn kinh văn này khá 

dài, chúng ta hãy đọc qua nó. “Phật bảo A nan, Bồ tát nước kia”, nước kia là thế giới 

Cực lạc, “Nhờ oai thần Phật, trong chừng bữa ăn”, đây là nói thời gian ngắn, thời gian 

để ăn xong một bữa ăn. “trở lại mười phương,vô biên Tịnh độ, cúng dường chư Phật”, 

trở lại là quay lại. Quí vị  xem, thời gian bằng một bữa ăn, họ có thể đi về vô biên quốc 

độ  trong  mười  phương,  đến  đó  để  cúng  dường  chư  Phật.  “Hoa  hương,  tràng  phan, 

những thứ  cúng  dường,  ứng niệm  mà  có,  đều  hiện  trong  tay”.  Lễ  vật  họ  cúng  dường 

không cần phải đi mua, không cần phải lo liệu, trong lòng muốn gì, đồ cúng đều đã có 

trên tay, tự nhiên nằm trong tay, toàn là nhờ biến hoá ra. “Trân diệu đặc biệt, thế gian 

không có, để cúng chư Phật và chư Bồ tát”. Cúng dường Phật, chỗ Phật có rất nhiều Bồ 

tát, có lễ vật cúng Phật, những vị Bồ Tát kia cũng không thể sơ suất. Tất cả đều phải 

chia  một  ít,  sự  cúng  dường  này  mới  chu  đáo.  “Hoa  do  họ  rải,  ở  nơi  hư  không,  hợp 

thành một hoa, hoa đều hướng xuống, thành vòng tròn đẹp, hóa thành lọng hoa, trăm 

nghìn  sắc  sáng,  sắc  sắc  hương  thơm,  mùi  hương  xông  khắp,  lọng  hoa  nếu  nhỏ,  khắp 

mười do tuần, chuyển tiếp như thế, cho đến che khắp tam thiên đại thiên thế giới. Tuỳ 

theo thứ tự, lần lượt hóa không, nếu không tiếp tục, lại rải hoa mới, hoa trước đã rải, 

Tập 446  497 



trọn  không  rơi  lại,  ở  trong  hư  không,  cùng  tấu  thiên  nhạc,  dùng  âm  vi  diệu,  ca  ngợi 

Phật đức.” 

Vì vậy phẩm này gọi là “Phẩm thứ 27 Ca Ngợi Công Đức Của Phật”. Chúng ta xem 

chú  giải  của  Niệm  Lão.  “Thượng phẩm”,  đoạn  trước  chúng  ta  đã  học  qua  phẩm  này, 

“là Bồ tát trong mười phương đến thế giới Cực lạc lễ cúng nghe pháp”. Lễ Phật, cúng 

dường Phật, nghe Phật thuyết pháp, phần này chúng ta đã học. 

“Phẩm này nói về Bồ tát ở thế giới Cực lạc đến mười phương lễ cúng chư Phật”, những 

giới thiệu trong phẩm này là Bồ Tát ở Thế giới Cực Lạc, tình trạng sinh hoạt của họ. 

Nội  dung phẩm  trước  nói  là  Bồ  tát  ở  mười  phương  đến viếng  Phật  A  Di  Đà.  Bồ  Tát 

trong mười  phương thế giới, thế giới  Cực lạc rất  náo nhiệt, thế gian  chúng ta nói  là 

phồn hoa, nhưng không thể sánh với thế giới Cực lạc. Thế giới Cực lạc tuy người  rất 

đông, rất náo nhiệt nhưng nó vẫn thanh tịnh vô vi, tuyệt vời là ở chỗ đó. Nó không tạo 

cho quí vị  một cảm giác bực bội, không có. Quí vị ở thế giới Cực lạc luôn luôn cảm 

nhận được lạc thú của thanh tịnh bình đẳng giác. 

Phẩm này đương nhiên chúng ta càng phải chú ý hơn, phẩm này có liên hệ rất lớn với 

chúng ta. Đây là điều tốt khi đến Thế giới Cực Lạc. Bồ tát ở thế giới Cực lạc đến khắp 

mười phương, họ có năng lực này, đến mười phương lễ Phật, cúng dường Phật. “Lập 

tức trở về bổn độ để nghe diệu pháp”. 

Trong kinh nói: “Phục vãng thập phương vô biên tịnh sát”, vãng là đi, phục là quay lại, 

thời gian đi và về chỉ bằng thời gian một bữa ăn. Thời gian rất ngắn đến mười phương 

thế giới cúng Phật là tu phước. Kì thực cúng Phật có lý gì lại không nghe pháp? Nhưng 

học tập với Phật A Di Đà là chính. Thật tình mà nói, bản thân chúng ta không tách rời 

Phật A Di Đà. Khi đi là hóa thân đi, hóa thân về, hóa thân này đi, trở về  Phật A Di Đà 

nhìn  thấy  rõ  ràng, người khác  chưa  chắc  đã  biết,  Phật  thấy  rõ  ràng quí  vị  đến  những 

đâu, quí vị làm những gì. 

“Cuối phẩm bao gồm chư thiên phụng cúng Phật kia và thắng nhân của họ”. Đây là 

đoạn  cuối  trong  phẩm  này,  nói  đến  việc  chư  thiên  cúng  Phật  cho  đến  bàn  về  nhân 

duyên thù thắng của những Thiên nhân này. “Nước kia” chỉ thế giới Cực lạc. 

“Thừa Phật oai thần”, đây là nhờ oai thần Phật A Di Đà gia trì nên họ mới có được 

năng lực như thế. “Như bản kinh này nói: đây đều là nhờ oai thần lực, nguyện lực của 

vô lượng thọ Phật”. 

Tiếp theo, “Trong khoảng một bữa ăn, đi về trong mười phương vô lượng quốc độ để 

cúng dường chư Phật, tức là thành tựu nguyện cúng chư Phật lần thứ mười một”. Có 

thể  thấy  đây  là  nguyện  lực  Phật  gia  trì  cho  quí  vị,  vì  sao  vậy?  Tại  thế  giới  Cực  lạc, 

498  Tập 446 



được sự giúp đỡ của Phật A Di Đà, Phật A Di Đà như một bảo mẫu vậy, chăm sóc quí 

vị từng li từng tí, giúp quí vị  nhanh chóng thành tựu phước huệ viên mãn. Cúng Phật 

là tu phước, nghe pháp là tu huệ, Phật A Di Đà chắc chắc sẽ không tự tư, chỉ nghe ta 

thôi, không nghe người khác, không có, không có ý niệm đó. Nghe Ngài là quan trọng, 

cũng để cho quí vị nghe nghe mười phương thế giới, tất cả chư Phật ở đó thuyết pháp, 

gọi là tham học. Ý nghĩa tương đồng với Thiện tài tham học năm mươi ba nơi. Thầy 

của Thiện tài đồng tử là Bồ tát Văn Thù Sư Lợi, Thiện Tài trong pháp hội của ngài Văn 

Thù Sư Lợi chứng đắc căn bản trí. Chính là chúng ta thường nói đại triệt đại ngộ, minh 

tâm kiến tánh, ngài chứng được quả vị đó. Sau khi đã chứng được quả vị này, thầy giáo, 

tức Bồ tát Văn Thù Sư Lợi liền bảo ngài đi tham học. Tham học là gì? Thành tựu đức 

năng của ngài, thành tựu hậu đắc trí của ngài. Hậu đắc trí là không gì không biết. Quí 

vị không đọc, không nghe, không tiếp xúc, quí vị làm sao mà biết được? Tại Thế Giới 

Tây  Phương  Cực  Lạc,  cùng  với  những  vị  Bồ  tát  cạnh  Phật  A  Di  Đà,  chúng  ta  vãng 

sanh cũng là thân phận này. Đến Thế giới Cực Lạc liền đầy đủ rồi tư cách tham học, Vì 

sao vậy?  Bản nguyện Di đà gia trì quí vị sẽ được nâng lên thành A Duy Việt Trí Bồ 

Tát, A Duy Việt Trí Bồ Tát liền có năng lực tham học. Đây là năm mươi ba làn tham 

học nơi thế giới Cực lạc, nó không những là ở năm mươi ba, năm mươi ba chỉ là tượng 

trưng, tượng trưng viên mãn. Thế giới Cực Lạc quí vị đi tham vấn tất cả quốc độ chư 

Phật trong mười phương quí vị đều đi. Năng lực của họ rất đặc thù, họ có thể phân thân 

để đi, đồng thời phân ra vô lượng vô biên thân, không phải chỉ từng thân, từng thân đi 

thăm viếng. Nếu từng thân từng thân đi tham quan thì đến năm nào. Đồng thời, cùng 

lúc chia ra vô lượng thân, có bao nhiêu vị Phật thì phân bấy nhiêu thân, cho nên  cùng 

lúc đi thăm viếng, cúng Phật, nghe pháp, xong rồi liền trở về. Những chân tướng sự 

thực này làm chúng ta hiểu được, sau khi vãng sinh thế giới Cực lạc hoàn cảnh sống 

của chúng ta thế nào. Ở đây đã kể lại cho chúng ta một vài điều. 

“Những thứ cúng dường, ứng niệm mà đến”, quí vị đi đến chỗ Phật muốn mang thứ gì 

đến cúng dường, quí vị muốn mang thứ gì, quí vị vừa nghĩ đến, phẩm vật cúng dường 

đã ở trong tay rồi. “Ứng niệm mà đến”, đây là nguyện thứ 37. “sự thành tựu các loại 

cúng dường theo ý mà có”, có nhân có quả, đây là thành tựu của nguyện lực Phật A Di 

Đà, không có nguyện của Phật A Di Đà thì làm sao có được sự việc đó? Vì thế bốn 

mươi tám nguyện công đức vô lượng vô biên, chăm sóc những người đến thế giới Cực 

lạc tu hành, thật là vô cùng tỉ mỉ, Phật Di Đà đều nghĩ đến mọi thứ. 

“Trân diệu đặc biệt, thế gian không có”, không phải là thư thế gian có được, họ dùng 

những lễ phẩm như vậy cúng dường Phật. “Cho thấy phẩm vật cúng dường, vi diệu thù 

thắng, thế gian không có, trong lễ vật đó, số những lễ vật cúng dường, đặc biệt lấy hoa 

làm  ví  dụ,  đây  chính  là  nêu  một  ví  dụ,  phần  nhiều  dùng  hương  hoa  cúng  dường,  lấy 

hoa làm ví dụ. Kỳ thực phẩm vật cúng dường vô lượng vô biên, tuỳ tâm mong muốn, 

Tập 446  499 



đều có thể hiện tiền. Cúng Phật, Bồ tát nhiều, Bồ Tát ở thế giới Cực lạc có bao nhiêu, 

quí vị  đi  cúng  dường,  họ  cũng  đi  cúng  dường,  đều đi  cúng  dường,  đều  hoan  hỉ  cúng 

Phật, đều hoan hỉ nghe pháp. Những vị Bồ tát này hoá thân để đi, hoa của mỗi người 

cúng dường, những bông hoa này hợp chung lại  biến thành một  lọng hoa lớn, “biểu 

tượng cho công đức vô biên, đều nhập vào một câu hồng danh”, đó là sự biểu pháp. 

Một câu hồng danh chính là Nam mô A Di Đà Phật. 

“Chúng sinh trong mười phương đều quy về biển nguyện Nhất thừa của Di Đà”, lọng 

hoa biểu trưng cho ý nghĩa đó. 

“Tất cả những trang nghiêm của y báo chánh báo ở Cực lạc đều nằm trong nhất pháp 

cú”, Câu này Hoàng Niệm Lão trích dẫn nhiều nhất. Chúng ta vô cùng quen thuộc. Câu 

này được trích từ cuốn “Vãng Sinh Luận”. Nhất pháp cú. 

“Lọng hoa, đó là chiếc lọng được kết bằng hoa”, toàn là hoa hợp thành, mỗi vị Bồ tát là 

một  đoá  hoa,  diệu  hoa,  vô  lượng  Bồ  tát,  những  hoa  này  hợp  thành  chiếc  lọng  hoa. 

“Pháp Hoa Huyền Tán” viết:  “Ấn độ khô nóng, người phần nhiều phải che đội, đều 

dùng hoa trang sức, nên gọi là lọng hoa.” Phật đã nêu ví dụ này cũng không phải tùy 

tiện  nói  ra,    luôn  là  những  thứ  người  thế  gian  có.  Tây  Vực  đích  thực  là  vùng  Tân 

Cương của Trung Quốc, sa mạc rất nhiều, khí hậu rất nóng, là một nơi  rất tốt. Tôi đã 

đến một lần, rất thích nơi này, tôi cũng rất có nhân duyên với vùng đất này. Hiện tại 

nơi này rất nhiều người theo đạo Islam, mối quan hệ với tôi cũng rất tốt,  rất nhiều bạn 

bè là người theo đạo Islam, lúc tôi đến  họ đón tiếp chúng tôi. Khí hậu rất nóng, vì thế 

ra đường phải mang ô, để che nắng, chúng tôi gọi đấy là ô Tây. Ô, có rất nhiều thanh 

niên cài hoa lên ô, không chỉ làm đẹp mà còn có mùi hương. 

Phật nêu thí dụ này: “Lọng hoa ở Cực lạc, vạn đức tạo nên, nên trong chiếc lọng, bao 

hàm vô biên đức tướng, vi diệu khó nghĩ”, khó nghĩ đến mức nào? “Như kinh đã nói: 

Trăm  nghìn quang sắc, sắc sắc dị hương, hương thơm xông khắp”. Đây là trong kinh 

Phật hình dung lọng hoa chư Bồ Tát cúng Phật. Mỗi lọng hoa có đủ trăm nghìn thứ ánh 

sáng, trăm nghìn màu sắc, trăm nghìn mùi hương. “Do mùi hương xông khắp, mà biết 

quang  sắc  ắt  sẽ  chiếu  khắp.”  Đây  là  biểu  pháp,  biểu  trưng  trí  tuệ  của  Phật.  Thực  tế 

cũng là biểu trưng cho tánh đức. Vô lượng trí tuệ, vô lượng đức năng, vô lượng tướng 

hảo trong tự tánh, đều có trong một lọng hoa, hiển lộ ra tất cả. Phật là đại diện cho tánh 

đức viên mãn cứu cánh của chúng ta, cho nên danh hiệu của Phật là tên gọi của tánh 

đức. Danh hiệu của Bồ tát là tu đức, tu nhân chứng quả. Vì thế ánh sáng chiếu khắp, 

hương thơm lan toả, đó là tượng trưng đức của chư Phật, Bồ tát giáo hóa chúng sanh. 

“Lọng hoa lớn nhỏ, do tâm lượng người”, tâm lượng lớn thì nó lớn, tâm lượng nhỏ thì 

nó  nhỏ,  tâm  lượng  vốn  không  có  lớn  nhỏ.  Trong  “Hoàn  Nguyên  Quán”  chúng  ta  đã 

500  Tập 446 



thấy, bất luận chánh báo hay y báo đều đầy đủ ba thứ châu biến, châu biến này là hiện 

tượng dao động, niệm vừa khởi lên, đây là chúng ta khởi tâm, động niệm, mỗi tế bào 

trên cơ thể chúng ta là hiện tượng vật chất, tế bào vẫn còn lớn, tiếp tục phân tích, phân 

tích đến nguyên tử, điện tử, hạt, cuối cùng phân tích thành lượng tử, nó đều rung động, 

nó không phải đứng yên, toàn là dao động, động ở đây là chuyển động dạng sóng. Hiện 

tượng dao động này lập tức khắp cả pháp giới, cho nên tốc độ của nó không thể nghĩ 

bàn. Đây là nói về sự khác nhau giữa tâm lí và vật lí. Dao động của tâm khắp cả pháp 

giới, vật lí có tốc độ. Ngày nay chúng ta biết được tốc độ của vật lý nhanh nhất là tốc 

độ ánh sáng, một giây có thể dạt đến 300.000 km. Ánh sáng mặt trời đến trái đất phải 

mất hơn tám phút. 

Phật dạy: Trong tự tánh của chúng ta, tức là A lại ya, dao động của tướng phần là vật 

chất, dao động của kiến phần là tinh thần, bất luận là  tướng phần hay kiến phần, dao 

động của nó lập tức biến khắp pháp giới. Cho nên thân thể con người chúng ta là một 

cỗ máy phát và cũng là một cỗ máy thu nhận. Thực sự chúng ta, cho dù một tế bào nhỏ, 

hay chúng ta gọi là quang tử trong tiểu quang tử, nó có khả năng thu nhận tin tức trong 

khắp pháp giới hư không giới, bao gồm cả tần suất chuyển động của vật chất, nó đều 

thu  nhận  được.  Chỉ  vì  chúng  ta  ngày  nay  quá  nhiều  vọng  tưởng,  tạp  niệm,  nên  khả 

năng cảm nhận bị mất đi, tuy rằng tiếp nhận rồi, nhưng không cảm nhận được, đây gọi 

là quên mất tự tánh. Đồng thời cũng là phát ra, suy nghĩ của chúng ta, dao động của ý 

nghĩ, mỗi tế bào trên thân thể chúng ta, mỗi hiện tượng dao động của tiểu quang tử, 

cũng lập tức khắp cả pháp giới. Cho nên, toàn thể vũ trụ và bản thân chúng ta, đích 

thực là nhất thể, không có cách để phân chia. Bản thân chúng ta cho rằng không giống 

nhau, nhưng trên thực tế là giống, đến lúc nào mới biết được? Lúc quí vị chứng đến Bồ 

tát Bát địa thì hoàn toàn biết được. 

Thứ nhất, tốc độ này khắp cả pháp giới, khắp cả pháp giới đồng thời cũng ảnh hưởng 

pháp giới. Vì thế câu thứ hai mới nói: Sinh ra vô tận. Hiểu rõ được đạo lý này, chúng ta 

liền biết tai nạn trên trái đất có thể hóa giải, là chuyện hoàn toàn có thể. Chúng ta dùng 

tâm  niệm  thiện,  tâm  niệm  thiện  này  sẽ  khắp  cả  pháp  giới.  Núi  sông  đất  đai  đều  biết 

được, cây cỏ hoa lá cũng biết được, một tâm niệm thiện thì mọi người đều thiện, kéo 

theo cây cối hoa lá đều thiện, núi sông đất đai đều thiện, tất cả tai nạn đều không còn 

nữa. Vì thế, về phương diện Phật pháp nó rất thông. Vấn đề là quí vị có tin hay không, 

quí vị có thể đổi suy nghĩ bất thiện thành suy nghĩ thiện hay không, then chốt là ở đây. 

Người người đều thay đổi thì tai nạn không còn nữa. Kinh Phật nói như vậy. 

Bladen, một nhà khoa học người Mĩ, ông cũng nói như thế. Mọi người hỏi ông: Sang 

năm, năm 2012, tai nạn xảy đến phải làm sao? Họ tổ chức hội thảo về vấn đề này, thảo 

luận về lời tiên tri Maya về tai họa  năm 2012, họ đưa ra một phương pháp để ứng phó, 

Tập 446  501 



hi vọng người trên toàn thế giới vào lúc này, nhanh chóng bỏ ác làm lành, cải tà qui 

chánh,  chỉnh  đốn  tâm  niệm,  thì  sự  việc  này  sẽ  được  hóa  giải.  Chúng  ta  có  thể  dùng 

“Hoàn Nguyên Quán” nêu ba loại châu biến để chứng minh, họ nói cùng ý nghĩa như 

vậy. Loại thứ hai trong ba loại châu biến, ý niệm có thế giúp môi trường vật chất sản 

sinh thay đổi. Sinh ra vô tận chính là sinh thay đổi. Không phải thần ở đó mà chỉ đạo, 

không phải, là ý niệm của chúng ta đang chỉ đạo. Thiện tương ứng với thiện, ác tương 

ứng với ác, thế giới tây phương Cực lạc và trái đất của chúng ta có gì khác nhau đâu? 

Sau khi chúng ta hiểu rõ Đại Thừa, biết được hoàn toàn giống nhau. Thế giới Cực lạc 

vì sao tốt đẹp như thế? Không có gì khác ngoài việc người ta tâm tốt, ý nghĩ tốt, lời nói 

tốt,  hành  vi  tốt,  mọi  thứ đều  tốt.  Thế Tôn  giới  thiệu  Thế  giới  Cực  Lạc  cho  chúng  ta, 

trong “Kinh Di Đà” nói rất rõ ràng, nơi đó là: “Chư thượng thiện nhân câu hội nhất xứ”, 

người ở thế giới Cực lạc đều là người thượng thiện. Người ở thế giới chúng ta nếu đều 

tu thượng thiện, thì trái đất chúng ta không phải sẽ trở thành thế giới Cực lạc sao? “Y 

báo thay đổi theo chánh báo”, đây là điều trong kinh nói. Kinh Hoa nghiêm nói: “Cảnh 

thay đổi theo tâm”, cảnh là môi trường vật chất, thay đổi theo tâm. Tâm niệm chúng ta 

bất thiện, ý nghĩ hiện nay toàn là tham sân si, lại còn thêm thượng mạn, cộng thêm hoài 

nghi, vậy là rắc rối lớn rồi. Chúng ta thay đổi lại tham sân si mạn nghi thì mọi việc lập 

tức được giải quyết. Việc này không phải việc nhờ người khác được, nhờ người khó, 

nhờ bản thân thôi. Hiểu rõ được lý lẽ này, đời đời kiếp kiếp, chúng ta ở trong lục đạo 

cảm thọ được,  những khổ vui này chẳng có điều gì là không tự làm tự chịu. Nếu quí vị 

cứ oán trời trách người, vậy là sai rồi, vậy là quí vị tạo tội nghiệp, người, trời không 

liên quan gì đến quí vị, tự làm tự chịu! Chỉ cần chúng ta chuyển tâm niệm lại, trong 

tâm niệm tốt nhất là A Di Đà Phật, vì sao vậy? A Di Đà Phật có thể giúp quí vị xuất 

hiện thế giới Cực lạc. Đây là thế giới tuyệt vời nhất trong các thế giới, không tìm thấy 

bất cứ khiếm khuyết nào. Người thực sự rõ ràng, người thực sự nghe hiểu, người thực 

sự  tin  tưởng,  họ  lựa  chọn  thế  giới  Cực  Lạc,  họ  đến  đó.  Họ  có  bỏ  qua  thế  giới  này 

không?  Không.  Đến  thế  giới  Cực  lạc  để  thành  Phật,  rồi  quay  lại  chuyển  trái  đất  này 

thành thế giới Cực  lạc, là như vậy đó.  Hiện nay tuy chưa  có ý niệm đó, đến thế giới 

Cực lạc liền có ý niệm này, phẩm kinh làm chứng minh, chúng ta vừa đọc qua, quí vị 

chắc chắn sẽ có ý định đó. Vì thế lượng lớn thì phước lớn, tâm lượng nhỏ là chúng sinh 

mê hoặc điên đảo. Tâm lượng khai mở họ liền thành Phật, họ không còn là người có 

tâm lượng nhỏ nữa. Tâm lượng khai mở rồi, khởi tâm động niệm là khắp pháp giới hư 

không giới, trên cúng chư Phật, dưới hoá độ chúng sinh. Ý niệm đó họ đã khởi lên như 

vậy. Trên thì hướng đến Phật cầu Phật đạo, học theo Phật; dưới thì giúp đỡ chúng sinh. 

Học bao nhiêu thì nói bấy nhiêu, học bao nhiêu thì dạy bấy nhiêu, không phải chờ đến 

lúc tôi tốt nghiệp mới đi dạy, không phải như thế, chờ đến lúc tốt nghiệp thì trễ rồi.Học 

502  Tập 446 



bao nhiêu thì dạy bấy nhiêu, sẽ không nói sai, đã có Phật A Di Đà làm chỗ dựa cho quí 

vị , ông chủ hậu trường là Phật A Di Đà. 

Bồ tát ở thế giới Cực lạc, vì quí vị là học trò của Phật A Di Đà, quí vị đến thăm viếng 

đều vô cùng hoan nghênh. Vì sao vậy? Học trò của Phật A Di Đà đến, được đãi ngộ 

đặc biệt, đây đều là gì? Thơm lây Phật A Di Đà. Nếu quí vị không phải là học trò Phật 

A Di Đà thì ai coi trọng quí vị! Cho nên chúng ta cũng cần làm rạng rỡ Phật Di đà, 

không nên làm mất Phật A Di Đà, điều này nhất định phải hiểu được. Lời dạy của Phật 

A Di Đà nhất định phải thực hiện được, thế nên sinh ra vô tận. 

Châu biến thứ ba là bao hàm cả không và hữu, đây chính là tâm lượng. Hàm  không, 

hàm là bao hàm, bao hàm hư không, tâm lượng của quí vị còn rộng lớn hơn hư không. 

Dung hữu, hữu là vạn hữu, tất cả pháp giới hư không, quí vị  ôm trọn tất cả, đó là gì? 

Là tự tánh của quí vị, tâm lượng vốn là như thế, bây giờ nó trở thành nhỏ như thế này, 

là mê rồi, không biết rằng tâm lượng quí vị vốn lớn lao như thế, hiện nay trở thành tâm 

lượng nhỏ như vậy, ngay bản thân cũng không thể bao dung, quí vị thấy có tội nghiệp 

không? Bởi thế nên mở rộng tâm lượng. Tâm lượng càng lớn thì cuộc sống của quí vị 

càng phấn chấn, càng an lạc. Học cách bao dung người khác, không nên chờ người ta 

phải bao dung mình, mà chính mình nên bao dung người khác. 

Tâm lượng đó từ mười do tuần dần nới rộng ra khắp cả thế giới tam thiên đại thiên, 

tâm  lượng  lớn  này  thật  có,  bởi  vì  nó  vốn  là  như  vậy.  “Tuỳ  thứ  tự  nó,  thứ  lớp  hóa 

không”, lọng hoa này vô cùng đẹp đẽ. “Người đến sau rải hoa mới”, những vị Bồ tát 

cúng Phật trước đó, hoa đã hết rồi, hóa mất rồi. 

“Rõ những diệu cúng, hóa hiện theo tâm”, hai câu này rất quan trọng, ý nghĩa của hai 

câu này vô cùng sâu rộng, nó bao hàm tất cả, không những Bồ tát ở thế giới Cực lạc 

mà chúng ta cũng hiện tiền, có gì không phải tuỳ tâm mà hóa hiện? Nhưng tâm chúng 

ta là vọng tâm không phải là chân tâm. Những gì hiện ra từ chân tâm là vô cùng trân 

diệu, những gì hiện ra từ vọng tâm, trong đó có nhiễm, có tịnh, có thiện, có ác, không 

giống nhau, đây là vọng tâm. Tâm thanh tịnh hiện tịnh độ, tịnh độ này chính là pháp 

giới Tứ thánh, Cõi Phương Tiện Hữu Dư của thế giới Cực Lạc. Nó hiện ra những thứ 

này, nếu tâm quí vị thanh tịnh, cũng vậy là tâm thanh tịnh, bình đẳng, giác. Nhưng quí 

vị không phải đại triệt đại ngộ, đại triệt đại ngộ là chân tâm, chưa minh tâm kiến tánh 

đều là vọng tâm. Vọng tâm cũng có thanh tịnh, bình đẳng, giác, gọi là tương tự thanh 

tịnh, bình đẳng, giác, hiện pháp giới Tứ thánh. Nếu tâm quí vị nhiễm ô, trong tâm có 

những thứ gì bị nhiễm ô? Quí vị bị tham sân si mạn nghi làm nhiễm ô; quí vị  bị ngũ 

dục, lục trần làm nhiễm ô. Người Trung quốc nói là thất tình, ngũ dục, đây là nhiễm ô. 

Tự tư, tự lợi là nhiễm ô. Quí vị  có những thứ nhiễm ô này. Nhiễm ô là không thanh 

tịnh.  Biến  hiện  của  nó  là  gì?  Luân  hồi  lục  đạo.  Trong  lục  đạo  có  thiện  ác.  Khi  tâm 

Tập 446  503 



nhiễm  ô  tu  thiện  pháp,  thì  quả  báo  là  ở  trong  ba  thiện  đạo.  Tâm  nhiễm  ô  tạo  tác  ác 

nghiệp, thì quả báo chính là địa ngục, ngạ quỉ, súc sinh. Thật có vậy! 

Hôm qua ở đây còn có mấy người hỏi tôi: Thật có địa ngục không? Thật có, không giả 

dối tí nào. Địa ngục ở đâu? Quả báo địa ngục chưa hiện tiền quí vị không nhìn thấy, 

khi quả báo hiện tiền, quí vị sẽ nhìn thấy, quí vị không cách nào trốn tránh được, chỉ có 

chấp nhận. Địa ngục khổ, thực sự khổ, đại ngục là hoá sinh, không phải con người tạo 

ra, không ai thiết kế cả, địa ngục có bao nhiêu? Vô lượng vô biên. Tại sao vậy? Mỗi ý 

nghĩ ác sẽ tạo nên một địa ngục, ý nghĩ ác biết bao nhiêu! Ý nghĩ ác tương ứng với 

thập ác, tương ưngvới ngũ nghịch. Tội ngũ nghịch, trong kinh Phật nói: Giết cha, giết 

mẹ, giết A la hán, hiện tại thế gian này không có A la hán, quí vị tìm A la hán cũng tìm 

không ra, nhưng có tội tương đồng với tội giết A la hán, cũng nặng như vậy, thầy giáo, 

đó là người thầy tốt, họ giáo hoá một vùng, cả một vùng người n được lợi ích. Quí vị 

giết họ đi thì tội đó cũng giống tội giết A la hán, cực nặng. 

Thứ tư: “Làm chảy máu thân Phật”, hiện tại Phật tại thế nữa, tội này quí vị sẽ không 

phạm  nhưng  có  cội  tương  đồng,  gọi  là  tội  đẳng  lưu,  thế  nào  là  tội  đẳng  lưu?  Quí  vị  

dùng tâm cực ác phá hoại tượng Phật, cũng giống giết Phật, vô ý thì không sao, không 

phải là tâm vô cùng ghét bỏ cũng không sao. Cực ác chính là tâm oán hận nó, muốn 

nghiền nát nó ra, tội đó mới nặng, tội đó đoạ vào địa ngục vô gián. 

Thứ  năm:  “Phá  tăng  hoà  hợp”,  điều  này  cũng  không  đơn  giản,  bởi  vì  trong  thế  giới 

ngày nay không tìm đâu ra một tăng đoàn hoà hợp. Hai  người, hai người xuất gia ở 

cùng  nhau  mà  còn  bất  hoà,  mỗi  người  có  ý  kiến  riêng  mình,  không  hòa  được,  vì  thế 

không thể có tăng hoà hợp. Nhưng tương đồng với tội phá tăng hoà hợp đó là phá hoại 

hình tượng Phật giáo, điều này tương tự như pháp tăng hoà hợp. Làm cho xã hội đại 

chúng hiểu nhầm Phật giáo, vấn đề này thực sự nghiêm trọng. Người tại gia, xuất gia 

chúng ta không thật sự tu hành, làm hình ảnh xấu đi, làm xã hội mọi người coi khinh, 

thì tội này rất nặng. 

Phật pháp ở đâu? Phật pháp trong kinh điển. Năm xưa, tiên sinh Phương Đông Mĩ nói 

với tôi: Nên nỗ lực học tập ở trong kinh điển. Tôi từ chỗ Ông mà biết đến Phật Pháp, 

trước đây tôi cho rằng tôn giáo này là mê tín, cơ bản là chưa tiếp xúc. Tôi học Triết học 

nơi Ông, cuối cùng có một chương, Ông giảng cho tôi về triết học Phật giáo, đã chỉnh 

đốn những quan niệm sai lầm của tôi về Phật giáo, nói cho tôi biết Triết học Phật giáo 

nằm trong kinh điển chứ không phải trong tự viện. Ông nói với tôi rất rõ ràng, ông bảo: 

tự viện ngày xưa, người xuất gia trong đó có đạo đức, có học vấn. Họ thực sự là những 

nhà đại học vấn. Ngày nay trong tự viện người xuất gia không học Phật Pháp, không 

học  kinh  điển,  vậy  thì  chỉ  có  bản  thân chúng ta  muốn  học,  thì  bản  thân  phải  học  hỏi 

trong  kinh  giáo.  Con  đường  Thầy  giáo  chỉ  cho  tôi  thật  tốt,  chỉ  ra  con  đường  này, 

504  Tập 446 



phương hướng này, tôi đã quyết tâm làm sáu mươi năm, vô cùng cảm kích thầy. Trong 

thời đại ngày nay, giống như những gì thầy tôi đã nói, “học Phật là hưởng thụ cao nhất 

của đời người”. Lời thầy nói không phải nói suông, tôi đã thực hiện rồi, đời này quả 

thật là hưởng thụ cao nhất. Không còn phiền não, không còn lo nghĩ, không còn vướng 

mắc.  Ngày nay  mọi người than phiền áp lực quá nặng, tôi không có  áp lực nào, thân 

thể không có áp lực, tinh thần không có áp lực, tự tại biết bao. Không nên tạo rắc rối 

cho bản thân, điều đầu tiên quí vị nghĩ đến đó là, Phật Thích Ca Mâu Ni tại thế vì sao 

không kiến lập đạo tràng? Vì kiến lập đạo tràng là có áp lực, phải có gánh vác. Không 

có đạo tràng, làm gì có áp lực? Không cần đạo tràng là điều đúng đắn! Tôi mới thể hội 

được sự cao minh của Phật Thích Ca Mâu Ni. Đâu mời thì đến nơi đó, làm khách khắp 

nơi, không cần làm chủ. Làm chủ thì phải lo lắng. Quí vị  xem quí vị là chủ ngôi nhà 

này, việc gì cũng phải lo lắng. Tôi làm khách, ở một vài hôm rồi đi, tôi lo lắng cái gì! 

Mấy năm trước khi tôi ở Dallas, có một người bạn học hỏi tôi, hỏi tôi có muốn kiến lập 

đạo tràng không, tôi trả lời: Mỗi nơi mời tôi đi giảng một tháng, tôi hỏi anh ta có tin 

không. Trên thế giới này, ít nhất cũng có hơn ba trăm đạo tràng sẽ mời tôi giảng kinh? 

Anh  ta  trả  lời  có  tin.  Tôi  bảo,  mỗi  nơi  tôi  ở  một  tháng,  mỗi  năm  tôi  ở  mười  hai  nơi, 

mười năm một trăm hai mươi nơi, một trăm năm một nghìn hai trăm nơi, tôi tin tôi sẽ 

đi một nghìn hai trăm nơi để giảng kinh, vậy tôi kiến lập đạo tràng để làm gì? Tự tại! 

Cái gì cũng không cần nữa, quí vị được tự tại. Quí vị cần quí vị sẽ tích chứa, quí vị sẽ 

phiền phức, quí vị sẽ có áp lực, quí vị sẽ vất vả. Không cần thứ gì nữa, sẽ được đại tự 

tại. Mỗi ngày đi khắp nơi khất thực, hiện tại chúng ta cũng đang khất thực, đến đây tiếp 

nhận sự cúng dường là tốt rồi, là ăn mày cao cấp. Không có nhà cửa, mà vẫn có chỗ ở 

rất tốt, cũng không có xe cộ, nhưng ra khỏi cửa có xe để đi, không thiếu thứ gì, mà thứ 

gì cũng không có, quí vị mới được đại tự tại. Cho nên người thế gian thích làm chủ, 

làm chủ thật đáng thương. 

Chúng ta học Phật Thích Ca Mâu Ni, làm khách khắp nơi, không cần làm chủ. Khi còn 

tại thế, đức Thế tôn đã thể hiện, chúng ta phải tỉ mỉ quan sát, phải thể hội, phải học tập, 

tại sao Ngài lại tự tại như vậy? Tại sao ngài lại an lạc như thế? Vì ngài buông bỏ tất cả, 

có cũng tốt, không có cũng rất tốt. Hôm nay có thực phẩm để dùng cũng vui, không có 

dùng  cũng  vui,  không  gì  là  không  vui  vẻ.  Không  ràng  không  buộc,  không  lo  không 

nghĩ, đó là sự hưởng thụ tối cao của đời người. Sự  hưởng thụ tối cao của đời người 

tuyệt đối không phải có địa vị cao, có của cải, không phải, không mảy may liên quan 

những thứ đó. Thực sự như trong kinh Phật nói: đối với chân tướng tất cả pháp thế gian 

xuất thế gian, dần dần thấu triệt hiểu rõ được sự hưởng thụ này. 

Phần  kế  tiếp,  “Ở  trong  không  trung,  cùng  trỗi  thiên  nhạc”,  biểu  trưng  chư  Bồ  tát  lại 

dùng thiên nhạc cúng Phật. Trong thiên nhạc đó, dùng ca âm vi diệu tán thán ân đức 

Tập 446  505 



của  Phật.  Kiểu  cúng  dường  này,  sở  dĩ trong việc  cúng  dường,  muốn  nói  lên điều gì? 

Biểu thị thay Phật giáo hóa.Vì Phật vốn rất khiêm tốn, nhất định không có Phật ngạo 

mạn. Quí vị hỏi Ngài, xin Ngài làm thầy giáo, Ngài sẽ rất lịch sự với quí vị. Cho nên 

Phật Pháp tuyệt đối không kêu gọi thính chúng, cũng chính là nó tuyệt đối không chiếu 

sinh,  học  sinh  tự  đến,  họ  làm  sao  họ  biết  được?  Những  học  sinh  như  chúng  ta  tuyên 

truyền thay thầy giáo, giới thiệu thay thầy giáo, họ đến như vậy. Thầy giáo tuyệt đối sẽ 

không chiêu sinh. Chiêu sinh là có ý nghĩ ngạo mạn trong đó, tôi có thể làm thầy, các 

ngươi đến học với tôi, tôi dạy các ngươi, đó là tập khí ngạo mạn. Phật không làm như 

vậy, Phật vô cùng khiêm tốn. Tất cả những tràng phan, bảo cái này đều dùng để chiêu 

sinh. Những đạo tràng ngày xưa, đạo tràng Phật Giáo, quí vị đều biết đều ở trong rừng, 

bờ sông, nó không có vật liệu xây dựng. Cắm một cán cờ trên cây, trên cán cờ treo một 

lá phan, khi nhìn thấy, người ngoài nhìn thấy biết Phật Thích Ca Mâu Ni đang giảng 

kinh dạy học ở đó, họ liền đến. Vì thế nó là một tín hiệu, để khi nhìn thấy, quí vị  tự 

động tìm đến, muốn đến nghe pháp, thỉnh giáo thì cứ tự động đến, không ai đi tìm quí 

vị. Ngày nay không dùng những thứ này nữa, ngày nay dùng những thứ gì? Dùng rất 

nhiều  phương  tiện  truyền,  dùng  quảng  cáo,  dùng  phát  thanh,  những  phương  tiện  này 

dùng để chuyển tải  tin tức. Những thứ này đều là việc  của học trò, thầy giáo không 

đụng đến. Thầy giáo ở đây dạy học, một người cũng dạy, hai người cũng dạy, vài trăm 

người cũng dạy, vài nghìn người cũng dạy, giống nhau, bình đẳng. Không phải nhiều 

người thì phấn khởi, ít người thì buồn rầu, không phải, không liên quan đến họ. Phật độ 

người hữu duyên, người nhiều ít, có duyên, nhân duyên không giống nhau. 

Vì  thế,  những  vị  này  đều  giúp  Phật  chiêu  sinh,  đem  trí  tuệ  đức  năng  của  Phật,  dùng 

những phương pháp này để tuyên dương. 

“Nói lên trong những lễ vật cúng dường của chư vị Bồ tát còn có sự tán thán”, không 

phải Phật muốn tán thán, Phật không khởi tâm, động niệm đối với tán thán. Tán thán 

Phật để những người khác biết Phật có trí tuệ, Phật có đại đức, nên học tập với Ngài, là 

ý nghĩa này vậy. 

“Ân đức của Phật, đó là công đức đầy đủ của Như lai”. Chúng ta là đệ tử của Phật, nên 

thay thầy giáo của mình tuyên dương, chúng ta có trách nhiệm đó, có nghĩa vụ đó. Thế 

nhưng nhất định không được đi quá, nếu đi quá sẽ làm tổn thương ân đức người thầy 

vậy là sai rồi. Trong việc này  đều phải có trí tuệ, đều là học vấn, đều là đức hạnh. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

 

 

506  Tập 446 



Tập 447 

Chuyển ngữ:  Minh Tuệ 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 10.06.2011 

Địa điểm: Cang Sơn Tịnh Tông Học Hội_Nhật Bản 



Chư  vị  Pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quí  vị  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng  Thọ  Kinh  Giải,  trang  564,  hàng  thứ  tư từ  dưới  đếm  lên.  Bắt  đầu  xem  từ  câu 

“thiên nhạc chi trung”. 

“Thiên nhạc chi trung, dĩ vi diệu âm ca than Phật đức, thị biểu chư Bồ tát ư lễ cúng 

trung kiêm tu tán thán dã” 

Đây là điều thứ ba trước trong mười đại nguyện vương của Bồ tát Phổ Hiền: “Lễ kính 

chư  Phật,  xưng  tán  Như  lai”.  Xưng  tán  ở  đây  còn  gọi  là  tán  thán.  “Quảng  tu  cúng 

dường”, khi đến thế giới Cực lạc, gặp được Phật A Di Đà, các Bồ tát thường tu ba cách 

này. 

“Phật đức giả, Như lai sở cụ chi công đức”. Đây là việc ca ngợi công đức của Phật. 

Đức Phật khi chưa thành Phật, ngài giống chúng ta, đều là phàm phu, ngài phát nguyện 

tu hành, tinh tấn không biếng nhác, và đã thành tựu vô lượng công đức trong quả vị của 

mình.  Việc  này  chứng  minh  điều  đức  Phật  nói  trong  kinh:  “Tất  cả  pháp  đều  do  tâm 

sinh”, “chế tâm nhất xứ vô sự bất biện”, người xưa thường nói: “nhất môn thâm nhập, 

trường thời huân tu”, mới có thể thành công. Những người bình thường như chúng ta ít 

có  tâm  nhẫn  nại,  tu  ít  hôm,  hoặc  vài  ba  năm  bèn  mong  công  đức  thành  tựu,  chẳng 

những không thể, mà cách dùng tâm của hàng phàm phu cũng không đúng. Quí vị nghĩ 

thử  xem,  phàm  phu  dùng  tâm  nào?  Tâm  vọng  tưởng,  tâm  tự  tư  tự  lợi,  tâm  gấp  gáp 

tranh công, tất cả đều sai lầm. Người tu hành thực sự dụng tâm chân thành, không nghĩ 

đến quả báo sẽ ra sao, họ không suy nghĩ về vấn đề này. Đúng như câu: “chỉ lo chăm 

bón, không nghĩ thu hoạch”. Khi nào thành tựu, có thành tựu hay không, không quan 

trọng, đúng lúc nó sẽ tự thành tựu. Vả lại công đức trang nghiêm khi thành tựu, tất cả 

đều  nằm  ngoài  ý  muốn  của  bản  thân,  bản  thân  họ  chưa  bao  giờ  nghĩ  đến  điều  đó. 

Nguyên  nhân gì vậy?  Nguyên  nhân  từ  lòng  chí thành  cảm  thông.  Ngày  nay  chúng  ta 

thiếu mất lòng chí thành, mới tu mấy bữa đã mong có ngay kết quả, đâu dễ dàng như 

thế! Tất cả đều do chúng ta sai lầm khi dụng tâm, còn trách Phật Bồ tát không linh. Vì 

thế phần lớn người tu hành đi ngược lại với đường tu chứ không phải đi trực diện. Kết 

quả đó là gì? Khổ báo trong tam đồ, tất cả đều đi về đó. Bồ tát chỉ có một suy nghĩ, đó 

là vì chúng sanh, không lúc nào nghĩ về bản thân. Còn chúng sanh như chúng ta, coi 

Tập 447  507 



như  không tệ, tất  cả khởi  tâm động niệm đều vì  chúng sanh, nhưng  trong ý niệm vì 

chúng sanh vẫn còn trộn lẫn lợi ích của riêng mình, như thế là sai lầm, nó sẽ phá hỏng 

công  đức  thanh  tịnh,  nên  hiệu  quả  đạt  được  không  cao.  Bởi  thế  học  Phật  không  thể 

không đọc kinh, học kinh điển cốt yếu là ở chỗ thành tâm, tâm cung kính, tâm thiết tha 

để thấy được việc dụng tâm của chư Phật Bồ tát, phương pháp tu tập và tâm thái của 

các  ngài.  Khi  đã  hiểu  được  thì  chúng  ta  sẽ  học  tập  dần  dần.  Nếu  không  hiểu  rõ  thì 

chúng ta sẽ học tập ra sao. Vì thế đọc kinh, nghe giảng, điều kiêng kị nhất là cỡi ngựa 

xem hoa. 

Quí vị xem học sinh ở một số trường ngày nay, khi lên lớp quan sát thái độ của họ: hời 

hợt! Đa phần là như thế. Không thấy học sinh nào thực sự định tâm, chăm chú vào lớp 

học, không thấy. Tâm họ tâm vọng động. Nghe một tiếng động nhỏ ngoài giảng đường, 

tất cả mọi học sinh đều quay đầu nhìn ra, tâm hồn đều bay hết đi đâu. Những học sinh 

như thế làm sao thành công được. 

Chúng ta đọc sách cổ ngày xưa, Trịnh Huyền- một nhân vật trong Hán thư, quí vị xem 

truyện kí của Trịnh Huyền, đây là một nhà Nho lớn đời Hán. Thuở nhỏ cầu học, thầy 

của ông là Mã Dung, vừa là học giả, vừa quan lớn đời Hán, tương đương cấp bộ ngày 

nay, nhưng rất thích dạy học. Trịnh Huyền là học trò của ông quan này, theo ông học 

ba năm. Mã Dung là người  thích  dạy  học và rất  thích  nghe nhạc.  Âm nhạc  ngày đó 

không giống như bây giờ có truyền hình, phát thanh, không có những phương tiện này, 

cũng không có đĩa nhạc, làm thế nào? Sau bục giảng của ông có bức màn, phía sau bức 

màn đó là một đội nhạc công, nam nữ luyện tập nhạc trong đó, ông vừa dạy học vừa 

thưởng  thức âm nhạc. Quí vị nghĩ xem những học sinh lên lớp, có ai là người không 

muốn xem phía sau bức màn? Nhưng có Trịnh Huyền, đã ba năm chưa bao giờ để mắt 

đến đó, Mã Dung đã phát hiện ra điều này, tất cả những kiến thức ông truyền đạt Trịnh 

Huyền đều học hết. Ông có tính ghen ghét, biết đứa học trò này về sau sẽ hơn mình, 

thầy giáo vẫn có tâm đố kị với học trò, ông là người có học vấn, được xem là có đạo 

đức, nhưng chưa đoạn được tập khí này. Muốn đứa học trò này, sau ba năm, sau khi 

học xong ba năm sẽ  cho về. Ngày hôm sau, họ đi đến  một trạm nghỉ, đích thân thầy 

giáo đến cách đó mười dặm để tiễn học trò, đến trạm nghỉ cách đó mười dặm để tiễn 

chân, mang theo cả rượu thịt, bảo mỗi học trò mời anh này mỗi người ba ly, hơn một 

trăm học trò. Trịnh Huyền đã uống đến ba trăm ly rượu, câu chuyện ba trăm ly là có 

thật, không phải giả. Câu chuyện này xuất hiện từ Trịnh Khương Thành, lúc này Trịnh 


Khương Thành đã chia tay thầy giáo, thầy giáo làm cơm tiễn đưa học trò, ý của thầy 

giáo  là  gì?  Chuốc  cho  say,  không  ngờ  anh  này  là  một  tay  ghê  gớm,  ba  trăm  ly  rồi 

nhưng  vẫn  chưa  thất  lễ,  thầy  giáo  phục  sát  đất.  Vẫn  chưa  vừa  lòng,  dọc  đường  cho 

phục  sẵn  một  tên  sát  thủ,  muốn  ám  sát  anh  học  trò  này.  Nhưng  Trịnh  Huyền  là  một 

người rất thông minh, anh ta đã tiên liệu mọi việc, đi khuất một đoạn, anh ta rẽ sang 

508  Tập 447 



một con đường nhỏ mà đi. Đây là câu chuyện tôi nghe được từ cư sĩ Lí Bỉnh Nam. Nó 

nói lên một điều, lòng ghen ghét gây trở ngại rất lớn cho mọi người, ngay một người 

như thầy giáo kia hãy còn vướng. Lòng đố kị của con người ngày nay, quí vị có thể lí 

giải đó là chuyện rất bình thường, không có gì kỳ lạ. Khi đã hiểu rồi, ta nên cố gắng 

tránh xa, bất kể ở thời điểm nào, lúc nào cũng nên phòng ngừa, đừng để người khác 

sinh tâm đố kị. Khi đã sinh tâm đố kị, họ sẽ tìm cách hại quí vị, là tai hoạ tự thân quí vị 

chuốc  lấy,  đừng  trách  người  khác,  chúng  ta  phải  nhận  thức  rõ  điều  này.  Vì  thế  việc 

chúng ta khiêm tốn cung kính, ở đâu cũng khiêm nhường, đừng với lên chỗ cao quá. 

Đây cũng nói lên điều gì? Giáo hoá những chúng sanh trong thời hiện đại, con người 

ngày nay, tập khí ngạo mạn đã nặng nề ngay từ bé, không ai dạy dỗ, vì vậy tâm đố kị 

càng nguy hiểm, tâm tranh quyền đoạt lợi cực kì nặng nề. 

Công đức của Phật, đó là công đức vốn đầy đủ của Như lai, một là tánh đức, một là tu 

đức. Tánh đức, trong tự tánh mỗi người đều có và bình đẳng, nhưng nếu không có tu 

đức thì tánh đức không thể hiển lộ. Vì thế có thể nói, tu đức là thứ quan trọng đối với 

thập pháp giới, phàm phu trong lục đạo. Tánh tu không hai, tu đức dẫn đường cho tánh 

đức. Đức đầu tiên trong tánh đức là vô ngã, phải thực sự thấu hiểu thân này không phải 

là ta. Cái gì là ta? Biến pháp giới hư không giới là ta. Không ai biết điều này. Ai biết 

được? Người đã minh tâm kiến tánh. Trong kinh điển, những người học kinh giáo, đại 

khai viên giải biết được, người niệm Phật, niệm đến mức độ lí nhất tâm bất loạn có thể 

biết. Chúng ta đã biết lí nhất tâm, đại khai viên giải, minh tâm kiến tánh đều cùng một 

cảnh giới, khác nhau về tên gọi nhưng tương đồng về cảnh giới. Khi đạt đến mức độ đó 

đều biết được, quí vị đã chứng được thật tướng các pháp, lúc đó tánh đức hiện tiền. 

Hai loại ca ngợi ở đây đều có, ca ngợi tánh đức, ca ngợi tu đức, năm kiếp tu hành của 

Di đà. 

Câu xá luận viết: “Phật đức giả, chư hữu trí giả, tu duy Như Lai tam chủng viên đức, 

thâm  sanh  ái  kính”.  Tất  cả  đều  nói  về  tu  đức.  Người  tu  hành  khen  ngợi  Phật  đức, 

thường nghĩ đến ba thứ đức hạnh của Phật, đó là thứ chúng ta nên học tập, nên sinh 

tâm ái kính. Ba thứ đó là gì? 

Thứ nhất: “Nhân viên đức”. Bồ tát tu thành Phật cần phải trải ba đại a tăng kì kiếp mới 

thành tựu. Phật A di đà muốn tu thành thế giới Cực lạc phải trải năm đại kiếp. Chúng ta 

nên biết rằng ngài bắt đầu tu với thân phận như thế nào. Trước đây chúng ta đã học, rất 

nhiều  chư  vị  tổ  sư  đã  khẳng  định,  Tỳ  kheo  Pháp  Tạng  phát  tâm  học  đạo  với  Tự  Tại 

Vương Như Lai. Xuất gia học đạo, đã đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Nói cách 

khác,  ngài  không  phải  là  người  bình  thường,  không  phải  là  người  phàm  phu,  ít  nhất 

cũng là Bồ tát Sơ trụ của Viên giáo. Sau khi kiến tánh, ngài đã dùng chân tâm, không 

dùng  vọng  tâm,  dùng  chân  tâm  trong  năm  kiếp  để  làm  tròn  48  lời  nguyện.  Chúng  ta 

Tập 447  509 



phải hiểu lí và sự ở đây. Phàm phu chúng ta cho dù tu hơn năm đại kiếp cũng không 

thể thành công, vì sao? Vì chúng ta dùng vọng tâm, không dùng chân tâm, nên không 

tương ưng. Ngài dùng chân tâm là “nhất niệm tương ưng nhất niệm Phật, niệm niệm 

tương ưng niệm niệm Phật”, như thế thì làm sao giống được? Vì cậy chúng ta không 

thể không biết việc này. Thời gian năm kiếp là rất dài, nhưng so với ba tăng kì kiếp thì 

rất ngắn, không gọi là dài. Nhất định phải hiểu thân phận của ngài, ngài không phải là 

người phàm. Ngày nay chúng ta mong ước được như ngài, sánh bằng ngài, giống như 

ngài, đó là gì? Được oai thần bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì, lúc đó chúng ta mới 

đạt được mục tiêu, nếu không được Phật gia trì mà chỉ bằng sức lực của mình, thì dù 

năm kiếp tu hành chắc chắn vẫn không được, vì  vậy ân đức của Phật  rất  lớn!  Đó  là 

nhân. Thông thường, ba đại a tăng kỳ kiếp tu hành viên mãn, nhân viên mãn. 

Thứ hai: “Quả viên mãn”. Quả nhất định phải phát huy tác dụng của trí tuệ bát nhã vốn 

có trong tự tánh, mới có thể đánh tan tất cả những tập khí phiền não, trí tuệ có thể cắt 

đứt. 

Người đời không có trí tuệ mà chỉ có thông minh, có tri thức, có thông minh. Có tri 

thức  mà  không  có  trí  tuệ,  đa  phần  tri  thức,  thông  minh  là  tạo  nghiệp,  vì  sao?  Vì  nó 

hoàn toàn đi ngược với tự tánh, tánh đức tương ưng với trí tuệ. Chúng ta lấy một thí dụ 

đơn giản thế này, trí tuệ tương ưng với ngũ luân, ngũ thường, tứ duy, bát đức. Nhưng 

tri thức chưa chắc đã tương ưng, trí tuệ nhất định tương ưng. Trí tuệ hoàn toàn tương 

ưng với Đệ Tử Qui, Cảm ứng Thiên, Thập Thiện Nghiệp, vì sao? Vì những thứ này bắt 

nguồn từ trí tuệ, nên chưa chắc nó đã tương ứng với tri thức, có lúc tri thức không đồng 

ý với những thứ này, nên trí tuệ khác tri thức. 

Ba thứ phiền não trong quả: vô thỉ vô minh phiền não, trần sa phiền não, kiến tư phiền 

não, tất cả đều bị đoạn tận, quả viên đức là chứng được Bồ đề vô thượng, hoặc là Diệu 

giác Như lai trong kinh Hoa nghiêm. 

Thứ ba là nghĩ nhớ ân đức to lớn của Phật! Độ tất cả chúng sanh, ở đây ta nên thêm 

mấy chữ: vãng sanh tịnh độ. Ân đức này cao hơn tất cả chư Phật Như lai. Cũng như nói, 

Phật A Di Đà đã cấp cho chúng ta tấm bằng thành Phật, khi học đến lớp đó chắc chắn 

quí vị sẽ thành Phật, không sót một ai, đây chính là thế giới Cực lạc. Ưu điểm của thế 

giới Cực lạc là ở chỗ này, quí vị phải hiểu rõ sáng tỏ vấn đề này. Những vị cổ đức ngày 

xưa đã nói, khi vãng sanh thế giới tây phương cực lạc, quyết tâm đó “vạn ngưu mạc 

vãn”. Ngày xưa coi sức trâu là mạnh nhất, trâu dùng để kéo cày, một vạn con như thế 

muốn kéo lại cũng không thể kéo nổi. Cho thấy tín tâm kiên định, nguyện lực mạnh mẽ 

của quí vị, không một sức mạnh nào có thể cấm cản, quí vị đến thế giới Cực lạc. Nên 

nhận  thức  rõ  ràng về  vấn  đề  này.  Quyết  định  sẽ  thành  công  ngay  trong đời  này.  Đời 

này vãng sanh, vãng sanh đến đó một đời thành Phật, gọi là Phật pháp thành tựu ngay 

510  Tập 447 



đời này. Đây là khen ngợi công đức Phật. Nhất định phải nghĩ đến ba thứ: Nhân, quả, 

ân đức. 

Ân đức tức là phổ độ tất cả chúng sanh, không có phân biệt chấp trước, chỉ cần quí vị 

tin tưởng và mong muốn đi thì ai cũng được độ. Người quyết tâm tu tịnh độ, người thật 

sự  tu  pháp  môn  niệm  Phật,  tâm  lượng  của  họ  ngang  bằng  Phật,  phải  ngang  với  Phật 

mới có thể tương ưng. Quí vị niệm Phật cho tốt, hàng ngày phát nguyện cầu sanh thế 

giới  tây  phương  cực  lạc,  nhưng  trong  lòng  đối  xử  tốt  với  người  này,  không  tốt  với 

người kia, tôi thích anh A, tôi ghét bà B, nên biết rằng người có tâm như thế không bao 

giờ được vãng sanh, tìm không ra loại người này ở thế giới Cực lạc, làm sao vãng sanh 

được? Thế nên trên đề kinh đã ghi năm chữ, rất quan trọng! Được ghi trên đề kinh, tâm 

của quí vị phải thanh tịnh bình đẳng giác, năm chữ: “Thanh tịnh bình đẳng giác”. Quí 

vị làm sao vãng sanh? Năm chữ này bảo đảm để quí vị vãng sanh, thực hiện được nó 

thì chắc chắn sẽ vãng sanh. Nếu còn phân biệt tức là không có bình đẳng. Vì thế nên 

đối xử với tất cả chúng sanh bằng tâm bình đẳng, không được phân biệt cao thấp, tôn 

kính như nhau, hộ niệm như nhau, quan tâm như nhau, giúp đỡ như nhau. Như thế mới 

giống người tu tịnh độ. Nếu làm ngược lại là không giống. 

Mời xem đoạn kinh kế tiếp: “kinh tu du gian, hoàn hỳ bổn quốc, đô tức tập hội, thật 

bảo giảng đường, vô lượng thọ Phật, tắc vi quảng tuyên đại giáo, diễn xướng diệu pháp, 

mạc bất hoan hỷ, tâm giải đắc đạo.” 

Nội dung đoạn kinh này mô tả, các vị Bồ tát đến thế giới mười phương cúng Phật, sau 

khi cúng Phật về, họ đến giảng đường nghe Phật A Di Đà giảng kinh dạy học, đại ý 

đoạn này là như thế. 

Chúng ta đọc đoạn chú giải của Hoàng Niệm Lão: “Hữu văn”, đoạn văn bên phải. Có 

nội dung chúng Bồ tát du hành mười phương rồi quay về thế giới Cực lạc nghe Phật 

thuyết pháp. Đến thế giới trong mười phương để lễ Phật. Khi lễ Phật chắc chắn sẽ có 

cúng dường, nghe pháp. Cúng dường là tu phước, nghe pháp là tu tuệ, rồi lại quay về 

thế giới Cực lạc nghe Phật Bổn sư thuyết pháp. Phật A Di Đà là Bổn sư của chúng ta. 

“Tu du gian”. Tu du là một khoảnh khắc, là chỉ thời gian rất ngắn. Đoạn này ngài đã 

chú giải như sau: “Tương đương với 48 giây”. Theo Chương 12 trong Câu Xá Luận nói. 

“Tu du” tương đương 48 giây hiện nay, thời gian không dài. Quí vị xem trong khoảng 

thời gian đó mà người đi lễ Phật đã trở về. 

“Đường dịch” nói: Buổi sáng cúng dường chư Phật ở phương khác. Lại nói, trở về bổn 

quốc ngay trong buổi sáng đó chính là nghĩa của từ tu du trong kinh. Khoá học buổi 

sáng của Bồ tát ở thế giới Cực lạc là đi cúng Phật trong mười phương, sáng nào cũng 

đi. Quí vị nghĩ thử xem, duyên tu phước tu huệ của những vị này rất thù thắng, chúng 

Tập 447  511 



ta muốn đi cũng không được, buổi sáng đến trước Phật Bồ tát lạy Phật: nam mô thập 

phương Phật, nam mô thập phương Pháp, chúng ta chỉ lạy được như thế, không thấy 

thập phương Phật. Các ngài đi thực sự, thực sự phân thân, mỗi quốc độ Phật, trước mặt 

mỗi đức Phật đều hiện thân cúng dường, nghe pháp, đó là nhân duyên thù thắng không 

gì sánh bằng, chỉ có ở thế giới Cực lạc. Khi vãng sanh đến thế giới Cực lạc, quí vị sẽ 

có được những thứ ấy, không đến thế giới Cực lạc thì không thể có được. Quí vị xem 

Phật pháp rất coi trọng nhân duyên, Phật không độ người vô duyên. 

Khi còn trẻ tuổi, chúng tôi học kinh, thầy giáo thường dạy chúng tôi kết pháp duyên. 

Không kết duyên với Phật pháp, cho dù giảng kinh hay đến đâu thì vẫn không có người 

đến nghe, người ta không muốn nghe là bởi quí vị không có duyên với họ. Kết duyên 

thật nhiều, kết duyên thật tốt, cho dù giảng không hay nhưng người nghe rất đông, mọi 

người đều thích nghe người đó giảng, thật lạ! Khi chúng tôi ở Đài trung có một trường 

hợp như thế. Trong số hai mươi người học với thầy Lý, có cư sĩ tên Lâm Khán Trị, chị 

ấy là người lớn tuổi nhất lớp tôi, đã hơn 60, chị học giảng kinh, trình độ gì? Chỉ mới 

tốt nghiệp Tiểu học. Sáu mươi tuổi mà chỉ mới tốt nghiệp Tiểu học, lúc này cháu nội 

của chị đã đi mẫu giáo. Trên thực tế, chị là nguồn khích lệ cho chúng tôi, lúc bấy giờ 

chúng tôi chưa dám giảng kinh vì ngại khó, nhìn thấy một người đã 60, mới tốt nghiệp 

Tiểu  học  mà  dám  lên  bục  giảng  kinh,  nhìn  thấy  bộ  dạng  chị  ấy,  chúng  tôi  nghĩ  chắc 

chúng tôi cũng có thể làm được. Chị ấy là tấm gương cho chúng tôi và vực chúng tôi 

đứng lên. Nhân duyên Phật pháp rất đặc biệt, bất luận giảng ở chỗ nào, thính chúng 

cũng  chật  ních,  bọn  học  trò  chúng  tôi  muốn  so  sánh  với  chị  cũng  không  được,  mọi 

người đều thích nghe chị giảng. Điều đó cho thấy kết pháp duyên rất quan trọng. Nếu 

không  có  thầy  Lý  thường  nhắc  nhở,  thì  chúng  tôi  đã  bỏ  qua  chuyện  này,  có  lẽ  trong 

tương lai chúng tôi phải chịu thiệt rất lớn. Thầy giáo luôn nhắc nhở, và tính tự giác của 

chúng tôi cũng cao, nên thật làm! Mấy năm trở lại đây, tôi đi giảng kinh ở một số nơi, 

mọi người đã thấy được tầm quan trọng của pháp duyên, vì sao? Vì rất nhiều người kết 

pháp duyên. Những người khác khi tiếp nhận đồ cúng dường của tứ chúng, thường xây 

chùa,  người  ta  cúng  dường  cho  tôi,  tôi  kết  duyên,  tất  cả  đều  đem  kết  duyên,  vì  thế 

duyên rất thù thắng. 

Năm  trước,  khi  đang  ở  Singapore,  năm  1999,  năm  1998,  năm  1999,  năm  2000,  ở 

Singapore, lúc đó pháp sư Diễn Bối còn sống, một hôm ông mời tôi dùng cơm tại nhà 

hàng cơm chay Linh Chi. Trong lúc dùng cơm, ngài hỏi tôi: Này Pháp sư, ngài có biết 

tại sao hôm nay tôi mời thầy dùng cơm không? Tôi trả lời: Tôi chưa được rõ lắm, xin 

ngài chỉ giáo. Ông trả lời: Thầy có pháp duyên thù thắng với những người khác, thầy 

có thể dạy cho tôi không? Pháp duyên đó từ đâu mà có? Tôi thưa: Việc này là do kết 

duyên!  Rộng  kết  thiện  duyên.  Mọi  người  mời  tôi  giảng  kinh,  chúng  tôi  chưa  giảng, 

nhưng chúng tôi kết duyên bằng những bộ kinh, pháp bảo, mang đến một số lượng lớn. 

512  Tập 447 



Bố thí! Bố thí tài sản, bố thí Pháp, bố thí vô uý, làm tất. Sau khi nghe, ngài thở dài: “tôi 

thật cô hàn!”, quí vị có hiểu chữ cô hàn không? Người Nam dương nó rất “keo kiệt”, 

không bao giờ biết bố thí, sách vở kia ông đem bán lấy tiền hết, mà lại bán đắt. Tôi bảo, 

chỗ chúng tôi toàn đem bố thí. 

Lần đầu tiên đặt chân đến Nhật bản, tôi đi theo pháp sư Đạo An. Giáo hội Phật giáo 

Trung quốc tổ chức một phái đoàn đến thăm Nhật bản, trong thời gian hơn hai mươi 

ngày. Lúc bấy giờ  chúng tôi hãy còn trẻ, đi theo lão Hoà thượng, lần đầu thăm Nhật 

bản. Lần thứ hai tôi đến, cũng là nhân duyên rất thù thắng, thăm viếng Nhật bản. Trước 

khi đi, tôi đã gửi ba mươi bộ Đại Tạng Kinh, nhờ những người đồng học bên này giúp 

chúng  tôi  phân  phát  cho  những  đạo  tràng  Tịnh  tông,  ba  mươi  bộ.  Vì  thế  đến  lúc  đặt 

chân đến Nhật, trú trì, trưởng lão những chùa thuộc Tịnh tông Nhật bản đã tổ chức một 

bữa tiệc tối để đón tiếp chúng tôi. Tôi còn nhớ mang máng, hình như có bốn bàn, trong 

một  nhà  hàng,  buổi  tối.  Sau  khi  dùng  cơm,  có  một  người  bạn  nói  với  tôi:  Pháp  sư, 

chuyến thăm này có thể được chép vào lịch sử Phật giáo Nhật bản. Tôi thưa, làm gì có 

chuyện  long  trọng  đến  thế,  sao  vậy?  Vị  kia  nói:  bởi  bình  thường  các  vị  trưởng  lão 

không thăm viếng qua lại, nhưng nhân chuyến viếng thăm này của ngài, tất cả đều đến 

đón tiếp. Lúc đó tôi mới hiểu đầu đuôi. Chúng tôi đã tặng đến ba mươi bộ Đại Tạng 

Kinh. Nếu không có một số lễ vật lớn như thế chưa chắc họ đã đến. Tôi nói: tôi hiểu 

rồi. Chuyến thăm lần đó của tôi kéo dài đến mười ngày. Ngày chia tay, chúng tôi mời 

họ dùng bữa, tất cả mọi người đều vui vẻ đến dự. Nhân đó tôi khuyên mọi người, tôi 

nói: Là người đệ tử Phật, chỉ cần tất cả những kinh do Phật nói, bất luận là của tông 

phái  nào,  tông  Hiền  thủ,  tông  Thiên  thai.  Ở  đây  tông  Thiên  thai  và  tông  Tịnh  độ  rất 

thịnh hành, lại còn có Mật tông, Đông mật. Tôi nói, tất cả đều do đức Thế tôn truyền 

lại. Chúng ta đều là anh chị em, mọi người nên đoàn kết, hợp tác, tôn trọng lẫn nhau, 

ca ngợi lẫn nhau, có như thế Phật pháp mới phát triển. Nếu cứ theo cách nhìn nhỏ hẹp, 

không có sự trao đổi, sẽ có lỗi với Phật, Bồ tát. Huống hồ chúng ta là những người tu 

theo tông Tịnh độ, cùng một tông phái Tịnh độ tất cả đều là anh em ruột. Anh em ruột 

thì không thể có cách nhìn hẹp hòi, không trao đổi,  đây là một sai lầm rất tai hại. 

Tôi đưa một thí dụ, giống như cha mẹ sinh được mấy người con, mỗi người lớn lên đều 

ra ở riêng, mỗi người đều theo đuổi lợi ích riêng của mình, không ngó ngàng đến nhau, 

đây là điều làm cho cha mẹ đau khổ nhất. Tôi hỏi, chúng ta có nghĩ đến điều này chăng? 

Nói về phương diện thế tục, đó là tội đại bất hiếu, xét về mặt Phật pháp đó là đại bất 

kính, không thể tha thứ được. Nhất định phải trao đổi, quan tâm lẫn nhau, thương yêu 

nhau, hợp tác cùng nhau, có như thế thì Phật pháp mới phát triển được. Cần phải làm 

tấm gương tốt cho mọi người trong xã hội, đừng nên tạo hình ảnh xấu trong mắt mọi 

người. Không ngó ngàng đến nhau đó là một tiền lệ xấu. Khởi tâm động niệm, lời nói 

việc làm đều phải chịu nhân quả. Quí vị muốn vãng sanh thế giới Cực lạc, Phật không 

Tập 447  513 



đến tiếp dẫn quí vị. Vì sao ngài không đến? Bản thân quí vị phải biết, tâm thái hành vi 

của mình, hoàn toàn trái ngược với lời dạy của đức Phật, như vậy thì làm sao Phật đến 

tiếp dẫn quí vị? Mỗi ngày niệm  mười vạn danh hiệu Phật  mà vẫn cứ tự tư tự lợi, thì 

không thể cảm ứng với Phật. Nếu quí vị dùng chân tâm, áp dụng lời Phật dạy vào trong 

cuộc sống hàng ngày, mỗi ngày chỉ niệm một tiếng hay mười tiếng thì cũng được cảm 

ứng. Vì vậy chúng ta thường nói, cần đồng tâm, đồng nguyện, đồng đức, đồng hạnh 

với Phật A Di Đà, thì chắc chắn quí vị được vãng sanh. Từ đây chúng ta mới hiểu được, 

chướng ngại lớn nhất trong việc học Phật không phải bên ngoài, mà là tâm tự tư tự lợi 

của chính mình, đây là chướng ngại lớn nhất, bất luận tu học như thế nào, cũng không 

thể thành công. Những người tu hành bình thường, không được định, không khai ngộ. 

Người niệm Phật chắc chắn không thể sanh Tịnh độ. Quí vị phải hiểu được vấn đề này. 

Chúng ta thường vấp phải lỗi này mà  không hề hay biết. Vì vậy bao nhiêu năm rồi, 

chúng tôi tiếp nhận từ sự cúng dường thập phương, dùng vào việc gì? Toàn là ấn tống 

kinh sách, phát hành trên khắp thế giới. Ngày nay, ngay cả những tôn giáo khác, chúng 

tôi cũng hiến tặng, họ rất vui mừng. 

Mấy mươi năm gần đây, tôi đã kết duyên với rất nhiều tôn giáo và thúc đẩy đa nguyên 

văn hoá. Chúng tôi còn tổ chức đoàn thể, mọi người cùng nhau đi du lịch, chúng tôi ra 

sức ủng hộ, giúp đỡ. Kinh phi không đủ, chúng tôi bao hết, để mọi người có niềm vui 

cùng nhau, vui đùa cùng nhau, giao lưu trao đổi. Đây là phương pháp tối ưu để đoàn 

kết tôn giáo. Bình thường, những giáo sĩ truyền giáo của các tôn giáo này, những người 

lãnh đạo tôn giáo, không thể thường xuyên ngồi lại cùng nhau. Chỉ khi đi chơi, mười 

mấy ngày từ sáng đến tối bên nhau, cùng nhau sinh hoạt, thì tự nhiên có cảm tình với 

nhau, hiệu quả đạt được rất cao. Đoàn kết tôn giáo có thể hoá giải được rất nhiều vấn 

đề của xã hội. Đây là những hoạt động chúng ta nên thực hiện. 

Ở đoạn này đã làm một điển hình tốt. Học trò của Phật A Di Đà, mỗi ngày đều đi lạy 

Phật trong mười phương, Phật A Di Đà không ngăn cản. Ngài chưa bao giờ nói đừng 

đến  những  nơi  khác,  không  có.  Quí  vị  đi  ngài  càng  hoan  hỉ,  kết  rộng  pháp  duyên. 

Tương lai quí vị thành Phật, khu vực quí vị giáo hóa là biến pháp giới hư không giới, 

vì sao vậy? Vì quí vị đã kết duyên rộng rãi. Không đi đâu cả, tôi chỉ thích Phật A Di 

Đà, ngoài Phật A Di Đà tôi không muốn gì nữa. Sau này quí vị giáo hóa chúng sanh ở 

thế giới Cực lạc, những chỗ khác không có duyên với quí vị. Phật A Di Đà không ngăn 

cản quí vị, đó là do sự ngu si của quí vị, tự quí vị không dám ra tay. Cần thông đạt hiểu 

rõ cả lí lẫn sự. 

Vì thế, “sáng sớm đi cúng dường thập phương chư Phật”, rồi lại, “ngay trong sáng đó 

quay về bổn quốc”. Quí vị xem việc đi lại rất tiện lợi, tự do. Đây chính là ý của câu 

“kinh tu du gian”. 

514  Tập 447 



Sau khi quay về, tập trung tại giảng đường được làm bằng thất bảo. Tất cả công trình ở 

thế  giới  tây  phương  Cực  lạc,  đều  được  làm  bằng  chất  liệu  thất  bảo.  Thất  bảo.  Thất, 

mang ý nghĩa tượng trưng, chứ không phải số chữ. Thất có ý nghĩa là gì? Bốn phương 

Đông, Tây, Nam, Bắc, phương trên, phương dưới, là sáu phương, thêm chính giữa, đó 

là bảy. Nó tượng trưng cho điều gì? Sự viên mãn, không khiếm khuyết thứ gì. Vì thế 

thất bảo là vô lượng trân bảo, không thiếu thứ gì, ý nghĩa như vậy. Ở thế giới Cực lạc, 

vô lượng trân bảo là vật liệu xây dựng. Người đời chúng ta dùng những thứ đó làm đồ 

trang sức, gọi là kim loại quí để mang trên người. Nếu ở thế giới Cực lạc quí vị nhặt 

gạch ngói, sỏi đá trên đường để trang sức, người ta không cười quí vị sao? Quí vị sẽ 

biết rằng, sự giàu nghèo giữa hai thế giới không giống nhau, người trong thế giới này 

là kẻ nghèo nàn, nên lấy những thứ đó làm châu báu. Những người ở thế giới cực lạc là 

giàu sang, nên lấy đó làm vật liệu xây dựng. ở đây chúng ta cầu  mong vàng bạc còn 

không có, bên kia người ta dùng vàng bạc để đắp đường, giống như nhựa đường chúng 

ta  ở  đây.  Có  ai  dùng  nhựa  đường  để  làm  dây  chuyền,  vòng  tay  để  mang  trên  người 

chưa? Chưa có, nhưng ở thế giới Cực lạc, những thứ quí vị mang trên người đều dùng 

để đắp đường. Có như thế chúng ta mới hiểu sự giàu sang của thế giới Cực lạc. Nhưng 

cũng nên nhớ, thế giới Cực lạc là quê nhà, có liên hệ rất chặt chẽ với chúng ta, không 

phải quê của người khác. Mỗi ngày A Di Đà Phật đều trông đợi, mong chúng ta sớm 

quay về. 

Giảng  đường  được  xây  dựng  bằng  chất  liệu  thất  bảo.  “Nghe  Phật  tuyên  giảng  diệu 

pháp đại giáo”. “Đại giáo”, Khởi Tín Luận nói rất hay, đó là “Pháp nhất thừa”. Thế nào 

là nhất thừa? Phương pháp thành Phật. Tất cả kinh do Phật nói, từ tầng thấp nhất là dạy 

con người bỏ ác làm lành. Bỏ ác làm lành bằng cách nào? Mãi mãi xa rời ba đường ác, 

đời đời kiếp kiếp được phước báo trời người, đây chính là bỏ ác làm lành. Nói phá mê 

khai ngộ với quí vị, đó là nâng cao. Lục đạo là mê, Thanh văn, Bồ tát là ngộ, giúp quí 

vị thoát khỏi luân hồi lục đạo, quí vị vãng sanh đến pháp giới Tứ thánh, đến đó sẽ làm 

A la hán, Phật Bích chi, Bồ tát, ba quả vị đó. Tiếp tục lên cao chính là pháp nhất thừa, 

không phải là Bồ tát. Thanh văn, Duyên giác, Bồ tát là tam thừa. Hợp Thanh văn và Bồ 

tát lại thì gọi là Tiểu thừa. Đó là nhị thừa: Đại thừa và Tiểu thừa. Nhất thừa là phương 

pháp trực tiếp thành Phật, là pháp thù thắng không gì sánh được. Thế giới Cực lạc lúc 

nào cũng giảng pháp nhất thừa, giống như Hoa Nghiêm, Pháp Hoa. 

Khi còn tại thế, Phật Thích Ca Mâu Ni, giảng pháp nhất thừa chỉ trong ba bộ kinh, đó 

là nhất thừa. Thứ nhất là Hoa Nghiêm, thứ hai là Pháp Hoa, thứ ba là Phạm Võng. Ba 

bộ kinh này là pháp nhất thừa, những bộ khác là Đại thừa, Thanh văn thừa, Duyên giác 

thừa. Thế giới Cực lạc phương Tây là pháp nhất thừa, vì phàm người vãng sanh đến thế 

giới Cực lạc, đều được Phật A di đà gia trì, mọi người đều là Bồ tát bất thoái chuyển. 

Tập 447  515 



Bồ tát bất thoái chuyển là Bồ tát Đại thừa, vì thế thứ họ cần đều là pháp nhất thừa, để 

giúp họ sớm bước lên vô thượng Bồ đề. 

“Bồ tát văn hậu, giai đại hoan hỷ, tự tâm khai giải, đắc ngộ thánh đạo.” Cho nên ở thế 

giới  Cực  lạc,  mỗi  lần  Phật  A  Di  Đà  đăng  đàn  thuyết  pháp,  có  rất  nhiều  người  được 

thành Phật. Khi đã  thành Phật, họ liền rời cõi Thật báo, quay về Thường tịch quang. 

Tuy chưa chứng quả vị cứu cánh, cũng có nghĩa là vẫn chưa cắt hết tập khí vô thỉ vô 

minh, nên phải tiếp tục học tập. Mỗi người nghe pháp thành tựu, cấp bậc không giống 

nhau.  Bồ tát pháp thân, từ Thập trú, thập hạnh, thập hồi hướng, thập địa, đẳng giác, tất 

cả là 51 giai cấp, giống như các cấp học, có 51 cấp. Mỗi ngày đều nghe pháp để được 

nâng cao, cao lên đến lúc tốt nghiệp, lại quay về Thường tịch quang, quay về tự tánh. 

Số người tốt nghiệp mỗi ngày không đếm hết, nhưng số người nhập học mỗi ngày cũng 

vô số, người nhập học rất đông, người tốt nghiệp cũng vô số. Mỗi ngày thế giới Cực 

lạc đều mở hội tiếp nhận, tiếp nhận những người mới đến. Ngày nào cũng mở hội đưa 

tiễn, tiễn đưa những người đã tốt nghiệp, một khung cảnh rất náo nhiệt. Vì vậy thế giới 

này rất thù thắng, thù thắng thanh tịnh trang nghiêm. 

“Đắc ngộ thánh đạo, đạo đoạn hoặc chứng lý chi trí huệ, nguyện phát thử trí, danh vi 

đắc đạo.” Đạo ở đây là trí tuệ, đức tướng vốn đầy đủ trong tự tánh, tự tánh hiện tiền, 

gọi là chứng đạo hoặc ngộ đạo, đều có chung một ý nghĩa. 

Phần tiếp theo, Niệm lão sử dụng Khởi Tín Luận của Bành Tế Thanh. Khởi Tín Luận 

của Bành Tế Thanh là kinh Vô Lượng Thọ Khởi Tín Luận, chứ không phải là Đại thừa, 

kinh Vô Lượng Thọ Khởi Tín Luận do ông trước tác. Đây là một nhân vật rất đặc biệt, 

là một cư sĩ tại gia. Ông đã hiệu đính kinh Vô lượng thọ, đã được lưu hành và có rất  

nhiều người thích cuốn sách đó. Cuốn sách hiệu đính của ông sử dụng bản của Khương 

Tăng Khải, bản của Khương Tăng Khải đã được viết lại, rất dễ đọc, khi đọc lên ta nghe 

rất  mượt  mà,  giống  như  văn  chương  của  người  Trung  quốc.  Dịch  ý.  Bản  dịch  của 

Khương Tăng Khải hơi nặng nề, nghe hơi trúc trắc khi đọc. Ông đã viết lại cuốn đó 

trên cơ sở bản của họ Khương, vì thế nó không được coi là hội tập mà chỉ được gọi là 

hiệu đính. 

Bành Tế Thanh là người sống vào đời nhà Thanh năm Càn Long, đây là một con người 

cực  kì  thông  minh,  tuổi  nhỏ  nhưng  đã  đỗ  tiến  sĩ.  Người  xưa  tuổi  trưởng  thành  là  độ 

tuổi hai mươi, tuổi trẻ như thế nhưng đã đỗ tiến sĩ. Ông có tầm nhận thức Phật giáo rất 

sâu  sắc,  thông  tông  thông  giáo,  hiển  mật  viên  dung,  là  một  vị  đại  tri  thức.  Suốt  đời 

không ra làm quan. Phụ thân của ông là quan Thượng thư bộ binh dưới triều hoàng đế 

Càn  long,  theo  cách  nói ngày  nay  đó là  bộ  trưởng  bộ  Quốc  phòng,  bởi thế  ông được 

xem  là  con  của  cán  bộ  cấp  cao.  Nhà  cực  giàu  nên  ông  có  thể  không  làm  quan,  cuộc 

sống  của  ông  khá  thoải  mái.  Ông  thích  học  Phật,  thích  đọc  sách,  và  đạt  được  những 

516  Tập 447 



thành công nhất định. Ông là một trong những người có mặt trong tác phẩm Tịnh Độ 

Thánh Hiền Lục, ông là người nhờ niệm Phật mà vãng sinh. 

Trong cuốn Khởi Tín Luận có đoạn thế này, đây chỉ là một đoạn vấn đáp giả thiết. Hỏi: 

Phật Vô lượng thọ thuyết pháp, chỉ thuyết nhất thừa hay thuyết cả tam thừa? Nếu chỉ 

thuyết nhất thừa thì tại sao lại còn những bậc Thanh văn? Nếu thuyết cả ba thừa thì tại 

sao hai thừa kia không được sanh sang nước đó? Đây đều là những điều được lấy ra 

trong kinh điển. Tiếp theo là phần trả lời: Toàn là nhất thừa, không có tam thừa, không 

chỉ  Phật  tại  giảng  đường  thất  bảo  toàn là  nhất  thừa,  đến  mỗi  một  cành  hoa,  mỗi  một 

ánh sáng, tiếng gió tiếng mưa, tiếng nhạc cùng chỉ nói nhất thừa, hoàn toàn không có 

tam thừa”. Lời giải của cư sĩ thật là sắc bén, không một chút nghi ngờ, cho chúng ta 

biết toàn là pháp nhất thừa. 

“Như kinh Diệu Pháp Liên Hoa nói”- kinh Pháp hoa, “trong thế giới mười phương còn 

không có nhị thừa lẽ nào có ba”. Kinh Pháp Hoa là bộ đại kinh của nhất thừa. Vừa rồi 

chúng ta đã nói, nhất thừa đại kinh chỉ có ba bộ. Hoa nghiêm và Pháp hoa được truyền 

đến Trung quốc, kinh Phạm võng thì chưa. Kinh Phạm võng chỉ truyền được một phẩm, 

nghe đâu phần đầu của bộ kinh này rất dài, phẩm được truyền đến nay là phẩm Bồ tát 

giới Phạm Võng Bồ Tát Tâm Địa Giới Phẩm, phẩm này. Kinh Pháp Hoa nói rất chi tiết: 

“Chư Phật Như lai thuyết pháp chỉ có pháp nhất thừa, không hai cũng không ba”, câu 

tiếp theo: “trừ Phật vì phương tiện nói”. Như vậy quí vị có thể thấy, nhị thừa và tam 

thừa là do Phật phương tiện nói, hiện tại trình độ quí vị không đủ, giúp quí vi, nâng cao 

cho quí vị hướng đến nhất thừa. 

Tiếp theo nói: “Nhất là vì căn trí chúng sanh khác nhau”. Căn tánh chúng sanh, trí tuệ 

của chúng sanh khác nhau. “Cách nghe cũng khác, chứng ngộ cũng khác”. Cách hiểu 

của  mỗi  người  khi  nghe  Phật  thuyết  pháp  không  giống  nhau,  đây  là  điều  rõ  ràng. 

Chúng ta xem chú giải các kinh ở Trung quốc, cùng một bộ kinh, rất nhiều người cùng 

chú giải một bộ kinh, nhưng cách chú giải mỗi người một khác. Có chú giải sai không? 

Không, cách nói của  ai  cũng có lí, đấy chính là cách nhìn của  mỗi người khác nhau. 

Giống  như  kinh  Lăng  Nghiêm  kể  chuyện  người  mù  sờ  voi.  Cách  nói  của  mỗi  người 

một khác, tất cả đều đúng, không ai sai cả. Bởi thế, người biết học phải biết tổng hợp 

tất cả những thứ đa dạng đó, tạo cho mình một cách nhìn toàn diện. Khi giảng kinh Vô 

Lượng Thọ, Phật Thích Ca Mâu Ni đã giới thiệu thế giới Cực lạc cho chúng ta, việc 

này  không  phải  chỉ  xảy  ra  một  lần,  mà  ngài  đã  nói  rất  nhiều  lần,  Phật  rất  nhiều  lần 

giảng, mỗi lần giảng đều có những sai khác rất nhỏ, trong đó thực sự có những sai khác 

rất nhỏ. Lần giảng này, những lần trước đó ngài chưa đề cập, những thứ đã giảng lần 

trước, lần này lược bớt, không nói nữa, đó là chuyện thường xảy ra. Vì thế việc học 

kinh  Vô  Lượng Thọ sẽ có những khó khăn nhất  định. Cần phải xem tất  cả năm bản 

Tập 447  517 



dịch, quí vị phải đọc tụng, đây cũng là một rắc rối. Kỹ thuật in ấn ngày xưa chưa phát 

triển, mãi đến thời Tống thì kĩ thuật in ấn mới được phát minh. Vì thế các bản kinh và 

thư tịch lúc bấy giờ đa phần đều viết tay, cho nên không thể tránh được những sự viết 

sai chữ, đây là điều không thể tránh được. Bởi thế có rất nhiều bản chữ không giống 

nhau, là do người chép sai, đôi lúc chép sai hàng, đôi lúc chép thiếu chữ, đây cũng là 

chuyện thường xảy ra. Cho nên bây giờ mới có chuyện khác nhau giữa các bản, vấn đề 

là ở chỗ đó. Chúng ta cần xem tất cả mới có thể thấy được hình ảnh tổng thể, chỉ xem 

một bản, hai bản, không để mắt đến những bản khác sẽ là khiếm khuyết. Vì thế sự ra 

đời của việc hội tập là một tất yếu. 

Hội tập là gì? Những phần trùng lặp trong mỗi bộ kinh được lược bỏ bớt, tập hợp nó lại 

một chỗ để có một bản hoàn chỉnh. Kinh Vô Lượng Thọ đã trải qua ba lần hội tập, đây 

là lần thứ ba. Lần thứ ba mới được coi là bản hoàn chỉnh, vì thế đây là bản đặc biệt trân 

quí. Hạ Lão đã bỏ mất mười năm, công phu mười năm của ông là để cúng dường cho 

người đời sau, cúng dường cho tất cả chúng sanh trong chín ngàn năm mạt pháp, đây là 

một việc thật tuyệt vời. Chú giải của Hoàng Niệm Lão cũng là một tập đại thành, tập 

hợp tất cả những chú giải kinh Vô Lượng Thọ của các vị cổ kim trong ngoài, hôm nay 

chúng ta có một bản chú giải kinh Vô Lượng Thọ, có tất cả các bản chú giải của người 

xưa trong đó. Từng đoạn, từng đoạn đều được chép vào đây, thật không phải chuyện dễ! 

Với chúng ta,  ân đức hai vị này thật sâu dày, là vì điều gì? Giúp chúng ta đoạn nghi 

sinh tín, phá mê khai ngộ. Khi chúng ta tìm hiểu kỹ thì tâm cầu sanh tịnh độ liền được 

thiết lập, không còn hoài nghi nữa. Khi chúng ta đã vãng sanh thế giới Cực lạc, hai vị 

này chắc sẽ mãn nguyện lắm. Học kinh này, chúng ta phải y theo phương pháp trong 

kinh để cầu sanh thế giới Cực lạc. Khi Phật A Di Đà đến tiếp dẫn chúng ta, chắc chắn 

hai người này sẽ có mặt bên cạnh, vì sao? Vì có duyên! Họ chắc chắn sẽ đến tiếp dẫn, 

đó thực sự là vừa thấy mà như đã quen từ lâu. Bởi thế có nhiều người e ngại, sợ khi 

đến thế giới Cực lạc, một mình một bóng, không quen không biết ai cả, cảm giác sợ hãi. 

Kỳ thực họ không hiểu một điều, khi đến thế giới Cực lạc, những người thân đã vãng 

sanh từ trước đã có mặt ở đó rồi, quí vị sẽ gặp được họ, chắc chắn sẽ vui hơn thế giới 

này nhiều, rất nhiều anh em, bà con, bạn bè. Khi gặp nhau, những người đó nó: “Sao 

bây giờ anh mới đến!” Họ đã đi từ đời nào, bây giờ quí vị mới đến. Vì thế khi đến thế 

giới Cực lạc chắc chắn quí vị sẽ không còn cô đơn, vì đã có rất nhiều anh em bạn bè. 

Chúng ta xem tiếp đoạn dưới. “Cố tiền văn ngôn, hoặc văn Phật thanh, hoặc văn pháp 

thanh, hoặc văn tăng thanh, hoặc văn tịch tịnh thanh, không vô ngã thanh, nãi chí cam 

lộ quán đảnh đẳng thanh.” 

Đây là những gì đã được nói trong kinh, nghĩa là gì? Nghĩa là sự khác nhau về căn tánh, 

trí tuệ, nhân duyên của mỗi cá nhân, vì thế tất cả những gì quí vị nhìn thấy, nghe thấy, 

518  Tập 447 



cảm  nhận  ở  thế  giới  Cực  lạc  đều  không  giống  nhau.  “Người  nghe  được,  hoặc  chứng 

quả Tu đà hoàn”. Việc chứng quả cho thấy đẳng cấp đoạn phiền não của họ. Vì là đới 

nghiệp vãng sanh, có những người vãng sanh nhất phẩm phiền não chưa đoạn, khi đến 

thế  giới  Cực  lạc,  nghe  Phật  A  Di  Đà  giảng  kinh  thuyết  pháp,  chắc  chắn  đoạn  được 

phiền não, đây được coi là đoạn được ít phiền não nhất. Khi đoạn được 88 phẩm kiến 

hoặc thì được quả Tu đà hoàn, đoạn được 81 phẩm tư hoặc, đó chính là ba quả dưới 

đây: Tư đà hàm, A na hàm, A la hán. Nhị quả đoạn được tiền lục phẩm của tư hoặc, 

tam quả tiếp tục đoạn tam phẩm, cuối cùng đến tứ quả thì đoạn được tất cả. “Cho đến 

Bồ tát bất thoái chuyển địa”. Bất thoái chuyển địa là Bồ tát đã minh tâm kiến tánh, là 

Bồ tát Sơ trú trở lên của Viên giáo. “Nói đủ như trong bản dịch, đó chính là thuận theo 

những  cõi  Phật  khác  nên  có  tên  tứ  quả”.  Đây  là  thuận  theo  danh  xưng  địa  vị  đoạn 

chứng của các cõi Phật khác, để mọi người hiểu tình hình học tập ở thế giới Cực lạc, 

việc học tập được thành công. Ý nghĩa là ở chỗ đó. Để đối chiếu với đẳng cấp Thanh 

văn, Bồ tát ở thế giới Ta bà của chúng ta, thế giới Cực lạc không có cách nói như thế. 

Vì vậy ở thế giới Cực lạc chỉ có pháp nhất thừa, cách thể nhập, lãnh thọ về pháp nhất 

thừa của mỗi người không giống nhau. Cần biết không giống nhau ở đây thay đổi theo 

từng  ngày,  hôm  qua  nghe  không  hiểu  nhưng  hôm  nay  lại  hiểu,  hôm  nay  nghe  không 

hiểu nhưng qua mấy hôm lại hiểu. Nếu nói theo kinh Hoa nghiêm, 51 địa vị của Bồ tát, 

khi  mới  sanh  qua  đó,  chúng  ta  thuộc  quả  vị  thấp  nhất,  thậm  chí  chưa  đạt  đến  quả  vị 

thấp nhất. Tu đà hoàn là thấp nhất, Tu đà hoàn tương đương Bồ tát Sơ tín trong kinh 

Hoa Nghiêm, tương đồng với đoạn chứng của họ, nhưng trí tuệ lại cao hơn, cao hơn 

Tiểu thừa, đoạn phiền não giống nhau. Tương tự trường học, từ địa vị Sơ tín đến Diệu 

giác trải qua 51 địa vị, nghĩa là 51 lớp, cứ tiếp tục nâng cao, đến cuối cùng bảo đảm sẽ 

được tốt  nghiệp. Thế giới  Cực là là ngôi  trường bảo đảm, bảo đảm tốt  nghiệp, ở đó 

không có lưu ban. Nhưng việc lên cấp của mỗi người khác nhau, có người lên cấp rất 

nhanh, có người rất chậm, nhưng chỉ lên chậm thôi chứ không lưu ban, không bị đuổi 

khỏi  trường.  Bảo  đảm  tất  cả  mọi  người  sẽ  thành  Phật,  sẽ  tốt  nghiệp.  Tìm  đâu  ra  một 

trường học như  vậy? Không thể!  Cả cõi  hư không pháp giới  chỉ có một, chỉ có một 

ngôi, chúng ta phải hiểu được như thế. Khi gặp được, đó quả là một vận may. 

“Thật sự chắc chắn thành Phật, không nhận Niết bàn hữu dư”. Niết bàn hữu dư là Tiểu 

thừa. Đây chứng minh nó là pháp nhất thừa, thành Phật là pháp nhất thừa. “Vì có thể 

bỏ Tiểu theo Đại, đó là bổn nguyện của Phật”. Hàng Tiểu thừa, niệm Phật được sanh 

sang thế giới Cực lạc, họ phải bỏ Tiểu hướng Đại mới có thể vãng sanh. Nếu cứ đeo 

bám  Tiểu  thừa,  không  chịu  bỏ  Tiểu  theo  Đại,  họ  có  niệm  Phật  cũng  không  thể  vãng 

sanh. Câu này đáng lí ra không niên diễn đạt như thế, vì nếu diễn đạt như thế sẽ gây ra 

sự hiểu nhầm, phải nói đời này họ không thể vãng sanh. Nhưng nếu kiếp sau họ chuyển 

niệm, khi nào thì chuyển niệm thì khi đó sẽ vãng sanh. Chuyển cách nào? Bỏ tiểu thừa, 

Tập 447  519 



mở rộng tâm lượng, vì tâm lượng Tiểu thừa hẹp, tâm lượng Đại thừa lớn. Hàng Tiểu 

thừa chỉ quan tâm đến bản thân, hàng Đại thừa quên mình. Sự khác biệt giữa Đại thừa 

với Tiểu thừa là như vậy. Hàng Tiểu thừa như A la hán, độ chúng sanh có thoái tâm, 

chúng  sanh  không nghe  theo,  chúng  sanh  phản  nghịch,  A  la  hán  liền  nổi  giận:  “thôi, 

không độ nữa”, họ liền bỏ rơi chúng sanh. Bồ tát không như thế, Bồ tát từ bi, dùng mọi 

phương tiện thiện xảo để khuyến dụ, vì Bồ tát có tâm nhẫn nại, Bồ tát không bao giờ 

bỏ rơi bất cứ ai, đây chính là Đại thừa. Vì thế Bồ tát không bao giờ thoái tâm, hàng Nhị 

thừa có thoái tâm, đây là gì? Bồ tát hành bất thoái, tức là không bao giờ từ bỏ tâm độ 

chúng sanh. Nhị thừa và Bích Chi Phật có thoái tâm, gặp những người không vâng lời, 

không tin theo họ liền bỏ rơi. 

“Thử thuyết thậm vi tinh yếu”. Cách nói này rất tỉ mỉ, quan trọng. Chúng ta xem đoạn 

cuối. “Tức thời hương phong, xuy thất bảo thọ, xuất ngũ âm thanh, vô lượng diệu hoa, 

tùy phong tứ tán.” Đây là cảm ứng. 

Chú giải nói: “Phần văn bên phải nói lên ở nước đó loài vô tình nghe pháp, mà hành 

diệu cúng”. Vô tình là gì? Là những cỏ cây hoa lá, sơn hà đại địa, đều có cảm ứng! Cỏ 

cây hoa lá, sơn hà địa địa đều có sức sống. Hiện nay con người gọi là cơ thể, giáo lí 

Đại thừa công nhận. Biến pháp giới hư không giới, ngay cả hư không cũng có cơ thể, 

nếu không có cơ thể làm sao truyền tin tức được? Truyền được tin tức, không gặp trở 

ngại, chứng minh nó có cơ thể. Vì thế, biến pháp giới hư không giới với ta là một thể. 

Một thể với Phật A di đà, một thể với chư Phật Như lai, một thể với chư vị Bồ tát, đó là 

mối quan hệ rất chặt chẽ. Vì vậy Bồ tát tu hành ở bên đó, tất cả đều có những thành tựu 

tốt đẹp, cảm động đến cỏ cây hoa lá, sơn hà đại địa đều muốn cúng dường. 

“Hương phong túy thất bảo thọ”. Cây có gió thổi, “xuất ngũ âm thanh”. Ngũ âm thanh, 

như nhạc giao hưởng ngày nay. “Vô lượng diệu hoa”, trước là cúng dường bằng nhạc 

trời, tiếp đó là hoa trời, vô lượng hoa quí, theo gió bay khắp, “tự nhiên cúng dường mãi 

không thôi”. Thế giới của chúng ta, thử nhìn chúng ta ngày nay, có rất nhiều những 

người bạn Nhật bản hỏi tôi, thiên tai nhiều như vậy làm sao để đối phó? Thế giới cực 

lạc là gió thơm, nhạc trời, hoa trời cúng dường. Chúng ta ngày nay sơn hà đại địa, động 

đất, nước biển dâng, núi lửa tuôn trào để cúng dường, đó không phải là sự cúng dường 

sao? Vấn đề này cần phải hiểu, đây là một vấn đề! Xem người ta đang làm gì? Đây là 

một câu hỏi lớn. Phật A Di Đà suốt ngày thuyết pháp, nếu thế giới chúng ta cũng suốt 

ngày thuyết pháp, chắc chắn cỏ cây hoa lá, sơn hà địa địa cũng sự cúng dường trang 

nghiêm không gì sánh được, chứ không phải là thiên tai! Chúng ta sẽ được thấy hoa 

trái trĩu cành trên những cây cối, nhạc trời cũng trổi giữa hư không, đấy là do tâm hành 

của con người chiêu cảm lấy. Lòng người thế giới Cực lạc là thanh tịnh bình đẳng giác. 

Thanh  tịnh  bình  đẳng  giác  là  chân  tâm,  nó  không  phải  là  vọng  tâm.  Chân  tâm  nghe 

520  Tập 447 



pháp,  quí  vị  thấy  mỗi  ngày  người  ta  đều  đến  thế  giới  mười  phương  để  cúng  Phật  tu 

phước, rồi quay về thế giới Cực lạc. Nói lên điều gì? Thế giới mười phương tu phước 

đều  hồi  hướng  cho  thế  giới  Cực  lạc,  làm  cho  những  cư  dân  thế  giới  Cực  lạc  thêm 

phước. Nghe tất cả chư Phật thuyết pháp, để cho cư dân của thế giới cực lạc, sơn hà đại 

địa của thế giới Cực lạc thêm lớn trí tuệ. Người ta làm những việc như thế, khiến cho 

biến pháp giới hư không giới được trang nghiêm thù thắng, trang nghiêm thù thắng này 

đều thấy được ở thế giới Cực lạc, đó là nguyện của Phật A Di Đà, mỗi người khi được 

vãng sanh đều phát nguyện như thế. Ở nơi này, người lãnh đạo của chúng ta, niên hiệu 

ngày nay là  Bình Thành, Bình Thành thiên hoàng dẫn đầu, tất  cả nhân dân Nhật bản 

đều bỏ ác làm lành, tích luỹ công đức, vùng đất này chẳng phải là thế giới Cực lạc sao? 

Tất cả tai nạn đều có thể hoá giải, nên việc giáo dục rất quan trọng! Nếu thực sự đi trên 

con đường đó thì Phật Bồ tát sẽ đến, quốc gia sẽ được hộ trì. Giống như đế vương ngày 

xưa của Trung quốc, khi quốc gia gặp thiên tai, quốc vương liền tắm gội trai giới, cung 

thỉnh  cao  tăng  giảng  kinh  thuyết  pháp,  mở  pháp  hội  Nhân  vương.  Pháp  hội  Nhân 

vương là gì? Là tổng động viên toàn quốc, thúc đẩy giáo dục Phật giáo, quốc vương hộ 

trì, làm sao thiên tai không hóa giải được? Chắc chắn sẽ được. Chúng ta đã học kinh 

Nhân vương hộ quốc, trong kinh nói rất cụ thể, làm thế nào để đối phó khi quốc gia 

gặp thiên tai? Con người bây giờ nghĩ như thế nào? Mở hội Nhân vương, mời một trăm 

vị sư, mỗi ngày tụng một biến kinh này. Không được, tụng niệm thì có tác dụng gì? Tại 

sao Phật Di đà không bảo mọi người tụng kinh? Mà ngài giảng kinh chứ không phải 

tụng kinh. 

Khi còn tại thế, Phật Thích Ca Mâu Ni cũng không dạy mọi người tụng kinh, mà ngày 

nào cũng giảng kinh cho mọi người nghe, không phải tụng. Tụng không có hiệu quả, vì 

sao? Vì khi giảng kinh sẽ làm cho  mọi người hiểu được vấn đề, không những chúng 

sanh hữu tình hiểu được, mà cây cỏ hoa lá, sơn hà đại địa cũng hiểu được, như thế mọi 

người mới có thể hợp tác, thiên tai sẽ được hoá giải, sẽ được tiêu trừ. Cho nên sự việc 

này, nói đi nói lại là việc giáo dục. 

Tổ tiên chúng ta rất thông minh, mấy ngàn năm trước đã kêu gọi: “kiến quốc quân dân, 

giáo học vi tiên”, muốn kiến tạo một nhà nước, lãnh đạo nhân dân, quan trọng nhất là 

phải làm gì? Giáo dục. Lấy việc dạy học làm đầu. Trong một gia đình, vấn đề nào quan 

trọng nhất đối  với một  gia  đình?  Giáo  dục  gia  đình là  quan  trọng nhất.  Nếu gia  đình 

không có gia giáo, thì gia đình đó không thể có nhân tài. Khi quí vị nuôi dạy con cái 

đường hoàng, có thể đời đời đều có nhân tài xuất hiện, vấn đề là ở chỗ đó. Đệ tử qui là 

gia giáo, nếu mỗi gia đình đều chú trọng giáo dục con em mình, quí vị nghĩ xem, làm 

sao quốc gia không tốt lên được? Xã hội của quốc gia sẽ an bình ngay. 

Tập 447  521 



Truyền thống Trung quốc rất chú trọng giáo dục gia đình, lúc nào thì bắt đầu dạy dỗ trẻ 

nhỏ? Bắt đầu từ trong bụng, gọi là thai giáo. Khi đứa trẻ ra đời cho đến năm  lên ba, 

trong  một  ngàn  ngày  đó  gọi  là  giáo  dục  từ  gốc,  quan  trọng  nhất.  Nếu  được  học  tốt 

trong giai đoạn này, ngạn ngữ có câu: “ba tuổi đã thấy tám mươi”. Nếu được dạy dỗ tốt 

trong thời gian một ngàn ngày này, đến tám mươi tuổi cũng không thay đổi, người đó 

sẽ không bị đổ đốn. 

Phật  giáo  là  giáo  dục,  nhất  định  phải  nhận  thức  rõ  vấn  đề  này.  Nếu  Phật  giáo  làm 

những việc mê tín thì tôi đã vứt nó từ lâu, tôi còn làm những việc như thế này sao? Khi 

tiếp xúc mới hiểu được, khi thầy Phương giới thiệu, ngài nói đó là giáo dục cao cấp, 

sau khi đã tiếp xúc ngần ấy năm tôi mới ngộ ra, đó không chỉ là một nền giáo dục cấp 

cao, mà còn là nền giáo dục viên mãn cứu cánh cho thế và xuất thế gian, không có một 

nền  giáo dục  nào  có  thể  sánh  ngang với  nó,  nó  thực  sự  là  bao  gồm  tất  cả.  Biết  được 

nguyên nhân của thiên tai, tại sao có thiên tai, cũng biết được làm cách nào để hóa giải 

thiên tai, làm sao để cho thiên tai đừng xảy ra, nó biết tất cả. Nhưng nếu quí vị không 

tin thì cũng đành chịu, nếu thực sự tin, nó có thể giải quyết được mà hiệu quả lại rất 

cao.  Những  nhà  khoa  học  trên  thế  giới  ngày  nay,  thành  quả  nghiên  cứu  độ  ba  mươi 

năm trở lại  đây của họ rất  khả quan, họ đã đưa ra được những nguyên lí trong kinh 

Phật nói, như vũ trụ được hình thành như thế nào, vật chất từ đâu mà có, tinh thần từ 

đâu  mà  có?  Ngày  nay  những  điều  khoa  học  chứng  minh  hoàn  toàn  trùng  khớp  với 

những gì trong kinh đã nói. Ba ngàn năm trước Phật đã nói, làm sao Phật có thể đưa ra 

được  những  nguyên  lí  đó?  Chính  mắt  Phật  nhìn  thấy,  ngài  nhìn  thấy  như  thế  nào? 

Trong khi thiền định. Thiền định, cảnh giới trong thiền định là cảnh giới hiện lượng, 

giáo lí nhà Phật có tam lượng: Hiện lượng, là những thứ tận mắt thấy, chính tai mình 

nghe, đó gọi là hiện lượng. Tỉ lượng là suy lí, không phải tận mắt nhìn thấy. Ví dụ như 

ta thấy ngoài kia có khói bốc lên, biết được bên dưới có người đang nhóm lửa, không 

thấy lửa được nhóm, chỉ thấy khói, nghĩ đến lửa trong đó, đó gọi là tỉ lượng. Thứ ba là 

phi lượng, phi lượng có nghĩa là nhìn sai, nghĩ sai. Nhìn sai nghĩ sai ngày nay rất nhiều, 

gần nhất là hiện lượng. Quí vị xem dự báo, cơ sở của dự báo là số học. Dự báo ngày 

xưa của Trung quốc không thể tách khỏi kinh Dịch, thực ra kinh Dịch cũng là một loại 

dự báo, người nước ngoài nghiên cứu những việc sẽ xảy ra vào năm 2012, trong kinh 

Dịch cũng có. Chúng ta thử xem, bộ film 2012, trong đó có đề cập đến kinh Dịch, phần 

sau của bộ film có bốn lĩnh vực chuyên môn nghiên cứu, thảo luận vấn đề này, đây là 

phần rất đáng được xem. Tất cả đó đều là nội dung film đưa ra. 

Vì  thế  không  thể  không  đọc  kinh,  không  thể  không  giảng  giải  kinh  điển.  Đọc  cho  tỏ 

tường, đọc cho thông suốt, nhất định phải có giảng giải. Giảng giải mới mang lại hiệu 

quả to lớn, mới có thể giải quyết vấn đề. Không giảng giải, chỉ có thể giải quyết được 

vấn đề cá nhân, chứ không thể giải quyết được vấn đề của xã hội. Giảng giải thì mọi 

522  Tập 447 



người mới hiểu rõ, mọi người mới nhận chân vấn đề, khi mọi người đã phản tỉnh thì 

vấn đề xã hội sẽ được giải quyết, thậm chí vấn đề thế giới cũng được giải quyết. Hiện 

nay đã có những phương tiện kĩ thuật như truyền hình vệ tinh, mạng internet, đĩa quang, 

chúng ta có thể ứng dụng. Nếu thực sự tai nạn như nội dung film 2012 xảy đến, giống 

như điện ảnh của Mĩ đã công chiếu, thì khoa học kĩ thuật không còn tồn tại, không có 

nguồn điện, gas không có, sống làm sao được? Quả đất bị ô nhiễm, nguồn nước bị ô 

nhiễm, lấy gì uống? Lấy gì để ăn? Sống sao được? Đấy mới là vấn đề quan trọng. Lí 

luận để giải quyết những vấn đề này, phương pháp để giải quyết những vấn đề này, đã 

có sẵn trong kinh Phật. Kinh Vô Lượng Thọ là diệu pháp trong diệu pháp, diệu pháp vô 

thượng, nó có thể giúp chúng ta đến thế giới Cực lạc để thành Phật. Chẳng lẽ những tai 

nạn nho nhỏ trên quả đất này không giải quyết được? Làm gì có chuyện đó! “Tất cả 

pháp từ tâm tưởng sanh”, bây giờ khoa học đã chứng minh điều đó, “chế tâm nhất xứ 

vô sự bất biện” cũng được khoa học chứng minh, “tâm hiện thức biến”, “cảnh tuỳ tâm 

hiện”, cũng được khoa học chứng minh. “Cảnh tuỳ tâm chuyển”, đã được chứng minh 

qua thí nghiệm về nước của tiến sĩ Giang Bổn ở Tokyo. Cảnh giới bên ngoài có quan 

hệ  rất  mật  thiết  với  tâm  niệm  chúng  ta.  Hoá  giải  tai  nạn  như  thế  nào?  Thay  đổi  tâm 

niệm. Bố Lai Đăng người Mỹ đã nói: bỏ ác làm lành, cải tà qui chánh, đoan chánh tâm 

niệm thì vấn đề được giải quyết. 

Bàn đến những vấn đề này, chúng ta nên kết hợp khoa học kĩ thuật với kinh Phật để 

giảng giải thì mọi người mới tin, nếu không tin thì chúng ta cũng bó tay, , nhất định 

phải tin thâm tín bất nghi, thì vấn đề mới có thể được giải quyết. 

Y chánh trang nghiêm ở thế giới Cực lạc, những thứ cúng dường này “đều do tự nhiên”, 

không có con người tác động, cũng không cần thiết kế thi công, không cần. “Ứng niệm 

mà thành”, tự nhiên hiện tiền. Hội sớ nói: “tự nhiên cúng dường, đó là pháp hữu vi”. 

Pháp hữu vi là có sinh diệt, chỗ đó không phải pháp hữu vi. Phần dưới có đoạn: “ý nói 

không phải nhân để tạo pháp hữu vi”.  Lí lẽ ở đây rất thâm thuý, đây là sự thành tựu 

công  đức  của  thiện  tâm,  thiện  ý,  thiện  niệm,  thiện  hành.  Nhìn  thế  giới  Cực  lạc  thì 

chúng ta có thể hiểu, nếu không phải thiện tâm, thiện nguyện, thiện hành, thiện đức của 

Phật  A  Di  Đà,  thì  thế  giới  Cực  lạc  liệu  có  thành  tựu  được  không?  Trong  mỗi  niệm 

không một chút tư tâm, thực sự bước vào cảnh giới vô ngã, vô nhân, vô chúng sanh, vô 

thọ giả, như trong kinh Kim cương đã nói. Phá tứ tướng, tứ kiến, chỉ dùng chân tâm để 

phát  nguyện  tu  hành.  Thành  tựu  công  đức,  thành  tựu  tự  nhiên.  Không  ai  nghĩ  đến 

chuyện kiến tạo thế giới Cực lạc, không ai lên kế hoạch, không có kiến trúc sư thiết kế, 

không công nhân thi công, nó thành tựu tự nhiên, thành tựu một cách lành mạnh. Hãy 

liếc mắt qua thế gian chúng ta, thế gian ta đang sống cũng rất ghê gớm, nó không cần 

ai thiết kế, không ai nghĩ cách xây dựng nó, nó hoàn toàn có mặt bởi tâm niệm tự tư tự 

lợi,  độ  nguy  hiểm  của  tâm  niệm  đó  lên  đến  cùng  cực.  Khởi  tâm  động  niệm  đều  lợi 

Tập 447  523 



mình hại người, công đức đó đã tạo nên những biến động trên quả đất, tạo nên những 

biến loạn của cả thế giới ngày nay. Đó chính là mặt trái của nó, Phật là chính diện. Tất 

cả đều được thành tựu tự nhiên. Khi nghĩ đến chính diện, chúng ta nên ngoái đầu nhìn 

lại mặt trái, thì có thể hiểu được mọi việc. Ta xoay  chuyển những tâm hành ta đã sử 

dụng trong mặt trái, biến nó trở thành điều đúng, lúc đó xã hội sẽ yên, những thiên tai 

trên quả đất sẽ không còn. Vì những thứ đó là giả không phải thật, tất cả chúng sanh, 

sơn hà đại địa, đều thuộc mộng huyễn bào ảnh, đều được sanh ra từ tâm niệm. Khoa 

học đã cho chúng ta biết, ý niệm là nền tảng của vật chất, tất cả những hiện tượng vật 

chất đều không thể tách rời ý niệm. Ý niệm đươc sanh ra từ tâm, mà tâm là chủ tể, chủ 

tể của cả vũ trụ, chẳng những chủ tể một đời người mỗi chúng ta, mà còn là chủ tể của 

cả vũ trụ. Nó không phải là pháp hữu vi, mà là pháp vô vi. Khởi tác dụng là pháp hữu 

vi, không khởi tác dụng là pháp vô vi. Giáo dục Phật giáo đã nói rất thấu triệt phương 

diện này, vì thế nó được tôn xưng là triết học cấp cao. Ngày nay có rất nhiều khoa triết 

học của các trường đại học, mở dạy môn Phật học, nhưng họ có thể đạt được một môn 

triết  học  cấp  cao  chăng?  Theo  những  gì  tôi  thấy,  họ  không  thể  đạt  được.  Tại  sao  họ 

không thể đạt được? Sai phương pháp. Họ dùng phương pháp thế gian, ngày nay gọi là 

phương pháp khoa học, nghiên cứu môn học về tâm tánh, họ không bắt đầu đi vào từ 

cửa.  Pháp  thế  gian  dùng  những  gì?  Suy  luận,  chỉ  cần  chịu  khó  suy  nghĩ.  Phật  pháp 

không dùng suy nghĩ, nghĩ là đã sai, không thể nghĩ. Phật giáo khuyên chúng ta lìa tâm 

ý thức, gọi là tham cứu, chứ không phải nghiên cứu. Dùng tâm ý thức là nghiên cứu, 

không dùng tâm ý thức là tham cứu. Đây chính là hai con đường khác nhau giữa Phật 

pháp và phương pháp khoa học hiện đại, không giống nhau về phương pháp. 

Lìa tâm ý thức là gì? Tâm ngày nay chúng ta gọi là rơi vào ấn tượng, là a lại da. Ý là 

chấp trước. Thức là phân biệt, thức là thức thứ sáu. Có thể nói khoa học dùng khởi tâm 

động  niệm,  phân  biệt  chấp  trước,  dùng  tâm  như  thế  để  nghiên  cứu.  Phật  pháp  dùng 

những  gì?  Không  phân  biệt,  không  chấp  trước,  không  khởi  tâm,  không  động  niệm, 

dùng trực giác, đây là điểm khác biệt! Buông bỏ khởi tâm động niệm, vì khởi tâm động 

niệm là vô minh, buông bỏ phân biệt, buông bỏ chấp trước, đây gọi là lìa tâm ý thức. 

Quí vị không thể dùng những thứ này, vì nó là hư vọng. Vọng chỉ có thể sanh ra vọng, 

không thể với đến chân. Chân có thể duyên đến chân và nó cũng hiểu được vọng, hiểu 

được cả chân lẫn vọng. Khi dùng tâm ý thức thì chỉ hiểu được vọng, không thể hiểu 

được chân, vì thế nó không thể giải quyết được vấn đề, nó phát hiện được vấn đề, chứ 

không thể giải quyết vấn đề. Lìa tâm ý thức là dùng chân tâm, nó hiểu được vấn đề, nó 

giải quyết được vấn đề. Trên thực tế Phật Thích Ca Mâu Ni biết, nếu mọi người trên 

thế gian này, đều lìa được tâm ý thức để tu tập, thì ngài cũng không đến thế gian này 

làm gì, vì sao? Vì mọi người đều biết cả rồi, ngài đến làm gì? Mọi người đều làm được 

nên không cần ngài đến, mọi người đã nhầm, không làm được, nên ngài mới có mặt. 

524  Tập 447 



Đấy mới gọi là đại từ đại bi! Mọi người làm được thì ngài đến làm gì? Đến góp vui à. 

Không phải, ngài không làm những việc đó. Vì thế, về phương pháp đã sai, đây là vấn 

đề lớn. 

Nền giáo dục ngày nay, phương pháp giáo dục cũng có sự nhầm lẫn, đã sai thì tạo thêm 

tội,  hại  người.  Quí  vị  đã  làm  hại  những  đứa  trẻ  nhỏ.  Phương  pháp  hiện  nay  là  gì? 

Chúng ta dạy những đứa trẻ từ nhỏ đã suy nghĩ lung tung, tại sao? Dạy cho chúng nó 

một  mớ  kiến  thức,  cái  gì  cũng  học,  bắt  đầu  mẫu  giáo  đã  học  rất  nhiều  thứ,  học  lung 

tung, học hỗn tạp, trong đầu là một mớ hỗ độn, bởi thế trong đầu chỉ có tri thức, không 

có  trí  tuệ.  Quí  vị xem  đời  này  của  họ  thống khổ  biết bao.  Hoàn  toàn  khác  với  người 

xưa. Người xưa từ bé dạy quí vị học từng điều một, không cho phép học nhiều thứ, họ 

để quí vị luôn luôn giữ được đầu óc tỉnh táo, không chịu những tác động xấu bên ngoài. 

Vì thế từ nhỏ điều đầu tiên được học là gì? Học qui củ, dần thành thói quen, từ bé đã 

được học cách thức làm người. “Thói quen nhỏ thành tính khí lớn, tập quán thành tự 

nhiên”, rất có lí, không phải không có lí. Quí vị cứ để tâm suy nghĩ, nó có ưu điểm, rất 

nhiều ưu điểm, trí tuệ của trẻ nhỏ chưa được khai mở, chưa có năng lực phân biệt, phải 

dạy nó giữ qui cách, bắt nó học thuộc lòng. Học thuộc lòng có ý nghĩa như thế nào? 

Hoàn thành giới định tuệ cùng một lúc. Bọn nhỏ không hiểu được cách huấn luyện này, 

trên thực tế, chúng đã biết tiếp nhận cách huấn luyện giới định tuệ rồi. Qui củ là giới, 

một môn là định, bọn chúng không có tạp niệm, không có vọng tưởng, đó được gọi là 

trí tuệ, căn bản trí. Độ tuổi lên ba, bốn, trí tuệ dần dần khai mở, quí vị thấy nó đã bắt 

đầu thành tựu giới, định, tuệ. Giai đoạn này tuệ của nó đã mở, ta phải làm gì với nó? 

Giảng giải cho nó, nghiên cứu thảo luận với nó, tất cả những cuốn sách đã học thuộc 

lòng từ bé, mỗi thư, mỗi thứ đều mang ra thảo luận, trí tuệ dần được mở ra. Chúng ta 

nên biết, nền giáo dục ngày xưa đã hấp thụ văn hoá nhà Phật, văn hoá Phật giáo đã làm 

phong phú thêm văn hoá truyền thống xưa. Với một đứa bé chưa đến mười hai tuổi ta 

nên  chú trọng  bồi dưỡng những  gì?  Căn  bản trí. Sau  mười  hai  tuổi ta  bồi  dưỡng hậu 

đắc trí, căn bản trí là “bát nhã vô tri”, hậu đắc trí là “vô sở bất tri”. Ngày xưa đời đời 

xuất hiện thánh hiền, đều được dạy dỗ mà nên, những đứa trẻ này đều có tư cách của 

bậc Thánh hiền, nhưng do ta dạy không tốt, dạy sai, làm cho chúng nó trở nên hồ đồ. 

Đây thuộc trách nhiệm của ai? Chúng ta xem ai gánh trách nhiệm này? Trách nhiệm 

của nhân quả. Chúng ta học Phật là học những gì? Học cách nhìn bằng con mắt trí tuệ, 

ngũ nhãn của Phật: nhục nhãn, thiên nhãn, tuệ nhãn, pháp nhãn, Phật nhãn, mới nhìn sự 

việc của thế xuất thế gian một cách thấu đáo rõ ràng,  sau đó mới có tự thọ dụng, mới 

có tha thọ dụng, tự lợi lợi tha. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



Tập 447  525 



Tập 448 

Chuyển ngữ:  Minh Tuệ 

Biên tập: Nguyên Tâm 

Thời gian: 11.06.2011 

Địa điểm: Cang Sơn Tịnh Tông Học Hội_Nhật Bản 



Chư vị Pháp sư, quí vị đồng học, mời ngồi. 

Xin xem nguyên văn trong kinh Đại Thừa Vô Lượng Thọ Kinh Giải, trang 566, hàng 

thứ tưtừ dưới lên. 

“Tất  cả  Chư  Thiên  đều  mang  trăm  nghìn  hoa,  hương,  vạn  thứ  kĩ  nhạc  đến  cúng 

dường đức Phật ấy và các Bồ Tát, Thanh Văn, mọi người đều vui mừng hớn hở, tất cả 

là do bổn nguyện của Phật Vô Lượng Thọ gia trì và những Như Lai đã từng được cúng 

dường. Thiện căn tăng trưởng, không bao giờ khuyết giảm là do giỏi tu tập, giỏi nhiếp 

hoá, giỏi thành tựu”, đây là đoạn cuối của phẩm này. 

Ở đoạn này, Niệm Lão đã cho chúng ta biết, nội dung của đoạn này là: “Nói lên việc 

cúng dường của chư Thiên”. Công đức thành tựu của Phật A Di Đà là vô lượng vô biên, 

thù thắng không gì sánh bằng, tự nhiên cảm đến tất cả chư Thiên. Phạm vi của nó rất 

rộng,  đây  chính  là  chúng  trời  trong  tất  cả  quốc  độ  của  tất  cả  chư  Phật  trong  cõi  hư 

không khắp pháp giới. Chúng ta nói là trời cõi Dục, trời cõi Sắc. 

Trừ trời cõi Vô Sắc mà, cõi trời Vô Sắc họ không tu hành, họ cũng không tu cúng 

dường. Tuy họ đạt đến vị trí cao nhất, nhưng hoàn toàn vì tự lợi, không có ý nghĩ lợi 

tha. Bởi thế cõi trời này, họ thuộc cõi trời Trường Thọ, một trong tám nạn theo giáo lí 

Đại Thừa, tại sao? Họ không tu phước, không tu tuệ, họ chỉ dừng lại ở đó trong khoảng 

thời gian rất dài. Dừng lại đó là một dạng vô minh, tuy họ không tạo tác gì nhưng họ 

đang kẹt vào vô minh. 

Niết bàn thực thụ là thanh tịnh vô vi, nhưng họ cảm giác đó là một thứ quá nhạy cảm, 

cũng chính là nói họ có tri giác, họ không phải vô tri. Mà trời Tứ không khác với thiền 

định, họ thuộc thiền định thậm thâm, trong đó chỉ có định, không  có tuệ, chỉ có tịch 

tịnh, không có linh tri, khác nhau là ở chỗ đó. 

Thiền định cao nhất trong Phật Pháp là đại bát Niết Bàn, không có loại thiền định nào 

cao hơn nữa. Nhưng tác dụng của thiền định này là khi chúng sinh có lòng muốn là họ 

xuất hiện, họ có thể hiện thân. Trời tứ không không có phản ứng, thiền định trong Phật 

Giáo có cảm ứng, vì thế mới nói chúng sinh có cảm, tự nhiên họ có ứng. Có thể nói họ 

526  Tập 448 



đang sống, họ không phải chết, nói theo cách ngày nay là họ có cơ thể, hay có sinh 

mạng, không phải họ không có sinh mạng. 

Phật pháp cho rằng, tất cả chúng sinh trong cõi hư không khắp pháp giới, gồm cả trời 

Tứ Không, đều có sinh mạng. Chỉ vì người ở cõi trời Tứ không không muốn có phản 

ứng, Quý vị mong muốn họ, họ không đáp ứng, mặc kệ, đó là tình trạng của người ở 

cõi Tứ không. Bởi thế, chư thiên cúng dường, chỉ trời cõi Dục và trời cõi sắc đi cúng 

dường  mà  thôi,  tất  nhiên  cúng  dường  cũng  phải  có  duyên,  không  đến  được  thế  giới 

Cực Lạc nếu không có duyên. Đến được thế giới Cực Lạc là nhân duyên rất thù thắng! 

“Đều mang trăm nghìn hoa, hương, vạn thứ kĩ nhạc”, đây là những phẩm vật họ mang 

đi cúng dường, họ dùng những phẩm vật gì? Cúng Phật bằng hoa hương. Hoa hương là 

những  thứ  mang  ý  nghĩa  tượng  trưng,  hoa  tượng  trưng  cho  nhân,  cây  cối  thường  nở 

hoa rồi mới kết trái. Hoa tượng trưng cho hành môn của Bồ Tát, đó là sáu ba la mật mà 

ta hường nghe nói, đây chính là hoa. Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật là quả. Hoa 

thơm thì nhất định quả ngọt.Chúng ta đưa nó về cảnh giới ta có mặt, tâm trong cảnh 

giới ta đang sống là tâm tốt, việc làm tốt, đó chíng là hoa.Nên quả báo ta có được nhất 

định sẽ tốt, quả báo tự thân đó là vui vẻ, khoẻ mạnh. Quả báo tập thể là cả gia đình, 

thậm chí cả khu vực ta đang sống, đây là quả báo tập thể, cộng nghiệp. 

Nơi  ta  sống  không  có  tai  nạn,  đó  là  nơi  rất  an  ổn,  người  dân  sống với  nhau  rất  hoà 

thuận, không có những biến dộng lớn về hiện tượng tự nhiên. Tất cả đều được hưởng 

một cuộc sống hạnh phúc viên mãn. Biểu tượng của hoa, hương là những thứ như thế. 

Khi ngửi mùi hương ta nghĩ ngay đến giới, định, tuệ, chân hương giới định, đó là cách 

dùng  hương  hoa  để  tượng  trưng.  Hoa  tượng  trưng  cho  sáu  ba  la  mật,  hương  tượng 

trưng cho giới định tuệ. Ngày nay nói  giới, định, tuệ thường kèm theo hai  chữ thì ý 

nghĩa mới đầy đủ. 

Thứ để giới định tuệ đối trị là năm thứ độc tham, sân, si, mạn, nghi. Trong kinh 

Phật thường khích lệ chúng ta: Siêng tu giới định tuệ, dứt trừ tham sân si. Vì tai nạn 

của bản thân ta là sinh lão bệnh tử, tai nạn của y báo là tất cả những tai nạn nơi môi 

trường ta đang sinh sống, đó là y báo, tất cả là do tâm, hành động bất thiện gây ra. Tâm 

hành bất thiện của chúng ta sẽ gây ra những thứ bất thiện, có cảm có ứng. Chúng ta có 

những hành động, suy nghĩ thiện thì kết quả ta nhận được là những điều thiện. 

Thế giới Cực Lạc là một trường hợp rất rõ ràng để đối chiếu. Phật A Di Đà ở tại 

nhân địa tu đại hạnh, ngài tu hành một thời gian rất dài, trãi qua năm kiếp để thực hiện 

bốn mươi tám lời nguyện. Đấy là công đức của tâm hành, nên y chánh trang nghiêm 

của thế giới Cực Lạc thành tựu một cách tự nhiên, nó tự nhiên thành tựu. Không cần ai 

tư  duy,  không  cần  ai  vạch  kế  hoạch,  không  có  kiến  trúc  sư  thiết  kế,  không  có  công 

Tập 448  527 



nhân thi công, nó thành tựu một cách tự nhiên. Tất cả mọi thứ ở thế giới Cực Lạc đều 

thành tựu một cách tự nhiên, bạn muốn thứ gì nó liền có ngay trước mặt. 

Đúng như những gì Phật thường nói: Giữ tâm một chỗ thì có thể đạt đến tột cùng, đạt 

đến cứu cánh viên mãn, có như thế thì mới có những hiện tượng như vậy. Tâm tưởng 

của chúng ta ngày nay thường gọi là tâm tưởng sự thành, nhưng nghĩ thế nào nó cũng 

không thể thành tựu, nguyên nhân? Không đầu tư công sức, tại sao Phật A Di Đà vừa 

nghĩ là đã có ngay? Không những Phật vừa nghĩ là có mà khi đến thế giới Cực Lạc, 

chúng ta vừa nghĩ  Phật cũng giúp chúng ta thành tựu, đây là công đức chân thật. Nên 

nhớ, bốn mươi tám lời nguyện và năm kiếp tu hành, thiết tha thực hiện! 

Nếu ở đây chúng ta cố gắng thực hiện, tuy không được trang nghiêm thù thắng như thế 

giới Cực Lạc, nhưng chúng ta cũng có cảm ứng tự nhiên. Nếu không nỗ lực thực hiện, 

không  trải  một  thời  gian  dài  là  không  được.  Nếu  chúng  ta  không  gặp  Phật  Pháp  thì 

chúng  ta  vẫn  chưa  có  mặt  tại  thế  gian  này,  mà  đến  chỗ  nào?  Chắc  chắn  không  thoát 

khỏi đoạ lạc trong tam đồ. 

Ưu điểm của việc gặp được Phật Pháp là vẫn nghe lời, vẫn còn chân thật, vẫn nghe lời. 

Thầy dạy, ta thực tâm y giáo phụng hành, theo đuổi một mục tiêu, đi theo một phương 

hướng. Ngay từ đầu thầy giáo đã khuyên chúng ta, nguyên tắc chung là phải nhìn thật 

sâu, buông bỏ, nhìn sâu là thấu rõ. Khi thấu rõ rồi bạn mới có thể buông bỏ, buông bỏ 

giúp bạn càng thấy rõ, đó là nguyên tắc chung, cương lĩnh tổng quát. Phải buông bỏ tất 

cả,  mọi  thứ  phải  được  nhìn  một  cách  tường  tận.  Không  những  phải  hiểu  rõ  pháp  thế 

gian mà Phật Pháp cũng phải hiểu rõ, tại sao? Phật pháp cũng không phải là chân. 

Trong kinh Kim Cang, Phật đã cho hay: “Pháp còn phải xả hà huống không phải pháp”, 

pháp ở đây là Phật Pháp, Phật Pháp cũng cần bỏ huống gì thế gian này? Thế gian được 

gọi là không phải pháp, sao có thể không xả được? Phải xả tất cả, thì tâm lực, nguyện 

lực mới phát huy tác dụng.Tác dụng sẽ thành tựu một cách tự nhiên. 

Tu hành được mấy năm nay, hơi giống một chút. Từ thập niên 80, chúng tôi đã rời khỏi 

Đài Loan đến hoằng pháp ở Mĩ, Canada. Bắt đầu từ lúc đó tôi không xử dụng tiền bạc 

nữa, vậy những đồ cần dùng trong cuộc sống thì sao? Những người Phật Tử đã chuẩn 

bị hết, tôi khỏi dùng tiền. Mọi thứ đều có  mọi người chuẩn bị nên tiền không còn là 

mối bận tâm của tôi, những thứ không dùng đến tôi đều buông bỏ vì nếu không bỏ thì 

tôi cũng không dùng đến. 

Ai có nhu cầu cứ lấy dùng, bản thân tôi chưa bao giờ đi may áo, do người ta mang đến 

cúng dường. Bây giờ có thể mở tiệm kinh doanh y phục được, vì nhiều quá, ai mang 

vừa  họ  có  thể  mang  đi.  Tất  cả  y  phục,  ăn  uống,  phương  tiện  đi  lại,  đều  như  thế  cả. 

Muốn có sách để tham khảo, chỉ cần hỏi là có người mang đến, tôi nghĩ có người dù 

528  Tập 448 



muốn cũng không ai mang đến cho họ, vì sao? Tôi đã thực hiện sáu mươi năm nay, đây 

là công đức tôi tích luỹ sáu mươi năm nay. 

Phật A Di Đà tuyệt vời hơn tôi, ngài có đến năm kiếp, năm kiếp tu hành mới thành tựu 

được y chánh trang nghiêm của thế giới Cực Lạc. Chúng ta mới có chút thời gian ngắn 

ngủi năm, sáu mươi năm nay, nhìn lại những gì đã có, tôi không chút nghi ngờ những 

người muốn đến thế giới Cực Lạc. Nếu tu năm kiếp tôi có giống Phật A Di Đà chăng? 

Nhưng trong năm kiếp đó không thể để gián đoạn, nếu cứ để gián đoạn thì rắc rối sẽ rất 

lớn. Thời gian năm kiếp đó, nếu cứ luân hồi trong thế giới này thì không thể thực hiện 

nổi.  Nếu  luân hồi, rơi  xuống  thế  giới  loài  quỉ,  địa ngục  thì  bạn  còn  tu  được gì?  Suốt 

ngày phải đền tội, như thế là đã gián đoạn. Vì thế thời gian gián đoạn khi tu tập ở thế 

giới này rất dài, cực kì dài! 

Được làm thân người phải nắm lấy cơ hội, quý vị xem thời gian ngắn mấy mươi năm, 

nếu không tích cực tu tập thì cũng không có kết quả. Phải nắm rõ những vấn đề này thì 

chúng  ta  mới  trân  quí  môi  trường  tu  học,  thời  gian  tu  học,  không  dám  lãng  phí  một 

khoảng thời gian nào. Phải tuỳ duyên với tất cả nhu cầu cuộc sống, có cũng tốt, không 

cũng không sao, có thể sống tốt, đó không phải là thứ gì ghê gớm. Vấn đề quan trọng 

là nắm bắt thời gian vàng ngọc để cố gắng học tập, đây là vấn đề quan trọng nhất. 

Nháy  mắt  là  không  còn  thân  người,  không  biết  phải  đi  vào  đường  nào?  Chỉ  cần  nhớ 

nghĩ  câu danh hiệu Phật, niệm  cho được trong tâm chỉ có câu A Di Đà  Phật. Ngoài 

Phật A Di Đà, không có tạp niệm nào xen vào, đây chính là điều kiện tất yếu để bạn 

vãng sinh, lúc đó bạn mới có thể sang đó được. Nếu không đạt đến cảnh giới đó thì 

không dám chắc trong tầm tay, phải đạt đến cảnh giới này mới nắm chắc được. 

Vì  thế  nghĩ  đến  Thiên  nhân,  họ  đến  thế  giới  Cực  Lạc  để  cúng  dường  Phật  A  Di  Đà, 

cúng dường những vị Bồ Tát ở thế giới Cực Lạc Phương Tây. Đây là phước báo rất lớn, 

không phải phước báo thông thường, phải đầy đủ điều kiện này. 

“Tê, có nghĩa đưa đến”, nghĩa là đem những lễ vật đến cúng dường Phật, cúng dường 

các vị Bồ Tát. “Dùng của cải để cung cấp cho mọi người”, còn có nghĩa như vậy nữa. 

Khi đi du lịch, ta phải mang theo tiền bạc, áo xống, ngày nay gọi là hành lí, như thế gọi 

là “mang”. Đó là những thứ ta mang theo để sử dụng, nó gồm hai nghĩa. 

“Vạn thứ kĩ nhạc”, kĩ nhạc là gì? Ngày nay gọi là biểu diễn trên sân khấu. Chư Phật Bồ 

Tát mà còn thích xem ca nhạc ư? 

Quý vị đọc Kinh Địa Tạng, trong đó có đoạn: “Cúng dường Bồ Tát Địa Tạng bằng kĩ 

nhạc”, sở dĩ trong kinh có câu đó, là bởi, ngày xưa những chùa viện ở Trung Quốc đại 

lục đều có sân khấu, sân khấu đặt ở đâu? Đặt đối diện với Đại Hùng bảo điện, bên dưới 

Tập 448  529 



Đại Hùng bảo điện là một khoảng trống, cái sân, giống kiểu nhà tứ hợp viện, đối diện 

là một sân khấu. Mỗi lần chùa có lễ lạc, đều mời một ban nhạc đến biểu diễn, Phật với 

các đệ tử cùng thưởng thức, cùng chung vui. 

Những tiết mục biểu diễn ở đây, nói thật với các vị, đều mang tính giáo dục. Ngày xưa 

không có nhiều trường học như bây giờ, làm sao để dạy dỗ được tất cả mọi người? Đều 

phải nhờ vào những nơi như thế này để truyền đạt kiến thức. Người dân rất thích xem, 

không biết chữ nên khi xem những tiết mục có nội dung trung hiếu tiết nghĩa, thiện có 

thiện  báo,  ác  có  ác  báo,  họ  diễn  những  trò  như  thế.  Dân  chúng  hiểu  được  thế  nào  là 

luân  lí,  đạo  đức  và  họ  tin  vào  nhân  quả,  báo  ứng,  những  thứ  đó  từ  đâu  mà  có?  Từ 

những sân khấu nhà chùa. 

Những tiết mục biểu diễn văn nghệ của Trung Quốc cổ xưa đều mang tính giáo dục. 

Không giống như bây giờ, nội dung các tiết mục ngày nay đều là bạo lực, yêu đương, 

giết người, tà dâm, nói dối, toàn diễn những thứ đó, gieo vào đầu óc mọi người những 

nhân tố không lành mạnh này. 

Vì thế, ngày xưa đây là một phương pháp giáo dục tối ưu, ai ai cũng hứng thú, thích 

hợp cho cả già lẫn trẻ, người lớn tuối thích, trẻ nhỏ cũng mê. Những tiết mục biểu diễn 

mỗi  năm  đều  giống  nhau  nhưng  mọi  người  xem  mãi  không  chán.  Cách  biểu  diễn  sát 

với đời thường, diễn khá đạt, trải từng đợt huân tập như thế, một người từ ấu thơ đến 

trưởng thành, đều xem một vở diễn. Chúng tôi nghĩ họ xem đi xem lại phải hơn mười 

lần, những thứ đó in sâu vào đầu óc họ, nên trong những suy nghĩ, việc làm hàng ngày, 

họ nghĩ ngay đến nội dung những tiết mục đã được diễn trên sân khấu. Họ biết chọn 

những  thứ  nào  nên  làm,  những  thứ  nào  nên  tránh,  đấy  chính  là  giáo  dục.  Vì  thế  văn 

nghệ trở về nền giáo dục. 

Từ xưa đến nay, nền giáo dục Trung Quốc, có thể nói đến những năm cuối triều Thanh. 

Tuy  không  quá  coi  trọng  nhưng  vẫn  chú  ý  mấy  chữ  “không  suy  nghĩ  sai  lệch”  làm 

nguyên  tắc  chỉ  đạo  cao  nhất.  Nó  khiến  người  nghe  được,  thấy  được,  tiếp  xúc  được, 

nhưng không để họ có suy nghĩ sai lệch. Vì thế chắc chắn nội dung của nó tương ứng 

với đạo đức, luân lí, tứ duy, bát đức và những thứ đó được đưa lên biểu diễn trên sân 

khấu. Những gì bậc Thánh Hiền ngày xưa đã làm, nay đưa lên sân khấu biểu diễn để 

mọi người xem, nó sẽ gây xúc động mạnh mẽ! Bởi thế sân khấu trong sân chính là ngôi 

trường, những diễn viên là nhà giáo dục, họ có nghĩa vụ giáo dục. 

Không giống ngày nay, ngày nay cũng dạy, cũng giáo dục nhưng làm cho con người 

hư  hỏng.  Ngày  xưa  là  đào  tạo  con  người  thành người  tốt.  Bây  giờ  cũng  là  giáo  dục 

nhưng là giáo dục trái nghĩa, mặt xấu của giáo dục, nên hệ quả của nó là một xã hội 

530  Tập 448 



loạn lạc, quả đất xảy ra những thiên tai liên miên, đó là gì? Những cảm ứng của hiện 

tượng tự nhiên, chúng ta không thể không biết điều này. 

Nội dung trong kinh không đến nổi khó hiểu. Những thiên nhân mang nhiều lễ vật như 

thế đi “cúng dường Phậtnày”, cúng dường Phật này bỉ là Phật A Di Đà, và chúng Bồ 

Tát, Thanh Văn, là đại chúng ở thế giới Cực Lạc Phương Tây. 

Cõi Thật Báo là Bồ Tát pháp thân. Cõi Phương Tiện là Thanh Văn, Thanh Văn và Phật 

Bích  Chi  là  cõi  Phương  Tiện.  Thiên  nhân    là  cõi  Phàm  Thánh  đồng  cư.  Nhưng  đại 

chúng ở cõi Phương Tiện và Đồng Cư đều nhận được sức gia trì của Phật A Di Đà. Tất 

cả trí tuệ, thần thông, đạo lực của họ đều ngang với Bồ Tát bất thối chuyển, nghĩa là 

ngang với cõi Thật Báo. Vì thế tiếp nhận cúng dường một cách “nhộn nhịp, phấn khởi, 

vui vẻ”. Giống như đi dự hội ở chùa, rất vui vẻ. 

Đoạn này viết: “Chư thiên nghe pháp cúng dường”, đoạn tiếp theo là tổng kết công đức, 

tại sao họ có năng lực để đi cúng dường như vậy? 

Phần  tiếp  sau là  câu  trả  lời,  thứ nhất, “Những  người này  đều  nhờ oai  lực  gia  trì  của 

bổn nguyện Phật A Di Đà”. Nhờ sức gia trì của 48 lời nguyện, bởi thế họ đến thế giới 

Cực Lạc để cúng dường Phật, Bồ Tát một cách rất dễ dàng. Sở dĩ họ được Phật lực gia 

trì, là bởi bản thân họ đã từng “Cúng dường Như Lai, nên có thiện căn liên tục”. Nói 

cách khác, những thiên nhân này là những người đã học Phật, đều là những người đã 

qui y Tam Bảo và rất siêng năng tu tập nên họ mới có công đức và được Phật A Di Đà 

gia trì. 

Đoạn sau, nội dung này đã được Hoàng Niệm Lão nói đến trong chú giải của mình. 

Chúng ta xem hàng thứ nhất, trang 567, “Chư thiên có thể đầy đủ nhân duyên phước 

đức cúng Phật  thù thắng như  vậy”, những phước đức nhân duyên đó từ đâu  mà  có? 

Không có phước đức, không có nhân duyên, quý vị không thể đi cúng Phật. Nhất định 

phải có phước đức mà lại có nhân duyên nên họ mới có thể đến thế giới Cực Lạc để 

cúng Phật. 

Phần tiếp theo, “Đại loại có một một số nhân duyên”, đoạn này Niệm Lão đã đưa ra ba 

loại: “Thứ nhất, Sự gia trì của bản nguyện Phật Di Đà, nói chung là nhờ sự gia bị của 

oai đức bản nguyện Phật Di Đà, nên chư Thiên mới có thể đến được thế giới Cực Lạc 

đại tu cúng dường”. Quí vị phải hiểu được rằng, cúng dường là tu phước, không cúng 

dường thì lấy đâu ra phước? Vì thế chúng ta phải hiểu được tâm hạnh cúng dường, tâm 

cúng dường, hành vi cúng dường của những người học tập ở đây. Cúng dường cũng 

phải có duyên phận, bạn cúng cho người thực tâm tu hành mới có phước báo, cúng cho 

người không có tâm tu hành thì phước báo của bạn cũng không có. Phước báo không 

Tập 448  531 



có cũng không ăn thua, tuy họ là những người không thực tâm tu hành nên kiếp sau họ 

sẽ làm thân trâu thân ngựa để trả nợ, thế nào họ cũng trả lại cho bạn, đừng sợ lỗ vốn. 

Nhà Phật có câu: “Hạt thóc của thí chủ lớn như núi Tu di, đời này không chứng đạo, 

mang lông đội sừng mà trả”, họ sẽ trả. Đừng sợ thua thiệt khi cúng dường, gặp người 

thật  tâm  tu  hành,  phước  báo  lớn  thì  phước  cúng  dường  của  bạn  càng  lớn,  việc  cúng 

dường chắc chắn là một hành động đúng đắn. 

Bồ Tát Phổ Hiền đã dạy  chúng ta cách cúng dường rộng khắp, cúng dường Phật, Bồ 

Tát  là  thể  hiện  kính  trọng  trong  phước  điền.  Cúng  dường  cha  mẹ  là  ân  điền.  Cúng 

dường tất  cả  chúng sinh là bi  điền, là  sự nuôi  lớn tâm đại  từ bi. Bởi  thế người  gieo 

trồng ba thứ phước điền này đều có phước, ý muốn nói họ có đức hạnh, có nhân duyên. 

Phần  tiếp  theo,  Trong  nguyện  thứ  25:  “Thiên  nhân  lễ  kính  nói”,  Lời  nguyện  thứ  25 

trong số 48 lời nguyện có liên quan đến chỗ này. “Chư thiên và người đời, không ai là 

không kính trọng” vì thế Phật mới phát lời nguyện này. Những vị trời có duyên cúng 

dường Phật A Di Đà, người đời cũng có nhân duyên cúng dường Phật A Di Đà. Phật 

Di  Đà  có  lời  nguyện  này,  nhưng  phần  lớn  sự  cúng  dường  của  người  thế  gian  đều  ở 

trong chùa viện, cúng dường trước thánh tượng Phật Di Đà. 

Những người tu hạnh cúng dường cần phải hiểu được hình ảnh tượng trưng này. Nếu 

không hiểu được hình ảnh mang tính tượng trưng thì những gì bạn gặt hái được chỉ là 

si phước, không có trí tuệ. Vì thế cần hiểu được ý nghĩa của sự tượng trưng, điều đơn 

giản nhất cũng là điều quan trọng nhất. 

Ví  dụ,  cúng  dường  một  chén  nước,  chén  nước  tượng  trưng  cho  thứ  gì?  Đâu  phải  để 

Phật uống, nước tượng trưng cho tâm  thanh tịnh, tâm chúng ta thanh tịnh, bình đẳng 

như nước, đó là nội dung đề kinh: “Thanh tịnh, bình đẳng, giác”. Cốc nước đó là tính 

thanh  tịnh,  bình  đẳng,  giác  của  chúng  ta.  Chúng  ta  dùng  tính  thanh  tịnh,  bình  đẳng, 

giác của ta để cúng dường Phật A Di Đà, như vậy mới đúng, vì thế không thể không 

tìm hiểu ý nghĩ tính tượng trưng. 

Khi không hiểu ý nghĩa của tính tượng trưng rồi cho rằng ngày nào tôi cũng cúng một 

cốc  nước  là  bày  tỏ  lòng  kính  trọng  đối  với  Phật.  Các  vị  xem  này,  ngày  nào  tôi  cũng 

mang một cốc nước dâng lên, nó không có nghĩa như tất cả những thứ bạn nói, bạn đã 

hiểu nhầm ý nghĩa của hành động này. Bởi thế đừng bao giờ cúng trà, tại sao? Trà là 

loại  nước  có  màu,  có  màu  là  đã  có  sự  ô  nhiễm,  chỉ  nên  cúng  nước  trong,  đừng  cúng 

trà.Tốt nhất là dùng cốc pha lê, có người dùng cốc thuỷ tinh cũng được, thật trong để 

nhìn thấy cả trong lẫn ngoài.Đây là minh chứng rõ ràng nhất của tính tượng trưng, đó 

là ý nghĩa của nước, một trong những ý nghĩa quan trọng nhất của nước. 

532  Tập 448 



Ngoài ra đừng nên cúng dường những thứ khác, bởi đó là sự cúng dường quan trọng 

nhất  rồi.  Chúng  ta  cúng  dường  hương,  hương  tượng  trưng  cho  gì?  Tượng  trưng  cho 

giới định tuệ, thấy hương đang cháy, nghe hương thơm của nó, ta ngĩ ngay đến việc tu 

giới,  tu  định,  tu  tuệ.Nó  mang  ý  nghĩa  khiến  bạn  thức  tỉnh,  chứ  không  phải  do 

Phậtmuốn  ngửi  thứ  hương  đó,  không  phải,  đó  chỉ  là  sự  tượng  trưng.  Cúng  hoa,  nhất 

định phải là hoa tươi, phải là hoa nở tròn, nó tượng trưng gì? Đại diện sáu ba la mật, 

nhân tốt, nhân tốt thì quả mới tốt, vì thế ta có thể cúng hoa, cúng trái.Cúng trái tượng 

trưng cho chứng quả Bồ Đề và cũng tượng trưng cho Phật, Bồ Tát, Thanh Văn, Duyên 

Giác, tất cả đều thuộc về quả, quả đức tu hành của nhà Phật. 

Tu những gì để được chứng quả? Tu lục ba la mật, tu mười nguyện Phổ Hiền. Phật A 

Di Đà tu 48 lời nguyện, tu 48 lời nguyện mới được quả báo giống như Phật A Di Đà. 

Phổ thông nhất là bốn hoằng thệ nguyện: Chúng sinh không số lượng, thệ nguyện đều 

độ  khắp,  phiền  não  không  cùng  tận,  thệ  nguyện  đều  dứt  sạch,  pháp  môn  không  số 

lượng, thệ nguyện đều tu học, Phật đạo không gì hơn, thệ nguyện được viên thành, nó 

có ý nghĩa như thế. 

Đèn,  nến  nói  lên  trí  tuệ,  ánh  sáng  chiếu  khắp.  Thêm  một  nghĩa  nữa  đó  là  thiêu  đốt 

chính mình để chiếu soi người khác, đây là gì? Đấy chính là ba thứ bố thí, khi đốt lên 

một ngọn đèn thì ý nghĩa ba thứ bố thí đều có mặt: Bố thí tài sản, bố thí pháp, bố thí vô 

úy. Ánh sáng là bố thí pháp Phật. Thiêu đốt chính mình để đem lại ánh sáng cho người, 

đó là bố thí lòng can đảm, tất cả ba thứ bố cùng lúc có mặt. Nếu không hiểu rõ, không 

thấu triệt thì gọi là uổng công cúng dường, hoàn toàn sai lầm. 

“Khi chư thiên nghe tên”, nghe danh hiệu Phật của Phật A Di Đà, nghe lời kinh, nghe 

được những lời đọc tụng, giảng giải, sau khi nghe xong họ liền tin, yêu thích. “Nhạo” 

là  yêu  thích,  “Nghe  danh,  tin  nhận,  yêu  thích  những  người  tu  theo  pháp  Đại  Thừa”. 

Những người tu học Đại Thừa, “còn phải kính lễ”, chư thiên đều kính lễ những người 

tu theo pháp Đại Thừa, “không lẽ không lễ kính giáo chủ thế giới Cực Lạc sao”?  Tất 

nhiên phải kinh lễ Phật A Di Đà, đây là điều chắc chắn. Đây là sự gia trì của nguyện 

lực Phật A Di Đà. 

Thứ hai, Những người này, là chỉ chư thiên “đã từng cúng dường Như Lai”. Có thể nói 

họ  đến  cửa  Phật  để  tu  hạnh  cúng  dường,  đều  là  những  người  đã  từng  học  Phật,  là 

những người đệ tử của Phật. “Vì trồng thiện căn liên tục không bị gián đoạn”, đời đời 

kiếp  kiếp  có  nhân  duyên  tiếp  xúc  với  Phật  Giáo,  nên  việc  học  tập  của  họ  luôn  luôn 

được nâng lên trong đời đời kiếp kiếp. 

Việc học Phật ngày nay của chúng ta cũng như vậy. Chắc chắn không phải đến bây giờ 

ta mới gặp được Phật Pháp, mới y giáo phụng hành, không phải, đời đời kiếp trong quá 

Tập 448  533 



khứ quý vị đã từng học thế nên đời này được gặp. Chúng ta chắc chắn sẽ rất vui khi 

gặp và tiếp tục học thêm nữa. 

Chúng ta nên biết, cái gọi là người thượng thượng căn không phải là trời sinh, thượng 

thượng căn là nhờ vô lượng kiếp mới tu thành. Chúng ta chỉ nhìn những thành công 

của ngày hôm nay mà không quan tâm đến những gì người ta đã tạo ngày trước. Chẳng 

khác gì chúng ta tham dự lễ tốt nghiệp, thấy những sinh viên tốt nghiệp đội mũ cử nhân. 

Qúy vị thấy, trong một giờ đồng hồ họ đang là những ông tiến sĩ mà không biết trước 

đây họ đã trải qua viện nghiên cứu, trường đại học, trường tiểu học, trường mẫu giáo. 

Trải mấy mươi năm họ mới có ngày hôm nay, không phải ngày một ngày hai, chúng ta 

phải hiểu được điều đó. 

Không nên quá trọng vọng những người thượng thượng căn, tại sao?  Chúng ta cũng 

giống như họ,  chẳng  qua  họ  là  người đã  tốt  nghiệp,  ta  chưa  tốt  nghiệp,  chúng  ta  cần 

phải trải qua một thời gian nữa, vấn đề là ở chỗ đó. Nhưng khi gặp Phật A Di Đà thì 

quý  vị  đã  được  đi  trước  một  đoạn,  đây  là  một  sự  kiện  may  mắn  không  gì  sánh 

được.Bản thân chúng nên biết nắm lấy thời cơ đó, nếu để tuột khỏi tầm tay thì quả là 

đáng tiếc, quý vị phải trải một thời gian dài để tu hành trở lại chứ không phải thành tựu 

nhanh chóng như hôm nay. 

“Tượng trưng chư thiên có thể đến thế giới Cực Lạc để cúng dường là do trong quá 

khứ đã sớm trồng thiện duyên, đã từng cúng dường các đức Như Lai và giỏi vun bồi 

những căn lành đó. Giữ tâm thiện kiên cố, sâu sắc không gì lay chuyển được, nên gọi 

là thiện căn. Liên tục, không bao giờ suy giảm nên đến nay lại được thắng duyên như 

vậy”.  Hôm  nay  được  nhân  duyên  tốt  như  vậy,  quý  vị  mới  có  nhân  duyên  để  đi  cúng 

dường, đến thế giới Cực Lạc để cúng dường Phật A Di Đà, nhân duyên đó quả thực rất 

thù thắng. 

Chúng ta nên biết rằng, những thành tựu trong việc tu hành của chúng ta, đó là một tấm 

gương tốt nhất, là những hình ảnh điển hình nhất. Chúng ta nên giữ thiện tâm thật kiên 

cố, đừng để ngoại cảnh chi phối, ngoại cảnh là cảnh giới của ma. Ma ở đây không phải 

mặt xanh nanh vàng, ma có mặt xanh nanh vàng, khi xáp mặt bạn sẽ giật thót, co giò 

chạy. Ma ở đây rất giỏi hoá trang, khiến khi nhìn thấy bạn sẽ thích ngay, gặp nó, bạn sẽ 

quyến luyến mãi không thôi, như thế mới lợi hại. 

Những  con  ma  tiếng  tốt,  lợi  dưỡng,  ngũ  dục,  lục  trần,  khi  tiếp  xúc  với  nó  bao  nhiêu 

người tu hành đã phải thân bại danh liệt. Ngày xưa rất nhiều người tu hành, suốt đời ở 

thâm sơn cùng cốc, không xuất hiện, không tiếp xúc với môi trường bên ngoài. Nguyên 

nhân gì? Sợ mình không thể chịu được những thứ mê hoặc rồi thối tâm ngay trong đời 

534  Tập 448 



này. Đây là cách làm rất thiết thực, đúng đắn, họ hiểu được việc phải bảo toàn chính 

mình. 

Ngày nay những duyên như thế này rất ít, nếu bạn ở trong núi sâu_Phương tiện giao 

thông  và  khoa  học  kĩ  thuật  ngày  nay  rất  phát  triển,  cho  dù  ngôi  chùa  có  ở  thâm  sơn 

cùng cốc cũng có truyền hình, điện thoại, internet, như thế là hỏng. Thực sự tu hành, 

đừng cần những thứ như thế, cứ sống một đời thanh bạch. Cuộc sống đảo lộn thế nào ta 

không  cần  biết,  vì  tâm  ta  đang  an  tĩnh,  không  chịu  tác  động  bên  ngoài,  như  thế  mới 

được. Người nào thắc mắc, mỗi ngày tôi đều thấy thiên hạ thái bình, đâu có gì đâu, tốt 

đẹp cả mà! 

Nếu bạn tiếp xúc với những sợi dây liên lạc này thì bạn sẽ rắc rối to, lúc đó mới thấy 

đời loạn, không va chạm với gì cả thì thiên hạ thái bình. Qúy vị xem những người cùng 

ở với mình trên quả đất này, sống chung với nhau mà thiên hạ của chúng tôi thái bình, 

an ninh, còn xã hội các quý vị đầy dẫy tai nạn, loạn lạc, bên chỗ tôi không có, chưa bao 

giờ nghe đến, không nghe không phải là vô sự đó sao? Đây là cách biết tự bảo vệ mình 

Chúng ta thường nói xã hội ngày nay, những người theo dầu tư vào lĩnh vực này rất 

đông như: film ảnh, truyền hình, truyền thanh, báo, tạp chí, đầu tư vào lĩnh vực này rất 

đông. Họ có quyền xuất bản, có quyền biểu diễn, nhưng chúng ta có quyền không xem. 

Quý  vị  không  thể  kéo  chúng  tôi  đi,  chúng  tôi  có  quyền  không  tham  dự,  không  xem, 

không nghe quý vị. Tôi có quyền ngày nào cũng ở nhà đọc kinh Phật, cùng làm bạn với 

cổ nhân, đây là cách biết bảo vệ bản thân. 

Kiên  quyết  bỏ,  đây  là  trợ  duyên  rất  quan  trọng,  tại  sao?  Buông  bỏ  được  lòng  tham 

muốn, không còn lòng ham muốn thì đã giảm đi 80% phiền não. Nên biết 80% phiền 

não xuất phát từ lòng tham, nếu cắt được lòng tham thì giảm được 80%. Thế nào là bỏ? 

Chỉ cần bỏ lòng tham là được, bỏ tham sân si, đây gọi là bố thí. Bố thí nhiều mà tham 

sân  si  vẫn  còn  thì  cũng như  không  bố thí,  đó  chỉ  là  cách  kết  một  chút  duyên  với  thế 

gian, tu một chút phước báo của thế gian chứ không có công đức gì, bỏ được tham sân 

si mới có công đức thực sự. 

Chúng ta phải hiểu, cần săn sóc kĩ lưỡng thiện tâm, cần phải vun bồi gốc thiện thật tốt. 

Thiện căn của thế gian là không tham, không sân, không si, còn thêm không ngạo mạn, 

không nghi ngờ, như thế là thiện căn thế gian của bạn đã viên mãn. Cần liên tục, không 

để khiếm khuyết, đây chính là cách thiết lập nhân duyên thù thắng với chư Phật, Bồ 

Tát. 

Thứ ba: “Vì giỏi tu tập, giỏi thu phục, giỏi thành tựu”, ba câu này rất quan trọng. Tất 

cả đều nhắm đến thiện căn, cần tu thiện căn. Tu là học, tập là áp dụng vào đời sống, 

Tập 448  535 



cần sử dụng nó. Áp dụng vào cuộc sống hàng ngày, vào công việc, vào việc đối xử với 

mọi người, ứng xử với mọi vật, đấy là tu tập. 

“Thu nhiếp cho đến thành tựu”, nhiếp là nhiếp thọ, thân cận những người có đức hạnh, 

thân cận những người có trí tuệ. Học theo họ, đây là nhiếp thủ, một mạch cho đến khi 

thành công, thành tựu những gì? Thành tựu viên mãn chính là thành Phật, chưa thành 

Phật thì thành tựu đó chưa viên mãn. 

A La Hán mới thành tựu chút ít, mới tốt nghiệp tiểu học. Phật Bích Chi mới tốt nghiệp 

trung học. Bồ Tát mới tốt nghiệp đại học nhưng vẫn chưa được coi là thành tựu. Tiến sĩ 

mới được coi là thành tựu, tốt nghiệp đại học vẫn chưa được coi là thành tựu. Bồ Tát 

thập địa, Bồ Tát thập địa là tốt nghiệp đại học. Tiến sĩ được gọi là Diệu Giác Như Lai, 

thành Phật. Đẳng Giác còn là Bồ Tát, nghiên cứu sinh trong lớp tiến sĩ của viện nghiên 

cứu, chưa tốt nghiệp, mục tiêu là nhắm đến thành tựu viên mãn. 

“Nên nay mới được mang nhiều lễ vật đến thế giới Cực Lạc cúng dường Phật A Di 

Đà”. “Tới lui nhộn nhịp, phấn khới vui vẻ”. Hai câu này mô tả rất nhiều thiên nhân đến 

thế giới Cực Lạc để cúng dường, rất nhiều người đều đến đây để cúng dường! Nói lên 

nhân  duyên  trí  tuệ,  phước  đức  thù  thắng  không  gì  sánh  được  của  Phật  A  Di  Đà,  nên 

chật kín người đến thăm ngài. 

“Càng khiến thiện căn thêm lớn”.  Được thấy Phật  A  Di  Đà, thăm thế giới  Cực Lạc, 

chắc chắn thiện căn của bạn sẽ được lớn thêm. 

Chúng ta xem phẩm tiếp theo, phẩm thứ 28: “Ánh sáng thần của các vị Bồ tát”, đoạn 

này đặc biệt giới thiệu hai vị Bồ Tát ở thế giới Cực Lạc: Quan Thế Âm và Đại Thế Chí. 

Phẩm này nói rõ ánh sáng thần thông của Bồ Tát ở thế giới Cực Lạc. 

“Trong số thánh chúng, đặc biệt Bồ Tát Quan Thế Âm và Bồ Tát Đại Thế Chí được tôn 

lên thứ nhất, ánh sáng oai thần, có công đức lợi sinh, vượt qua những vị thánh khác”. 

Vì sao họ vượt trội hơn những vị thánh khác? Hai vị Bồ Tát đều là những vị cổ Phật tái 

sanh, họ đã thành Phật từ rất sớm, họ có nhân duyên rất đặc biệt với Phật A Di Đà. Khi 

Phật A Di Đà thành Phật, hai vị này giúp đỡ Phật A Di Đà giáo hoá chúng sinh, họ trở 

thành những trợ thủ của Phật A Di Đà. 

Quý vị xem tất cả những thứ này đều để dạy cho chúng ta. Khi gặp một việc tốt người 

khác đang làm, người đó không bằng ta, trí tuệ không bằng ta, đức hạnh cũng không 

bằng ta, bây giờ họ đang thực hiện một việc tốt, họ đang lãnh đạo, tôi ở dưới trướng 

của họ để giúp đỡ họ. Quan Âm, Thế Chí là những người như thế. Không một chút tự 

cao, khiêm tốn cung kính. Khiến mọi người nhìn thấy, những vị cổ Phật đều đến giúp 

536  Tập 448 



vị thầy giáo này, để những người mới học được nhìn thấy, đây là những vị thầy giáo 

thật tuyệt vời. 

Qúy vị thấy những vị đại đức này đều đến giúp đỡ, đều khen ngợi họ, nghe lời họ, tất 

cả đều để thúc đẩy lòng tin của những người mới nhập môn. Giúp họ trồng thiện căn, 

nuôi  lớn  thiện  căn,  công  đức  đó  không  thể  kể  hết.  Quyết  không  có  cái  nhìn  hẹp  hòi, 

quyết không có tâm ngạo mạn. 

Đây  là  điều  chúng  ta  cần  phải  học  tập,  phải  cúi  mình  xuống,  giúp  đỡ  người  khác. 

Không nhận thành tựu về mình, thành tựu là do công đức của Bồ Tát độ chúng sinh. 

Miễn sao lợi ích cho tất cả mọi người, loại địa vị nào, thân phận nào cũng không cần. 

Họ đang thiếu loại người đó, ta đưa vai gánh vác, làm sao để sân khấu diễn được tốt, 

để buổi diễn được thành công rực rỡ, khiến mọi người được vui vẻ, như thế là thành 

công rồi. 

Vì  thế,  chỉ  chư  Phật  Bồ  Tát  mới  đứng  ra  đảm  đương  những  công  việc  như  thế  này, 

quyết không lùi bước, không bao giờ, vì sao? Họ đã phá được tứ tướng, phá được tứ 

kiến  rồi.  Trong  mắt  của  họ,  trong  tâm  của  họ  tất  cả  pháp  đều  hoàn  toàn  bình  đẳng, 

không có cao thấp, bởi thế họ làm được còn người phàm thì không. 

Chúng ta xem nguyên văn trong kinh, “Phật dạy A Nan: Chư Bồ Tát trong nước của 

đức Phật ấy đều nhìn thấy rõ, nghe rõ những chuyện quá khứ, hiện tại, vị lai trong tám 

phương, thượng hạ. Biết được tâm ý thiện ác của tất cả chư thiên, nhân dân, các loại 

côn trùng, sâu kiến. Miệng cứ muốn nói, biết trước lúc nào sẽ độ thoát đắc đạo để vãng 

sinh”.Sau khi đọc đoạn văn trong kinh này, da gà quí vị có nổi lên không? Thực sự nó 

khiến người đọc nổi da gà,Phật không nói lời giả dối. 

“Nước Phật kia” là thế giới Cực Lạc, những Bồ Tát trong thế giới Cực Lạc nhiều vô 

lượng vô biên, không thể kể hết, không cách nào tính toán được. Thế giới của chúng ta 

đây, hiện tại chưa đến bảy mươi ức người, chưa bằng một thôn trang ở thế giới Cực 


Lạc, đủ biết cư dân thế giới Cực Lạc nhiều đến thế nào! 

Cư dân ở đó rất lợi hại “thấy được tất cả”, thấy được tất cả đó là thiên nhãn, họ nhìn 

thấy rất rõ ràng cả cõi hư không khắp pháp giới. Động thị có nghĩa thấy rất chi tiết, rõ 

ràng, nhất cử nhất động của quý vị họ đều thấy hết, không đáng sợ sao? 

“Triệt thính”, động thị, triệt thính, đó là thiên nhĩ, thiên nhãn của họ. Đây gọi là tam 

minh: thiên nhãn minh, thiên nhĩ minh, thứ ba là túc mạng minh, tất cả đời kiếp của 

quý vị họ đều nhìn thấy hết, giấu được ai? Quý vị học Phật là học thật hay học giả, các 

ngài biết hết, không thể giấu được. 

Tập 448  537 



“Tám phương, thượng hạ” là mười phương, ở đây chỉ không gian. “Khứ lai, hiện tại”, 

chỉ thời gian: Quá khứ, hiện tại, vị lai. “Khứ” là quá khứ, “lai” là vị lai. Hiện tại ở dây 

chỉ  thời  gian.  “Tám  phương,  thượng  hạ”,  là  mười  phương,  chỉ  không  gian.  Họ  nghe 

được, thấy được cả thời gian và không gian.Việc khởi tâm, động niệm của chúng ta, 

thậm chí chúng ta còn không biết, bởi vì niệm đó rất nhỏ, bản thân chúng ta còn chưa 

biết, nhưng các ngài đã hiểu. 

Vì thế, thực sự niệm Phật, một chút ác niệm cũng không được tồn tại, quý vị có dám 

làm việc ác không? Qúy vị cho rằng mọi người không biết, quỉ thần có thể không biết, 

nhưng Phật Bồ Tát chắc chắn sẽ hiểu tất cả. Kì thực, trong một số trường hợp quỉ thần 

có thể biết, quý vị làm sao giữ niệm ác được? Làm sao có thể làm những việc ác được? 

Làm sao có thể tự tư, tự lợi được? 

Con người có lòng tự tư tự lợi là sai lầm tuyệt đối, vì sao? Ngay cả nhân quả họ cũng 

không hiểu, nếu hiểu được nhân quả thì họ đã buông bỏ tâm tự tư, tự lợi rồi. Những thứ 

ta  mong  muốn  đều  là  vật  ngoài  thân,  tài  sắc  danh  thực  thùy  đều  là  những  thứ  ngoài 

than. Những thứ này số phận có, qúy vị muốn bỏ cũng không bỏ được, nó có thời tiết 

nhân duyên, khi thời tiết nhân duyên đủ chín thì tất cả công danh, phú quí sẽ đến. Chưa 

đủ nhân duyên, thời gian thì nó chưa đến, chứ không phải không có, những thứ đến đó 

khônhg phải là của trên trời rơi xuống, mà số mình đã có.Nếu quý vị thực sự tu thiện 

tích đức, những thứ đã định sẵn trong số sẽ tăng thêm. 

Số phận từ đâu mà có? Do đời trước đã tu tập. Nếu trong đời trước không tu tập thì số 

của quý vị làm sao có được? Tất nhiên không phải quý vị có năng lực gì.Cho dù nằm 

trong  tầm  tay  thì  cũng  không  nên  nhận  những  thứ  của  cải  này,  quyết  không  thể 

được.Dùng những thủ đoạn đê hèn, dùng thủ đoạn lừa dối để lấy cho được là làm tổn 

đức của ta, vả lại của cải của ta cũng bị sứt mẻ. 

Ví dụ, quý vị vốn có trong tay một nghìn ức, nhưng vì dùng những thủ đoạn bẩn thỉu 

nên khi đến đấy bạn nó chỉ còn lại một nửa. Năm trăm ức thôi, lúc đó mới cảm thấy 

ngớ người. Bản lĩnh của ta như thế, nhưng kì thực đã mất đi một nửa mà bản thân mình 

không hay biết, đáng thương thay, một nửa đi đời. Nếu có được bằng thủ đoạn nham 

hiểm, hại người thì mất mát càng lớn hơn, trong mười phần bạn chỉ được một hai phần 

còn tám chín phần đã vào tay người khác. Bởi thế phải nên hiểu vấn đề này, nếu hiểu 

rõ được vấn đề thì trong tâm họ không bao giờ có suy nghĩ đó nữa. 

Của cải đến một cách rất tự nhiên, khi đến thì thế nào? Khi có được, họ cùng hưởng 

với mọi người. Những chúng sinh khổ nạn toàn tâm toàn lực giúp đỡ, đó là một việc 

rất tuyệt vời, của cải của ta ngày càng thêm nhiều, ai chứng minh cho chúng ta? 

538  Tập 448 



Phật A Di Đà là một bằng chứng cụ thể, Ngài không một chút tư tâm. Bởi thế quốc độ 

của  Ngài  càng  ngày  càng  được  mở  rộng,  càng  ngày  càng  lớn,  vật  phẩm  cúng  dường 

ngày càng nhiều thêm, không hạn chế. 

Tương lai mỗi học sinh cùng học tập với Phật Di Đà sẽ thành Phật và thế giới của họ 

cũng không khác gì thế giới Cực Lạc, đây là cách bành trướng thế giới Cực Lạc, lúc đó 

thế giới Cực Lạc sẽ không còn biên giới. Mỗi học sinh của các Bồ Tát khi thành tựu ở 

thế giới Cực Lạc, quốc độ được kiến lập của họ sau khi thành Phật là một bộ phận của 

thế  giới  Cực  Lạc.  Phần  được  chia  tách  đó  hoàn  toàn  giống  phần  chính,  không  khác 

nhau điểm nào cả, đấy là nguyện vọng của Phật A Di Đà. 

Chắc chắn Phật A Di Đà không bảo quốc độ chính của Ngài lớn còn quốc độ của các 

con  phải  nhỏ  hơn  một  tí,  không  có  chuyện  đó,  tất  cả  đều  giống  nhau.  Con  người  đó 

thực sự tuyệt vời, không một chút phân biệt, chúng ta không thể không biết điều này. 

Chúng ta xem chú giải của Hoàng Niệm Lão: “Nhìn thấu, thiên nhãn thông vậy, nghe 

suốt, thiên nhĩ thông vậy, tâm ý thiện ác, miệng muốn nói gì, đều có thể biết hết”. Tâm 

niệm quý vị thiện hay ác, những lời nói ra, họ đều biết hết. Cư dân ở thế giới Cực Lạc 

nghe hết, thấy hết, đó là nhờ có tha tâm thông vậy. 

Biết được việc quá khứ là nhờ túc mạng thông, biết được việc hiện tại và việc chưa đến 

là thiên nhãn thông, loại thần thông này có thể suốt thấu không bị chướng ngại tất cả 

những việc sinh ở đây, mất ở kia trong lục đạo”, thấu triệt, không gì ngăn trở được, tất 

cả mọi việc là do tiền định, tiền định làm sao? Nhân đã tạo từ trước, sau đó có quả báo, 

đó là tiền định. Nhưng loại định này quý vị phải hiểu, nó không phải cố định, nó sẽ 

thay đổi, thay đổi ra sao? Ý niệm của quý vị thay đổi theo từng ngày, vốn nó là niệm ác, 

bây giờ nghe pháp nó biến thành niệm thiện, quả lập tức thay đổi theo. 

Thế  giới  ta  đang  sống  vốn  rất  tốt  đẹp,  nhất  là  khu  vực  phương  đông.  Từ  hàng  nghìn 

năm trước tổ tiên đã dạy dỗ chúng ta rất tốt! Chúng ta phải ghi nhớ điều này, phải cảm 

ơn ân đức tổ tiên, phải tri ân, báo ân. Tâm của tổ tiên chúng ta thanh tịnh, tâm bình 

đẳng, tổ tiên đã dạy chúng ta ngũ luân, ngũ thường, tứ duy, bát đức. Nói cách khác, tổ 

tiên  chúng  ta  chắc  chắn  làm  được  mà  lại  thực  hiện  một  cách  rốt  ráo,  viên  mãn.  Đây 

hoàn toàn là tánh đức, nó tương ứng với tự tánh viên mãn. Đời đời nối tiếp nhau khắp 

vùng phương đông, đây là sự thực, không phải giả. 

Nhật bản đã có sự giao thoa với Trung Quốc, điều này được lịch sử chép lại, từ thời 

Xuân Thu đã có. Đó cũng là thời gian Khổng Tử còn sống, những ghi chép thời Chiến 

Quốc  còn  nhiều  hơn.  Rất  nhiều  người  Nhật  đến  Trung  Quốc  học  tập,  văn  hoá  Trung 

Quốc nguyên bản vẫn tồn tại và nó được di chuyển đến Nhật Bản, mãi đến ngày nay 

vẫn y nguyên, không thay đổi. 

Tập 448  539 



Vì vậy khi đến Nhật, chúng ta vẫn có cảm giác rất gần gũi, rất gần gũi với những gì đã 

trải qua trong quá khứ. Qúy vị để ý những công trình kiến trúc, nhất là kiến trúc cổ. Dở 

sách  cổ  Trung  Quốc  ra,  tất  cả  đều  được  lịch  sử  giai  đoạn  Tiên  Tần  ghi  chép  lại,  đều 

thấy được ở Nhật Bản. 

Chúng tôi đã đến những nơi này rất nhiều lần, mỗi lần đều có người hỏi: nghe nói Từ 

Phước đã dẫn một số người đến Nhật Bản, họ hỏi chúng tôi xem có thật không? Đó là 

thật chứ không phải giả. Chuyện này được lịch sử Trung Quốc chép lại, đây là nét văn 

hoá đáng trân trọng, đây là văn hoá hoà bình, nhân ái. 

Bất cứ một quốc gia nào trên thế giới, không kể một chủng tộc nào, tôn giáo nào, khác 

nhau về văn hoá. Qúy vị hỏi xem họ có muốn nhân ái, hoà bình hay không? Không ai 

là không muốn, không ai là không tiếp nhận, không ai chống lại cả.  Bởi thế văn hoá 

nhân ái, hoà bình có thể cứu xã hội, có thể cứu được thế kỉ 21, có thể cứu được quả đất. 

Khởi tâm động niệm của mỗi người đều giữ luân lí, giữ ngũ luân, ngũ thường, tứ duy, 

bát đức thì hiện tượng nhiễu loạn của xã hội liền biến mất ngay. 

Ngày nay, Phật đã dạy chúng ta, các nhà khoa học cũng cho chúng ta biết, chúng ta có 

lí do để tin tưởng. Chỉ cần chúng ta giữ vững những lời dạy về luân lí, đạo đức, nhân 

quả  thì  quả  đất  này  sẽ  sạch  bóng  những  thiên  tai,  tất  cả  đều  được  hoá  giải.  Bởi  vì 

nguyên nhân gây nên những thiên tai trên quả đất là do tâm hành bất thiện. 

Điều đầu tiên, tồi tệ nhất trong tâm hành đó là chiến tranh, vì thế điều đầu tiên trong 

giới luật nhà Phật là không được sát sinh. Chỉ cần mỗi người suốt đời không sát sinh 

thì họ có thể tránh được bất cứ một tai nạn nào, tại sao? Chúng ta không tạo ra nhân đó 

nên ta không chịu quả báo đó. 

Sát sinh là điều ác lớn nhất trong các điều ác. Trong đó, sát sinh, trộm cắp, tà dâm và 

nói dối là bốn điều cực ác. Giáo dục là dạy những gì? Là giáo dục những thứ này, phải 

giáo dục những điều này từ bé, để chúng nó nhớ nằm lòng, suốt đời không dám nhúng 

tay,  không  dám  thực  hiện  bốn  điều  tệ  hại  đó.  Vì  muốn  cuộc  đời  một  người  được  an 

lành, vui vẻ, họ chắc chắn sẽ thực hiện những điều đó. 

Nhân  thiện  sẽ  mang  đến  quả  thiện,  ác  nhân  nhất  định  sẽ  kéo  theo  quả  ác.  Dứt  khoát 

đừng  sát  sinh,  tai  nạn  xảy  ra  liên  miên  đó  là  do  con  người  sát  sinh  quá  nhiều.  Giết 

người  chắc  chắn  sẽ  mang  lại  quả  báo,  không  phải  giết  rồi  là  phủi  tay,  quả  báo  giết 

người là ở địa ngục. Địa ngục là chịu tội, sau khi chịu tội xong còn phải đền mạng. 

Qúy vị giết bao nhiêu người thì phải đền bấy nhiêu lần, đau khổ lắm, khổ không thể 

nói hết. Con người làm sao lại lao vào những việc ngu ngốc như thế? 

540  Tập 448 



Thứ hai là trộm cắp, chiếm đoạt của cải người khác, liệu có chiếm được không? Không 

thể, tại sao? Đời kiếp sau này phải trả nợ, nếu trả không hết thì bà con những kẻ chủ nợ 

không tha cho quý vị.Tại sao quý vị lại nhúng tay vào những chuyện ngu ngốc như thế? 

Nếu là người thực sự thông minh, thì nên giải tất cả những mối oan này, hoá giải tất cả 

những oán cừu đã gây tạo từ kiếp trước. 

Một  trong  những  phương  pháp  hoá  giải  hàng  đầu  đó  là  nhìn  thấu,  triệt  để.  Qúy  vị 

không thấu suốt thì không thể thực hiện được, đó là dùng tâm chân thành để niệm Phật. 

Đem công đức niệm Phật của mình hồi hướng cho những oan gia trái chủ trải qua trong 

nhiều đời kiếp với chính bản thân mình. Nếu thực tâm tu hành, thì công đức tu hành 

này có thể giúp những người ấy niệm Phật vãng sinh. 

Tâm nguyện của chúng ta hoàn toàn tương đồng với nguyện Phật A Di Đà, ta có thể 

thực hiện được, ta cầu sự gia trì của Phật A Di Đà. Phật A Di Đà sẽ giúp đỡ họ, ta sám 

hối với oán thân trái chủ. Ngày xưa ta không nhã nhặn, đã vô tình phạm phải những lỗi 

này, tôi xin lỗi anh, bây giờ tôi đã hiểu, hi vọng chúng ta sẽ cùng nhau tu hành niệm 

Phật cầu vãng sanh đến thế giới Cực Lạc. 

Đừng nên nuôi dưỡng niệm ác, khi niệm ác vắng bóng tất nhiên bạn sẽ không còn hành 

động ác nữa. Có tâm niệm ác mới có hành vi ác, cần dựa trên yếu tố này để hoá giải tai 

nạn. Phương pháp của nhà khoa học không mang lại hiệu quả mà lại đem đến rất nhiều 

phiền toái. 

Ở Tokyo Nhật Bản, chuyện này đã được tiến sĩ Giang Bản thực hiện một thí nghiệm về 

nước.Tuy không phải là có lời giải đầy đủ 100% về vấn đề này, những ít nhất nó đã có 

1/10 câu trả lời.Nó đã gợi cho chúng ta nhiều ý hay, đó là ý niệm cây cỏ hoa lá có thể 

biết  được,  núi  sông  rừng bể  có  thể  cảm  nhận  được.Tất  cả  những  hiện  tượng  vật  chất 

đều có thể biết được, huống hồ chư Bồ Tát ở thế giới Cực Lạc, các Ngài làm sao không 

biết được! 

Người Trung Quốc xưa có câu: “Trăm mắt đều thấy, trăm tay đều chỉ”, câu này có lí 

do của nó, chứ không phải phát biểu một cách tuỳ tiện.Qúy vị có thể không suy nghiệm 

được sao? Tất cả những hành vi khởi tâm, động niệm, thiên địa quỉ thần, chư Phật Bồ 

Tát đều thấy rất rõ ràng, tường tận chi li, quý vị  trốn đâu được? Qúy vị không thể che 

giấu được, chỉ che giấu, lừa dối được một số người ngu si, chứ đối với người có học 

vấn, có sự dụng công thì làm sao qua mặt được họ. 

Thấy được rõ ràng là vì họ có sự tu dưỡng, có đức hạnh, nhưng không tiện nói với quý 

vị, không nghe không hỏi. Nhưng tất cả những gì quý vị  làm như khởi niệm ác, tạo 

nghiệp,  thọ  báo,  các  Ngài  nhìn  rõ  như  đang  xem  film.  Trên  màn  ảnh  là  quý  vị  đang 

Tập 448  541 



luân hồi lục đạo, đến khi giác ngộ, phản tỉnh, chịu nghe lời thì Phật Bồ Tát  mới đến 

giúp quý vị. 

Phật  không độ người  không  có  duyên,  thế  nào  là  không  có  duyên?  Qúy  vị không  tin 

tưởng, không đủ sức để lí giải, không thể y giáo phụng hành. Tất cả đều được coi là 

không có duyên, các Ngài sẽ không đến, không thể giúp quý vị. 

Cái gọi là “hằng thuận chúng sinh, tuỳ hỉ công đức”, quý vị muốn làm thì cứ làm theo 

cái đó, Phật Bồ Tát rất rõ ràng. Đến lúc rơi vào ba đường khổ, quý vị không còn muốn 

chịu thêm cái khổ đó nữa, đến lúc quay đầu, lúc đó Phật Bồ Tát mới đến. Đó là thời 

điểm nào? Cơ duyên để quý vị được độ đã chín muồi, chuyện chỉ có như thế. Cơ duyên 

chín muồi là gì? Có thể tin, có thể hiểu, có thể thực hiện, có thể chứng được, đó là thời 

điểm cơ duyên chín muồi. Vì vậy nội dung đoạn kinh này mô tả thần thông quảng đại, 

không thể nghĩ bàn của những vị Bồ Tát đã được vãng sanh đến thế giới Cực Lạc. 

Chúng  ta  tiếp  tục  xem  đoạn  nguyên  văn  trong  kinh  tiếp  theo:  “Lại  quốc  độ  của  đức 

Phật ấy, thân ánh sáng của chúng Thanh Văn cao một tầm, ánh sáng các Bồ Tát chiếu 

đến một trăm do tuần”. Đoạn này mô tả thân ánh sáng của các vị Bồ Tát, những vị Bồ 

Tát này là Bồ Tát Quan Thế Âm và Bồ Tát Đại Thế Chí. 

“Có hai vị Bồ Tát được tôn lên hàng đầu, ánh sáng oai thần chiếu khắp thế giới Tam 

Thiên Đại Thiên”, đây là Bồ Tát Quan Thế Âm và Bồ Tát Đại Thế Chí. “A Nan bạch 

Phật, Bồ Tát đó có danh hiệu như thế nào? Phật dạy: Một là tên Quan Thế Âm, một là 

tên Đại Thế Chí. Thân ánh sáng, Thánh Chúng có đỉnh đầu phát ánh sáng và thân phát 

ra ánh sáng”. Ánh sáng trên đỉnh đầu là ánh sáng tròn đầy trên đỉnh đầu, đây là đỉnh 

quang. Ánh sáng nơi thân là gì? Ánh sáng nơi thân là toàn thân toả ra ánh sáng, nên gọi 

là thân quang. “Tầm” là đơn vị đo độ dài, ngày xưa “tám thước là một tầm”. 

Phần tiếp theo, “Đại sư Đàm Loan lại nói: Khoảng cách hai nhà trong làng”, ở đây chỉ 

thôn ấp thông thường. “Không phân định”, không phân định ngang dọc, dài ngắn. “Nói 

chung chung”, tức mọi người nói. Chúng ta dang hai tay, như thế gọi là một tầm, đây là 

cách nói của dân gian.Chỉ ánh sáng toả quanh thân độ một tầm, dài khoảng một người 

dang hai tay.Cả cơ  thể có  ánh sáng như vậy, người học khí công cho đó là khí, Phật 

Giáo gọi là ánh sáng,  ở đây có ý khác. Có người nhìn thấy khí hoặc ánh sáng, giống 

người nước ngoài gọi là từ trường, tất cả những đó đều chỉ một thứ. 

“Ánh  sáng  quanh  thân  Thanh  Văn  chỉ  đến  tám  tấc”,  là  khoảng  một  tầm_A  La  Hán. 

“Ánh sáng của Bồ Tát độ một nghìn dặm”, ánh sáng này khá rộng. Ngày nay chúng ta 

gọi là từ trường, cách giải thích này khá hợp lí, họ có từ trường rộng như thế. “Tất cả 

ánh sáng oai thần của Bồ Tát ở thế giới Cực Lạc đều thù thắng”, chắc chắn đó là sự gia 

trì  của  48  lời  nguyện  Phật  A  Di  Đà.Bản  thân  họ  thực  sự  tin  tưởng,  thực  tâm  phát 

542  Tập 448 



nguyện, thực sự y giáo phụng hành. Ánh sáng quanh thân của họ nhất định vượt qua tất 

cả các Bồ Tát thông thường khác, vấn đề này chúng ta có thể hình dung được. 

“Nhưng đặc biệt có hai vị đứng đầu”, giống như những người trợ giảng của Phật A Di 

Đà. Phật A Di Đà có hai vị trợ giảng. “Đứng đầu trong tất cả chúng sinh, một có danh 

hiệu Quan Thế Âm, vị kia có danh hiệu Đại Thế Chí, ánh sáng oai thần của hai vị này 

chiếu khắp ba nghìn đại thiên thế giới”. 

Ba  nghìn  đại  thiên  thế  giới  được  nói  ở  đây,  không  phải  tam  thiên  đại  thiên  thế  giới 

trong đại thiên thế giới. Vậy ta nên giải thích ra sao? Thế giới tam thiên đại thiên trong 

tất  cả  quốc  độ  chư  Phật  của  cõi  hư  không  khắp  pháp  giới,  đây  là  một  sự  thực  chứ 

không phải giả. 

Tại sao? Phật A Di Đà độ khắp tất cả chúng sinh trong lục đạo của tất cả quốc độ chư 

Phật trong cõi hư không khắp pháp giới. Ngài không bỏ rơi bất cứ quốc độ Phật nào, 

nên đương nhiên ánh sáng của các ngài phải chiếu xa đến tất cả quốc độ chư Phật của 

cõi hư không khắp pháp giới. Quốc độ mỗi vị Phật là một tam thiên đại thiên thế giới, 

phải giải thích như thế mới hợp lí, mà  lại có thật, không phải giả. Hai vị Bồ Tát này 

yểm  trợ  Phật  A  Di  Đà  dạy  học,  mỗi  vị  Bồ  Tát  có  một  nhiệm  vụ  khác  nhau,  Bồ  Tát 

Quan Âm dạy về đức hạnh, Bồ Tát Đại Thế Chí dạy về trí tuệ. 

Nhà Phật thường nói: “Hành giải tương ưng”, một là hành môn, một là giải môn. Quan 

Thế Âm là hành môn, Đại Thế Chí là giải môn, là trí tuệ. Phật, một Phật, hai Bồ Tát. 

Bất  luận  một  tông  phái,  pháp  môn  nào  trong  nhà  Phật,  cúng  dường  Phật  đều  cúng 

dường  theo  kiểu  như  thế,  một  vị  Phật,  hai  vị  Bồ  Tát  thành  Tam  Thánh,  nó  có  tính 

tượng trưng, chúng ta phải nắm vững vấn đề này. 

Tượng trưng cho thứ gì? Biểu trưng chính bản thân mình, Phật có mối quan hệ rất thân 

thiết với chúng ta, Phật là tự thể của chúng ta: “Tất cả chúng sinh vốn là Phật”. Điều 

học Phật đầu tiên đó là thừa nhận vấn đề này, nếu quý vị không thừa nhận mình là Phật 

thì đến lúc nào mới thành Phật? Vốn quý vị là Phật, vì thế không khó để thành Phật, 

điều này chúng ta không thể không biết. 

Bổn  phận  giáo  dục  của  người  phương  Đông  dạy  học  là  chỉ  ra  mục  tiêu  đó  cho  mọi 

người. Ngay đầu tiên đã nói với quý vị: Chắc chắn quý vị sẽ thành Phật. Tổ tiên người 

Trung Quốc chúng ta cũng dạy người như thế, tổ tiên chúng ta dạy: “Tánh người vốn 

thiện”, câu đầu tiên trong cuốn “Tam Tự Kinh”: “Nhân chi sơ, tánh bản thiện”. 

Mục tiêu của giáo dục nhắm đến đâu? Từ tập tánh bất thiện quay về gốc thiện, giáo dục 

được bản tánh bản thiện là thành công rồi. Bản thiện chính là Phật, giống như những gì 

nhà Phật đã nói: Phật là bản thiện. Bởi thế điều đầu tiên của việc dạy học là đức hạnh, 

Tập 448  543 



tiếp đó mới là trí tuệ. Trí tuệ và đức hạnh có thể đứng trước hay sau nhau cũng được, 

nhìn căn tánh mỗi người khác nhau, trước hay sau không giống nhau. 

Trong  Tịnh  Tông,  hành  được  đưa  lên    đứng  đầu,  giải  đứng  sau,  đó  cũng  là  cách  coi 

trọng hành môn. Trước hết quý vị phải là tốt hành môn rồi sau đó mới cầu trí tuệ. Hoa 

Nghiêm lại khác,  Hoa Nghiêm coi trọng giải môn. Vì thế  Bồ Tát  Văn Thù được đưa 

lên hàng đầu, thứ hai là Phổ Hiền. Phải có trí tuệ trước đã rồi đến giải, rồi đến hành, 

Văn Thù đứng đầu. 

Chúng ta hãy nhìn vị trí của các vị Bồ Tát thì biết ngay tông phái đó, hành môn này họ 

chú trọng hạnh hay giải. Thế nhưng trong hành có giải, trong giải có hành, hành không 

thể xa lìa giải. Tuy vậy nó cũng có sự thiên lệch. 

Tịnh  Tông đặc  biệt  nghiêng về  hành môn,  Bồ  Tát  Quan  Âm  được  đưa  lên  hàng  đầu. 

Trong Kinh Hoa Nghiêm, Bồ Tát Phổ Hiền đại diện cho hành môn, Văn Thù đại diện 

cho giải môn. Tịnh Tông và Hoa Nghiêm Tông, Bồ Tát Phổ Hiền là nhất thể. Bồ Tát 

Phổ Hiền phát mười đại nguyện để đưa tất cả chúng sinh về thế giới Cực Lạc. Bởi thế 

pháp môn tu ở thế giới Cực Lạc thường là pháp môn của ngài Phổ Hiền. 

Quí vị xem phẩm thứ hai của bộ kinh này có tên: “Đức tuân Phổ Hiền”, đó không phải 

là bằng chứng rõ ràng sao? Nội dung phẩm kinh đó có gì? Thế giới Cực Lạc, tu hành ở 

thế  giới  Cực  Lạc  là  đức  tuân  Phổ  Hiền.Nói  cách  khác,  nói  một  cách  ngắn  gọn,  mỗi 

người ở thế giới Cực Lạc đều tu thập đại nguyện vương của Phổ Hiền.Khi viên mãn 

thập đại nguyện vương ta sẽ chứng được quả vị Diệu giác, nghĩa là thành Phật, thành 

Phật thế nào? 

Hoàn toàn tương đồng với Phật A Di Đà, không tìm thấy một điểm gì khác Phật A Di 

Đà. Nói cách khác, Phật A Di Đà như một khuôn mẫu điển hình, đến đâu cũng thấy 

hình  tượng  đúc  ra  từ  khuôn  mẫu  ấy.  Có  thể  nói  tất  cả  đều  từ  Phật  A  Di  Đà  mà  ra, 

không một đức Phật nào không phải Phật A Di Đà. Phật A Di Đà là bổn tôn của chúng 

ta, Phật A Di Đà là người gốc, Phật A Di Đà là tự tánh của chúng ta, chúng ta không 

thể không biết được chân tướng sự thực này. Bởi thế ánh sáng oai thần của ngài chiếu 

đến quốc độ của tất cả chư Phật trong cõi hư không khắp pháp giới, quả thực là một 

pháp hi hữu, không thể nghĩ bàn. 

Phần tiếp theo giới thiệu Bồ Tát Quan Thế Âm còn có tên gọi khác là Bồ Tát Quán Tự 

Tại. “Nói một cách đơn giản là quan sát những xưng niệm danh hiệu Bồ Tát đó để đến 

cứu giúp, nên mới có tên Quán Thế Âm”, danh hiệu Quán Thế Âm đặt nặng việc cứu 

độ chúng sinh. Danh hiệu Quán Tự Tại đặt nặng việc tu hành của chính bản thân, đặt 

nặng vấn đề tự lợi. Quán Thế Âm chú trọng việc lợi tha, cùng một người cả mà công 

đức tự lợi, lợi tha đều viên mãn. 

544  Tập 448 



Tiếp theo: “Nhìn khắp cơ duyên của tất cả chúng sinh trong pháp giới để tự tại cứu khổ 

ban  vui  nên  có  tên  Quán  Tự  Tại”,  đây  là  đức  hiệu  của  Bồ  Tát.  Giáo  dục!  Giáo  dục 

được chú trọng. Từ kinh điển, chúng ta đã hiểu, nhận thức một cách sâu sắc cả thế gian 

và xuất thế gian, có thứ gì còn quan trọng hơn cách giáo dục này? 

Không thể tìm thấy! Phật là thầy giáo của chúng ta, Bồ Tát là người phụ trách việc học 

tập của chúng ta. Bồ Tát học tập từ Phật, nhưng chưa tốt nghiệp, nhưng lớp họ cao hơn 

chúng ta, Bồ Tát Đẳng Giác là cao nhất. Hiện tại chúng ta chỉ mới năm đầu tiên của 

tiểu học. Họ đã năm thứ năm mươi mốt, cao hơn gấp mấy lần chúng ta. Nhưng họ đang 

theo dõi việc học của chúng ta, họ chưa tốt nghiệp, họ tốt nghiệp là thành Phật. Bởi thế 

ta phải hiểu rõ mối quan hệ giữa ta và Bồ Tát, giữa ta và A La Hán. Tất cả đều là đồng 

học, học trước sau nhưng đều là bạn cùng trường, nhưng lớp của họ cao hơn chúng ta. 

Điều quan trọng nhất trong việc giáo dục là đức hạnh, tổ tiên người chúng ta đã nhận 

thức rất rõ việc này. Qúy vị xem Khổng Tử đặt đức hạnh lên hàng đầu trong việc giáo 

dục. Tiếp đến là cách ăn nói, phải biết cách ăn nói, người không biết ăn nói rất dễ tạo 

ra khẩu nghiệp, khẩu nghiệp rất phiền phức. 

Cổ nhân nói rất đúng: “Bệnh vào từ miệng, hoạ ra từ miệng”, ý nói không thận trọng 

trong lời ăn tiếng nói rất dễ mang lại tai hoạ, gây thù kết oán với người khác. Cái gọi là: 

“Người nói vô tâm, nhưng người nghe để ý”, quả thật rắc rối. Họ nghe, nghĩ bậy, giải 

thích không đúng, cuối cùng gây thù chuốc oán. 

Phật, Bồ Tát, Thánh Hiền dạy chúng ta, con người sống giữa thế gian không thể không 

khiêm  tốn,  không  thể  không  nhường  nhịn,  đó  là  tánh  đức.  Việc  khiêm  tốn,  nhường 

nhịn là để bảo toàn đức hạnh và cũng để cho thấy trí tuệ của quý vị. Không có trí tuệ 

không thể làm được, người không có đức hạnh không thể làm được. 

Với người không đủ đức hạnh lại càng khiêm tốn, càng lễ phép, tại sao? Những người 

ít khiêm  cung rất dễ gây oán thù, đừng nên gây thù kết oán với mọi người, phải thật 

khiêm cung, lễ phép, thế nên có câu: Thà đắc tội với người quân tử, đừng để mang tội 

với kẻ tiểu nhân. Kẻ tiểu nhân thường ôm lòng sân hận, họ sẽ rắp tâm báo thù quý vị về 

sau. Người quân tử có đức hạnh, quý vị mang tội với họ, không quan trọng, họ không 

để bụng, họ cũng sẽ không oán trách  quý vị. Đây là kinh nghiệm của  các bậc thánh 

hiền từ nghìn năm về trước chứ không phải là những lời vẩn vơ. 

Đó là những lời giáo huấn được đúc kết từ kinh nghiệm, chúng ta không thể không học. 

Nhất là trong bối cảnh xã hội hiện tại, ngày nay những lời giáo huấn của các bậc Thánh 

Hiền Trung Quốc, hình như đã lãng quên từ vài trăm năm nay. Bắt đầu từ thái hậu Từ 

Hi, đời nhà Thanh đến nay, chừng hai trăm năm. Khi thái hậu Từ Hi chấp chính, họ bắt 

đầu coi thường các bậc Thánh Hiền, tổ tông xa xưa, Phật, Bồ Tát. 

Tập 448  545 



Qúy vị xem đế vương mọi thời đại đều là đệ tử của ngôi Tam Bảo, đều là những người 

tôn sư, hiếu kính cha mẹ, trân trọng Phật, Bồ tát. Duy chỉ có bà, bà tự xưng là Lão Phật 

Gia,  đạp  Phật  Bồ  Tát  xuống  dưới,  bà  là  Lão  Phật  Gia  ngồi  tít  trên  cao.  Bà  áp  dụng 

phương  pháp  “trên  làm  sao,  dưới  theo  vậy”,  khiến  lòng  kính  ngưỡng  Phật  Bồ  Tát, 

Thánh Hiền của quần thần, dân gian dần nguội lạnh và cuối cùng suy yếu. Sau khi triều 

Mãn Thanh mất nước, xã hội Trung Quốc liên tiếp rối loạn, đó cũng chính là nguyên 

nhân để Nho Giáo, Phật Giáo, Đạo Giáo suy vi, sau thế chiến thứ hai, tựa hồ Trung 

Quốc vắng bóng Nho, Phật, Lão, xã hội làm sao không loạn được? 

Tình hình Nhật Bản cũng không ngoại lệ, ít nhất cũng suy đồi đến hai, ba trăm năm. 

Một  số  huynh  đệ  xuất  gia  bên  đó  đã  cho  tôi  biết  như  thế.  Cách  đây  bốn  trăm  năm, 

người xuất gia Nhật Bản hoàn toàn giống với các đại đức tổ sư ngày trước của Trung 

Quốc, rất siêng năng nghiên cứu giáo lí, thông suốt, thấu hiểu, y giáo phụng hành. 

Nhật  Bản  có  mười  ba  tông  phái,  Trung  Quốc  có  mười  tông  phái,  bên  họ  có mười  ba 

tông phái, cả hai quốc gia đều đạt đến những thành công rực rỡ. Trước tác của các đại 

đức tổ sư vô cùng phong phú, nhất là Kinh Vô Lượng Thọ. Họ đi sâu nghiên cứu Kinh 

Vô Lượng Thọ còn tuyệt vời hơn cả người Trung Quốc. Có hơn hai mươi loại chú giải 

của các bậc cổ đức, đây là những bản chủ lưu, còn những bản đứng sau có thể lên đến 

mười mấy, hai mươi loại, trong lúc đó ở Trung Quốc chỉ vỏn vẹn hai loại. 

Nhưng bây giờ họ cũng đã suy yếu, không có người chịu học, không người giảng giải. 

Người đọc tụng thì may ra vẫn còn, nhưng cũng không bao nhiêu. Số người hoài nghi 

Thánh  Giáo  lại  rất  phổ biến,  ngày  càng  đông  thêm.  Thậm  chí  rất  hiều  người  đều  hỏi 

thực sự có thế giới Cực Lạc hay không? Qúy vị có tin hay không? Nếu có người đặt 

câu hỏi đó thì câu trả lời của quý vị là gì? Câu trả lời hay nhất, có trí tuệ nhất là ta vặn 

lại: Bạn nằm mơ lần nào chưa? Câu trả lời là có, vậy thì thế giới Cực Lạc cũng có! Tại 

sao? 

Thế giới Cực Lạc là do tự tánh bạn biến hiện, mơ cũng do tự chính ta biến hiện. Nói 

cho  quý vị hay,  luân  hồi  lục  đạo  cũng do  tự  tánh  biến  hiện,  địa  ngục  a  tì  cũng  do  tự 

tánh của biến hiện, nó không ở bên ngoài vào. Trong kinh, Phật đã dạy rất cụ thể: “Tất 

cả  pháp  đều  từ  tâm  tưởng  sinh”,  nếu  nghĩ  có  là  có,  nếu  nghĩ  không  là  không.  Tất  cả 

pháp đều từ tâm tưởng sinh, nghĩ cái gì thì có cái đó. Con người ngày nay nghĩ những 

gì? Toàn nghĩ đến của cải, sắc đẹp, danh lợi, ăn uống, hưởng thụ, nghĩ đến giết người, 

cướp của, tà dâm, nói dối, đó không phải là những thứ do nghĩ sao? Qúy vị sẽ có được. 

Thời  Thượng  cổ,  trước  thời  nhà  Chu,  người  dân  Trung  Quốc  rất  chất  phác.  Họ  toàn 

nghĩ đến chuyện luân lí, đạo đức, họ chỉ nghĩ đến những thứ đó đừng để việc ăn nói trở 

thành khẩu nghiệp, vì vậy xã hội lúc bấy giờ an ninh. Nhà Chu kéo dài 800 năm, nhà 

546  Tập 448 



Thương gần 600 năm, xã hội trước các triều đại Hạ, Thương, Chu rất yên ổn, tại sao? 

Lòng người tốt đẹp, ít dục vọng. 

Càng về sau dục vọng càng nhiều, cách đạo đức ngày càng xa, đến bây giờ ngay cả lễ 

cũng vắng bóng, đạo, đức, nhân, lễ, nghĩa càng thụt lùi. Cổ nhân đã nói, nếu năm thứ 

kể trên không còn nữa thì thế giới cũng loạn lạc, lời người xưa quả thật ứng nghiệm. 

Nếu muốn cứu vãn thế giới này trở về nguyên trạng, chúng ta nên bắt đầu từ đâu? Bắt 

đầu từ chữ lễ, quốc gia xã hội kêu gọi giữ lễ nghĩa, mỗi người đều hiểu chữ lễ, mỗi 

người đều làm việc nghĩa thì xã hội từ từ sẽ trở nên an ninh. Bởi thế chúng ta lấy bốn 

chữ của nhà Nho. 

Điều này, ở nước ngoài Thacher cũng đã đề cập, muốn giải quyết vấn đề xã hội thế kỉ 

21, phải cần đến học thuyết Khổng Mạnh. Học thuyết Khổng Mạnh là gì? Chúng ta nói 

càng đơn giản càng tốt, gói gọn trong bốn chữ: “Khổng nói thành nhân, Mạnh nói giữ 

nghĩa”,  “Đạo  của  Khổng  Tử:  Không gì  ngoài  trung, thứ”,  chúng  ta  chỉ lấy  bốn  chữ: 

“Nhân, nghĩa, trung, thứ”, áp dụng bốn chữ này thì xã hội sẽ an ninh. Xã hội an ninh 

thì phần lớn thiên tai trên quả đất sẽ giảm đi đáng kể. 

Giáo lí Đại thừa đã nói: “Chân thành, từ bi‟, bởi thế lời của Thacher rất chí lí. Nó có 

thể giúp đỡ xã hội này hoá giải những xung đột, thúc đẩy xã hội khôi phục hoà bình, an 

ninh. Đó không phải là nhiệm vụ bất khả thi mà có thể làm được. Quan trọng làm sao 

để giáo dục không đi ngược lại nội dung tám chữ, đó là “Nhân nghĩa, trung thứ” của 

nhà Nho, “Từ bi, chân thành” của nhà Phật. 

Thời gian không cho phép, bài học chúng ta dừng lại tại đây. 

 

 

------------------------------------------------------------------------------------------------------ 



 

Tập 448  547 



Tập 449 

Chuyển ngữ: Minh Tuệ 

Biên tập: Nguyên Tâm 

Thời gian:11.06.2011 

Địa điểm: Cương Sơn Tịnh Tông Học Hội_Nhật Bản 

 

Chư vị Pháp sư, quí vị Phật tử, mời ngồi. 

Xin xem câu cuối, hàng thứ năm, trang 569 trong Đại Thừa Vô Lượng Thọ Kinh 

giải: 

“Tấn ngôn chi, như Pháp Tạng chi Tâm Kinh Lược Sớ viết: Ư sự lý vô ngại chi 

cảnh, quán đạt tự tại, cố lập thử danh_ Quán Tự Tại. Hựu quán cơ vãng cứu, tự tại vô 

thất, cố dĩ danh vi_Quán Thế Âm. Tiền thích tựu trí, hựu thích tựu bi” 

Đây là cách giải thích danh hiệu Bồ Tát trong Tâm Kinh Lược Sớ, sự là sự tướng, lí 

là lí thể. Cảnh giới lý sự vô ngại, quán đạt tự tại, đây chính là lí sự vô ngại, sự sự vô 

ngại. Đi vào cảnh giới như thế mới được gọi Bồ Tát Quán Tự tại. 

“Hựu quán cơ vãng cứu”, đây là cảm ứng đạo giao với chúng sinh, chúng sinh có 

cảm, Bồ Tát liền ứng, cảm ứng đạo giao là không thể nghĩ bàn. Chỉ cần đem tâm chân 

thành để mong cầu thì chắc chắn Bồ Tát sẽ đến, cốt yếu là phải chân tâm. Chân tâm 

chính là tâm thanh tịnh, tâm thanh tịnh là không có tạp niệm. 

Đương nhiên con người khi gặp thiên tai, chắc  chắn phải có lí do, đó là sư chiêu 

cảm của nghiệp bất thiện. Nghiệp bất thiện có thể được tạo ra trong quá khứ, cũng có 

thể do tạo ra trong hiện tại, có điều, bất luận được tạo quá khứ hay hiện tại đều có thể 

sám hối. Nếu không sám hối mà cứ cầu Bồ Tát đến cứu mình thì Bồ Tát cũng không có 

cách nào để đến. Phải thực tâm sám hối, từ nay về sau không tái phạm thì lúc đó việc 

cầu mới linh nghiệm, chúng ta chắc chắc phải hiểu sâu sắc vấn đề này. 

Những nghiệp tạo ra trong quá khứ được sám hối rồi thì việc cảm ứng càng rõ ràng 

hơn, những tội nghiệp nặng nề được tạo trong hiện tại, nếu chí tâm sám hối cũng sẽ 

được tiêu trừ. Từ xưa đến nay những trường hợp như thế này cũng thường xảy ra, bởi 

lòng từ bi vô hạn của Bồ Tát. 

Ngạn ngữ Trung Quốc có câu: “Không gì quí giá bằng lãng tử hồi đầu”, cho dù tội 

nặng như ngũ nghịch, thập ác đi nữa thì chỉ sợ quý vị không chịu phản tỉnh, quay đầu 

là bờ, quay đầu là được cứu. Quan trọng là ở chỗ tâm thành mới có thể cảm ứng đạo 

giao  với  chư  Phật,  Bồ  Tát.  Đại  sư  Ấn  Quang  thường  nói:  “Thành  kính  một  phần  thì 

548  Tập 449 



được một phần lợi ích, thành kính mười phần thì được mười phần lợi ích, trăm phần 

thành kính thì được trăm phần lợi ích, nghìn phần thành kính thì  được nghìn phần lợi 

ích”. 

Phần trước chúng ta đã nói đến sự đối xử cực kì cung kính với ngũ tổ Hoằng Nhẫn, 

của đại sư Huệ Năng đời nhà Đường. Khi nghe ngài Hoằng Nhẫn giảng kinh, chúng ta 

dự tính khoảng hơn hai giờ đồng hồ. Ngài là người mù chữ, xưa nay chưa bao giờ nghe 

kinh, chưa bao giờ nghe pháp. Suốt thời gian tám tháng tại Hoàng Mai, ngài chưa từng 

đến giảng đường, cũng chưa từng đến thiền đường, lão hoà thượng chỉ chia cho Ngài 

việc  chẻ  củi  và  giã  gạo  ở  nhà  bếp,  ngày  nay  chúng  ta  gọi  việc  này  là  làm  công  quả. 

Làm những công việc nặng nhọc suốt tám tháng như thế, nhưng khi nghe giảng kinh 

hai tiếng đồng hồ Ngài thành Phật ngay, phàm phu thành Phật, đại triệt đại ngộ, minh 

tâm kiến tánh, ngài nhờ vào những gì? 

Chúng tôi phân tích giúp quí vị nhé, ngài thành kính vạn phần nên được vạn phần 

lợi ích, Ngài đạt đến sự viên mãn, mấu chốt vẫn là sự thành kính. Chúng ta cầu khai 

ngộ,  muốn  nhất  tâm,  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  nhưng  không  có  tâm  thành  kính  thì  làm  sao 

được. Chí thành cung kính là bí quyết thành công của tất cả những người tu hành từ 

quá khứ, hiện tại, cho đến vị lai. 

Ngày nay Phật pháp đang suy đồi, một phần lí do cũng bởi quá ít người thực sự có 

lòng thành kính, phần nhiều đều là phù phiếm, xốc nổi, vì thế trở ngại là điều khó tránh. 

Giống như chúng ta đây, chúng ta có thể nuôi dưỡng tâm thành kính  không? Được, chỉ 

cần bạn quyết tâm. Đầu tiên là cắt hết những thứ gây trở ngại tâm thành kính, lúc đó 

tâm thành kính mới lộ diện được 

Những thứ gây trở ngại tâm thành kính đó là giả tạo, việc dụng tâm ngày nay của 

chúng ta, nói thật toàn là tâm giả dối, không chân thật, thay đổi chóng vánh, đó là thứ 

phổ biến nhất trong xã hội ngày nay. Bởi thế không ai tin tưởng ai, tự mình cũng không 

tin chính mình. Sự đổi thay quá nhanh chóng, thấy khác là muốn thay đổi, không tìm 

thấy  một  chút  thành  kính trong đó.  Đây  là  một  chướng ngại  cực  lớn  trong  sự  nghiệp 

học tập của chúng ta. Vậy nên ta phải đào thải tất cả những thứ giả tạo đó, buông bỏ, 

đừng ngó ngàng đến nó nữa. Lòng thành là thứ vốn có trong tự tánh, đó là tánh đức nên 

chỉ cần buông bỏ chướng ngại là tâm thành kính có mặt ngay. 

Biểu hiện rõ nhất của lòng giả dối là tự tư tự lợi, đó là sự không có thật, rõ nhất là 

tự tư, tự lợi. Nhưng liệu có thể tự lợi được không? Không thể, tại sao? Những người có 

trí tuệ mới có thể thực sự tự lợi, người không có trí tuệ thì chỉ có tạo nghiệp, nhận quả 

báo không tốt.Nếu thực sự họ tự lợi được thì làm sao lại tạo nghiệp, làm sao lại cắm 

đầu vào địa ngục, không thể nào! Bởi thế tự bản thân họ lừa dối họ, ngu muội vô tri, 

Tập 449  549 



những  người  này  trong  kinh  gọi  là  kẻ  đáng  thương.  Nếu  nhân  duyên  thù  thắng,  mỗi 

ngày đều nghe kinh nghe pháp, huân tu trong thời gian dài, dần dần họ sẽ giác ngộ. 

Trong  xã  hội  ngày  nay,  người  giảng  kinh  rất  ít,  người  thực  tâm  tu  hành  cũng 

không bao nhiêu, kinh giáo ta có được đều nhờ internet, vệ tinh, mọi nơi đều có thể học 

được. Tuy ngồi  đây nhưng  chúng ta cũng có thể cùng học tập với  tất  cả  mọi  người, 

ngay những người bạn học ở Mĩ, Australia, Nam Dương, Trung Quốc đại lục cũng có 

thể thấy, nghe được, đó là một nhân duyên thù thắng. Trước đây không có những loại 

phương tiện này, nên việc giảng kinh  đã khó, mà  được nghe kinh  lại  càng khó hơn. 

Ngày nay khoa học đã phát triển, chúng ta nên tận dụng cơ hội này. 

Chúng ta cũng nên nghĩ đến một ngày nào đó tai nạn sẽ thình lình xảy đến, tất cả 

nhữung thành tựu khoa học kỹ thuật sẽ không còn nữa, những cơ hội tốt này sẽ không 

còn, thứ có thể được tin cậy nhất đó là thư tịch. Một lượng lớn kinh điển được lưu hành 

đó là công đức rất lớn. CD, VCD... cũng chưa thể yên tâm, vì nếu không có nguồn điện 

thì nó cũng thành thứ vô dụng. Bởi thế thứ gì cũng tạm bợ, những gì không mang theo 

được thì nên buông bỏ. 

Cái gì mới là thật? Tánh đức là thật, tự tánh là thật, đức năng trí tuệ vốn sẵn trong 

tự tánh là thật. Đó là thứ không sinh không diệt, chỉ cần chúng ta đẩy lui những chướng 

ngại thì nó sẽ có mặt, chúng ta sẽ cảm ứng đạo giao với Bồ Tát. 

Tiếp theo: “Đại Bồ Tát này với Bồ Tát Đại Thế Chí, đứng hầu hai bên Phật Di Đà, 

ủng hộ việc giáo hoá của Phật, thường được gọi là Tây Phương Tam Thánh”. Những 

hình ảnh này mọi người đã thấy rồi, người học Tịnh Độ rất quen thuộc. “Hiển Giáo gọi 

vị Bồ Tát này là đệ tử Phật Di Đà, Mật Tông cho rằng đó là hoá thân Phật A Di Đà”. 

Mật Tông không chấp nhận Quan Âm, Thế Chí là đệ tử Phật Di Đà, mà chỉ là hoá thân 

của Phật, vì Quan Âm người bản địa cho rằng là Chánh Pháp Minh Như Lai, điều này 

được thể hiện trong kinh do đức Phật nói. 

Vậy rốt cục Bồ Tát Quan Thế Âm là ai, chúng tôi khẳng định một lần nữa với quý 

vị, danh hiệu Bồ Tát Quan Thế Âm là danh hiệu chung, không dành riêng để gọi một 

vị Bồ Tát nào. Qúy vị tu pháp môn Bồ Tát Quan Thế Âm thì quý vị đã là Bồ Tát Quan 

Thế  Âm,  Bồ  Tát  Quan  Thế  Âm  có  bao  nhiêu  đẳng  cấp?  Nếu  nói  theo  Kinh  Hoa 

Nghiêm, từ địa vị Thập Tín, bắt đầu từ Bồ Tát ở địa vị Sơ Tín đến Đẳng Giác có 51 

cấp. Vậy Bồ Tát Quan Thế Âm đứng chỗ nào trong các đẳng cấp đó, đây là vấn đề cần 

phải biết. 

Chúng  ta  thường  nói  Bồ  Tát  Quan  Thế  Âm  là  Bồ  Tát  Đẳng  Giác,  nhưng  trong 

Kinh Lăng Nghiêm chúng ta thấy rất rõ ràng Quan Thế Âm là Bồ Tát Sơ Trú. “Nhị 

thập ngũ viên thông”. Ngài nói khi Ngài khai ngộ, khai ngộ đồng nghĩa với đại triệt đại 

550  Tập 449 



ngộ, minh tâm kiến tánh, chứng đắc pháp thân, đây thực sự là một vị Phật, Bồ Tát Sơ 

Trú trong Viên Giáo. 

Nhưng chúng ta đã thấy trong kinh Hoa Nghiêm, Thiện Tài Đồng Tử đến thăm Bồ 

Tát Quan Thế Âm, vị Bồ Tát này đứng vị trí thứ bảy trong mười hồi hướng. 

Phẩm Phổ Môn trong Kinh Pháp Hoa, Bồ Tát Quan Thế Âm là Bồ Tát Quan Âm 

Đẳng Giác, quí vị thấy có sự sai biệt về đẳng cấp rất lớn.Trong Kinh Lăng Nghiêm là 

Thập Trú, Sơ Trú. Thập trú, Sơ trú ngang với học sinh năm đầu của trung học. Trong 

Kinh Hoa Nghiêm là Thập Hồi Hướng, Thập Hồi Hướng ví như đại học, mỗi giai đoạn 

của nó có mười vị thứ, là Bồ Tát lớp bảy. Bồ Tát Quan Thế Âm trong phẩm Phổ Môn 

là nghiên cứu sinh của lớp tiến sĩ, hoàn toàn khác nhau, nhưng cùng là Bồ Tát Quan 

Thế Âm, không phải giả 

Tại những nơi khác nhau, Bồ Tát Quan Thế Âm, dùng những thân hình khác nhau 

để thị hiện, vấn đề này cần nói cho rõ. Về vị thứ của việc tu học, Bồ Tát Quan Thế Âm 

cũng cần nói cho rõ, cả hai mặt đều có. 

Trong cách nhìn của chúng ta ngày nay, cầu Bồ Tát Quan Thế Âm, tất cả Bồ Tát 

Quan  Thế  Âm  đều  có  cảm  ứng  đạo  giao  với  chúng  ta.  Bồ  Tát  Quan  Thế  Âm  nào  có 

duyên với ta thì vị đó sẽ đến, đây là chân lí bất di bất dịch, tại sao? Phật Bồ Tát không 

độ những người vô duyên, vô duyên có nghĩa là ta không tin ngài, trong hội ngài ta 

không thể phát tâm Bồ Đề, vì thế chúng ta phải nắm rõ nguyên tắc này. 

Chúng ta nghe nhiều người bàn tán người nào đó là Bồ Tát nào đó tái sanh, Phật 

nào đó tái sanh, nhưng chúng ta phải hiểu được thực tướng các pháp, liệu có thể nói 

được như thế chăng? Được, bởi vì tất cả chúng sanh vốn là Phật, vậy thì có gì để thắc 

mắc nữa. 

Chúng ta đã tìm ra câu trả lời, mỗi chúng sanh vốn là mỗi vị Phật, Bồ Tát là người 

đang ở giai đoạn tu học để thành Phật. Quý vị đang ở giai đoạn nào? Bởi thế chúng ta 

thường nghe nói người nào đó là vị Phật gì đó tái sanh, Bồ Tát nào đó tái sanh. Những 

người  tu Tịnh Độ  Tông đều là Phật  A Di Đà, tu theo  Kinh Địa Tạng là  Bồ Tát Địa 

Tạng,  tu  theo  Phẩm  Phổ  Môn  là  Bồ  Tát  Quan  Thế  Âm,  vấn  đề  này  cần  phải  hiểu, 

không có gì kỳ lạ. 

Vì thế ta phải hiểu thật rõ chân tướng sự thực, nghe lời người ta nhưng phải theo 

dõi hành động của họ. Nếu lời nói của họ không đi đôi với hành động, có thể kết luận 

đó là Bồ Tát giả, mạo danh Bồ Tát, đó không phải thật. Một vị Bồ Tát thực thụ phải có 

lời nói đi đôi với việc làm. 

Tập 449  551 



Ví  như  có  người  nói  đại  sư  Ấn  quang  là  Bồ  Tát  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  tái  sanh. 

Chúng  ta  cứ  bình  tâm  hồi  tưởng  lại  những  hành  động  trong  suốt  cuộc  đời  đại  sư  Ấn 

Quang, để xem có giống Bồ Tát Đại Thế Chí không? Rất giống! Bạn cứ giở kinh ra để 

đối chiếu với những lời ăn, tiếng nói, cử chỉ, hành động của cuộc đời đại sư Ấn Quang, 

giống như đúc. 

Bồ  tát  Đại  thế  chí  chứng  quả  khi  tu  Niệm  Phật  viên  thông,  suốt  đời  đại  sư  Ấn 

Quang dạy người niệm Phật, một câu A Di Đà Phật. Ba thứ rõ ràng, đó là phương pháp 

của ngài, rất có ích lợi với chúng ta ngày nay. Niệm Phật rõ ràng, lời niệm danh hiệu 

Phật không cần quá nhanh, A Di Đà Phật, A Di Đà Phật, cứ niệm từ từ như thế. Thật rõ 

ràng mỗi chữ, niệm thật rõ ràng làm sao để tai ta có thể nghe được. Đừng nghe tiếng 

người khác niệm, nghe thật rõ ràng tiếng niệm Phật của ta, đây gọi là đếm số, đếm từ 

một đến mười, kế đó lại bắt đầu đếm lại từ một đến mười, cứ đếm như thế. Với danh 

hiệu Phật đó thì tiếng niệm của ta là tiếng thứ mấy, ghi nhớ thật rõ ràng, không được 

nhầm lẫn. 

Đây là phương pháp có thể nhiếp được tâm khi niệm, có nghĩa vọng niệm không 

thể xen vào được,  khi vọng niệm xen  vào ta sẽ quên  mất  số thứ tự, lúc đó ta nên bỏ 

luôn  những  số  đã  quên  đó  và  bắt  đầu  đếm  lại.  Qúy  vị  cứ  tiếp  tục  niệm,  niệm  đến 

khoảng bốn, năm tiếng đồng hồ thì tạp niệm sẽ không xen vào được nữa. Lúc đó quý vị 

cảm  thấy  tinh  thần  mình  được  thư  thái,  mấy  tiếng  đồng  hồ  vẫn  không  thấy  mệt,  rất 

thoải mái khi niệm, thấy tràn dầy niềm vui trong giáo pháp, phương pháp này rất thích 

hợp cho người hiện đại muốn học tập. 

Không cần dùng chuỗi hạt, không cần đếm số, quý vị đừng để ý có ai đó niệm hàng 

vạn tiếng mỗi ngày, chỉ cần nhớ từ  một đến mười,  một đến mười,  một đến  mười, cứ 

theo cách đó, rất nhiếp tâm. 

Rắc rối nhất của việc niệm Phật đó là tạp niệm, mà tạp niệm vẫn thường xảy ra, có 

chút khó khăn khi mới bắt đầu phương pháp này, đừng lo lắng, độ hai, ba tuần là khắc 

phục được. Qúy vị sẽ trở về trạng thái bình thường, đừng e ngại với những trở ngại ban 

đầu, cứ thế mà niệm, khi công đức đầy đủ thì sẽ niệm với tâm chân thành. Vì sao? Lúc 

đó tạp niệm đã hết, tâm liền được chân thành. Tâm không chân thành là thế nào? Nhiều 

vọng niệm, vọng niệm xen lẫn vào trong đó và phá hoại tâm chân thành của chúng ta. 

Nếu không có vọng niệm thì tâm chân thành sẽ có mặt và cảm ứng đạo giao sẽ đến. 

Vì vậy, chỗ của Bồ Tát Quan Âm là nói về thế giới Cực Lạc, Bồ Tát Quan Thế Âm 

bên cạnh Phật A Di Đà là chỉ người này, đó không phải là người bình thường mà ngài 

là  người  đã  thành  Phật  từ  rất  sớm,  có  danh  hiệu  Chánh  Pháp  Minh  Như  Lai.    Kinh 

Thiên Thủ Thiên Nhãn Đại Bi Tâm Đà La Ni nói: “Bồ Tát Quan Thế Âm có sức oai 

552  Tập 449 



thần bất khả tư nghị, đã thành Phật trong vô lượng kiếp về trước, có danh hiệu Chánh 

Pháp Minh Như Lai”, bởi thế thực sự ngài là một người đã thành Phật từ lâu. 

Phật A Di Đà thị hiện ở thế giới Cực Lạc, kiến lập đạo tràng để tiếp dẫn chúng sinh. 

Bồ Tát đã có nhân duyên sâu nặng với Phật Di Đà, nên khi khi Phật đang giáo hoá thì 

ngài  đến đó để giúp  đỡ với  thân phận của  một  vị Bồ Tát. Đây được  coi  là  đã giáng 

xuống một cấp bởi ngài đang mang dáng dấp Bồ Tát để giúp đỡ Phật A Di Đà giáo hoá 

chúng sinh. 

“Vì muốn dùng nguyện lực đại bi để khơi gợi cho tất cả những Bồ Tát khác đem lại 

an lạc cho chúng sinh nên mới hiện thân Bồ Tát”. Ngài thị hiện dưới dạng một vị Bồ 

Tát, đây chính là trong nhà Phật thường nói: “Chèo thuyền từ quay trở lại”, thành Phật 

rồi, quay trở lại địa vị Bồ Tát để giúp đỡ Phật A Di Đà. 

Một thế giới chính là một đạo tràng, chỉ có một vị chủ trì, không thể có hai. Phật là 

vị chủ trì đạo tràng, vì thế một đạo tràng chỉ có một vị Phật, không thể có thêm một vị 

nữa, những vị Phật khác đến đó, tất cả đều dưới dạng một vị Bồ Tát. Như trong một 

ngôi trường, chỉ có một hiệu trưởng, những giáo viên khác muốn đến đó giảng dạy thì 

cũng đến với tư cách một giáo sư chứ không thể làm hiệu trưởng được. Bồ Tát chính là 

tư cách giáo sư, tất cả các đức Phật Như Lai khi đến thế giới Cực Lạc đều đến với tư 

cách giáo sư. 

Những vị đến với tư cách như Quan Âm, Thế Chí rất đông, có phải là những vị ấy 

không có đạo tràng hay không? Họ vẫn có, ở đạo tràng của mình, họ là Phật, là hiệu 

trưởng. Nhưng khi đến dạy ở đây, họ đến với tư cách giáo sư, đây là một sự thực. Nếu 

bạn muốn đến thế giới các vị ấy, đến thăm quốc độ những vị ấy, rất dễ, mỗi ngày bạn 

đều có thể đi. 

Bởi thế, tu học ở thế giới Cực Lạc là một điều rất tuyệt vời, những vị giáo sư đều là 

Phật  Như  Lai  hoá  thân  thành  Bồ  Tát.  Nhất  định  phương  hướng  giảng  dạy  của  họ  sẽ 

hoàn toàn tương đồng với tôn chỉ Phật A Di Đà, đó là gì? Một câu danh hiệu Phật, bất 

kì một vị Phật, Bồ Tát nào khi đến thế giới Cực Lạc để giúp đỡ Phật A Di Đà dạy học, 

đều dùng một câu danh hiệu Phật. Chắc chắn không sử dụng những pháp môn khác, 

nếu sử dụng những pháp môn khác thì pháp môn Tịnh Độ sẽ bị phá vỡ. 

Như  câu  nói  của  người  xưa:  “Thà  đánh  động  nước  trăm  con  sông  chứ  nhất  định 

không đánh động tâm trí người học đạo”.  Bất kì pháp môn nào khác cũng đều ca ngợi 

pháp môn này, có nghĩa là các đức Phật ca ngợi lẫn nhau. Ngạn ngữ nhân gian có câu: 

“Nếu muốn Phật pháp hưng, chỉ có tăng khen tăng”, người xuất gia khen ngợi lẫn nhau 

thì Phật pháp mới hưng vượng. Nếu những người xuất gia cứ giữ cái nhìn hẹp hòi, mỗi 

Tập 449  553 



người cứ tâng bốc, ca ngợi chính mình, khen mình chê người, không có sự giao tế thì 

Phật pháp sẽ suy tàn, huỷ diệt. 

Ngày nay không nhiều người trên thế gian hiểu được đạo lí này, bởi thế những đạo 

tràng thông thường liệu có ai dám thỉnh người đến giảng kinh, dạy học chăng? Không 

dám, bởi vì thỉnh người khác đến họ nói những bài vở của họ, tông chỉ của họ không 

giống những gì bạn đã đặt ra. Họ tự khen ngợi pháp môn của mình, khen ngợi phương 

pháp  tu  hành  của  mình,  phê  bình  người  khác,  khiến  học  sinh  Phật  Học  Viện  xảy  ra 

những tình trạng như thế, khiến học sinh sau khi nghe xong không biết phải học theo ai. 

Giáo thọ của Phật Học Viện nhiều như vậy, rất nhiều những buổi giảng như thế, ai 

cũng tự khen mình hay, đôi lúc còn phê bình người khác, khiến cho học sinh bối rối, 

không biết theo ai.  Bản thân tôi cũng đã vấp phải trường hợp này, vì vậy sau đó tôi 

quyết không dạy ở Phật học viện nữa, vì không có cách nào để dạy. 

Bây giờ chúng tôi mới hiểu được nỗi khổ tâm của cư sĩ Lí Bỉnh Nam, khi ông đang 

ở Đài Trung. Ông xây dựng Hội Niệm Phật, hội Niệm Phật Đài Trung chính tự tay ông 

xây dựng, ông ở đó đến 38 năm. Ông một mực cung kíng, lễ bái, cúng dường những vị 

đại  đức  lui  tới  Đài  Trung, đôi  lúc  ông còn  thỉnh  những vị  đó đến  để  cúng trai  tăng, 

song chưa bao giờ thỉnh họ diễn giảng, không thỉnh những vị ấy giảng kinh, tại sao? 

Những liên hữu ở hội niệm Phật chuyên tu pháp môn tông Tịnh Độ, họ lại giảng những 

pháp môn khác, phê bình Tịnh Độ Tông, rắc rối sẽ rất lớn. 

Có  vị  pháp  sư  kia  khá  nổi  tiếng,  có  lần  ông  ta  phê  bình,  làm  cho  một  bộ  phận 

những người đồng tu hoang mang, không biết phải theo ai. Sau khi ông ta đi khỏi đó, 

thầy lại phải giảng giải chi tiết lại cho tất cả mọi người, dần dà tâm mọi người ổn định 

trở lại. Đôi lúc phải mất mấy tháng trời, vì thế từ đây về sau ông không thỉnh nữa. Khi 

đến Đài Trung tôi thấy là lạ, có cảm giác tấm lòng thầy không được rộng rãi, làm sao 

bao dung được người khác, sau này tôi mới hiểu. 

Không phải ngày xưa, ngày xưa những đệ tử Phật thực tâm tu pháp môn Đại Thừa 

đều hiểu. Đến một đạo tràng nào đấy, đạo tràng đó tu pháp môn gì, ta phải khen ngợi 

pháp môn đó, khen ngợi pháp sư đó, đây là người hiểu biết, hiểu quy cũ. 

Năm 1977, lần đầu rời Đài Loan, tôi gặp pháp sư Thánh Hoài tại HongKong, hình 

như ngài vừa vãng sanh năm ngoái. Lần đó tôi được một vị cư sĩ mời đến HongKong 

giảng kinh Lăng Nghiêm. Rất nhiều những vị pháp sư ở HongKong đều đến nghe tôi 

giảng nhưng rất ít tín đồ đến. Họ không cho tín đồ đến, chỉ có một vị, đó là pháp sư 

Thánh Nhất. Không những ông đến mà còn kêu gọi tín đồ đến nghe, có được một vị 

pháp sư như thế, quả là một điều không dễ dàng! 

554  Tập 449 



Chúng tôi trở thành bạn bè của nhau, ngài thỉnh tôi đến thăm đạo tràng của ngài. 

Vốn ngài là người tu Thiền tại chùa Bảo Lâm, núi Đại Hưng. Lần tôi đến, thiền đường 

của ngài có đến hơn bốn mươi người, mỗi ngày đều ngồi thiền, tu tập theo quy cũ thiền 

môn, rất đạt. 

Chúng  tôi  là  người  tu  Tịnh  Độ,  niệm  Phật  A  Di  Đà,  pháp  sư  Thánh  Nhất  thỉnh 

chúng  tôi  khai  thị tại  thiền  đường.  Chúng tôi  cũng  chỉ  giảng  khẩu  đầu  thiền,  ca  ngợi 

Thiền Tông, ca ngợi pháp sư Thánh Nhất, ca ngợi pháp môn Thiền, ca ngợi việc tu học 

của mọi người. 

Về Thiền Tông, tôi chỉ giảng Kinh Kim Cang, Vĩnh Gia Thiền Tông Tập, Chứng 

Đạo  Ca.  Chúng  tôi  giảng  rất  nhiều,  nhưng  tất  cả  đều  liên  quan  đến  Thiền  Tông,  tôi 

giảng Đại Châu Hoà Thượng Ngữ Lục, bởi thế chúng tôi có thể giảng được khẩu đầu 

thiền. 

Khi chúng tôi đi khỏi đạo tràng, có người còn theo tôi, lúc đó đoàn tu Tịnh Độ của 

tôi có khoảng mười mấy người. Trên đường đi, họ hỏi chúng tôi, Pháp Sư ca ngợi thiền 

tại sao ngài không tu thiền? Tại sao ngài lại niệm Phật? Chúng tôi trả lời: Thiền thực 

sự cao, chúng tôi không đủ tư cách,  không thuộc căn tánh đó, thiền là để những người 

thuộc  thượng  thượng  căn  tu  tập.  Những  người  tu  thiền  đều  là  những  người  thượng 

thượng căn, chúng tôi làm sao không ca ngợi, không lễ bái được. Vì thế  chúng tôi biết 

căn tánh mình không thể sánh được với người ta. Chúng tôi có thể vãng sinh khi niệm 

Phật, nhưng không thể khai ngộ khi tham thiền. Bởi thế chúng tôi không thể tham thiền 

mà chân thành niệm Phật, cầu về cảnh giới Cực Lạc, còn việc khai ngộ khi đến thế giới 

Cực Lạc hẵng nói. 

Bởi thế con người cần phải có cái biết về mình, quý vị không phải căn tánh đó mà 

cứ  cắm  đầu  học  pháp  môn  đó  thì  chỉ  phí  thời  gian,  sức  lực  mà  thôi,  không  bao  giờ 

thành công. Chúng tôi đã giải thích với họ như thế, họ đã thông cảm được. 

Cách  khen  ngợi  lẫn  nhau  là  qui  tắc  của  nhà  Phật.  Quý  vị  xem,  53  lần  tham  bái 

trong Kinh Hoa Nghiêm, cách tu của 53 vị thiện tri thức đều không ai giống ai, nhưng 

bản thân mỗi người rất khiêm tốn khi ca ngợi người khác, đó là qui cũ. Nếu khen ngợi 

chính mình, phê bình người khác, như thế đã là phạm điều đầu tiên của giới Bồ Tát đó 

là “Khen mình chê người”, giới trọng! Điều này được liệt vào giới đầu tiên trong Du 

Già Bồ Tát giới bổn: “Khen mình chê người, đoạ địa ngục Vô Gián”, quý vị nói xem 

tại sao tội này lại nặng đến vậy? Vì họ báng Phật, báng Pháp, báng Tăng, họ huỷ báng 

Tam Bảo. Qúy vị phê bình tức là huỷ báng Tam Bảo, pháp môn đó là do Phật nói, Phật 

dạy, ta huỷ báng nó tức là đã báng Phật. 

Tập 449  555 



Pháp là do Phật truyền, ta báng Pháp, rất nhiều người tu hành đều theo pháp đó để 

tu hành và thực sự thành công, thực sự khai ngộ, thực sự minh tâm kiến tánh. Ta huỷ 

báng những người đó thì chính là huỷ báng Phật, Pháp và Tăng, như vậy quý vị không 

vào địa ngục thì ai vào nữa! 

Vì thế môn phái không giống nhau, kinh điển khác nhau, khác nhau về pháp môn, 

chỉ  cần  đó  là  do  Phật  truyền  lại  thì  tất  cả  đều  phải  được  tôn  kính,  cung  kính,  cúng 

dường.  Bởi  vậy  chúng  ta  phải  khiêm  cung,  khen  ngợi  người  khác,  đó  chính  là  giới 

trọng của Phật, dứt khoát phải tuân thủ. Không những không được phê bình Phật Giáo 

mà với các tôn giáo khác cũng nên khen ngợi, tại sao? 

Tôi  có  suy  nghĩ  thế  này,  lão  hoà  thượng  Trung  Thôn  Khương  Long  người  Nhật 

Bản, coi như ngài đã ấn chứng cho tôi, ngài đã vãng sanh mấy năm trước, thọ 103 tuổi. 

Mỗi lần đến Nhật tôi đều đến thăm, hầu chuyện với ngài, lần đến này, ngài đã thực sự 

đi xa. Tôi vẫn nhớ lần đầu tiên được diện kiến, lúc bấy giờ đã một trăm tuổi nhưng 

ngài rất vui vẻ. Lúc nói chuyện, ngài đã nói với tôi: Tất cả những người sáng lập tôn 

giáo trên thế giới đều là hoá thân của Bồ Tát Quan Thế Âm, ngài đã nói với tôi như thế. 

Đại đệ tử của ngài là Kiều Bản, hình như bây giờ Kiều Bản đang trú trì Viện Tri 

Ân, ngày trước là Trung Thôn, bây giờ là ông ta. Một hôm khi tiễn tôi đến cổng lớn, 

ông đã nói với tôi: Pháp Sư, cả đời thầy tôi chưa bao giờ nói những chuyện như thế, 

không hiểu sao hôm nay lại nói với pháp sư? Nghĩa là câu chuyện tất cả những người 

sáng  lập  tôn  giáo  trên  thế  giới  đều  là  hoá  thân  của  Bồ  Tát  Quan  Thế  Âm,  ông  ta  rất 

kinh ngạc. 

Ý kiến đó hoàn tàn tương đồng với những gì chúng tôi đã nghĩ. Tất cả các tôn giáo 

mà chúng tôi được tiếp xúc, tất cả đều tin có thần, bởi thế chúng tôi tuỳ thuận họ để 

thuyết  pháp.  Cả  vũ  trụ  chỉ  có  một  vị  thần,  tất  cả  các  tôn  giáo  đều  là  hoá  thân  của  vị 

thần  đó,  họ  tin  tôi.    “Thần”,  đó  là  vị  thần  đang  tôn  thờ,  ví  dụ  như  Cơ  Đốc  Giáo  cho 

rằng  tất  cả  các  tôn  giáo  đều  là  hoá  thân  của  Thượng  Đế,  có  khác  nhau  gì  đâu.  Đạo 

Islam nói tất cả những người khai sáng tôn giáo trên thế giới đều là hoá thân của Chân 

Chủ. 

Nếu đứng về phương diện Phật giáo, thì cách nói của Trung Thôn Khương Long là 

dễ hiểu nhất, tất cả đều là hoá thân của Bồ Tát Quan Thế Âm. Ba mươi hai ứng thân, 

muốn dùng thân nào để độ liền hiện thân ấy. Bởi thế khi vẽ hình ảnh ba mươi hai ứng 

thân Bồ tát Quan thế âm, ba mươi hai khuôn mặt trên đầu Thiên Thủ Thiên Nhãn Quan 

Thế Âm Bồ Tát, ta nên vẽ tất cả các tôn giáo khác nhau, khuôn mặt các tộc người khác 

nhau, như thế sẽ có ý nghĩa hơn. Khi nhìn vào mọi người sẽ nhận ra ngay, tất cả đều 

được vẽ giống nhau, bạn sẽ không nhận ra, đây chính là điểm người hoạ sĩ không nhận 

556  Tập 449 



ra. Nếu hiểu đươc ý nghĩa, họ sẽ vẽ những khuôn mặt khác nhau, vẽ khuôn mặt Phật 

Thích ca, vẽ khuôn mặt Jesus, Mohammad. Khi mọi người nhìn vào, họ thấy đó là sự 

biểu hiện của văn hoá đa nguyên, nên vẽ như thế mới thích hợp. 

Khi  ở  Malaysia,  chúng  tôi  đã  bàn  chuyện  này  với  ông  Ma  Ha  Trừu,  tôi  cũng  đã 

tặng ông ấy một bức tượng Thiên Thủ Thiên Nhãn Quan Âm. Ông ta vui vẻ đón nhận, 

nó nói lên điều gì? Tất cả các tôn giáo đa nguyên đều có nguồn gốc từ một vị thần, vậy 

tạo  sao  thần  lại  chia  ra  nhiều  tôn  giáo,  phải  hoá  ra  nhiều  thân  như  thế?  Đó  là  do 

phương tiện giao thông xã hội ngày xưa chưa phát triển, chưa liên kết được với nhau. 

Muốn  giáo  hoá  chúng  sinh,  các  thần  phải  hiện  thân,  phải  hiện  thân  người  ở  xứ  đó, 

giống như người bản địa, giống như văn hoá bản địa mới giáo hoá được. 

Bây  giờ  không  như  thế,  bây  giờ  là  thế  giới  phẳng,  ngày  trước  muốn  đi  từ  Nam 

Dương đến Nhật Bản phải mất hàng tháng lênh đênh trên biển, bây giờ chỉ mất hai, ba 

giờ đồng hồ là đến. Bởi thế bây giờ cần hợp nhất tất cả lại, ngày trước phải phân tán, 

bây giờ phải hợp nhất, như vậy mới phù hợp. 

Chúng tôi không bao giờ quên được câu chuyện của Lão Hoà Thượng Trung Thôn 

khi lần đầu tiên chúng tôi gặp mặt. Không sai chút nào, tất cả những gì ngài nói chúng 

tôi đều thừa nhận, tất cả đúng như thế. Bởi thế đây chính là tâm đại bi cứu khổ cứu nạn 

của Bồ Tát Quan Thế Âm. 

Trong những tộc người khác nhau, những nền văn hoá khác nhau, ngài đều thị hiện 

dưới rất nhiều hình thức. Quý vị cứ nghe nội dung lời dạy, phương hướng, mục tiêu, 

tông chỉ của ngài, tất cả đều là một. Quý vị xem tất cả kinh điển của các tôn giáo, đều 

là đại đồng tiểu dị. 

Có một điều mà tất cả các tôn giáo đều dạy, đó là hiếu thuận cha mẹ, mỗi tôn giáo 

đều dạy. Nhưng tìm không ra một câu hiếu thuận cha mẹ trong các kinh điển tôn giáo, 

tựa  hồ  không  thấy.  Ngược  lại,  lòng  yêu  thương  lại  rất  phổ  biến,  không  một  tôn  giáo 

nào  không  dạy  lòng  yêu  thương  con  người.  Tất  cả  những  thứ  này  chúng  ta  cần  phải 

hiểu, hiếu thuận cha mẹ, thương yêu tất cả mọi người đó là giáo nghĩa chung, tôn chỉ 

chung, đó là từ bi trong Phật Pháp, đại từ đại bi, từ bi là thương yêu. 

Tân  Cựu  Ước  là  kinh  điển  chung  của  ba  tôn  giáo,  người  theo  Do  Thái  Giáo  học 

Cựu  Ước,  người  theo  Cơ  Đốc  học  Tân  Ước,  người  theo  đạo  Thiên  Chúa  học  cả  Tân 

Cựu Ước, ba tôn giáo này đều chung một nhà. 

Có lần tại Singapore, có năm sáu người từ Nam Phi đến thăm, người châu Âu. Họ 

chất vấn về cách nhìn của chúng tôi đối với vấn đề tôn giáo của người châu Âu như Do 

thái giáo, Thiên chúa giáo, Cơ đốc giáo? Chúng tôi trả lời họ chỉ một nhà nhưng có ba 

Tập 449  557 



phái, tôi đã ra một thí dụ cho họ. Do Thái Giáo là một phái của Hoàng thượng, Thiên 

Chúa Giáo là một phái của hoàng hậu, Cơ Đốc Giáo là phái của thái tử, họ hiểu được 

và gật đầu. Thí dụ của ngài quá chí lí, một nhà nhưng ba phái. 

Bởi thế, ngày nay  các tôn giáo cần bắt tay nhau, cần  đoàn kết lại để cứu thế giới 

này. Không nên khen mình chê người, khen mình chê người là gây nên những sự xáo 

trộn, đi ngược lại lời dạy trong kinh điển, đi ngược lại chủ ý của tôn giáo, nhất định 

phải hợp tác, học tập lẫn nhau. 

Ví dụ, chúng tôi là người Phật Giáo, chúng tôi biết tất cả những tôn giáo khác đều 

là hoá thân của Bồ Tát Quan Thế Âm. Trong truyền thống Phật Giáo, Quan Âm được 

mô tả như thế nào. Trong Cơ Đốc giáo được mô tả như thế nào, trong Thiên Chúa Giáo 

được  mô  tả  ra  sao,  trong  đạo  Islam  được  mô  tả  thế  nào,  họ  dạy  cho  tín  đồ  ra  sao? 

Chúng ta nên lắng nghe, nghe nhiều, quan sát nhiều thì chúng ta có thể hiểu được. 

Nếu  đứng  trên  lập  trường  của  đạo  Islam,  ta  nên  xem  cách  nhìn  của  Phật  giáo  về 

thánh Allah như thế nào, xem Khổng Mạnh trong truyền thống văn hoá Trung Quốc 

nghĩ ra sao, tất cả đều là hoá thân của thánh Allah. Ấn Độ giáo suy nghĩ như thế nào, 

quý  vị  quan  sát  sẽ  thấy  tất  cả  những  vị  sáng  lập  tôn  giáo  đều  là  hoá  thân  của  thánh 

Allah, chỉ như thế bạn mới khỏi bài xích. Qúy vị thử nghĩ, ở mỗi tộc người khác nhau, 

trong những môi trường văn hoá khác nhau thánh Allah sẽ giáo hoá mọi người như thế 

nào. Bởi thế tất cả mọi tôn giáo có thể đoàn kết, có thể học tập lẫn nhau, tất cả tôn giáo 

đều là con một nhà, không có sự mâu thuẫn trong đó. 

Những gì dị biệt đó chỉ là thói quen sinh hoạt, có người thích đồ ngọt, có kẻ thích 

ăn cay, không giống nhau, nhưng không vấn đề gì, đó là chuyện nhỏ, giống nhau ở chỗ 

là đều vui vẻ khi ăn, ăn một cách thoải mái, ăn no là đã đạt mục đích. 

Bởi thế, ngày nay chúng ta nên mở rộng tâm lượng, nhà Phật gọi tâm ôm hư không 

bao trọn cả thế giới. Nhất định phải mở rộng tấm lòng, nhất định phải bao dung, cần 

phải cố gắng học hỏi.  Chúng tôi đã tham cứu kinh điển của mười mấy tôn giáo, tất cả 

những ưu điểm của họ tôi đều ghi chép thành  một cuốn sách nhỏ, lấy tên “Tôn giáo 

thế giới là một nhà”. Những dòng ghi của chúng tôi về kinh điển tôn giáo. 

Bởi vậy, kinh điển Phật giáo đã giới thiệu tại thế giới Cực Lạc, Bồ tát Quan âm là 

trợ thủ cho Phật A Di Đà. Ngài là một vị  Phật đã chứng từ lâu, đây là một vị Phật đã 

chèo ngược thuyền từ trở lại, dùng thân hình một vị Bồ Tát để giúp đỡ Phật A Di Đà ở 

thế giới Cực Lạc. 

Khi hiểu câu chuyện này, chúng ta nghĩ ngay đến tất cả các đức Phật Như Lai trong 

mười phương. Tại sao? Không ai trong số họ không ca ngợi Phật A Di Đà, nếu chỉ ca 

558  Tập 449 



ngợi thôi mà không giúp đỡ thì đó là giả dối, không phải thật tâm. Nhất định họ phải 

giúp đỡ, giúp đỡ chính là giúp đỡ Phật A Di Đà dạy học, dưới thân phận một vị Bồ Tát. 

Bởi  thế  khi  vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc  ta  không  thể  xa  rời  được  thế  giới  Cực  Lạc, 

không  cần  phải  đi  thăm  các  đức  Phật  Như  Lai  trong  mười  phương  nữa  vì  tất  cả  các 

ngài đến thế giới Cực Lạc để dạy học hết rồi, ta được tiếp xúc với tất cả các ngài! 

Lại  Kinh  Tam  Muội  Quan  Âm  viết:  “Quan  Âm  đã  thành  Phật  trước  ta,  có  tên 

Chánh Pháp Minh Như Lai, ta là người đệ tử khổ hạnh”, “chữ ta ở đây chính là Phật 

Thích Ca”. Phật Thích Ca Mâu Ni tự xưng, Bồ Tát Quan Âm đã thành thành Phật trước 

Ngài, khi Bồ Tát Quan Âm thành Phật ngài còn làm một đệ tử khổ hạnh. Điều này nói 

lên Phật Thích Ca Mâu Ni có quan hệ với Bồ Tát Quan Âm, Phật Thích Ca Mâu Ni đã 

từng làm đệ tử của Bồ Tát Quan Âm, ngài là người thầy của Phật Thích Ca. 

Lại Kinh Thủ Lăng Nghiêm viết: “Trong vô lượng kiếp về trước, Bồ Tát Quan Âm, 

trước Cổ Quan Âm Như lai”, đây chỉ thời gian rất sớm, đây không phải là Bồ Tát Quan 

Âm  ở  thế  giới  Cực  Lạc.  Bồ  Tát  Quan  Âm  ở  thế  giới  Cực  Lạc,  đây  là  Quan  Thế  Âm 

Như Lai, đây không phải một người. 

“Thọ như huyễn văn, huân văn, tu pháp Kim Cang Tam Muội”, lúc bấy giờ Ngài tu 

pháp môn gì? Như huyễn văn, huân văn, tu pháp môn Kim Cang Tam Muội, tu pháp 

môn như vậy. “Từ văn tư tu để nhập tam ma địa, nghe lại tự tánh, đắc đạo vô thượng”, 

đạo vô thượng là thành Phật, đây là những lời trong Kinh Lăng Nghiêm. Từ vô lượng 

kiếp về trước, Bồ tát Quan Thế Âm đã thành Phật. Chương Quan Thế Âm Bồ Tát nhĩ 

căn viên thông của Kinh Lăng Nghiêm, nội dung chương này dành để nói về Bồ Tát 

Quan Thế Âm. 

Có ba bộ kinh nói về Bồ Tát Quan Âm, tất cả đều không phải đứng độc lập, tất cả 

đều được kèm theo cuốn kinh chính. Quí vị xem đoạn đầu Kinh Lăng Nghiêm, đây là 

Kinh Quan Thế Âm Bồ Tát. “Đại Thế Chí niệm Phật viên thông chương”, cũng là một 

bộ kinh chuyên dành giới thiệu Bồ Tát Đại Thế Chí. trong Kinh Lăng Nghiêm cũng có 

Bồ Tát Quan Âm, Kinh Hoa Nghiêm cũng có. 

Kinh Hoa Nghiêm là đoạn Thiện Tài Đồng Tử năm mươi ba lần đi thăm viếng, đến 

thăm Bồ Tát Quan Thế Âm.  Những lời khai thị của Bồ Tát Quan Thế Âm trong Kinh 

Hoa Nghiêm đã đề cập đến việc tu hành của bản thân ngài và việc giáo hoá chúng sinh, 

tất cả những việc làm của ngài đều được nói đến. 

Địa Vị của Bồ tát là đệ thất hồi hướng, thập trú, thập hạnh, thập hồi hướng, đệ thất 

hồi hướng trong thập hồi hướng. Phổ Môn là phẩm đầu trong Kinh Pháp Hoa, chuyên 

giới thiệu Bồ Tát Quan Thế Âm, Bồ Tát Quan Thế Âm trong Phẩm Phổ Môn là một vị 

Tập 449  559 



Bồ  Tát  Đẳng  Giác.  Qua  ba  bộ  kinh  này  ta  thấy  được  đẳng  cấp  khác  biệt  của  Bồ  Tát 

Quan Thế Âm. 

Trong Kinh Lăng Nghiêm nghiêng nặng về những việc tự hành trì của Bồ Tát, nói 

rất nhiều về việc ngài tu tập thế nào để thành công. Phẩm Phổ Môn trong Kinh Pháp 

Hoa hình như dành toàn bộ để nói về Bồ Tát cứu độ những chúng sinh khổ nạn như thế 

nào. Kinh Hoa Nghiêm nói cả hai, việc  Thiện Tài Đồng Tử đi thăm viếng và việc ngài 

tự hành hoá tha. Trong ba bộ kinh nói về Quan Âm, Đức Thế Tôn đã đặc biệt giới thiệu 

cho chúng ta. 

Chúng  ta  tiếp  tục  xem  phần  sau  đoạn  cuối  kinh  văn,  nếu  trong  thế  gian  này  có 

những tai nạn, khi những tai nạn đó bất ngờ ập đến, bạn kí thác thân mạng mình nơi Bồ 

Tát,  một  lòng xưng  niệm  thì  tai  nạn  đó  sẽ  được  hoá  giải.  Đây  chính  là  lòng từ  bi  vô 

lượng của Bồ Tát Quan Thế Âm và cũng là thành tựu viên mãn công đức bổn nguyện 

của ngài. Nếu ngài không trải qua nhiều kiếp tu hành thì làm sao có năng lực như thế, 

giống  như  việc  kiến  tạo  thế  giới  Cực  Lạc  của  Phật  A  Di  Đà,  ngài  phải  trải  qua  năm 

kiếp tu hành. 

Muốn cảm ứng đạo giao với Bồ Tát, chúng ta cũng phải chuẩn bị đầy đủ điều kiện. 

Điều kiện của chúng ta càng sâu sắc thì sức gia trì của ngài càng lớn. Nếu chúng ta 

không chuẩn bị một thứ điều kiện gì cả, ngài cũng gia trì, nhưng sức gia trì không được 

lớn lắm. Có thể khó qua khỏi tai nạn nhưng ít nhất nó cũng được giảm bớt.  Nếu công 

đức, sức lực chúng ta đầy đủ, cộng với sự gia trì của Bồ Tát, ta có thể thoát khỏi tai nạn. 

Ta phải nắm vững vấn đề này để khỏi trách cứ Bồ Tát linh hay không linh. Tại sao 

ngài gia hộ cho người kia nhiều mà gia họ tôi ít vậy, Bồ Tát thiên vị, nếu bạn nghĩ như 

thế thì bạn đã tạo thêm tội nghiệp. Nguyên tắc cơ bản của việc gia trì là chúng ta có 

một phần công đức thì Phật gia trì một phần, ta có mười phần công đức thì Phật sẽ gia 

trì  mười  phần.  Nếu  ta  không  có  chút  công  đức  nào,  tất  cả  những  gì  ta  có  đều  là  tội 

nghiệp, thì rắc rối rồi đấy. Bồ Tát muốn gia trì cũng không thể gia trì được, chứ không 

phải ngài không gia trì bạn. 

Phần lớn người trên thế gian đều tạo nghiệp, tuy vậy vẫn có những người chân tu, 

nên những người tạo nghiệp vẫn còn may mắn đó là hưởng phước của người chân tu. 

Nhưng họ không hiểu đó là những người thực tâm tu hành mà còn mắng họ, sỉ nhục họ, 

coi thường họ. Trên thực tế, công đức tu hành của họ đã làm giảm nhẹ những tai nạn 

trong  hiện  tại  của  mình.  Đó  chính  là  điều  những  người  này  không  biết  để  trả  ơn  vì 

không hiểu rõ chân tướng sự thực, đấy gọi là vong ân bội nghĩa. 

Tuy vậy nhưng người tu hành không bao giờ trách cứ những người đó, tại sao? Họ 

rất đáng thương, không có ai dạy dỗ cho họ. Vốn họ cũng là những vị Phật, nhưng tại 

560  Tập 449 



sao họ lại làm những việc sai trái như thế? Không ai dạy dỗ, bị tiêm nhiễm bởi những 

hủ tục, bị những thế lực như tập quán, hủ tục của xã hội lôi kéo, chúng ta không nên 

trách họ. Bản thân họ không biết, lại đang tạo nghiệp, họ thực sự là những người đáng 

thương, trong tương lai họ còn mang quả báo.  Chưa lúc nào tâm Bồ Tát hết hi vọng 

hoá giải tất cả những tai nạn cho chúng sinh, chỉ cần họ phản tỉnh, họ sám hối thì việc 

hoá giải nằm trong tầm tay, không phải viển vông. 

Trong kinh Phật đã lấy một thí dụ, tội nghiệp được so sánh như bóng tối, căn nhà 

tối cả nghìn năm, chỉ cần đốt lên một ngọn đèn, ngọn đèn đó chính là sự phản tỉnh, giác 

ngộ, thì tội nghiệp được tiêu trừ ngay. 

Nên biết rằng, công năng của định chỉ đè ép được tội nghiệp vào một nơi, để nó 

không thể phát tác, chứ không phải tiêu diệt. Trí tuệ mới triệt tiêu được nó, khi trí tuệ 

được mở ra thì tội nghiệp liền được tiêu diệt. Bởi thế, giới định chỉ mới đè ép phiền 

não,  giới  chế  phục  cạn,  còn  định  chế  phục  sâu  hơn,  nhưng  tuệ  có  thể  triệt  tiêu  luôn 

phiền não. Đây là tam học giới định tuệ, tác dụng của nó là ở chỗ đó. 

Quán Kinh nói, đây là Kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật: “Trong ánh sáng tròn đầy 

trên đỉnh đầu của Bồ Tát có năm trăm hoá Phật như Phật Thích Ca Mâu Ni, mỗi hoá 

Phật có năm trăm hoá Bồ Tát, vô lượng chư thiên đứng hầu”. Đây là tướng Bồ Tát thị 

hiện, khi tạo hình tượng Bồ Tát Quan Âm và Bồ Tát Đại Thế Chí, mới nhìn qua giống 

nhau, nhưng kì thực có sự khác biệt. 

Khác biệt ở đâu? Khác ở chỗ những chiếc mũ đội. Ánh sáng tròn đầy trên đỉnh đầu, 

những chiếc mũ các Ngài đội. Trong những chiếc mũ ấy thì trên mũ của Bồ Tát Quan 

Thế  Âm  có  tượng Phật,  tượng  Phật  đứng,  đó  là  tượng  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni,  tượng 

đứng. Trên mũ Bồ Tát Đại Thế Chí là một bình báu, quí vị xem họ được phân biệt rất 

rõ ràng, có sự khác biệt. 

Trên  tay  Bồ  Tát  Quan  Thế  Âm  thường  cầm  cành  dương,  cách  thức  biểu  trưng 

không giống nhau, Bồ Tát Đại Thế Chí biểu trưng trí tuệ, Bồ Tát Quan Thế Âm biểu 

trưng cho từ bi. Hành môn là “từ bi làm gốc, phương tiện làm cửa đi vào”, bởi thế cứu 

độ tất cả chúng sinh khổ nạn. Dụng ý trong việc biểu trưng trí tuệ của Bồ Tát Đại Thế 

Chí rất sâu sắc, nếu từ bi không có trí  tuệ thì từ bi đó chỉ  mang đến những tác dụng 

không như ý muốn. 

Bạn  nghe  nhà  Phật  thường  nói:  “Từ  bi  làm  gốc,  phương  tiện  làm  cửa  đi  vào”, 

nhưng còn có hai câu nữa, “từ bi thường mang theo tai hoạ, phương tiện chỉ là hạ sách”, 

ta phải hiểu câu này như thế nào? Nếu từ bi mà không có trí tuệ, thì kết quả sẽ là tai 

hoạ,  đó  là  hạ  sách,  ý  nói  Quan  Âm  và  Thế  Chí  đều  không  thể  thiếu.  Quan  Âm  bên 

Tập 449  561 



ngoài, Thế Chí bên trong, bên ngoài là từ bi, bên trong là trí tuệ, như thế mới có thể 

cứu giúp được tất cả chúng sinh. 

Phật biểu trưng cho tự tánh, đại diện lí thể. Tự tánh, lí thể không có hình tướng nên 

nó không có biểu hiện, tượng trưng cho bản thể. Tượng trưng của Bồ Tát là từ thể khởi 

dụng, từ thể khởi dụng chính là hai loại, một là trí hai là hành. Bồ Tát Đại Thế Chí biểu 

trưng trí, Bồ Tát Quan Thế Âm biểu trưng hành. Trí với hành là một chứ không phải 

hai, trí hành hợp nhất. Đây là điều được triết học đề cập đến, bởi thế trong Phật pháp 

đã ẩn chứa thứ triết học cao sâu. 

Hiện tướng, Quán Kinh nói đến hiện tướng. Có năm trăm hoá Phật như Phật Thích 

Ca Mâu Ni, mỗi một hoá Phật, mỗi một vị hoá Phật đều có năm trăm Bồ Tát, lại còn có 

vô lượng chư thiên theo hầu, đứng vây quanh đức Phật. 

“Lại tướng hào quang nơi giữa lông mày có đủ màu sắc bảy báu, phóng ra tám vạn 

bốn nghìn thứ ánh sáng, trong mỗi tia sáng có vô lượng vô số trăm nghìn hoá Phật, mỗi 

một  hoá  Phật  có  vô  số  Bồ  Tát  hầu  hạ”,  tất  cả  những  mô  tả  đó  đều  mang  tính  tượng 

trưng. 

“Hào quang giữa lông mày”, hào quang màu trắng, ánh hào quang màu trắng, trong 

ánh sáng đó có đủ màu của bảy thứ báu. Số 7, ta đã biết tính tượng trưng của nó. 

“Vô lượng màu sắc kì diệu”, có nghĩa là vô lượng ánh sáng màu sắc châu báu, ở 

đây muốn nói lên điều gì? Biểu trưng tánh đức. Đó là điều khi kiến tánh, đại sư Huệ 

Năng đã nói: “Nào ngờ tự tánh, vốn nó đã đầy đủ”, mang ý nghĩa như thế. Trong tự 

tánh đã có đủ vô lượng vô biên trí tuệ, đức tướng, dùng bảy báu để thí dụ. 

“Phóng ra tám vạn bốn nghìn thứ ánh sáng”, ở đây hàm ý tám vạn bốn nghìn pháp 

môn của Phật Pháp. “Mỗi mỗi ánh sáng có vô lượng vô số trăm nghìn hoá Phật”. Mỗi 

pháp môn trong tám vạn bốn nghìn pháp môn, đều có thể tạo nên sự thành công  cho 

vô lượng vô biên chúng sinh thành Phật. “Pháp môn bình đẳng, không cao không thấp”, 

vì sao? Tất cả đều được sinh ra từ tự tánh, tát cả đều từ miệng Phật nói ra, nên tất cả 

pháp môn đều bình đẳng. 

Khen mình chê người đó chính là huỷ báng Tam Bảo, chắc chắn không thể chấp 

nhận được. Tại sao Phật lại nói nhiều pháp môn như thế? Là bởi trong tự tánh vốn đủ, 

pháp vốn như thế. Nếu bạn hỏi tại sao Phật lại nói như thế, lí do căn tánh không giống 

nhau, nên một pháp môn không thể độ hết tất cả chúng sinh. 

Phật rất từ bi, quý vị thích pháp môn nào thì dạy pháp môn đó. Tuy pháp môn vô 

lượng vô biên, nhưng trên thực tế nó vẫn có những điểm chung, bí quyết chung, bởi thế 

562  Tập 449 



nó bình đẳng. Giống nhau ở đâu? Đó là nhìn thấu, buông bỏ. Bất kì một pháp môn nào 

đều không thể tách rời nhìn thấu, buông bỏ. Vì thế chỉ cần  nhìn thấu, buông bỏ thì quý 

vị có thể thành Phật, công đức  đã viên mãn. 

Tất cả các pháp môn đều như thế cả, nếu chú ý quan sát, học hỏi, ta sẽ phát hiện ra 

ngay. Không có một pháp môn nào không dạy chúng ta nhìn thấu, buông bỏ. Bởi thế, 

nhìn thấu, buông bỏ đã trở thành cương lĩnh chung, nguyên tắc chung của việc tu học 

Phật Pháp. Nếu không quý vị bạn nhìn thấu, không dạy quý vị buông bỏ thì việc học 

tập sẽ gặp rất nhiều khó khăn. Dùng tất cả sức lực, tiêu tốn bao nhiêu thời gian, nhưng 

vẫn không bước vào được cửa, không thể không biết điều này. 

Ngày nay chúng ta đã hiểu rõ, liệu đã buông bỏ chưa? Chưa, nếu đã buông bỏ thì 

đã chứng quả, tại sao chúng ta không chịu làm? Đây là điều đại sư Chương Gia đã nói 

với chúng ta, nếu chưa hiểu rõ thì việc nhìn thấu của quý vị sẽ có vấn đề, thực sự nhìn 

thấu, không cần ai khuyên bảo vẫn tự buông bỏ. Bởi thế ngài dạy chúng ta, biết tu học 

Phật  Pháp  rất  khó  nhưng  khi  thực  hành  lại  rất  dễ,  dễ  buông  bỏ  nhưng  lại  khó  hiểu, 

nghĩa là rất khó để nhìn thấu. 

Phật Thích Ca Mâu Ni dành bốn mươi chín năm để thuyết pháp, dạy học, vì sao? 

Giúp quý vị nhìn thấu, hiểu rõ chân tướng sự thực, lúc đó quý vị mới thực sự buông bỏ, 

khi buông bỏ được rồi thì Phật không cần dạy nữa. Qúy vị vẫn tự nhiên buông bỏ, tại 

sao? Qúy vị muốn thành Bồ Tát, muốn thành Phật, muốn thoát khỏi luân hồi lục đạo, 

muốn vượt thoát thập pháp giới. Chỉ cần buông bỏ là được, không buông bỏ được thì 

không thể rời bỏ được. 

Bởi vậy không cần Phật dạy vẫn cứ buông bỏ nhưng cần Phật dạy để nhìn thấu, lìa 

khổ được vui, đó là nguyên tắc chung, cương lĩnh chung của nền giáo dục Phật giáo. 

Rất nhiều thứ khổ, ba thứ khổ của chúng sinh lục đạo lúc nào cũng có mặt. Cái khổ do 

phiền  não  vô  minh,  khổ  do  phiền  não  trần  sa,  cái  khổ  của  phiền  não  kiến  tư,  tất  cả 

những thứ đó đều là nguyên nhân để không thể thoát khỏi lục đạo. 

Cứ nhìn xã hội chúng ta ngày nay, nói thật tất cả đều không thoát khỏi ba ác đạo, 

tại sao? Bởi quý vị không chịu buông bỏ tham sân si. Tham lam chính là nguyên nhân 

tạo nghiệp đầu tiên trong cõi quỉ đói. Sân hận là nguyên nhân tạo nghiệp đầu tiên trong 

cõi  địa  ngục.  Ngu  si  là  nguyên  nhân  tạo  nghiệp  đầu  tiên  trong  cõi  súc  sinh.  Qúy  vị 

không chịu buông bỏ ba thứ này, tất cả những thứ quý vị tạo đều là những nguyên nhân 

dẫn đến nghiệp tam đồ, những nguyên nhân này sẽ mang lại quả báo trong tam đồ. Học 

Phật cũng không được, niệm Phật cũng không được, muốn niệm Phật đòi hỏi bạn phải 

buông bỏ mới được, không thể không buông bỏ. 

Tập 449  563 



Pháp Sư Quán Đỉnh Từ Vân, một vị đại đức sống vào khoảng năm Càn Long đời 

nhà Thanh, vị pháp sư này thông tông thông thông giáo, hiển mật viên dung, trước tác 

rất  nhiều.  “Vạn  Tục  Tạng”  của  Nhật  Bản  đã  đưa  vào  hơn  hai  mươi  loại  chú  giải  của 

Ngài, có cả thảy hơn năm mươi tác phẩm được viết trong cuộc đời ngài, có thể một nửa 

đã được đưa vào “Vạn Tục Bản”, những tác phẩm của Ngài rất có giá trị. 

Trong  tác  phẩm  “Đại  Thế  Chí  Viên  Thông  Chương  Sớ  Sao”,  đây  là  tác  phẩm 

không dài, chỉ 244 chữ, còn ngắn hơn cả Tâm kinh, Tâm kinh có cả thảy 260 chữ, tác 

phẩm này chỉ vỏn vẹn 244 chữ, quí vị thấy bản sớ sao cũng được xem là một tác phẩm, 

nội dung rất chi tiết. 

Ngày trước chúng tôi đã giảng một lần và đã sử dụng bản sớ sao này. Mặt cuối của 

tác  phẩm,  những  đoạn  cuối  của  tác  phẩm  nói  về  niệm  Phật,  có  độ  một  trăm  quả  báo 

khác  nhau,  có  một  trăm  quả  báo  khác  nhau  khi  niệm  Phật.  Thứ  nhất  là  quả  báo  Địa 

Ngục  A  Tì,  lúc  bấy  giờ  khi  đọc  đến  câu  này  chúng  tôi  không  thể  lí  giải  được,  niệm 

Phật là một việc tốt, tại sao niệm Phật lại đi vào Địa Ngục A Tì? Chúng tôi đưa bản 

kinh đến tham vấn thầy Lí, vừa xem, thầy cho đây là một câu hỏi rất lớn. 

Điều này chúng tôi không phải nói cho một mình thầy, tôi giảng kinh là giảng cho 

tất  cả  mọi  người,  tại  sao  điểm  cuối  của  niệm  Phật  lại  là  địa  ngục  A  tì?  Là  bởi  chưa 

đoạn hết tham sân si mạn nghi, nói nghe ngọt như đường, hình dáng bên ngoài thật đạo 

mạo nhưng trong tâm toàn là giết, cướp, tà dâm, nói dối. Niệm Phật A Di Đà kiểu như 

thế thì quả báo nhận lấy chắc chắn là Địa Ngục A Tì. Nghe đến đó tôi mới ngộ ra, điều 

thứ  nhất  trong  một  trăm  điều  vãng  sinh  thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  vãng  sinh 

thượng  thượng  phẩm.  Cuốn  sách  này  được  học  hội  Tịnh  tông  ấn  tống  rất  nhiều,  số 

lượng phát hành cũng không ít, chúng ta hoàn toàn có thể tìm được, đây là tác phẩm 

dành riêng để nói về Bồ Tát Đại Thế Chí. 

Bởi thế thực sự các pháp môn đều bình đẳng, bình đẳng ở đây bao gồm các pháp 

môn các tôn giáo khác, chúng ta đối xử bình đẳng với tất cả, tại sao? Tất cả chúng sinh 

vốn là Phật, tất cả chúng sinh đều có Phật tánh, đã có Phật tánh thì trong tương lai nhất 

định sẽ làm Phật. 

Mục tiêu cuối cùng của rất nhiều tôn giáo là thiên đường. Chúng ta nên hiểu, một 

số thiên đường thuộc cõi trời dục giới, một số thuộc cõi trời sắc giới. Nếu nghiêng về 

thiền định, tâm thanh tịnh, thì tất cả đều thuộc cõi sắc giới. Năm dục: Tài, sắc, danh, 

thực, thùy, người Trung Quốc thường nói thất tình ngũ dục. Không đoạn được thất tình 

ngũ dục, chắc chắn sẽ ở dục giới, họ không thể đến được sắc giới. Bởi thế quý vị sinh 

lên tầng trời nào phụ thuộc vào việc đã buông bỏ được bao nhiêu, càng buông bỏ nhiều 

564  Tập 449 



thì càng được nâng cao lên, không lỗ vốn khi buông bỏ, thực sự lợi thế khi buông bỏ! 

Nếu cứ khư khư thì càng thua thiệt, chúng ta phải hiểu được tất cả những điều này. 

Khi mới bắt đầu học Phật, đại sư Chương Gia thường nhắc nhở tôi, tôi học được ba 

năm thì người vãng sinh. Lúc bấy giờ, mỗi tuần tôi đến thăm người một lần, mỗi lần 

như thế người dành một đến hai tiếng đồng hồ. Khi người không có khách, thời gian 

cho tôi có thể lên đến hai tiếng,  còn lúc  có khách thì chỉ  một tiếng, đó là chuyện rất 

hiếm. Tất cả những nguyên tắc vàng đó tôi được hấp thụ từ người. 

Bởi vậy, nhất định phải đọc được ý nghĩa của sự tượng trưng. Trong mỗi ánh sáng 

có vô lượng vô số trăm nghìn hoá Phật, hoá Phật này là số chúng sinh được giáo hoá. 

Bởi vậy hình tượng Bồ Tát Quan Âm mà chúng ta thấy là hoá thân chứ không phải ứng 

thân, vậy có ứng thân hay không? Có, nhưng bởi chúng ta giáp mặt nhưng không biết, 

không biết đó là ứng thân của Ngài. Ta có thể biết hoá thân là bởi ngài đột nhiên xuất 

hiện, nhưng ta không biết từ đâu tới và không biết đi về đâu, thực sự gặp mặt, trực tiếp 

nói chuyện với Ngài. 

Khi tôi đang cầu học ở Đài Trung, trước đó tôi đã có một người thầy, vừa là hiệu 

trưởng khi tôi đang đi học tại Quí Châu, đó là tiên sinh Chu Bang Đạo. Sau này khi đến 

Đài Loan chúng tôi gặp lại thầy. Với  bọn học sinh chúng tôi, thầy như một bậc phụ 

huynh với con em, rất mực yêu thương, rất mực quan tâm. Thời kì chiến tranh chúng 

tôi trở thành những học sinh lưu vong, bù lại chúng tôi được hai thầy săn sóc không 

thiếu  một  thứ  gì.  Chúng  tôi  cảm  kích  lắm,  không  ai  trong  chúng  tôi  không  quí  trọng 

các thầy, đôi lúc quí trọng các thầy còn hơn cha mẹ, các vị thực sự là những người tốt. 

Phu nhân của thầy, ở lại Nam Kinh sau khi kháng chiến thành công, chúng tôi có 

dịp  ghé  qua  căn  nhà  ở  Nam  kinh.  Đây  thực  sự  là  một  quần  thể  nhà  cửa  trù  mật,  sau 

cánh cổng là một khoảng sân với rất nhiều cây cổ thụ, tiến sâu vào một đoạn là cổng 

thứ hai, cổng thứ hai là sân vườn, đến cánh cổng thứ ba mới đến nhà chính. Bà nói với 

thầy Lí, là bởi họ cùng học Phật với thầy Lí, ngày trước họ là thầy giáo của chúng tôi 

nhưng khi học Phật bà trở thành bạn học Phật với chúng tôi. 

Bà kể một câu chuyện trong đó bà thắc mắc chưa có lời giải. Bà nói, một hôm khi 

thầy giáo đi vắng, một mình bà với một hai người ở. Có một vị pháp sư ở núi Cửu Hoa 

đến nhà bà hoá duyên. Tự nhiên lại có người xuất gia xuất hiện, bà bèn hỏi nguồn gốc 

vị pháp sư, ngài cho biết mình đến từ núi Cửu Hoa. Hỏi tiếp ngài đến có việc gì? Hoá 

duyên. Bà hỏi tiếp ngài cần những gì? Ngài bảo cần năm cân dầu thơm. Lúc bấy giờ 

thầy giáo và vợ thầy vẫn chưa học Phật nên không đưa, không được đáp ứng, vị sư bèn 

ra đi. 

Tập 449  565 



Sư  đi  chưa  được  bao  lâu  tự  nhiên  sực  nhớ,  nhà  mình  rộng  rãi,  hai  ba  lớp  cổng, 

nhưng không cánh nào mở cả làm sao vị sư ấy vào được? Khi sư đi, cửa vẫn không mở, 

ông ấy làm sao ra được? Mà chuyện thật chứ có phải ngủ mơ đâu, họ còn nói chuyện 

với sư rất lâu kia mà, câu chuyện cứ quay đi quẩn lại, không có câu trả lời. Cuối cùng 

bà nói với thầy giáo, thầy nói với bà, đấy chính là hoá thân của Bồ Tát Địa Tạng, bà đã 

có duyên với Bồ Tát. Nghe thế, bà vô cùng ân hận, năm cân dầu thơm có đáng vào đâu, 

sao mình không phát tâm cúng dường. 

Từ đấy về sau bà đều tụng Kinh Địa Tạng mỗi ngày, mỗi ngày bà đều tu pháp môn 

Địa Tạng. Bà rất có công phu, đến độ nước đại bi bà trì chú có thể trị bệnh, cứu được 

rất nhiều người. Khi vãng sinh, người ta đã thu được hơn ba trăm viên xá lợi sau khi 

hoả thiêu, đó là điều rất khó đạt đối với một cư sĩ. 

Đấy là  câu chuyện có thật về hoá thân. Lúc bây giờ vẫn chưa ai để ý, cửa không 

mở làm sao vào được? Khi ra về, đột nhiên không thấy đâu, đi rồi, đến vườn đã không 

thấy  bóng  dáng,  cửa  ngoài  cùng  cũng  đóng  nhưng  không  thấy  người.  Phật  độ  người 

hữu  duyên,  nhân  duyên  ngày  ấy,  mãi  đến  mấy  năm  sau,  khi  gặp  được  thầy  Lí  mới 

thành tựu, nhân duyên đó mới thành tựu, cuối cùng cả nhà trở thành những tín đồ Phật 

giáo thuần thành. 

Phần  sau,  tiếp  tục  giới  thiệu  Bồ  Tát  Đại  Thế  Chí,  “Bồ  Tát  Đại  Thế  Chí,  Đại  Trí 

Đại Thế Bồ Tát”, thế ở đây là sức mạnh, đại trí đại lực. “Có thể đến bất cứ chỗ nào”, vì 

đại trí đại lực nên ngài có thể đi khắp mọi nơi, cõi hư không khắp pháp giới, không nơi 

nào ngài không đến, vì vậy mới có tên Đại Thế Chí, danh hiệu có từ đó. 

Theo  Kinh  Lăng  Nghiêm,  “Đại  sĩ  dùng  tâm  niệm  Phật  để  đi  vào  vô  sinh  nhẫn, 

không mượn phương tiện, tâm tự nhiên khai. Nay nhiếp người niệm Phật nơi cõi này 

quay về Tịnh Độ, cùng Bồ Tát Quan Âm hầu Phật A Di Đà”. “Đứng hai bên” ở đây có 

nghĩa yểm trợ Phật A Di Đà giáo hoá chúng sinh. 

Chương Đại Thế Chí Viên Thông trong Kinh Lăng Nghiêm chuyên giới thiệu Bồ 

Tát Đại Thế Chí, Đại Thế Chí là vị Bồ Tát tu pháp môn niệm Phật. “Dùng tâm niệm 

Phật  để  vào  cõi  vô  sinh  nhẫn”,  ngài  thành  Phật  như  thế  nào?  Thành  Phật  bằng  cách 

niệm Phật, chỉ với phương pháp đơn giản như thế, niệm đến độ lí nhất tâm bất loạn. Lí 

nhất tâm bất loạn cùng đẳng cấp, cùng cảnh giới với minh tâm kiến tánh, đại triệt đại 

ngộ của Thiền Tông. Thiền Tông dùng phương pháp tham thiền để đạt đến, Bồ Tát Đại 

Thế  Chí  sử  dụng  phương  pháp  niệm  Phật  A  Di  Đà  để  đạt  đến.  Cùng  một  nguyên  lí, 

nhưng bên dùng phương pháp niệm Phật. Đầu tiên là buông bỏ phiền não kiến tư để 

được sự nhất tâm bất loạn, sau đó buông bỏ phân biệt, khởi tâm, động niệm để đạt đến 

lí nhất tâm bất loạn, nghĩa là thành Phật. 

566  Tập 449 



Niệm Phật mà không thể buông bỏ phiền não kiến tư thì không thể thoát khỏi luân 

hồi lục đạo, kết quả niệm Phật sẽ là gì? Chỉ là phước báo cõi trời và cõi người, những 

người  giàu  có  giữa  thế  gian  này,  tất  cả  đều  do  hưởng  phước  báo  niệm  Phật  từ  kiếp 

trước. Không phải nhà Phật, chắc chắn không thể đạt được quả báo lớn như thế. Không 

phải nhà Phật thì muốn tu được phước báo như vua chúa, ít nhất phải làm việc thiện 

trong mười đời. Nhưng theo nhà Phật, họ có thể thành tựu một lần. 

Dùng  tâm  chân  thành  để  tu  thiện,  vẫn  chưa  đoạn  được  phiền  não  kiến  tư.  Đoạn 

được phiền não kiến tư thì những kết quả anh ta tu tập được sẽ biến thành công đức, 

nghĩa là không phải phước đức. Công đức có thể giúp bạn vượt khỏi sanh tử trong tam 

giới, nhưng phước đức thì không thể, những gì phước đức  mang lại đó là phước báo 

của loài người và cõi trời. 

Nhưng chúng ta cứ thử nghĩ, mấy người đại phước đức mà không tạo nghiệp? Có 

quyền, có thế, làm vua, làm chúa, thích giết ai là giết, người khác sẽ bị khép tội chết 

khi  giết  người  nhưng  họ  giết  thì  không  sao.  Giết  người  không  phạm  tội  nhưng  nhân 

quả vẫn phải trả, phải đền mạng, phải chịu quả báo, giết nhiều người quá thì phải đoạ 

địa ngục. Sau khi chịu hết khổ báo ở địa ngục còn phải đền mạng, không thể trốn thoát 

được, mọi người phải hiểu rõ chân tướng sự thực này. Đừng sát sinh, ngay cả ăn thịt 

cũng không nên, ăn thịt cũng bị quả báo. Kinh Phật đã dạy, các vị đại đức ngày xưa 

thường khuyên: ăn họ nửa cân, kiếp sau phải trả tám lạng, đừng đắc ý. Sao phải tạo tội 

đó để tự chuốc lấy rắc rối cho mình, vì thế giáo dục nhân quả là thứ quan trọng nhất 

trong mọi thứ. 

Niệm Phật là pháp môn đơn giản nhất, “dùng tâm niệm Phật để được vào cảnh giới 

vô  sinh  nhẫn”  đó  chính  là  thành  đạo.  “Không  mượn  phương  tiện,  tự  đắc  tâm  khai”, 

phương tiện ở đây là những pháp môn khác, Ngài không dùng pháp môn nào trong tám 

vạn  bốn  nghìn  pháp  môn,  chỉ  theo  đuổi  một  câu  danh  hiệu  Phật  đơn  giản  mà  được 

thành tựu.  Vì vậy  ngài  có  nhân duyên rất  sâu  nặng  với Phật  A  Di  Đà,  Phật  A  Di  Đà 


cũng dùng một câu danh hiệu Phật. 

Phương pháp của Phật A Di Đà cũng không phải tự ngài sáng tạo ra mà từ những vị 

cổ Phật đã có, trước Phật A Di Đà đã có. Cái gọi là “thâm nhập một môn, huân tu lâu 

dài”, quyết không thể thay đổi, khi niệm Phật đã thành tựu rồi thì tâm khai ý giải, đại 

triệt đại ngộ. 

“Ngày nay ở thế giới này” đó chính là thế giới Ta bà, là thế giới của chúng ta đây, 

“nhiếp thọ những người niệm Phật”, chuyên nhiếp thọ những người niệm Phật “quay 

về  Tịnh  Độ”.  Bồ  Tát  Đại  Thế  Chí  tiếp  dẫn  chúng  sinh  cùng  về  Cực  Lạc.  Mỗi  người 

niệm Phật, thực sự muốn niệm Phật cầu về Tịnh Độ, chắc chắn sẽ được Đại Thế Chí 

Tập 449  567 



gia trì, đấy là điều khẳng định. Cùng tu một pháp môn với ngài, ngài với Bồ Tát Quan 

Thế Âm đều là những trợ thủ của Phật A Di Đà, đó là những người trợ giáo cho Phật A 

Di Đà ở thế giới Cực Lạc. 

Quán Kinh nói: “Dùng ánh sáng trí tuệ chiếu soi tất cả, khiến lìa ba đường, được 

sức vô thượng, nên có danh hiệu là Bồ Tát Đại Thế Chí”. Đây là Bồ Tát giáo hoá người 

khác, Bồ Tát biểu trưng cho trí tuệ, Bồ Tát Quan Âm biểu trưng cho từ bi. Đại Thế Chí 

biểu trưng trí tuệ, trí tuệ soi chiếu tất cả, giúp tất cả chúng sinh phá mê khai ngộ, cần 

có trí tuệ để phá mê khai ngộ. 

Khi mê được phá thì tam đồ, lục đạo sẽ biến mất. Lục đạo, tam đồ từ đâu mà có? 

Do phiền não kiến tư, chúng ta cứ làm theo lời Kinh Vô Lượng Thọ, lời Phật A Di Đà, 

tự nhiên sẽ thành tựu. Phật A Di Đà là nguyện lực, nhờ công đức tu hành năm kiếp nên 

thành tựu. Chúng ta là phiền não kiến tư, phiền não vô minh, phiền não trần sa nếu trải 

qua vô lượng kiếp tu hành cũng thành tựu, thành tựu những gì? Thành tựu luân hồi lục 

đạo, thành tựu khổ báo trong tam đồ, một đạo lí thật sự, không viển vông, tất cả đều 

thực hiện. Nhưng chúng ta đã sai phương hướng, người đi đường chính còn chúng ta đi 

đường tà, bởi thế tất cả pháp thế gian hay xuất thế, không một pháp nào không thành 

tựu một cách tự nhiên. 

Trong kinh Phật có một từ gọi là: “Pháp vốn như thế”, tất cả pháp nó tự nhiên như 

thế. Bởi vậy chúng ta phải hiểu rằng tôn giáo là dạy học, nếu xa rời việc giáo dục thì 

tôn giáo trở thành mê tín, mê tín thì không phải tôn giáo. Cần làm rõ cách định nghĩa 

hai  chữ  tôn  giáo,  chúng  ta  có  niềm  tin  tôn  giáo,  đầu  tiên  phải  hiểu  được  hai  chữ  tôn 

giáo. Tin Phật, chúng ta phải hiểu được Phật giáo là gì. 

Tôn, trong từ vựng Trung Quốc, quý vị thử tra tự điển, nó mang rất nhiều nghĩa, rất 

nhiều ý. Trong đó có ba ý chính, thứ nhất là chủ yếu, thứ hai là trọng yếu, thứ ba là tôn 

sùng, có ba ý chính như thế. Giáo là giáo dục, dạy học, giáo hoá. Kết hợp hai chữ tôn 

giáo nó có nghĩa giáo dục chủ yếu, đặt nặng việc dạy học, tôn sùng việc giáo hoá, dạy 

như  thế  nào?  Lên  lớp,  dạy  học,  không  chỉ  lên  lớp,  dạy  học  mà  người  thầy  còn  làm 

gương, thực hành. 

Thành công của Phật Bồ Tát khi dạy học, quan trọng là ở chỗ tự mình làm gương, 

khuyên bảo. Đầu tiên là làm gương sau đó mới khuyên bảo, vì thế mới tạo niềm tin cho 

mọi người. Nói cách khác, thực hành tất cả những lời Phật dạy trong kinh, không thực 

hành được thì khoan nói đến chuyện gì, phải thực hành rồi sau hẵng nói. 

Khi  còn  tại  thế,  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  đã  làm  gương  cho  chúng  ta.  Trí  tuệ,  đức 

năng, tướng hảo của Ngài, tất cả đều được áp dụng vào đời sống hàng ngày, công việc 

là dạy học, việc dạy học chưa bao giờ bị gián đoạn. Thời đại đức Phật chưa có sách vở, 

568  Tập 449 



giống như Khổng Tử, suốt đời dạy học Khổng Tử chưa bao giờ dùng sách giáo khoa. 

Cũng chưa có bất kì một tài liệu nào, ngay đề cương diễn giảng cũng không có. Có thể 

nói ra được rất nhiều lời như vậy, lại có hệ thống có tổ chức, mạch lạc, tất cả những 

thứ đó có thể tự đặt ra ư? Ai có khả năng làm việc đó? Nhất là ngày nay chúng ta nói 

đến khoa phán, nhưng những phương pháp này không có trong thế gian, chỉ có Phật 

pháp mới có. 

Khi được sắp xếp bằng khoa phán, chúng ta mới hiểu được văn chương là hàng đầu, 

văn chương chiếm đầu bảng đã làm được những gì? Không tăng không giảm, thêm một 

câu là bạn đã làm cho nó thừa thải, không cần thiết, nếu bạn bỏ đi mấy dòng nó sẽ rời 

rạc. Tất cả đều ăn khớp với nhau, đây là kết cấu của chương pháp. Từ góc độ kết cấu 

chương pháp ta có thể thấy được sự hoàn chỉnh, chặt chẽ của hệ thống tư tưởng. Hoàn 

chỉnh  như  vậy,  chặt  chẽ  như  vậy,  đây  không  phải  là  việc  làm  của  những  người  bình 

thường.  Nếu  đã  được  xem  khoa  phán  quý  vị  không  thể  không  phục,  ai  có  khả  năng 

thực hiện được những việc đó? 

Khoa phán Bộ  Kinh Hoa Nghiêm  trở thành một bộ sách lớn. Khi được giải thích 

trình bày, minh hoạ bằng hình ảnh, ta mới thấy được sự chặt chẽ trong kết cấu chương 

pháp, mới cảm nhận hết trí tuệ của Phật. Những người đệ tử của ngài đã hoàn chỉnh tất 

cả những lời Phật đã dạy sau khi ngài đã nhập diệt. 

Lúc bấy giờ không được sách vở ghi chép, rất nhiều trong số những đệ tử của ngài 

là người đã chứng quả, không phải là những người bình thường. Như ngài A nan, đều 

là những đại Bồ tát, cổ Phật tái lai. Nên mới có thể chỉnh lí được như thế, đưa những 

lời  dạy  của  Phật  trở  lại  nguyên  bản,  không  thay  đổi  khi  được  phiên  dịch  sang  tiếng 

Trung Quốc. 

Nên người Trung Quốc là những người có phước báo, người Trung Quốc đừng nên 

tự  coi  thường  chính  mình.  Trung  Quốc  là  dân  tộc  có  truyền  thống  trung  hiếu,  mấy 

nghìn năm nay dân tộc Trung Quốc được bảo vệ bởi đạo đức luân lí. Nói cách khác, là 

dân tộc khởi xướng luân lí đạo đức. 

“Dùng đức dày để đối xử với mọi việc”, tuy ngày nay đã có những rạn nứt, những 

rạn nứt này do đâu mà ra? Nếu những lời dạy của cổ thánh tiên hiền tiếp tục được lưu 

truyền thì làm sao có những rạn nứt, không thể có chuyện đó! 

Người  Trung  Quốc  có  câu,  hình  như  câu  này  nhắm  đến  những  người  ngày  nay: 

“Không  nghe  lời  người  lớn,  mất  mát  ngay  trước  mắt”,  câu  nói  đó  rất  đúng  với  con 

người ngày nay. Không nghe lời dạy bảo của những bậc trưởng thượng, không tin bản 

thân mình, thất bại ngay trước mắt. 

Tập 449  569 



Ví như người thầy thuốc, mấy năm trước, khi tôi còn thanh niên, thầy Phương đã 

nói với tôi, ngành y Trung Quốc có lịch sử năm nghìn năm. Trong lúc đó tây y chỉ mới 

ba trăm năm, thầy hỏi tôi, con nghĩ con tin tưởng ba trăm hay năm nghìn năm? Năm 

nghìn năm chưa bao giờ để xảy ra một chuyện gì, bây giờ choáng ngợp trước những gì 

chỉ mới ba trăm năm. Những gì người Trung Quốc chúng ta đạt được quá cũ kĩ, quá già 

nua, bỏ qua những gì mình có, dùng những thành tựu của người khác. Một khi đã chạy 

theo người khác thì sai lầm bắt đầu có mặt. 

Con người thời nay không hiểu rõ thuốc Bắc. Thầy tôi, lão cư sĩ Lí Bỉnh Nam, là 

một người rất yêu thích dùng thuốc Bắc, ngài là y sĩ thuốc Bắc. Tiệm ngài không có 

biển hiệu, ngài là người dạy học, ngài nói với tôi: Tôi chưa bao giờ phạm sai lầm trong 

suốt đời bốc thuốc cứu người. Đây là điều ngài dám bảo đảm, chưa bao giờ chẩn đoán 

sai, chưa bao giờ bốc thuốc sai. 

Ngày đó tôi định học với ngài, ngài bảo: Tuổi con không còn phù hợp nữa, nếu con 

độ hai mươi, muốn đến học, ta sẽ nhận ngay. Khi tôi định học tôi đã 31, ngài khuyên 

tôi nên cố gắng học Phật, nên chuyên tâm vào việc học Phật. Ngài cho tôi hay, thuốc 

Bắc, tác dụng của nó là gì? 

Tác dụng đầu tiên đó là trường sinh bất lão, đây chính là y học Trung Quốc phát 

biểu. Mục tiêu đầu tiên đó là mạng sống con người, con người là một cỗ máy, nếu bạn 

biết cách bảo dưỡng, biết cách chăm sóc, cỗ máy này có thể sử dụng đến hai trăm năm. 

Con người sống đến hai trăm tuổi mới thực sự gọi là sống thọ, nếu không đạt đến tuổi 

đó là do bạn không biết cách chăm sóc, bạn đang phá hỏng cơ thể mình. Vì thế y học 

Trung Quốc là hi vọng chúng ta sống đúng với tuổi thọ, đấy là điều kiện đầu tiên chứ 

không phải trị bệnh, mà là sức khoẻ sống lâu, nó nói đến vấn đề này. 

Tác dụng thứ hai đó là làm sao để tránh tật bệnh, tức là phòng bệnh, tức nói đến 

vấn  đề  này.  Bệnh  từ  đâu  mà  có,  nguyên  nhân  do  dâu,  ta  phải  cắt  ngay  tất  cả  những 

nguyên nhân để có một cuộc sống không tật bệnh. Không chịu nỗi khổ bệnh tật, đấy là 

mục tiêu thứ hai của y học Trung quốc. 

Thứ ba mới là trị bệnh, điều đầu tiên trong việc trị bệnh là không cần hỏi, xem sắc 

khí của bạn, nghe tiếng nói, nhìn động tác của bạn, có thể biết bạn không ổn chỗ nào, 

không cần hỏi, đấy gọi là “vọng”. Chỉ cần nhìn là có thể biết, chúng ta cũng có thể hiểu 

được vấn đề này, khoa học đã bàn rất rõ vấn đề này. 

Khí sắc khí khác nhau rất rõ rệt khi tâm địa một người đang mạnh khỏe so với một 

người  ốm  đau.  Giọng  nói  khác,  hành  động  khác,  y  sĩ  có  thể  nhìn  thấy  được,  đó  là 

những thầy thuốc cao minh. Loại thứ hai, không đạt đến trình độ đó, cần phải hỏi, gọi 

570  Tập 449 



là “vọng văn”. Cần phải hỏi thăm, bạn thấy đau nhức chỗ nào, hỏi han. Loại thứ ba, 

không phát hiện ra bệnh sau khi hỏi, phải bắt mạch, bởi thế bắt mạch thuộc hạng thứ ba. 

Quý  vị  xem  mục  đích  của  y  học  Trung  Quốc,  thứ  nhất  là  bàn  đến  sống  thọ,  nói 

đúng là dưỡng sinh, sống khoẻ sống lâu. Mục đích thứ hai là phòng ngừa tật bệnh, thứ 

ba mới trị bệnh, vì vậy trị bệnh được xếp thứ ba. Thứ ba mới là bắt mạch, được gọi là y 

sĩ “tam đẳng tam”, bắt mạch là y sĩ tam đẳng tam, rất có lí, thực sự mang tính bác học! 

Khi một bác sĩ y học Trung Quốc bắt đầu hành nghề, ít nhất phải kế thừa ba đời. 

Từ một, hai tuổi đã phải ở bên những người đi trước để học cách trị bệnh, xem  cách 

thức  họ  làm.  Đó  là  giai  đoạn  bắt  đầu  học,  truyền  từ  đời  này  đến  đời  khác.  Đời  này 

không có lòng tin, y học là một đại học vấn. 

Chúng tôi đã học một số phương pháp dưỡng sinh với thầy giáo, phương pháp này 

áp dụng nguyên lí trong kinh Phật. Quan trọng nhất là tâm địa thanh thanh tịnh, quyết 

ngăn không để phiền não quấy rối. Những nhân tố dẫn đến phiền não, đầu tiên phải kể 

đến  truyền  hình,  máy  vi  tính,  báo  chí,  tạp  chí,  đâu  đâu  cũng  thấy  những  lời  dối  trá. 

Chúng ta cố gắng không nghe, không xem. 

Bởi thế năm mươi năm nay tôi không xem truyền hình, truyền hình, cũng như một 

số sách báo, tôi quyết không để mắt đến. Không những không xem mà một số sách vở 

được bán ở các quầy hàng, tôi cũng không mua. Tại sao không đọc? Cứ đọc một vài 

trang đầu về bản quyền, “bản quyền đã đăng kí, không được sao chép dưới mọi hình 

thức”, đại loại như vậy là tôi không xem, rất nhiều người thắc mắc với tôi về việc này? 

Tôi cho rằng vì tâm lượng họ nhỏ nhoi quá, nghiêng về tâm tự tư, tự lợi, những người 

như thế làm sao viết ra được thứ gì ra hồn? Xem họ chỉ tổ lãng phí thời gian nên tôi 

không  xem.  Sách  của  cổ  nhân  Trung  Quốc:  “Hoan  nghênh  ấn  tống,  công  đức  vô 

lượng”,  tôi  rất  thích  xem  những  cuốn  như  thế,  nếu  họ  giữ  bản  quyền,  tôi  nhất  định 

không xem. 

Cứ làm bạn với cổ nhân, làm bạn với Phật, Bồ Tát, tâm các bạn sẽ thanh tịnh. Tâm 

thanh tịnh, ăn chay, sống giản dị thì bệnh tật sẽ tránh xa, đây cũng là bí quyết giúp trẻ 

mãi. Trong đó nền tảng chủ yếu là y học Trung Quốc đã khuyên bảo chúng ta, chỉ cần 

chúng ta cố gắng học một chút nhưng kết quả mang lại rất lớn. 

Thời gian không cho phép, bài học chúng ta kết thúc ở đây. 



 

 

Tập 449  571 



Tập 450 

Chuyển ngữ: Minh Tuệ 

Biên tập: Nguyên Tâm 

Thời gian:12.06.2011 

Địa điểm:Tịnh Tông Học Hội Cương Sơn_Nhật Bản 

 

Chư vị Pháp sư, quí vị đồng học, mời ngồi.  Xin xem trang 570, hàng thứ bảy, câu 

cuối cùng, Đại Thừa Vô Lượng Thọ Kinh Giải. 

Kinh Bi hoa viết: “Do con nguyện lấy thế giới Đại thiên nên danh hiệu của con là 

Đại thế chí”, đây là nội dung một đoạn nguyên văn kinh Bi Hoa. “Do con”, con ở đây 

chỉ Bồ tát Đại Thế Chí, ngài nguyện lấy thế giới Đại thiên, ý nghĩa chữ “lấy” là yểm 

trợ, giúp đỡ tất cả chúng sinh trong thế giới Đại thiên. Bởi thế Phật mới đặt cho Bồ tát 

pháp danh là Đại thế chí. 

“Lại  Kinh  Tư  Ích  nói:  Nơi  ta  nhấn  ngón  chân”_Ta  ở  đây  là  Đại  thế  chí  tự  xưng, 

“chấn động thế giới tam thiên đại thiên và cung điện của ma nên có tên là Đại thế chí”. 

“Nơi Bồ tát nhấn ngón chân”, ý nghĩa này chính là nói: Nơi ngài ở, đạo tràng giáo hoá 

chúng sinh, dạy học sẽ phát ra thứ năng lượng có oai đức rất lớn. Ngày nay người ta 

gọi là từ trường, từ trường này có thể làm rung chuyển thế giới tam thiên đại thiên, có 

thể chấn động cung điện của ma, bởi thế Bồ Tát mới có danh hiệu Đại Thế Chí. 

“Quán Kinh lại nói: Vị Bồ tát này”, chính là Bồ Tát Đại Thế Chí, “khi hành đạo”, 

hành  ở  đây  là  hành  đạo,  hành  đạo  có  nghĩa  dạy  học.  Ngài  ở  đây,  giảng  kinh  thuyết 

pháp  cho  những  chúng  sinh nơi  đó,  bất  kể  thời gian ngắn  hay  dài,  việc  giáo  hoá  này 

bao gồm: Thời gian ngắn, ước độ hai, ba hôm, thời gian dài, có thể lên đến rất nhiều 

năm, không cố định, đây gọi là thời gian hành đạo. Khi hành đạo, hành đạo đồng nghĩa 

với dạy học, giảng đạo, giáo hoá chúng sinh. 

“Tất  cả  mười  phương  thế  giới đều  chấn  động”,  ở  đây  chúng  ta  phải  để  ý  đến  hai 

chữ “tất cả”. Bồ tát giáo hoá chúng sinh là cảm, chúng sinh phản ứng khi nghe, một số 

chúng sinh khai ngộ, đại triệt đại ngộ, một số khác giác ngộ ít hơn, số khác được định, 

được  tam  muội,  số  khác  thấy  rõ  những  việc  làm  sai  trái  của  mình  nên  đã  cải  tà  qui 

chánh, bỏ ác làm lành, tất cả đều là phản ứng, đấy gọi là chấn động. Nếu không bị lay 

chuyển bởi tiếng pháp làm sao họ có thể cải hối và làm mới chính mình? Làm sao có 

thể bỏ ác làm lành? Tất cả đều do tiếng pháp làm thay đổi. 

“Khi vùng đất đó chấn động, có năm trăm ức hoa báu”, vùng đất ở đó rung động. 

Những lời Như lai nói ra, những lời Bồ tát nói có nghĩa là những lời Như lai nói. Pháp 

572  Tập 450 



thân đại sĩ đều phát xuất từ tự tánh, nên cây cỏ hoa lá, núi sông rừng bể đều rung động. 

Chân tướng sự thực vấn đề này ngày nay chúng ta có thể hiểu được, không có gì phải 

hồ  nghi  cả,  giới  khoa  học  đã  chứng  minh  điều  này  cho  Phật.  Đó  là  hiện  tượng,  hiện 

tượng vật chất và hiện tượng tinh thần là hai mặt của một vấn đề, không thể chia tách, 

đó  chính  là  điều  Bồ  Tát  Di  Lặc  đã  nói:  “Mỗi  niệm  biến  thành  vật  chất,  vật  chất  sẽ 

mang thức trong mình”, câu nói trên là bằng chứng rõ ràng nhất. 

Hiện tượng vật chất từ đâu mà có? Hình chính là hiện tượng vật chất, hình sắc đó là 

hiện tượng vật chất. Hiện tượng vật chất bắt nguồn từ ý niệm, “mỗi niệm thành hình, 

mỗi đơn vị vật chất đều có thức trong nó”, mỗi hiện tượng vật chất đều có hiện tượng 

tinh thần. Thức ở đây là sắc thọ tưởng hành thức, khi kết hợp lại với nhau sẽ thành ngũ 

uẩn, sắc thọ tưởng hành thức. Từ đâu mà có sắc thọ tưởng hành thức? Từ ý niệm, vấn 

đề này rất quan trọng, đây là thật tướng của các pháp. Nếu thực sự ngộ nhập thì vấn đề 

sẽ được giải quyết, nếu chưa ngộ nhập thì vấn đề của vẫn chưa thể giải quyết được. 

Chưa  giải  quyết  được  vấn  đề  gì?  Chúng  ta  thấy  mình  vẫn  còn  tạp  niệm,  trong  ý 

niệm đó có tự tư, trong ý niệm đó có phân biệt, chấp trước, phiền não, tập khí, muốn 

đoạn cũng không đoạn được. Điều này theo cách nói của Phật giáo gọi là ngu si, ngu si 

là vô minh phiền não, vô minh là gì? Không hiểu rõ chân tướng, không nhận ra chân 

tướng, gọi là vô minh. Nếu nhận rõ chân tướng, thấy rõ chân tướng thì vấn đề đã được 

giải quyết, không những không còn khổ lạc  mà nhiễm tịnh cũng không còn, khổ lạc, 

nhiễm tịnh đều do một niệm giác sai lầm tạo nên, giác sai đó là tà tư. Thấy rõ ràng gọi 

là chánh kiến, chánh tri chánh kiến, khác nhau của tà chánh là ở chỗ đó. 

Ngày nay chúng ta đang hành tà đạo hay đang hành chánh đạo? Nói thật, rất nhiều 

người đang hành tà đạo, không được bao nhiêu người đang hành chánh đạo. Lấy một 

thí dụ đơn giản, tự tư tự lợi là hành tà đạo, không tự tư tự lợi, đại công vô tư mới là 

chánh đạo, quý vị thử tìm xem có ai không tự tư tự lợi? Không cần nói pháp thế gian, 

cứ  tìm  trong  những  người  tu  hành  Phật  pháp,  có  ai  không  tự  tư  tự  lợi  chăng?  Có  ai 

không  phân  biệt  chấp  trước  chăng?  Vẫn  còn  tự  tự  tự  lợi,  vẫn  còn  bóng  dáng  của  sự 

phân biệt chấp trước, người đó đang hành tà đạo, không phải đệ tử Phật. 

Một người đệ tử Phật đúng nghĩa, phải bắt đầu từ đâu? Phải tính từ chỗ nào? Tiểu 

thừa Tu đà hoàn  Trong đại thừa Kinh Hoa Nghiêm nói: địa vị Sơ tín trong Thập tín, 

như vậy mới đúng nghĩa đệ tử Phật, là nười hành chánh đạo, họ không hành tà đạo, tại 

sao? Họ đã phá tứ tướng như kinh Kim cương nói: tướng vô ngã, tướng vô nhân, tướng 

vô chúng sinh, tướng vô thọ giả, đấy mới là lớp một tiểu học_Sơ quả Tu đà hoàn của 

Tiểu thừa, chúng ta đã đạt đến đó chưa? Chưa, bản thân chúng ta hiểu rõ hơn ai hết. 

Tập 450  573 



Ngày  nay  chúng  ta  rất  may  mắn,  học  tập  suốt  mấy  mươi  năm  nay,  đã  thu  hoạch 

được những gì? Được giải ngộ, những điều này chúng ta đều hiểu hết, rỏ ràng tất cả. 

Đã điều chỉnh lại cách nhìn của mình nhưng vẫn chưa buông bỏ, nghĩa là chúng ta vẫn 

chưa chứng ngộ, có giải ngộ nhưng chưa chứng ngộ. Nếu có chứng ngộ thì ta sẽ tự tại, 

thực sự thoát khổ được vui. 

Ngày nay xã hội đang thời kì loạn lạc, khổ hay không? Không có gì khổ cả, bạn đã 

thực sự chứng ngộ, làm gì có chuyện khổ nữa, khổ đã trở thành gì? Khổ đã trở thành 

tăng thượng duyên thù thắng không gì sánh được của chúng ta. Trong hoàn cảnh thuận 

tiện,  trong  thuận  duyên,  ta  vẫn  không  khởi  tâm,  không  động  niệm,  không  phân  biệt, 

không chấp trước, đó là gì? Như thế gọi là chánh thọ. Nếu lục căn nằm trong lục trần 

thì vẫn cứ khởi tâm, động niệm, vẫn còn phân biệt, chấp trước, như thế gọi là tà thọ, 

không phải chánh thọ. 

Trong tà thọ chứa đựng những gì? Khổ lạc ưu hỉ xả, năm loại thọ này không bình 

thường, đó là gì? Cái thọ của phàm phu lục đạo, Bồ tát Sơ quả của Tiểu thừa và Sơ tín 

vị của Đại thừa không còn, đấy là nói về cảnh giới lục căn tiếp xúc với lục trần, khổ lạc 

ưu hỉ xả đã không còn, các ngài đã được chánh thọ. Chánh thọ tương ưng với tự tánh, 

tương ưng với tâm thanh tịnh. 

Nói cách khác, như tiêu đề kinh “thanh tịnh, bình đẳng, giác” đã có mặt, làm sao họ 

không tự tại được! Làm sao họ không vui vẻ được! Nhưng niềm vui của họ khác với 

niềm vui của thế gian. Khi gặp thuận duyên người thế gian cảm thấy vui sướng, trong 

đó đã bao gồm tình cảm, có khổ vui, có hỉ xả. Nhưng niềm vui của Phật Bồ tát không 

có khổ lạc ưu hỉ xả. 

Khi gặp ác duyên, nghịch cảnh là quý vị đang đối đầu với oán thân trái chủ, những 

người đang báng bổ, huỷ nhục, hãm hại quý vị, họ dùng những thủ đoạn như thế để 

phá hoại. Nếu rơi vào hoàn cảnh đó nên ứng xử thế nào? Hoan hỷ, Họ đến thử chúng ta, 

ta rơi vào hoàn cảnh ấy mà vẫn không khởi tâm, không động niệm, không phân biết, 

không chấp trước. Công phu như thế mới thành tựu, không trãi qua thử thách thì làm 

sao thể nghiệm được, làm sao biết được công phu của mình sâu đến đâu? 

Bởi  thế  những  người  luôn  tìm  phiền  phức,  người  huỷ  báng,  người  huỷ  nhục  ta, 

người hãm hại ta đều là những người thiện tri thức, họ đã nâng cao cảnh giới ta lên. 

Qua những thử thách đó, ta đã hiểu được mình đạt cảnh giới nào. Bởi thế, cho dù gặp 

bất cứ hoàn cảnh nào cũng đều là môi trường tốt. Trong môi trường như thế bạn mới 

hiểu được, ai cũng là người tốt, mọi việc đều là việc tốt. Họ muốn dìm tôi xuống, cảm 

ơn họ, tôi đến thế giới Cực lạc đây, họ đã đưa tôi đến thế giới Cực lạc, chúng ta có thể 

574  Tập 450 



không cảm ơn ư? Sao lại oán hận được? Bởi nhận thức rõ ràng, đây được gọi là nhận 

thức đầy đủ vấn đề. 

Nếu cảnh giới trước mắt chúng ta, nếu thực sự nó như thế, ta sẽ chứng nhập ngay, 

đó không  phải  là  giải  ngộ.  Giải  ngộ  là  hiểu  rõ  sự  thực,  nhưng  khi  cảnh giới  hiện  ra 

trước mắt, tâm ta vẫn không thể tự tại được, đó được coi là chưa chứng ngộ. Công phu 

có  tiến  bộ,  ý niệm  phục  thù,  oán hận  như  trước  đây  bây  giờ  đã  không  còn. Tâm  yên 

bình, lắng đọng, nhưng đó không phải là sự yên ắng tự nhiên, đó là chưa chứng đắc. 

Khi thực sự chứg đắc, phải rất tự nhiên, hoan hỷ, cảnh giới nào hiện ra trước mắt cũng 

hoan hỉ. 

Ngày  nay  chúng  ta  tự  hỏi  lòng  mình  tại  sao  chúng  ta  vẫn  không  thể  chứng  đắc? 

Nghe kinh bao nhiêu năm, tụng kinh bao nhiêu năm, ta đã hiểu được vấn đề, tại sao? 

Vấn đề là gì? Chúng ta chưa buông bỏ, vẫn cho rằng tất cả mọi thứ thuộc về ta, có cái 

ngã là đã đối lập với những thứ bên ngoài. Đối lập là vấn đề rất nghiêm trọng, chắc 

chắn, điều đầu tiên muốn vào nhà Phật là vô ngã, phải vô ngã, làm sao để vô ngã? Cơ 

thể của chúng ta, Kinh Kim Cang nói rằng: Ngay cả thế giới đại thiên cũng là tướng 

hợp nhất, thế nào là nhất? Đó là tên gọi đơn vị vật chất nhỏ nhất. 

Bồ tát Di lặc đã cho chúng ta biết: Niệm niệm thành hình, hình đó chính là đơn vị 

vật chất nhỏ nhất, tất cả  mọi hiện tượng vật chất trong vũ trụ đều do đơn vị nhỏ này 

cấu thành. Thân thể chúng ta không như thế, nhưng đơn vị nhỏ nhất cấu thành thân thể 

chúng ta lại hoàn toàn tương đồng. 

Cơ thể chúng ta, thân thể này khác nới cỏ cây hoa lá, song đơn vị vật chất cấu tạo 

nên cỏ cây hoa lá giống với đơn vị vật chất cấu tạo nên thân thể chúng ta, đó là tướng 

hợp  nhất.  Thậm  chí  núi  sông  rừng  bể,  vô  số  tinh  cầu,  tất  cả  đều  là  tướng  hợp  nhất. 

Thân thể của Phật cũng là tướng nhất hợp, tất cả đều do hạt cơ bản tạo thành, làm sao 

không bình đẳng được? Không có gì khác biệt cả, không có trường hợp ngoại lệ. 

Kinh Kim Cang đã nói rất cụ thể về tướng nhất hợp, tất cả đều do một đơn vị tạo 

thành, chúng ta không thể không biết vấn đề này. Có bao nhiều đầu sách trong một thư 

viện, độ vài tỉ cuốn, nhưng tất cả đều do đơn vị trang cấu tạo nên. Cuốn nào cũng như 

thế, nếu không có từng trang thì không có cuốn sách, vấn đề ở chỗ đó. 

Bởi  vậy,  nếu  quý  vị  chắc  chắn  nhận  thức  về  tướng  nhất  hợp,  có  nghĩa  là  cơ  thể 

chúng với tất cả những hiện tượng vật chất trong vũ trụ đều hoà trộn làm một, tinh thần 

chúng ta cùng hoà hợp với tinh thần cõi hư không khắp pháp giới. Có như thế thì tâm 

mới an, sẽ không còn chấp trước nữa, không còn phân biệt nữa, không còn khởi tâm, 

động niệm, chúng ta được đại tự tại. Chúng ta sẽ sống hoà thuận với vạn vật trong trời 

đất, chúng không hoà thuận với ta nhưng ta hoà thuận với chúng, tại sao? Chúng ta biết. 

Tập 450  575 



Qúy vị đối lập với tôi, nhưng tôi không đối lập với quý, tại sao? Tôi đã nhận thức 

được chân tướng sự thực, còn quý vị thì chưa, tôi đang đứng trên vị trí giác ngộ, quý vị 

đang ở chỗ mê lầm, tôi thấu suốt mọi lẽ, quý vị đang mờ mịt mông lung. 

Giác là chánh pháp, mê là tà pháp, giáo lí Đại Thừa đã định nghĩa giác, mê là ở chỗ đó. 

Người giác ngộ chắc chắn sẽ đại từ đại bi, Đại Thế Chí biểu trưng cho trí tuệ, đại diện 

cho giác ngộ. Bồ tát Quan Thế Âm biểu trưng cho hành vi, hành vi giác ngộ là đại từ 

đại bi, yêu thương vạn sự vạn vật trong thế gian, đó là tình yêu chân thực, không phải 

tình cảm luyến ái, tình yêu của trí tuệ chân thực. 

Tình yêu ở đây, đó là ba loại chân thực như nội dung kinh này đã nói, đấy là lợi ích 

chân  thực.  Lợi  ích  chân  thực  đó  là  lòng  yêu  thương  vô  tận,  bình  đẳng.  Bởi  thế  Ngài 

mới có thể làm được điều như chúng ta nói, đó là hi sinh phụng hiến, nhưng nơi ngài 

làm gì có ý niệm hi sinh phụng hiến? Nhưng ngài đã thực hiện được tất cả, không cần ý 

niệm,  tất  cả  đều  thấu  suốt!  Bạn  có  hiểu  tại  sao  không?  Vì  đó  là  nhất  thể,  vũ  trụ  với 

chúng ta là nhất thể, tịnh độ uế độ là nhất thể, thiện duyên ác duyên là nhất thể, những 

thứ này khiến cho ta rõ ràng mọi vấn đề. Khi đã rõ ràng, không hề hay biết, cứ tự nhiên 

tác động lên đời sống hàng ngày. Bởi thế khi đã đi vào cảnh giới này, ngộ nhập cảnh 

giới chính là chứng quả, cũng là tự nhiên, không phải cố ý để thực hiện, cố ý là sai. Khi 

cố ý là tâm bạn đã không còn thanh tịnh nữa, bởi thế phải thật tự nhiên. 

Đoạn tiếp theo nói về tự nhiên, nói đến tám loại tự nhiên, có một danh từ giáo lí Đại 

Thừa thường nói: “pháp vốn như thế”, “vốn” là gì? Đó là tự nhiên, vốn pháp là như thế. 

Bởi thế, đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh là quay về với tự nhiên, không còn tạo ra 

bất cứ một thứ gì. Nghĩa là không có một việc gì được hình thành thông qua tư duy, 

không có tư duy, không có tư duy chính là tự nhiên, không còn tự nhiên nếu đã thông 

qua tâm, ý, thức. 

Tôi  khẳng  định  với  quí  vị,  khi  đã  thông  qua  tâm,  ý,  thức  đều  là  tạo  nghiệp.  Nghiệp 

được chia ra tịnh nghiệp, nhiễm nghiệp, thiện nghiệp, ác nghiệp, vô kí nghiệp. Qua tâm, 

ý,  thức  đều  là  tạo  nghiệp,  quả  báo  của  nghiệp  này  không  giống  với  y  chánh  trang 

nghiêm  của  thập  pháp  giới.  Không  qua  tâm,  ý,  thức,  y  chánh  trang  nghiêm  của  thập 

pháp giới sẽ không có. Nếu y chánh trang nghiêm của thập pháp giới vẫn còn, thân thể 

này vẫn tồn tại, cảnh giới đó là gì? Phật pháp gọi đó là hữu dư y niết bàn. Họ thực sự 

chứng nhập cảnh giới như chư Phật và Bồ tát Pháp thân, nhưng thân thể họ vẫn còn, 

thân thể gọi là hữu dư, hữu dư y niết bàn. 

Thân  thể  này  có  khởi  tâm,  động  niệm  khi  lục  căn  tiếp  xúc  với  cảnh  giới  bên  ngoài 

không?  Không  khởi  tâm  không  động  niệm.  Bởi  thế  thân  thể  này  được  coi  như  lên 

thuyền từ trở lại để cứu độ chúng sinh. Bản thân họ không vấn đề gì, mọi chuyện của 

576  Tập 450 



họ đã xong hết, thân thể đó hoàn toàn để cứu giúp chúng sinh. Thân thể này lưu lại ở 

thế gian là phước của chúng sanh, không liên quan gì đến bản thân họ, bản thân họ thế 

nào? 

Như những gì Hoàn Nguyên Quán nói về tứ đức, bản thân họ chịu khổ thay cho chúng 

sinh, lưu lại thế gian là chịu khổ thay chúng sinh, làm tấm gương cho chúng sinh, tất cả 

mọi ngôn ngữ, hành động đều giúp chúng sinh giác ngộ, ý nghĩa của nó là như thế. 

Quan niệm của người giác ngộ hoàn toàn không giống người thế gian, mỗi ý nghĩ, 

tâm  niệm  của  người  chưa  giác  ngộ,  người  còn  mê  lầm,  là  tranh  đoạt  danh  văn  lợi 

dưỡng. Chúng ta ngày nay gọi là tranh danh trục lợi, ngày nay lợi được đưa lên hành 

đầu, sau đó mới đến danh, danh đứng thứ hai, lợi thứ nhất. 

Người  giác  ngộ  không  như  thế,  thứ  người  giác  ngộ  muốn  giành  lấy,  họ  không 

tranh  giành  với  mọi  người,  họ  tranh  giành  với  bản  thân  mình,  họ  không  ngừng  nâng 

cao cảnh giới của mình. Chứng được địa vị Bồ Tát Sơ Tín, vừa mới phá được tứ tướng, 

cảnh giới đó chưa cao, nhưng nền tảng đã rất vững chắc. Nếu gặp được nhân duyên thù 

thắng, bản hội tập kinh Vô Lượng Thọ là một pháp duyên cực kì thù thắng. Gặp được 

nhân duyên này, chúng ta không cần phải trải qua Nhị Tín, Tam Tín, Tứ Tín, Ngũ Tín, 

không cần. Mà rất có thể vượt lên địa vị Thập Tín với tốc độ rất nhanh, nghĩa là đến Sơ 

Trú, đã đại triệt đại ngộ. Đi từng bước sẽ rất chậm, mất nhiều thời gian, từ Sơ tín vị đến 

Sơ trú, không phải không thực hiện được. Nếu xét về lí, đó là điều hoàn toàn có thể, về 

sự thì sao? 

Như những gì đại sư Thiện Đạo đã nói, “tất cả đều ở chổ gặp duyên không giống 

nhau”. Hôm nay duyên đã đến, duyên đã đến với ta, có bốn thứ duyên, đây gọi là tăng 

thượng  duyên,  chúng  ta  đã  gặp.  Còn  ba  loại  khác  còn  để  xem,  ba  loại  sau  đều  phụ 

thuộc bản thân chúng ta, đó là thân nhân duyên, có chuyện gì với nó không, có đấy, tại 

sao? Quý vị vốn là Phật, bởi thế thân nhân duyên là bình đẳng, ba thứ còn lại không 

bình đẳng, đó là sở duyên duyên, sở duyên duyên là chí hướng của ta. 

Phương hướng và mục tiêu suốt đời mình, phải chăng là muốn đạt đến được là đi 

theo con đường Phật Pháp mà kiếp sống này ta quyết theo hay không, đến Bồ Tát đạo 

ta cũng không theo. Làm sao để đi trên đường của Phật? Ta quyết định vãng sanh thế 

giới Cực lạc, ta nhất định thân cận Phật Di Đà, quyết định thành Phật ngay trong kiếp 

sống này, phải thật chắc chắn, kiên định với tâm nguyện này, không được dao động. 

Trong giáo lí Đại Thừa được xem là Nhất Thừa căn tánh, căn tánh đó nói lên một 

điều, không có gì có thể sánh được với căn tánh Nhất Thừa, quý vị sẽ thành Phật ngay 

trong kiếp này, tại sao? Bất kì một hoàn cảnh nào cũng giúp ích cho quý vị, thuận cảnh, 

đó là thứ đang ca ngợi, giúp đỡ, cúng dường quý vị, đó là tăng thượng duyên, nó đang 

Tập 450  577 



giúp đỡ quý vị, giúp thế nào? Quý vị không khởi tâm động niệm trong cảnh giới đó, nó 

thực sự đang giúp ích cho quý vị. 

Nghịch cảnh cũng giúp đỡ như vậy, không khác gì thuận cảnh, công đức hoàn toàn 

giống nhau, bình đẳng. Họ làm nhục, hãm hại, thậm chí còn lấy đi mạng sống, quý vị 

vẫn không khởi tâm, không động niệm, không phân biệt, không chấp trước, quý vị đã 

thành Phật. 

Khi họ cướp đi sinh mạng, đấy chính là lúc ta vãng sinh thế giới Cực Lạc, giúp ta 

vãng sinh trước thời hạn. Vốn cần thêm mấy năm, mấy mươi năm nữa mới vãng sinh, 

bây giờ họ làm cho ta vãng sinh ngay tức khắc. 

Bởi thế thuận cảnh hay nghịch cảnh, thiện nhân hay ác nhân đều bình đẳng, tất cả 

đều là Bồ Tát. Đối với ta đều là những tấm lòng thiện, tất cả giúp chúng ta tăng trưởng. 

Thiện duyên, thiện tăng thượng duyên, thuận tăng thượng duyên. Ác nhân, nghịch tăng 

thượng duyên, tất cả đều nâng ta lên. Vì vậy, ngay trong thời điểm này, không kể bạn 

đang đối mặt với thuận cảnh, nghịch cảnh, thiện duyên, ác duyên, ta đều mang một tâm 

niệm cảm ơn, cảm ơn, báo ơn. 

Thuận cảnh, thuận duyên, họ sẽ vãng sinh đến cõi lành. Nghịch cảnh, ác duyên, sẽ 

sinh vào cõi ác. Nếu cõi lành, ta sẽ hồi hướng cho họ thêm phước. Nếu ác đạo, họ đọa 

vào ác đạo, chúng ta cũng hồi hướng chọ họ giảm bớt những thống khổ, đó chính là 

báo ân, tri ân báo ân. Cứ để đến lúc giác ngộ họ sẽ hiểu ra, bây giờ họ chưa thức tỉnh, 

họ chưa giác ngộ, họ đang mê lầm. Vì vậy họ mới tự tư, tự lợi, làm rất nhiều việc sai 

lầm nhưng không biết mình đang sai, nhất là trong hoàn cảnh hiện tại. 

Trong thời đại này ta phải ghi nhớ lời dạy trong kinh của đức Thế tôn: “Người đi 

trước không làm gương, không chú trọng đạo đức”, người đi trước là ai? Cha mẹ của 

họ, ông bà của họ, cụ kị của họ, thậm chí những đời xa xưa hơn, nền giáo dục đạo đức 

luân lí đã bị đánh mất cả trăm năm nay. Hơn một trăm năm, năm đời, đời này qua đời 

khác đều không biết, đều không có người dẫn đường.  Nên ta không thể trách cứ những 

việc làm sai trái ngày nay của họ. 

Nhờ sự tôi luyện của Phật pháp, chúng ta mới có duyên thân cận lời giáo huấn của 

Thánh Hiền, mới được tỉnh ngộ. Nếu không được tôi luyện bởi giáo huấn của Thánh 

Hiền thì chúng ta chẳng khác gì họ, thậm chí còn tệ hơn cả họ. Phải nghĩ được như thế, 

chúng  ta  mới  sinh  khởi  lòng  yêu  thương,  tâm  đồng  cảm  được,  tự  nhiên  ta  sẽ  tha  thứ 

cho họ. 

Nếu bạn lưu tâm đến nhân quả thì lòng thương yêu liền có mặt, tương lai họ đi về 

đâu? Đi vào tam đồ. Vốn là Phật, sao bây giờ lại đi vào chốn này? Đó là do một ý niệm 

578  Tập 450 



sai lầm. Nếu chúng ta vẫn tồn tại ý niệm sai lầm, thì khi gặp những bất lợi người khác 

mang đến cho ta, ta vẫn tức giận, mang chút ý niệm trả thù. Như thế là ta đã sai lầm 

quá  lớn,  kiến  thức  cũng  giống  như  những  người  bình  thường  khác.  Giống  như  kiến 

thức  của  những  người  bình  thường  khác  thì  ta  không  thể  vãng  sinh,  vẫn  cứ  tiếp  tục 

quay cuồng trong lục đạo. Ta làm gì trong vòng luân hồi đó? Oan oan tương báo không 

bao giờ dứt, bạn thực hiện những việc như thế. 

Lòng từ bi của Phật Bồ Tát ứng hoá trong mỗi cõi lục đạo, hiện vô lượng vô biên 

thân trong mỗi cõi, chỉ cần chúng sinh an tĩnh trở lại, các ngài sẽ giáo hoá họ ngay. Chỉ 

sợ tâm sân hận quá nặng, tâm tham lam quá nặng thì không cách gì cứu được. Ngay 

Phật Bồ Tát cũng không giúp được gì, vì họ không chịu nghe, không tiếp nhận, quá mê 

mờ, họ đắm chìm trong thất tình ngũ dục. Lúc đó Bồ Tát không đến, ngài chỉ quan sát 

từ  xa,  đến  lúc  nào  họ  ân  hận,  nhận  ra  lỗi  lầm,  rằng  trong  vô  lượng  kiếp  đã  luân  hồi 

trong sinh tử, coi đó là một cuộc chơi, bây giờ không dám trở lại nữa, nhất niệm như 

thế là giác ngộ. 

Khi  bạn  tỉnh  ngộ,  Phật  Bồ  Tát  đến  cứu  bạn ngay.  Không  thể  nói  đó  là vận  may, 

bạn đã gặp được nhiều vị thiện tri thức, tôi không được may mắn giống như quý vị. Kì 

thực không phải như thế, mà do nhân duyên của mỗi người, đó là do tâm bạn không 

chân thật. Tất cả pháp do tâm tưởng sanh, là do cảm ứng. Nếu ta y giáo phụng hành, thì 

Phật Bồ Tát sẽ đến ngay, các ngài sẽ hiện thân thiện tri thức đến giúp đỡ chúng ta. Họ 

sẽ là những thầy giáo, những người cùng học, những bạn thân của ta... để giúp và khích 

lệ chúng ta. 

Nếu tâm địa không ngay thẳng cũng có người đến giúp, nhưng yêu ma quỉ quái 

đến, nó đến giúp điều gì? Giúp ta tăng trưởng tham, sân, si, mạn. Lúc đó chúng ta hứng 

thú lắm, đắc ý lắm, vì nó đang giúp ta phát tài, giúp ta tranh quyền đoạt lợi, kết quả 

cuối cùng là ở trong cõi quỉ đói, địa ngục, súc sinh. Hiện tại có vẻ rất ổn nhưng tương 

lai lại có vấn đề. 

Ngược lại, khi được bạn bè tốt thực sự giúp đỡ bạn, tuy trước mắt có vẻ khó khăn, 

tại sao? Họ trở ngại tiếng thơm, lợi dưỡng, quyết không cho ta dính đến những thứ đó. 

Họ giúp ta đi sâu nghiên cứu kinh điển, giúp ta trì giới tu định, giúp ta khai mở trí tuệ. 

Kết quả sau cùng, ít nhất cũng được sinh thiên, khi được sinh thiên, thù thắng nhất là 

vãng sinh Tịnh Độ. Vãng sinh Tịnh Độ đồng nghĩa với việc thành Phật ngay trong đời 

này, tất  cả đều trong một ý niệm. 

Đại Thế Chí, Quan Thế Âm vì chúng ta mà thị hiện, chúng ta có thể không cảm ơn 

ư? Trí tuệ, chân tín, viên giải của Đại Thế Chí, thông đạt một cách viên dung, viên mãn 

thật tướng các pháp, thực sự làm sáng tỏ. 

Tập 450  579 



Lòng từ bi của Bồ Tát Quan Âm, bạn suốt ngày trách mắng Bồ Tát, bạn xem tượng 

ngài như thứ gạch vụn mà Bồ Tát vẫn cứu bạn, vẫn giúp đỡ. Tuyệt nhiên không phải vì 

bạn đã ăn ở không tốt mà trách mắng bạn: Tôi sẽ phái ma quỉ đến bắt bạn, không bao 

giờ như thế cả. Nếu như thế thì đó không phải là Bồ Tát Quan Âm, đó là hành động 

của yêu ma quỉ quái, chứ không phải là việc làm của Bồ Tát Quan Âm. Bởi vậy chúng 

ta phải nhận thức rõ ràng, vì sao Phật Bồ Tát lại từ bi đến như thế, các ngài biết chúng 

ta với các ngài là nhất thể, mối quan hệ này mật thiết biết bao nhiêu! 

Nếu ví thân thể này là toàn thể vũ trụ, vạn sự vạn vật chính là cơ quan khác nhau 

của thân thể. Bên ngoài là mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, bên trong là lục phủ ngũ tạng, nó 

bất đồng, không giống nhau. Song bạn phải hiểu rằng, tất cả đều được tạo nên bởi một 

loại vật chất, đó là ngũ uẩn. Ngũ uẩn: sắc, thọ, tưởng, hành, thức, là vật chất, vật chất 

cơ bản, nó bao gồm năm thứ hiện tượng. Ngày nay nhà khoa học gọi những thứ này là 

trung vi tử, hoặc tiểu quang tử, lượng tử. Kinh Phật gọi nó là thứ nhỏ nhất trong thứ 

nhỏ nhất (Cực vi chi vi), tướng nhất hợp đã cấu tạo nên thân thể này, cả vũ trụ cũng là 

tướng nhất hợp. 

Bồ Tát Quan Thế Âm đầy đủ trí tuệ, soi thấy ngũ uẩn là không, ngũ uẩn có nhưng là 

huyễn không phải thật, thể của nó là gì? Thể của nó là tự tánh, tự tánh không phải vật 

chất, nhưng có thể hiện vật chất, tự tánh không phải tinh thần nhưng có thể hiện tinh 

thần. Bởi thế, tất cả những hiện tượng này, không kể là hiện tượng vật chất hay hiện 

tượng tinh thần, hay hiện tượng tự nhiên, tất cả đều thuộc đương thể tức không, liễu bất 

khả đắc. 

Đương thể tức không, liễu bất khả đắc, nên Phật Bồ Tát còn phải hiện thân để dạy 

học. Còn phải thị hiện, tuỳ duyên diệu dụng, oai nghi hữu tắc, nhu hoà chất trực, chịu 

khổ thay chúng sinh. Đấy gọi là đại từ đại bi, gọi là Quan Thế Âm, Quan Thế Âm từ 

đâu mà có? Tự tánh biến hiện ra. Tất cả những trí tuệ, thần thông, cứu khổ, cứu nạn 

của ngài đều là tánh đức của tự tánh, chứ không phải gì khác. Quan Âm với ta là nhất 

thể, Di Đà với ta là nhất thể, tất cả chúng sinh trong mười phương thế giới với chúng ta 

đều là nhất thể.  Chúng ta phải hiểu được nhất thể, ví dụ như một tế bào, mỗi hạt, mỗi 

tiểu quang tử trên cơ thể chúng ta. 

Tôi  nói  đến  một  câu  ví  dụ  của  người  xưa,  câu  nói  từ  đáy  lòng,  chính  xác  100%, 

không chút giả dối. Người xưa gọi là gì? Bảo bối trong lòng, ruột gan chính mình, lục 

phủ ngũ tạng của mình, làm sao tôi không yêu quí nó được? Làm sao tôi không nâng 

niu nó được? 

Tất cả mọi hiện tượng vật chất, hiện tượng tinh thần, hiện tượng tự nhiên trong cõi 

hư không khắp pháp giới, tất cả đều là bảo bối của ta cả. Nếu ta hiểu được vấn đề này, 

580  Tập 450 



nhận thức được chân tướng sự thực, thì phải thừa nhận mình dung hợp với tất cả thành 

nhất thể. Chúc mừng, quý vị đã thành Phật, thành Phật chính là như vậy. 

Thực sự cả vũ trụ cùng hợp thành nhất thể với ta, đấy gọi là thành Phật, đấy gọi là 

Bồ Tát Pháp Thân. Hoà trộn thành nhất thể nhưng chưa đạt đến cứu cánh viên mãn, đó 

là Bồ Tát Pháp Thân. Đạt đến cứu cánh viên mãn gọi là thành Phật, chuyện thành Phật, 

thành Bồ tát là như thế. Bạn thấy không một vị Phật Bồ Tát nào là không thương mến 

chúng sinh, chưa một vị Phật nào chán ghét chúng sinh, chắc chắn không có. 

Thực sự hành Bồ Tát đạo, thì cho dù quý vị đối xử ác ý, họ vẫn giữ thiện ý với quý 

vị. Nếu họ dùng ác tâm báo thù thì đã không còn là Bồ Tát, họ chỉ là phàm phu như 

bạn mà thôi. Nếu thực sự là người học Phật, chắc chắn họ sẽ đối xử với bạn bằng thiện 

ý, tại sao? Tri ân nên họ sẽ báo ân, bạn đã mang những ân đức gì đến cho họ? Làm hại 

họ, ân đức gì? Đó là giết hại họ, ân đức gì? Giết hại, như thế là quý vị đã đưa họ sang 

thế giới Cực Lạc. Ân đức là như thế đấy, họ phải trả ơn vì họ đã hết sinh tử. Sinh tử là 

thân thịt này, là hiện tượng vật chất, nhưng tinh thần thì mãi mãi trường tồn. 

Khi minh tâm kiến tánh, đại sư Huệ Năng từng nói: “nào ngờ tự tánh, vốn không 

sinh diệt”, đây mới là chân ngã, phàm hay thánh đều không hai không khác. Chư Phật 

Bồ tát không sinh không diệt, tất cả phàm phu cũng không sinh không diệt, vì sao? Tất 

cả đều được bắt nguồn từ tự tánh. Đến đất đai núi sông, cỏ cây hoa lá cũng không sinh 

không  diệt,  sinh  diệt  chỉ  là  thứ  bên  ngoài,  hình  thức  bên  ngoài,  hiện  tượng  tinh  thần 

bên trong vẫn không sinh diệt. 

Trong Kinh Phật, hiện tượng tinh thần như động vật gọi là Phật tánh, trong thực 

vật, khoáng vật gọi là Pháp tánh. Phật tánh và Pháp tánh là một tánh, không hai không 

khác, đều là một Tánh, tánh không sinh không diệt, năng sinh năng hiện. Phải hiểu rõ 

những điểm này trong Phật Pháp, mới nhận thức được những ý tứ của cổ nhân muốn 

truyền đạt: Nhân tánh vốn thiện. Những bài học vỡ lòng ngày xưa, trẻ nhỏ lên năm, sáu 

tuổi  đã  bắt  đầu  học  những  câu  mở  đầu  trong  Tam  Tự  Kinh:  “Nhân  chi  sơ,  tính  bản 

thiện”. Chúng ta đã nắm rõ những đạo lí này, mục tiêu của giáo dục là gì? Quay trở lại 

gốc thiện, đấy là mục đích của giáo dục. 

Tất cả bất thiện của chúng ta hôm nay không phải bản thiện, bản thiện vĩnh viễn là 

thiện, trước đến nay chưa bao giờ thay đổi. Ý niệm hiện nay sai lầm, hành vi lệch lạc, 

đấy gọi là tập tánh, ngày nay chúng ta gọi là thói quen. Chúng ta đã trở nên tồi tệ do 

hoàn cảnh bên ngoài tác động, sở dĩ như thế là do tập tánh bất thiện. 

Mục đích giáo dục là tác động bạn từ tập tánh quay trở lại với bản tánh, đây gọi là 

giáo dục, là nền giáo dục của thánh hiền. Đấy là cách giáo dục của Phật, Bồ Tát, chứ 

không phải là nền giáo dục hiện đại, nền giáo dục hiện đại đã bỏ quên tất cả những vấn 

Tập 450  581 



đề này, ngày nay giáo dục dạy những gì? Dạy mọi người làm thế nào để kiếm tiền, làm 

thế nào để tranh quyền đoạt lợi, làm sao lợi mình hại người, dạy mọi người những thứ 

đó. Ai cũng học cách lợi mình hại người, họ có thê không xung đột ư? Họ có thể không 

chiến  tranh  chăng?  Bởi  thế  đã  tạo  nên  sự  động  loạn  cho  toàn  xã  hội,  tạo  nên  những 

thiên tai liên miên trên quả đất, tất cả những thứ tiêu cực này khơi nguồn từ đó. 

Nếu chúng ta lập tức giác ngộ, lập tức hồi đầu thì chúng ta có thể bỏ ác làm lành, 

như những gì ông Bố Lai Đăng người Mỹ nói: Bỏ ác làm lành, cải tà qui chánh, tâm 

niệm ngay thẳng thì tai nạn nào cũng có thể hoá giải được. Tuy không phải Phật Tử, 

chưa bao giờ tiếp xúc với Phật Giáo, là người nghiên cứu khoa học, nhưng tất cả những 

gì ông phát biểu hoàn toàn phù hợp với giáo lí Phật Giáo. 

Không  phải  không  có  phương  pháp  giải  quyết  mọi  vấn  đề  của  xã  hội,  những  tai 

nạn trên quả đất không phải là vấn đề nghiêm trọng, tất cả đều có thể giải quyết. Cách 

giải quyết tối ưu đó là tâm niệm, đó cũng là nội dung đức Phật đã nói: “Tất cả pháp 

đều sinh ra từ tâm tưởng”, ta nghĩ như thế nào thì nó sẽ trở thành thế ấy. Nghĩ lành thì 

nó là Tịnh Độ, nghĩ sai lệch thì nó trở thành uế độ, nghĩ thiện thì đó là cõi trời, nghĩ ác 

thì tất cả sẽ trở thành địa ngục, ngạ quỉ, tất cả đều từ tâm tưởng mà có, những sản phẩm 

này  không  có  trong  tự  tánh.  Trong  tự  tánh  cũng không  có  thế  giới  Cực  Lạc,  thế  giới 

Cực Lạc là sản phẩm  của tâm tưởng, là từ 48 lời nguyện Phật A Di Đà biến  hiện ra. 

Cách giải thích của chúng ta quá rõ ràng. 

48 lời nguyện là duyên, nhân là gì? Nhân chính là đức tướng trí tuệ có sẵn trong tự 

tánh, đấy là nhân. Gặp được duyên tốt như thế, nhân gặp duyên thì quả báo sẽ đến ngay, 

quả báo là y  chánh trang nghiêm  của thế giới Cực Lạc, hiển hiện một cách tự nhiên. 

Không cần thiết kế, không cần lên kế hoạch, không cần xây dựng, nó hình thành một 

cách tự nhiên. Thế giới Cực Lạc là như thế, tất cả quốc độ của chư Phật trong các cõi 

hư không khắp pháp giới cũng không khác, người tu Tịnh Độ không thể không biết vấn 

đề này. 

Chúng ta đã thấy Phật A Di Đà, chúng ta lễ bái trước  tôn tượng của ngài, những 

thứ đó nói lên điều gì? Đại diện cho đức tướng trí tuệ bát nhã vốn sẵn có trong tự tánh, 

nó đại biểu cho 48 lời nguyện, năm kiếp tu hành. Khi thấy tôn tượng, ta nghĩ ngay đến 

những điều này, là nguyện hạnh của ngài thành tựu nên thế giới Cực Lạc. Ta phải học 

tập theo, bắt chước, nhìn hai vị trợ thủ bên ngài, trí tuệ của Bồ Tát Đại Thế Chí, từ bi 

của Bồ Tát Quan Thế Âm, chúng ta phải lập tức học theo ngay, ứng dụng nó vào cuộc 

sống hàng ngày, nhất là trong cách đối nhân xử thế. 

Xã hội ngày nay, câu nói của cổ nhân gây ấn tượng sâu sắc trong chúng ta: “Trong 

đời chuyện không như ý đến tám chín phần”, xã hội hiện tại thật sự là như thế. Mọi 

582  Tập 450 



người không tin tưởng nhau, nhòm ngó nhau, ai ai cũng đề phòng lẫn nhau, ta phải ứng 

xử thế nào trong bối cảnh như thế? Dứt bỏ tất cả những hồ nghi, đề phòng đó đi, còn 

họ lừa dối ta? Họ lừa ta cũng tin, tuyệt đối không hồ nghi họ. Ta nói ta bị họ lừa dối 

tiền của, tiền bạc của ta bị họ cuỗm hết, cứ vui vẻ, cuối cùng cũng chúng ta sử dụng mà 

thôi, người dùng hay ta dùng cũng giống nhau cả sao? Ta cứ vui vẻ, hoan hỉ, đừng bao 

giờ oán hận, tại sao? Vốn chúng ta là  nhất thể, tay này  của ta và tay kia của  ta dùng 

khác nhau ư?  Khác nhau ở đâu nào, ta dùng bằng tay, họ cũng lấy tay để dùng, không 

giống nhau đó ư? Nếu đạt đến mức độ đó thì tâm trí của bạn đã rộng mở, bạn cảm nhận 

được cuộc sống này mới an vui làm sao, đấy chính là hạnh phúc mĩ mãn. 

Có  lần  ông  Phương  Đông  Mỹ  nói  với  tôi,  hưởng  thụ  cao  nhất  của  đời  người. 

Hưởng  thụ  cao  nhất  của  người  học  Phật,  hưởng  thụ  cao  nhất  đấy  là  không  hồ  nghi, 

không nhòm  ngó,  không  thu  mình  lại.  Người  xưa  có  câu:  “Đừng ôm  lòng  hại  người, 

nhưng không thể không đề phòng người”, đề phòng người khác rất mệt, khó khăn lắm, 

thế thì cần gì! Có gì hayđâu mà đề phòng? 

Nếu nhỡ bị sát hại, chẳng qua tiễn tôi sớm vãng sanh, vui vẻ thôi, vậy thì bạn còn 

gì để đề phòng. Đây là tuyến phòng ngự cuối cùng bị đánh bật, như thế mới tự tại, mới 

tương ứng với thật tướng các pháp. Kiểu giáo dục này chỉ có đức Phật, ngoài ra không 

thể  tìm  được  một  nhà  giáo  dục  thứ  hai  tương  tự  trên  thế  giới,  có  nền  giáo  nào  dạy 

chúng ta chịu thiệt thòi đâu, chỉ Phật mới bảo ta chịu thua thiệt, lại còn dạy chúng ta 

thua thiệt sẽ như thế nào? Thua thiệt là phước, bạn nên hiểu vấn đề này. 

Chúng ta lấy của cải làm thí dụ, chúng ta là người sung túc,  bị người khác lừa mất. 

Nếu người khác, họ sẽ tìm cách đòi lại, nhất định phải lấy lại bằng được, tìm mọi cách 

để lấy lại, phải phục thù họ. Người học Phật không như thế, chỉ cười xoà hoan hỷ. Nếu 

số ta có sẽ tự có, vứt cũng không mất. Còn như số ta không có, chắc chắn không đạt 

được, nhưng vào tay rồi cũng mất. 

Người ta lấy của cải của mình, mình cứ dặn lòng, đấy là do số mạng ta không có 

mà  nó  thuộc  người  khác,  tại  sao?  Lấy  được  có  nghĩa  là  họ  đủ  tư  cách  để  dùng,  nếu 

không thuộc về họ, sau khi lấy được, họ sẽ gặp tai nạn. Đấy là nguyên lí ngàn đời, hoặc 

khi chiếm đoạt được số tiền của mình, sau khi quay về họ đổ bệnh, tất cả chỗ tiền đó 

đều đưa cho bác sĩ, đấy là do số mạng anh ta không được hưởng, không có phước! 

Bởi  thế  của  cải  bất  nghĩa  là  mối  hoạ,  mối  hoạ  ngay  trước  mắt  đó  là  đau  ốm,  quả 

báo sau này sẽ là trả nợ trong ba đường ác, phải trả nợ, phải đền mạng, sai lầm lớn quá. 

Lấy mạng người tất nhiên ta phải đền mạng, lấy tiền người ta chắc chắn phải trả nợ cho 

người ta, quanh quẩn mãi trong thế gian không thôi, cứ lặp đi lặp lại mãi, sai lầm quá 

lớn. 

Tập 450  583 



Sau khi học Phật rồi mới tỉnh ngộ, không dám phạm nữa. Quý vị tước đoạt, lừa dối, 

tất  cả  đều  tặng  cho  quý  vị.  Khi  số  mạng  mình  có,  chắc  chắn  không  đói,  không  lạnh 

được. Tất cả những biện pháp này, tôi được đại sư Chương Gia dạy khi mới học Phật, 

đã y giáo phụng hành và thấy có tác dụng trong sáu mươi năm nay. Rõ ràng nhất là 

chuyện của cải, mọi người muốn, cho họ tất, tôi đi nơi khác. Một số pháp sư nhỏ tuổi 

không phục, đến tìm tôi, tôi đã phân tích cho họ, nói rõ cho họ, nếu số mạng có, ta nên 

xả bớt, bố thí, chia xẻ của cải. 

Trong kinh Phật đã dạy chúng ta, nhân của tiền tài là do biết bố thí, càng bố thí ta 

càng giàu có. Thực thế, mỗi lần buông bỏ tất cả, chưa được một năm, tất cả đều quay 

trở lại, thậm chí còn nhiều hơn ngày trước, lãi hơn, lúc đó mọi người mới tin. 

Chúng tôi đã bố thí, bố thí rất nhiều, đã ba lần, lần sau tốt hơn lần trước. Đấy chính 

là do số mạng quý vị có, bỏ cũng không hết, bỏ không hết cũng cần bỏ, nếu không bỏ 

là tạo nghiệp, xả bỏ là chính xác nhất. Ai muốn cứ đưa hết cho họ, không đắn đo là tôi 

phải đưa người này hay đưa người khác, như thế là sai. Như thế là quý vị đã khởi tâm, 

động niệm, phân biệt, chấp trước, cứ để mọi thứ tự nhiên. Nếu y theo lời dạy của Phật 

Bồ Tát để làm thì sẽ chẳng bao giờ thua thiệt. 

Chúng ta nên thực hiện ba thứ bố thí trong đời, bố thí tài sản  sẽ có tài sản. Bố thí 

Phật Pháp, đem tiền bạc để in kinh là bố thí pháp, giảng pháp mỗi ngày là bố thí pháp, 

bố  thí  pháp  sẽ  được  trí  tuệ  thông  minh.  Nếu  không  thực  hành  bố  thí  pháp  thì  quý  vị 

không bao giờ nắm được những nội dung cốt yếu trong kinh điển. Nói chỉ để nghe mà 

thôi,  chứ  không  thể  áp  dụng  nó  vào  cuộc  sống  hàng  ngày,  quý  vị  chẳng  nhận  được 

những ích lợi thật sự.  Đây là lí do đa phần người học Phật thối tâm, họ không nhập 

vào cảnh giới làm sao họ không thối tâm. Không phải có nhiều điều hay mới được coi 

là lợi ích thật sự. 

Loại bố thí thứ ba là thí vô uý, sẽ  được sức khoẻ sống lâu, bố thí vô uý nghĩa là 

thấy người khác đang đau khổ, gặp tai nạn, chúng ta dốc toàn tâm lực giúp đỡ họ, yểm 

trợ họ hoá giải, đạt đến hiệu quả, đừng để lại dấu tích, như thế mới đúng, tại sao? Giúp 

đỡ người khác là bổn phận, là nghĩa vụ, không kèm theo quyền lợi, như thế mới được 

tự tại, như vậy mới nâng cao được cảnh giới, điều này sẽ mang lại rất nhiều niềm vui! 

Tất cả danh lợi trên cuộc đời là giả tạm, tất cả những ánh hào quang đó cũng là giả 

tạm, không có gì chắc thật cả. Không mang theo được thứ gì sau khi nhắm mắt, nhưng 

mức độ được nâng lên đó sẽ giúp ích bạn rất nhiều, mức độ phẩm vị sẽ được tăng lên 

khi vãng sinh thế giới Cực Lạc. 

Phải dứt trừ được tham sân si với các pháp thế gian thì phẩm vị của ta mới được 

tăng  lên.  Nếu  dính  mắc  một  chút,  quý  vị  phải  kéo  theo  hệ  luỵ,  sẽ  chịu  khổ.  Đây  là 

584  Tập 450 



những gì đại sư Thiện Đạo đã nhắc nhắc nhở: “Tứ độ, tam bối, cửu phẩm, tất cả đều do 

gặp duyên không giống nhau”, nhất là giai đoạn cuối của “tam bối vãng sanh”. 

Pháp sư Từ Chu đã nói rất cụ thể về “nhất tâm tam bối”, trong đó nói rất rỏ ràng, 

rất minh bạch. Nói cách khác, theo ý của đại sư Thiện Đạo, mỗi người chúng ta, nếu 

gặp nhân duyên thù thắng thì ngay trong đời này, khi vãng sanh thế giới Cực Lạc sẽ 

được thượng phẩm thượng sanh. Thượng phẩm thượng sanh là hạng người nào? Bồ Tát 

thập địa, từ địa vị phàm phu lập tức đến Thập địa, giống như nói trong nháy mắt nâng 

lên vị thứ năm  mươi. 51 vị thứ của Bồ Tát, quý vị đến được vị thứ năm  mươi, đó là 

điều quả thật không thể nghĩ bàn, đại sư Thiện Đạo rất có lí. 

Chư vị đại đức tổ sư ngày xưa thấy được, bởi thế họ chủ trương vãng sanh thượng 

thượng phẩm là Bồ Tát từ Tứ Địa trở lên mới thực hiện được, đó là theo cách nhìn một 

số người thông thường. Đại sư Thiện Đạo đã nói với chúng ta, niệm cuối cùng của một 

người niệm Phật, bạn xem họ dùng tâm nào. Nếu họ dùng chân tâm, chân tâm trong 

nhất niệm là lí niệm, công đức của lí niệm thật đáng nễ. Vì lí niệm tương ứng với tự 

tánh viên mãn, nghĩa là đạt đến thành tựu cao như thế. 

Chúng ta cứ bình tĩnh để suy nghĩ những lời đại sư  Huệ Năng nói trong Lục  Tổ 

Đàn Kinh, khi đang ở trong phòng phương trượng của ngũ tổ Hoằng Nhẫn, nghe hoà 

thượng giảng Kinh Kim Cang, tâm của ngài lúc đó là gì? Lý nhất tâm, chân tâm, không 

phải vọng tâm, ngài không dùng a lại da. Bởi ngài đã thực sự không khởi tâm, không 

động niệm, không phân biệt, không chấp trước. Nên khi đọc Kinh Kim Cang, ta biết 

hoà thượng đã giảng đoạn nào cho ngài? Một phần tư, không nhiều lắm, một phần bốn, 

đến chỗ: “ưng vô sở trụ nhi sinh kì tâm”, lúc đó ngài hoát nhiên đại ngộ, dựa vào cái gì? 

Dựa vào lí nhất tâm bất loạn 

Nếu lúc gần mất, dùng lí nhất tâm bất loạn để niệm một danh hiệu Phật, người đó 

chắc chắn sẽ thượng phẩm thượng sinh. Dùng tâm không giống nhau, đấy không phải 

Đức Phật thường nói: “tất cả pháp đều từ tâm tưởng sanh” ư? Khác nhau cách dụng 

tâm. Lí nhất tâm có ba phẩm thượng, trung, hạ. Sự nhất tâm cũng có ba phẩm thượng, 

trung  và  hạ,  đều  là  nhất  tâm,  nhưng  phẩm  vị  không  giống  nhau,  quả  báo  cũng  khác 

nhau. 

Tóm lại, trong cách hiểu của chúng ta, khi dùng lí nhất tâm sẽ bị hạn chế thấp nhất, 

vị thứ thấp nhất là Bồ Tát Bát Địa. Bát Địa, Cửu Địa, Thập Địa, Đẳng Giác, Diệu Giác, 

trong năm vị thứ đó, bốn Bồ Tát có vị thứ cao nhất, sau cùng đó là Phật. thông đạt thấu 

triệt đối với thực tướng tất cả pháp, không còn chút chướng ngại nào. 

Bởi thế, ta nên tu tập như thế nào trong sinh hoạt hàng ngày?  Tu những gì? Các 

bậc  cổ  đức  cho  chúng  ta  biết:  “không  sợ  niệm  khởi  mà  chỉ  sợ  giác  chậm”,  đấy  là 

Tập 450  585 



nguyên  tắc  chỉ  đạo  cao  nhất.  “Niệm  khởi”  là  gì?  Niệm  khởi  là  phàm  phu,  quý  vị  đã 

khởi tâm động niệm, hoặc có ưa thích, hoặc giận dữ, trong lòng có những gì? Thất tình 

ngũ dục, tập khí phiền não. Những thứ đó vừa nổi lên ta cảnh giác ngay những sai lầm, 

đấy gọi là “không sợ niệm khởi”. Vì bạn đã giác ngộ rồi, sau khi giác ngộ, lập tức cải 

sửa nó, như thế gọi là tu hành. 

Người niệm Phật điều chỉnh như thế nào? Đổi nó thành câu A Di Đà Phật, như thế 

gọi là biết niệm Phật. Người không biết niệm Phật, suốt ngày cứ A Di Đà Phật, A Di 

Đà  Phật  nhưng  vẫn  suy  nghĩ  lung  tung,  không  có  chút  lợi  ích  nào.  Người  biết  niệm 

Phật, trong mỗi niệm, họ chế phục được một thứ phiền não, san bằng tất cả những tập 

khí phiền não. Cảnh giới của họ được nâng cao lên rất nhiều, như thế mới gọi là biết 

niệm. Đặc biệt tu tập trong công việc và với mọi người là nhanh nhất, là nơi rèn luyện 

nhanh nhất. 

Con  người  như  thế  nào?  Có  người  thích,  trong  ý  thích  đó  có  tham  luyến,  chiếm 

đoạt, ta nên gọt dũa nó đi, đây không phải là những yếu tố tốt. Có kẻ không ưa, không 

ưa, ghét bỏ, đó cũng là một sai lầm, ta cũng phải gọt dũa, mài bằng, tâm bình đẳng liền 

có mặt. 

Bởi thế nội dung năm chữ trên đề kinh rất hay, ta tu những gì? Chính là tu thanh 

tịnh bình đẳng giác, dùng phương pháp nào? Tịnh Tông là một câu A Di Đà Phật, một 

câu A Di Đà Phật. Trong cuộc sống hàng ngày, chúng ta tu thanh tịnh bình đẳng giác. 

Trong công việc sanh ra thanh tịnh bình đẳng giác. Trong đối xử với mọi người, ứng 

xử với sự vật sanh thanh tịnh bình đẳng giác. Đối xử với ai cũng hoà nhã, dễ chịu, như 

Phật Bồ Tát vậy, Phật Bồ Tát có xem ai là kẻ thù không? Không, ai cũng như bản thân 

mình, đó mới là Phật, tại sao? Bản thân ta với cõi hư không khắp pháp giới là nhất thể. 

Hoàn  Nguyên  Quán  nói:  Một  tự  tánh  thanh  tịnh  viên  minh  thể,  vũ  trụ  cũng  phát 

hiện từ đây, vạn vật cũng từ đấy mà ra, ta cũng từ đấy mà ra, nhất thể! Nhất thể chỉ có 

tương thân tương ái, làm gì có oán đối trong nhất thể. Đối với những gì mình yêu thích, 

phải  chăng  tâm  mình  rất  yêu  thích,  hay  là  ghét  bỏ,  căm  hận  nó.  Liệu  có  chuyện  đó 

không,  tất  nhiên  là  không,  với  tất  cả  chúng  sinh  trong  thiện  đạo  hay  ác  đạo,  với  chư 

thiên, quỉ đói, địa ngục, súc sinh, tất cả đều giống như đối xử giống như rột gan bảo bối 

của mình vậy. Chấp nhận việc đối xử không tốt của người khác nhưng không cho phép 

mình đối xử không tốt với người khác. 

Tại  sao?  Vì  họ  đang  mê,  ta  đang  ngộ,  nếu  mê  vậy  ta  giống  như  họ  ư.  Hiện  tại  ta 

đang  ngộ,  nên  ta  không  giống  họ,  ta  phải  giống  Phật  Bồ  Tát  mới  được,  không  thể 

ngang bằng với người phàm. Mỗi ngày chúng ta đều tụng kinh, niệm Phật, mỗi ngày 

đều lễ bái Phật A Di Đà, Bồ Tát Quan Âm, Bồ Tát Đại Thế Chí, bạn có bao giờ nghĩ 

586  Tập 450 



đến những thứ này chưa? Nếu chưa nghĩ thì việc ta tụng kinh lễ bái hằng ngày coi như 

uổng phí. Ta không biết Phật A Di Đà, Bồ Tát Quan Âm, Bồ Tát Đại Thế chí dạy ta 

những gì, như thế là mê tín, xã hội cho những người học Phật như chúng ta là mê tín, 

chúng ta có thừa nhận điều đó chăng?  Không thể không thừa nhận, thực sự chúng ta 

đang mê tín, nếu bạn chia xẻ những vấn đề đó với họ, họ sẽ hiểu ra ngay, đó mới là 

không mê tín, việc này rất hữu ích. 

Thầy Phương Đông Mỹ nói rất đúng, học Phật là phương thức hưởng thụ cao nhất 

của cuộc đời, hưởng thụ cao nhất ở điểm nào? Quý vị đã cảm nhận được chăng? Nếu 

thực sự đã cảm nhận được thì quý vị phải cảm ơn thầy giáo, biết ơn, báo ơn. Biết ơn 

mới có thể trả ân, nếu không biết ơn thì tâm báo ân  không thể phát sinh được. 

Chúng  ta  cứ  ngẫm  nghĩ,  ngày  xưa  nếu  thầy  giáo  không  dạy  mình  như  vậy,  sao 

chúng ta đi được trên con đường này, con đường chúng ta đã trải qua 60 năm. Trong 

hoàn  cảnh  hiện  tại,  trong  cục  diện  của  thế  giới  ngày  nay  mà  chúng  ta  vẫn  cảm  nhận 

được niềm vui, mỗi ngày vẫn hoan hỉ, đó là một chuyện rất khó! 

Chúng  tôi  đã  gặp  rất  nhiều  người  đảm  nhận  những  chức  vụ  lớn  như  tổng  thống, 

thủ tướng. Tôi quen biết cũng khá nhiều, đã gặp những triệu phú nắm trong tay vô vàn 

tiền  của,  nhưng  tôi  không  thấy  ai  có  được  niềm  vui  lớn  lao  như  chúng  ta.  Bởi  thế 

những lúc hội ngộ, họ thường thắc mắc, sao lúc nào con cũng thấy thầy vui vẻ? Họ đã 

hỏi tôi như thế, hỏi thăm tại sao tôi ít bệnh tật như thế? Sao lúc nào cũng thấy vui? Tôi 

nói học Phật là hưởng thụ cao nhất của đời người. Họ không biết Phật là ai. 

Câu nói của thầy Phương Đông Mỹ đã bao quát tất cả những ưu điểm của việc học 

Phật, học Phật là hưởng thụ cao nhất của cuộc đời, học Phật là niềm vui lớn nhất trong 

cuộc đời. Học Phật ta được trí tuệ chân thực, mang lại lợi ích đích thực. Đây là những 

gì Kinh Vô Lượng Thọ đã nói, thực sự chứ không phải viển vông, nên phải nỗ lực học 

tấp mới được. Nếu không nỗ lực học tập thì không thể cảm nhận được, thực sự học tập 

mới cảm nhận hết. 

Chúng ta xem hàng thứ hai từ dưới lên, trang 570, chúng ta xem họ viết những gì, 

“Dĩ chí đắc như thị đại bi tự tại chi vị” (Vì được địa vị tự tại, đại bi như vậy), như thế 

nên gọi là Bồ Tát Đại Thế Chí. Tất cả những gì chúng ta nói đều không ra ngoài hai 

chữ “như thị”, đại từ đại bi, tự tại vô ngại, “vì thế nên có tên đó”, nghĩa là, vì thế nên 

xưng ngài là Đại Thế Chí. 

“Lại Quán kinh nói trên đỉnh đầu Bồ Tát có một bình quí đựng các thứ ánh sáng, 

hiện ra các Phật sự. Những thân tướng khác, như Quan Thế Âm... cũng không khác”. 

Hình dáng hai vị Bồ tát hoàn toàn giống nhau, chỉ khác nhau ở dấu hiệu trên hai chiếc 

mũ. 

Tập 450  587 



Trên đỉnh đầu Bồ Tát Quan Âm có một vị Phật, trên chiếc mũ có tượng Phật A Di 

Đà, đó là hình tượng chúng ta thường nặn, tượng Phật A Di Đà được dán vào, tượng 

đứng. Trên đỉnh đầu Bồ Tát Đại Thế Chí là một chiếc bình quí, trong chiếc bình đó 

đựng những gì? Trí tuệ, tượng trưng cho trí tuệ, trí tuệ là ánh sáng, chiếu ra những việc 

Phật. 

Quí  vị  cần  phải  biết,  việc  Phật  ở  đây  là  giáo  dục,  Phật  Bồ  Tát  không  làm  những 

việc gì khác, suốt đời Phật Thích Ca Mâu Ni, dạy học 49 năm chưa lúc nào ngưng nghỉ. 

Bởi thế sự nghiệp của chư Phật là giáo hoá chúng sinh, không kể người nhiều hay ít, 

mỗi ngày đều dạy, bản thân còn làm tấm gương cho mọi người, không làm gương sẽ 

không ai tin. 

Trước  đây,  Hàn  quán  trưởng  qua  đời,  một  số  người  muốn  lấy  tài  sản,  chúng  tôi 

liền đưa hết cho họ. Tài sản của chúng tôi ở nước ngoài, có người muốn sở hữu, chúng 

tôi đã đưa hết cho họ. Tài sản của chúng tôi ở Singapore, cũng đưa cho những người ở 

đó. Chúng tôi chưa trở thành công dân Singapore, chỉ khi là công dân Singapore mới 

được mua đất được. Không phải công dân thì chỉ mua được nhà chung cư, chỉ được 

như thế, không thể có đất. 

Học hội Tịnh Tông ở Singapore là do chúng tôi bỏ tiền mua, giá trị lúc bấy giờ lên 

đến gần 1000 vạn USD. Chúng tôi cũng đưa luôn quyền sở hữu tài sản cho hững người 

bạn đồng tu ở học hội Tịnh Tông Singapore, họ là những người bản xứ. Đã bầu ra một 

hội có tính chất quản lí ũy viên, do họ đứng ra tiếp quản, chủ quyền thuộc về những 

người này. Khi ra đi, chúng tôi đã tặng tất cả lại cho họ, chúng tôi rất vui vẻ, đến đâu 

cũng bố thí, đến đâu cũng xả bỏ, rất thoải mái. 

Đến Australia, bấy giờ là học viện Tịnh Tông, lớn gấp mấy đạo tràng ở Singapore. 

Diện tích đạo tràng ở Singapore chỉ 6000 mét vuông, sáu nghìn mét Anh. Tôi không 

biết chính xác diện tích đạo tràng ở Australia là bao nhiêu, nhưng theo dự đoán của tôi, 

độ khoảng hai ba nghìn mẫu Anh, một mẫu Anh là 4 vạn mét, chúng tôi dùng chừng đó 

diện tích đất để làm gì? Canh tác, nghe đâu lương thực sẽ trở thành một vấn nạn, một 

số thực phẩm không được an toàn, không vệ sinh, bây giờ phải làm sao? Tự mình canh 

tác. 

Bản  thân  chúng  tôi  không  giỏi  trồng  trọt,  nhưng  cũng đã  có  cách.  Chúng  tôi  nhờ 

nông dân đến cày cấy, trồng tỉa, chúng tôi trả công họ mỗi ngày, họ làm mỗi ngày mấy 

tiếng đồng hồ, chúng tôi sẽ trả công, bởi thế họ rất vui. 

Mùa  thu  hoạch  đầu  tiên,  đó  là  mùa  Xuân  năm  nay.  Lúc  đó  tôi  đang  ở  Australia, 

thóc chúng tôi gặt hái được, mùa đầu tiên là thóc, thu được 1 vạn 3000 kg, năm nay là 

năm đầu. Năm nay chúng tôi trồng tiểu mạch, lúa nước, khoai tây, khoai lang, lạc, tất 

588  Tập 450 



cả  những  thứ  này  có  thể  cung  cấp  đầy  đủ  lượng  thực  phẩm,  bởi  thế  chúng  tôi  tự  tay 

canh tác. 

Qui mô vườn rau của chúng tôi khá lớn, đã trồng tỉa hơn mười hai năm, mỗi lần có 

pháp hội, có thể cung cấp cho một ngìn người ăn. Có tất cả hơn ba mươi giống rau củ 

quả khác nhau, những năm được mùa, chúng tôi có thể tự cung tự cấp. Hi vọng những 

năm tới, sẽ nhờ được nông dân trồng tỉa thay, chúng tôi sẽ học cách làm của họ, sau đó 

chúng tôi sẽ tự canh tác. 

Đây là phương thức, như chủ trương của đại sư Bách Trượng: “Một ngày không 

làm, một ngày không ăn”, chúng tôi tự làm tự ăn. Bởi vì việc làm không trở ngại việc 

niệm Phật, vừa làm việc vừa niệm Phật, nông trường như một đạo tràng lớn, bạn thấy ý 

nghĩa chăng. Những nông sản thu hoạch được đều nhờ sức gia trì của Phật A Di Đà, rất 

tuyệt! 

Những nông dân làm bên cạnh rất hâm mộ khi thấy chúng tôi sản xuất, không biết 

vì sao cây cối chúng tôi mọc được tươi tốt thế? Đó là do chúng tôi được danh hiệu Phật 

gia trì, chúng tôi không dùng thuốc bảo vệ thực vật, không dùng chất kích thích, quý vị 

rất yên tâm khi sử dụng. 

Bởi  thế  ánh  sáng  trí  tuệ  chiếu  soi  tất  cả  những  việc  Phật,  tất  cả  những  việc  làm 

ngày nay của chúng ta đều là Phật sự, không gì là không phải việc Phật. Hi vọng cách 

làm này của chúng ta sẽ thành công để có thể giúp đỡ những nông dân bản xứ, khuyến 

cáo họ đừng dùng thuốc bảo vệ thực vật, đừng dùng chất kích thích, cứ trồng tỉa theo 

phương pháp tự nhiên. 

Mấy năm gần đây, người dân bản xứ đã ảnh hưởng cách trồng tỉa chúng tôi, họ đã 

đến  tham  quan  và  rất  hâm  mộ.  Sao  các  thầy  lại  làm  hay  thế,  không  chất  kích  thích, 

không thuốc bảo vệ thực vật. Chúng tôi đặt máy niệm Phật, niệm Phật A Di Đà 24/24 

giờ trong vườn rau. Khi họ đến tham quan, đây là thứ âm nhạc du dương nhất, tất cả 

cây cối đều muốn nghe, bởi thế chúng tôi đã tặng máy niệm Phật, họ có thể đặt máy 

niệm Phật trong vườn nhà mình. 

Chủng loại của Phật sự có nghìn sai muôn biệt, không phải cứ ngồi niệm Phật trong 

đạo tràng mới gọi là Phật sự, giảng kinh trong giảng đường mới gọi là Phật sự, không 

phải.  Tất  cả  những  hoạt  động  trong  cuộc  sống  đều  là  Phật  sự,  giúp  ta  giác  ngộ,  giúp 

chúng sinh giác ngộ. 

Chúng ta tiếp tục xem đoạn cuối: “Thử nhị Bồ Tát, ư Ta Bà giới, tu Bồ Tát hạnh, 

vãng  sanh  bỉ  quốc,  thường  tại  A  Di  Đà  Phật  tả  hữu.  Dục  chí  thập  phương,  vô  lượng 

Phật sở, tùy tâm tắc đáo, hiện cư thử giới, tác đại lợi lạc. Thế gian thiện nam tử thiện 

Tập 450  589 



nữ nhơn, nhược hữu cấp nạn khủng bố, đãn tự quy mạng, Quán Thế Âm Bồ Tát, vô bất 

đắc giải thoát giả”. (Hai vị Bồ tát này tu hạnh Bồ Tát nơi cõi Ta Bà, khi vãng sinh qua 

nước đó, thường đứng hai bên Phật A Di Đà. Muốn đến nước Phật trong mười phương, 

muốn  đi  là  đến.  Hiện  nay  đang  ở  thế  giới  này  để  làm  những  điều  lợi  lạc  lớn,  những 

thiện nam tử hay thiện nữ nhân, nếu có những chuyện sợ hãi, tai nạn nguy cấp, chỉ cần 

qui mạng Bồ Tát Quan Thế Âm thì ai ai cũng được giải thoát). 

Đây là đoạn kinh rất quan trọng với thời đại ngày nay.  Niệm lão  đã chú giải như 

sau: “Hai vị Bồ tát này đều ở thế giới Ta bà”, nghĩa là thế giới ta đang sống đây, đây là 

thế giới Phật Thích Ca Mâu Ni giáo hoá, phạm vi khá rộng, thế giới Ta Bà rộng bao 

nhiêu? Một thế giới Tam thiên đại thiên. 

Niệm  Lão  cho  chúng  ta  biết,  trong  kinh  Phật  nói  một  đơn  vị  thế  giới,  là  một  hệ 

ngân hà như cách nói của chúng ta ngày nay. Một hệ ngân hà là một đơn vị thế giới, 

một nghìn đơn vị thế giới là một tiểu thiên thế giới, một nghìn tiểu thiên thế giới là một 

trung thiên thế giới, một nghìn trung thiên thế giới là một đại thiên thế giới, là thế giới 

Ta bà. Hệ ngân hà bằng 1000 nhân 1000 lại nhân 1000, thế giới Ta Bà có bao nhiêu hệ 

ngân hà? Mười ức hệ ngân hà, đó là khu vực giáo hóa của Phật Thích Ca Mâu Ni, đấy 

là khu vực dạy học của ngài hiện nay.  Quả đất chúng ta là một trong những mười ức 

hệ ngân hà đó, chẳng khác gì một đảo nhỏ, là một đảo cực kì nhỏ. 

Phạm vi Phật giáo hoá lớn như thế đấy, quốc độ chư Phật cũng thế, mỗi quốc độ 

Phật, ít nhất có đến mười ức hệ ngân hà. Có nhữung quốc độ còn lớn hơn thế, đấy là 

những điều kinh điển đã mô tả. Một số khu vực giáo hóa của các đức Phật có đến hai 

đại thiên thế giới, ba đại thiên thế giới, năm đại thiên thế giới, thậm chí mười mấy đại 

thiên thế giới. Nguyện mỗi đức Phật nơi thế giới đó không giống nhau. 

Quốc độ Phật A Di Đà rất rộng lớn, có thể nói như cõi hư không khắp pháp giới, 

chỗ nào cũng là quốc độ, chúng ta không thể nhìn thấy hết, không thể thấy hết là gì? 

Tầng không gian không giống nhau. Ví dụ trong nhiều Tôn giáo thường nói đến mối 

quan  hệ  giữa  người  và  ma,  người  ở  chung  với  ma,  cùng  ở  với  nhau.  Nhưng  người 

không  thấy  ma,  quỉ  cũng  không  thấy  người,  đôi  lúc  còn  ở  chung  phòng,  tầng  không 

gian không giống nhau. 

Cực  Lạc  là  thế  giới  có  tầng  không  gian  cao  nhất,  họ  có  thể  thấy  chúng  ta  nhưng 

chúng ta không thấy họ, vấn đề này chúng ta đã từng đề cập. Thiên nhãn, thiên nhĩ của 

Bồ tát ở thế giới Cực lạc có thể nhìn thấu triệt chúng sinh trong các quốc độ hư không 

khắp pháp giới. Họ thấy rõ hết nghe thấy hết, hiểu những khởi tâm, động niệm của mọi 

người. 

590  Tập 450 



Hai vị Bồ Tát này đều ở thế giới Ta Bà, giúp Phật Thích Ca Mâu Ni hành đạo Bồ 

Tát. Hành có nghĩa thúc đẩy, thúc đẩy hành động. Đạo Bồ Tát là Thập thiện, lục hoà, 

lục ba la mật, thập nguyện của Bồ Tát Phổ Hiền. Hai vị Bồ Tát này giúp đỡ Phật Thích 

Ca Mâu Ni, thúc đẩy việc giáo hoá chúng sinh trong thế giới này được vãng sanh thế 

giới Cực Lạc. Hai vị Bồ tát này đều là người của thế giới Cực Lạc, họ giúp đỡ Phật A 

Di Đà ở thế giới Cực Lạc. 

Phần trước chúng ta đã học, hai vị đều là những người đã thành Phật từ kiếp rất 

lâu xa, họ là những người có nhân duyên đặc biệt với thế giới Cực Lạc và thế giới Ta 

Bà. Bởi thế, khi Phật Thích Ca Mâu Ni thành Phật, Phật A Di Đà thành Phật, họ bèn 

chèo thuyền từ quay trở lại, giúp đỡ Phật Di Đà dưới thân phận một Bồ Tát. Giúp đỡ 

Phật Thích Ca Mâu Ni, đốc thúc việc giáo dục của đạo Phật, thúc đẩy nền giáo dục Đại 

Thừa  

“Làm  tấm  gương  cho  nhân  dân  trong  mười  phương”,  làm  gương  mẫu,  làm  tấm 

gương tốt, biểu diễn ra, để tất cả mọi người trong thế gian học tập Bồ Tát, học tính từ 

bi nơi Bồ Tát, học trí tuệ nơi Bồ Tát. 

Nhân duyên chúng ta ngày nay rất thù thắng, gặp được một cuốn sách hay như thế 

này, đây được coi là một dịp may. Vì đây là tập đại thành của năm loại nguyên bản 

dịch, có thể nói bản chú giải này là tập đại thành được các đại đức tổ sư xưa nay chú 

giải. Khi chú giải kinh này, Hoàng Niệm Tổ đều nghĩ đến, thật khó được, chúng ta đều 

không nghĩ đến. Tất cả đều là tăng thượng duyên, tăng thượng duyên gì? Tăng thượng 

duyên trong cuộc đại cách mạng văn hoá, rất khó được! Tôi tin, nếu không có cuộc đại 

cách mạng văn hoá, Niệm Lão chắc sẽ không nghĩ đến việc này. 

Nhất định là trước đây, khi nghe Hạ Liên Cư giảng kinh, ông viết rất nhiều bút kí, 

nếu sắp xếp tất cả những thứ đó, có thể sẽ được một bản chú giải khác chứ không phải 

bản chú giải như hiện tại. Tất cả những tư liệu đó của ông đều biến mất trong cuộc đại 

cách mạng văn hoá, bị đốt sạch. 

Bộ chú giải này được thực hiện dưới mệnh lệnh của thầy giáo, nếu không thực hiện, 

làm sao nhìn được mặt thầy. Nhưng thực hiện, sẽ thực hiện ra sao, bởi thế ông nghĩ ra 

cách này, thật tuyệt vời! Toàn là kinh điển được các đại đức tổ sư xưa nay nói ra, nếu 

có ai chất vấn, không phải như thế, đây là những lời của Bành Tế Thanh , kia là lời của 

đại sư nào đó nói, không phải tôi nói, thật cao minh! Ông hội tập chú giải tập đại thành 

của những lời chú giải xưa nay, mỗi câu chữ trong đó đều có người chịu trách nhiệm, 

thật là trí tuệ. Đây chính là trí tuệ của Bồ Tát Đại Thế Chí, từ bi của Bồ Tát Quan Thế 

Âm, đây là điều chưa ai nghĩ đến! 

Tập 450  591 



Ngày nay chúng ta đọc những trang sách này là đọc những lời của rất nhiều các 

bậc  cổ  kim  trong  ngoài.  Những  người  ngoại  quốc  này  có  rất  nhiều  người  Nhật  Bản, 

những  đại  đức  cao  tăng  Nhật  Bản,  Hàn  Quốc  đã  chú  giải  kinh  Vô  Lượng  Thọ.  Nên 

chúng ta đã được tiếp xúc với tất cả những lời chú giải của các đại đức tổ sư xưa nay, 

cứ như chúng ta đang ngồi nghe những vị ấy nói pháp, câu kinh này tôi có ý kiến như 

thế này, ý kiến tôi thế kia, chúng ta được nghe tất cả. 

Về vấn đề này, thực sự chúng ta phải kính phục cư sĩ Hoàng Niệm Lão, ông đã 

dùng thủ pháp đó để chú giải bộ kinh này, như những gì thầy giáo của ông đã làm, thầy 

giáo làm bản hội tập, ông cũng làm chú giải bant hội tập. Bởi thế, khi đọc cuốn này là 

chúng ta đã đọc năm loại nguyên bản dịch, đọc bản chú giải này là chúng ta đã đọc 

những lời chú giải về kinh Vô Lượng Thọ của các đại đức tổ sư trong và ngoài nước 

xưa nay. Chúng ta được tiếp xúc với tất cả, nghe được tất cả, đây là một bộ sách không 

thể nghĩ bàn. 

Bởi thế, “Bồ Tát làm gương cho tất cả chúng sinh trong mười phương thế giới”, 

làm gương thế nào? Cầu sanh Tịnh độ. Quí vị xem, nguyện khắp chúng sinh, cầu sanh 

Tịnh Độ, tại sao? Khi sanh về Tịnh Độ, vấn đề gì cũng được giải quyết, bảo đảm bạn 

sẽ thành Phật ngay trong kiếp này. 

“Hiện ở thế giới này”, hai vị Bồ tát này, hiện nay đang ở thế giới Ta Bà. “Thế giới 

ở đây là thế giới Ta Bà, là bởi có nhân duyên sâu sắc với các chúng sinh ở quốc độ 

này”. Những chúng sinh ở thế giới chúng ta đang sống ở đây rất yêu quí Bồ Tát Quan 

Âm, Thế Chí, nhất là Bồ Tát Quan Âm. Những người biết được tên tuổi, ngài phải xếp 

hàng  đầu,  nhà  nào  ở  Trung  Quốc  cũng  Phật  A  Di  Đà,  cũng  Bồ  Tát  Quan  Thế  Âm. 

Không ai trong xã hội Trung Quốc không biết Di Đà, Quan Âm. Những người tu Tịnh 

Tông còn biết thêm Đại Thế Chí, không phải người tu Tịnh tông không biết có Bồ tát 

Đại Thế Chí, nhưng biết có Bồ Tát Quan Thế Âm. 

Bởi thế, ở thế gian này, làm những việc lợi lạc lớn, lợi lạc lớn được đề cập sau 

đây: “Nhiếp thọ tất cả những chúng sinh niệm Phật, khiến họ xa rời tam đồ, được sức 

vô thượng, cùng sinh Cực Lạc”. Lợi lạc lớn là như thế, đối tượng đặc biệt đó là những 

chúng sinh niệm Phật. Chuyên tu, chuyên hoằng Tịnh Độ, chắc chắn sẽ được Phật Di 

Đà gia trì, Quan Âm, Thế Chí gia trì. Chỉ cần bạn thực sự phát tâm thì khó khăn nào 

cũng sẽ vượt qua, nhất là lòng từ bi của Bồ Tát Quan Thế Âm. 

Đoạn cuối: “Nếu có tai nạn sợ hãi”, chỉ cần: “Qui mạng Bồ Tát Quan Thế Âm” 

thì không ai không thoát khỏi tai nạn. Ở đây chỉ lấy một thí dụ trong ba mươi hai ứng 

thân của “phẩm Phổ Môn”. Trong lịch sử, những trường hợp gặp phải tai nạn, cầu Bồ 

592  Tập 450 



Tát Quan Thế Âm, tất cả đều được cảm ứng, những trường hợp này đều được ghi chép 

rất cụ thể. 

Ngày nay, tai nạn luôn rình rập nơi quả đất chúng ta đang sống, rất nhiều người đến 

hỏi, nếu tai nạn xảy đến, chúng tôi sẽ ứng phó như thế nào? Căn bản của khái niệm này 

đó là, khi tai nạn xảy đến, chúng ta nên giữ tâm lí ổn định để ứng phó, đừng kinh sợ, 

đừng nên hoảng loạn. Vì khi hoảng loạn, run sợ, tuy tai nạn chưa đến mà bạn đã chịu 

nạn trước rồi. Như chứng ung thư, người thực chết vì căn bệnh này chưa bao nhiêu, đa 

phần  là  chết  do  lo  sợ  chứng  bệnh  này,  tôi  đã  chứng  kiến  độ  không  dưới  90%  là  do 

khiếp sợ, tai nạn chưa đến mà bạn đã chết vì sợ hãi, bạn có oan uổng không! 

Ứng phó thế nào khi nó đến? Ở đây không phải đã dạy chúng ta rồi ư? Phật Thích 

Ca Mâu Ni bảo ta nên niệm Bồ Tát Quan Thế Âm, Bồ Tát Quan Thế Âm sẽ đến cứu ta 

ngay, là thật. Nếu niệm một cách chân thành thì chắc chắn sẽ cảm ứng. Tại sao Bồ Tát 

Quan Thế Âm có thể hoá giải được tai nạn, quý vị có nghĩ ra vấn đề này chăng? Bồ Tát 

Quan Thế Âm dùng cách nào để hoá giải tai nạn? Dựa vào đức từ bi do ngài tu từ vô 

lượng kiếp đến nay, sức mạnh đó rất vĩ đại! Đức từ bi do Bồ Tát Quan Thế Âm tu tập 

được, chắc chắn vượt qua cả bốn mươi tám lời nguyện trong năm kiếp tu hành của Phật 

A Di Đà. Bốn mươi tám lời nguyện có thể thành tựu qua năm kiếp tu hành, chẳng lẽ từ 

bi của Bồ Tát Quan Thế Âm không thể cứu giúp được tai nạn, làm gì có chuyện đó! 

Khi cầu Bồ Tát Quan Thế Âm, chúng ta nên khơi gợi lòng từ bi của mình để nó 

giống với tâm, tương đồng với nguyện của Bồ Tát Quan Thế Âm, có như thế thì hiệu 

quả  mới  đến  một  cách  nhanh  chóng.  Khi  cầu  sanh  thế  giới  Cực  Lạc,  chúng  ta  cũng 

thực hiện y như vậy. Ta phải có tâm tương đồng, nguyện tương đồng, đức tương đồng, 

hạnh tương đồng với Phật A Di Đà, vậy thì không đi không được. Vì sao? Chúng ta chỉ 

tương ưng với thế giới Cực Lạc, không tương ưng với các thế giới khác. Bởi thế khi 

hiểu được điều này, thì chúng ta nhận thức được vấn đề đó không phải là viển vông, 

lúc đó chúng ta mới thực sự có lòng tin. Nếu không có lòng tin, hồ nghi, thì Phật Bồ 

Tát cũng chịu. 

Nghi ngờ là gì? Nghi ngờ sẽ phá nát hết lòng tin, lòng tin kiên cố, khi lòng tin kiên 

cố thì ta mới có sức khoẻ, môi trường xung quanh chúng ta mới không xáo trộn, không 

xảy ra những tai nạn, tại sao? Quả đất đã vững chắc, trái đất vững chắc thì sẽ không có 

lũ lụt, hạn hán xảy ra, quả đất kiên cố thì không thể xảy ra động đất. Nhưng sẽ rất rắc 

rối nếu hồ nghi, không tin tức là hồ nghi. Khi hồ nghi thì hệ thống miễn dịch trong cơ 

thể chúng ta yếu đi, khi bị nhiễm bệnh thì cơ thể không có khả năng kháng cự, bạn sẽ 

đổ bệnh, đó là do bạn thiếu đức tin. Khi đức tin đã không có thì núi sông rừng bể sẽ 

nhũn ra, không còn kiên cố nữa, núi sụp, đất lún, những cảnh tượng như thế sẽ xảy ra, 

những  hiện tượng như thế ngày nay rất nhiều. 

Tập 450  593 



Những điều Phật dạy cho chúng ta không phải mê tín, tai nạn về nước từ đâu mà 

có? Do tham lam, tâm tham lam sẽ dẫn đến những tai nạn về nước. Tâm sân hận sẽ kéo 

theo  những  tai  nạn  về  lửa,  hạn  hán  thuộc  về  lửa,  hiện  tượng  trái  đất  nóng  lên  cũng 

thuộc  về  lửa,  nguyên  nhân  do  đâu?  Do  sân  hận,  sự  giận  dữ  của  con  người  trong  thế 

gian rất ghê gớm, nó sẽ cảm nhận tất cả những tai nạn này. 

Ngu si sẽ kéo theo những tai nạn về gió bão, kiêu mạn sẽ dẫn đến động đất. Chúng 

ta  không  muốn  động  đất,  nên  thế  nào?  Học  tính  khiêm  cung,  học  cách  cung  kính, 

không nên ngạo mạn, những rắc rối kia sẽ được dập tắt ngay. Ngạo mạn là không chịu 

thua,  khi  chúng  ta  nên  đối  nhân  xử  thế  với  lòng  bình  đẳng  thì  chuyện  động  đất  sẽ 

không bao giờ xảy ra, tất cả đều do hoài nghi. 

Chúng ta nên xây dựng đức tin, tin tưởng chính mình, tin tưởng tổ tiên, tin tưởng 

văn hoá truyền thống, tin tưởng kinh Phật, y giáo phụng hành, thì tai nạn sẽ không xảy 

ra. khi bạn không tin thì không còn cách giải quyết. 

Bởi thế có người hỏi tôi, tôi cũng đã nghĩ đến những chuyện này, tại sao lại xảy ra 

nhiều  rắc  rối  như  thế?  Là  bởi  con  người  ngày  nay  đã  coi  nhẹ  tâm  lí,  giới  khoa  học 

nghiêng về nghiên cứu vật lí. Vật lí có thể phát hiện vấn đề nhưng không thể giải quyết 

vấn đề, tâm lí vừa phát hiện lại vừa giải quyết vấn đề, mà lại phát hiện rất sâu sắc. 

Cũng  may  khoảng  ba  mươi  năm  trở  lại  đây,  một  số  nhà  khoa  học  lượng  tử  đã 

nghiên  cứu  tâm  lí  từ  vật  lí.  Đây  là  một  việc  làm  khá  khó  khăn  nhưng  lại  mang  đến 

những cống hiến rất to lớn. Chúng ta đã đọc những nghiên cứu của các nhà khoa học 

này, báo cáo khoa học của tiến sĩ Phổ Lãng Khắc, người Đức. Ông ta nói, tôi dành cả 

cuộc đời để nghiên cứu nguyên tử, nghiên cứu lượng tử, theo những gì ông đã tìm thấy, 

ông nói: Trên thế giới căn bản không tồn tại thứ gì gọi là hiện tượng vật chất. Vậy hiện 

tượng vật chất từ đâu mà có? Hiện tượng vật chất do hiện tượng tinh thần biến hiện ra, 

tinh thần là ý niệm, đó là nền tảng của hiện tượng vật chất. 

Những  lời  phát  biểu  của  ông  hoàn  toàn  tương  đồng  với  những  lời  Phật  đã  dạy. 

Phật  dạy,  căn  nguyên  của  vũ  trụ,  bắt  đầu  là  một  niệm  bất  giác,  một  niệm  bất  giác  là 

hiện  tượng  chuyển  động  sóng,  ngày  nay  khoa  học  gọi  là  năng  lượng,  năng lượng    từ 

đâu mà có? Năng lượng có nguồn gốc từ bất giác, nghĩa là từ chuyển động dạng sóng, 

từ năng lượng sẽ sinh ra hiện tượng tinh thần. Sắc thọ tưởng hành thức, từ hiện tượng 

tinh thần biến thành hiện tượng vật chất, vì thế hiện tượng vật chất là do tinh thần biến 

hiện ra. 

Nghiệp tướng, chuyển tướng, cảnh giới tướng của A lại da. Nghiệp tướng là năng 

lượng, chuyển tướng là hiện tượng tinh thần, cảnh giới tướng là hiện tượng vật chất. 

Bởi thế nền tảng của vật chất là tinh thần, nền tảng của tinh thần là hiện tượng chuyển 

594  Tập 450 



động  dạng  sóng,  năng  lượng,  vậy  năng  lượng  từ đâu  mà  ra?  Năng  lượng  do  tự  tánh 

biến hiện, đây là những đóng góp rất lớn với chúng ta, nó khiến chúng ta không còn 

một chút hoài nghi về Phật pháp. 

Với  đà  phát  triển  của  khoa  học,  tôi  tin  độ  sau  hai,  ba  mươi  năm  nữa,  Phật  giáo 

không còn là một tôn giáo nữa, Phật giáo lúc đó sẽ là gì? Một môn khoa học cao cấp, 

môn triết học cao cấp. Những vấn đề khoa học, triết học ngày nay không thể giải quyết 

được thì tất cả đã được đề cập trong kinh Phật. Không có biện pháp giải quyết những 

tai nạn trên quả đất thì trong kinh Phật đã nói, nếu bạn không tin thì không có cách nào, 

bạn phải tin tưởng thì vấn đề mới được giải quyết. 

Chúng ta tin tưởng, chúng ta sẽ dốc toàn tâm lực, chỉ giúp được chút ít, tại sao? 

Phần lớn mọi người không tin, ý niệm của một tập thể là rất mạnh, cá nhân chúng ta 

không thể cưỡng lại được, đây gọi là cộng nghiệp. Nếu tất cả mọi người đều tin Phật 

pháp, mọi người đều chuyển niệm thì vấn đề được giải quyết một cách dễ dàng 

Chúng  ta  có  bao  nhiêu  dân  số?  Nhà  khoa  học  đã  cho  chúng  ta  một  con  số,  khiến 

chúng ta phấn chấn, vui vẻ. Số dự tính của họ, họ nói tổng nhân khẩu trên thế giới là 1% 

căn  bậc  hai,  dùng  cách  này  để  tính.  Tổng  nhân  khẩu  trên  toàn  thế  giới  hiện  tại  độ 

khoảng sáu mươi lăm ức. Nếu 1% căn bậc hai tổng số nhân khẩu, chúng ta sẽ được con 

số độ hơn tám nghìn, chưa đến một vạn. Có tám nghìn người trên thế giới này thực sự 

giác ngộ, thực sự phản tỉnh, không hồ nghi. Như những gì Bố Lai Đăng người Mỹ nói: 

Bỏ ác làm lành, cải tà qui chánh, tâm niệm ngay thẳng thì những tai nạn trên quả đất 

này có thể được hoá giải. 

Ông ta cho rằng, những dự báo Maya về tai nạn tháng 12 sang năm có thể được hoá 

giải. Tìm đâu ra tám nghìn người? Những người có tín ngưỡng tôn giáo sẽ tin. Bởi thế 

việc đầu tiên chúng ta nghĩ đến là những đồng học trong học hội Tịnh tông, chúng ta 

phải phát tâm, mỗi ngày phải nghe kinh, không nghe kinh ta sẽ không hiểu được đạo lí, 

sẽ có những thắc mắc trong niềm tin của mình, đấy là một trở ngại rất lớn. Nghe kinh 

sẽ giúp bạn đoạn nghi sinh tín, “đức tin là mẹ của các thứ công đức”. Thành tựu hay 

không đều do tín tâm, có niềm tin ta sẽ thành công, mất niềm tin đồng nghĩa với thất 

bại. Tín tâm từ đâu mà có? Hiểu rõ được chân tướng sự thực thì tín tâm sẽ có mặt. 

Năm ngoái tôi đến thăm Vatican, chúng tôi có thời gian hai ngày để giao lưu với 

Hồng y đoàn. Tôi hi vọng Vatican sẽ khuyến cáo toàn thể giáo đồ của họ trên toàn thế 

giới nhất tâm, nhất ý cầu nguyện cho những tai nạn có thể xảy ra vào năm sau. Tín đồ 

của họ trên toàn thế giới của họ vượt qua con số mười ức, không khó để tìm tám nghìn 

người trong số mười ức, cứ để họ tự tìm. 

Tập 450  595 



Những đồng học Tịnh tông chúng ta cũng nỗ lực, tuy nhân số chúng ta không đông, 

nhưng con số tám nghìn cũng không khó tìm, không thành vấn đề, phải thực sự phát 

tâm, quên mình vì người. Những lời phát biểu của các nhà khoa học, cách nói của họ 

khá giống với lời Phật dạy, rất giống, có thể tin được. Người học Phật nên bắt đầu học 

từ chính mình, không cầu cạnh người khác, cầu cạnh người khác là bạn đã nhầm, bất 

cứ thứ gì cũng bắt đầu từ bản thân mình. 

Đệ Tử Quy, bắt đầu thực hành từ chính mình, Thập Thiện Nghiệp cũng bắt đầu từ 

chính mình, Cảm Ứng Thiên cũng bắt đầu từ chính mình. Tam qui, ngũ giới, lục hoà, 

lục ba la mật, mười nguyện vương của bồ tát Phổ hiền đều bắt đầu từ chính mình. Ta 

nên khích lệ chính bản thân mình cố gắng áp dụng, người khác làm hay không không 

quan trọng, với người khác ta chỉ một  mực cung kính, ta khiêm tốn cung kính người 

khác. Sau một thời gian nó sẽ thấm dần, bạn sẽ cảm hoá được người khác. 

Nếu khuyên người khác, nếu mình làm được mà khuyên người khác thì có thể chấp 

nhận.  Còn  khuyên  người  khác  mà  tự  mình  không  thực  hiện  nổi  thì  người  ta  sẽ  coi 

thường, phản đối, không tiếp nhận những lời khuyên của chúng ta, như thế ta đã thất 

bại hoàn toàn.  Bởi thế ta nên sử dụng sức mình, sử dụng đạo đức chân chính trong tự 

tánh, dùng lực lượng đó để cảm hoá chúng sinh thì mới đạt được hiệu quả. 

Ngày trước ở Thang Trì chúng tôi đã tổ chức một lớp học thực nghiệm, tôi đã nói 

với một số thầy giáo về vấn đề này. Tôi lấy một thí dụ, từ xưa đến nay trên toàn thế 

giới, Đức Thế Tôn và Khổng tử là những người thành công nhất trong sự nghiệp dạy 

học, thành công nhất trong sự nghiệp dạy học, nhờ đâu mà các ngài thành công? Các 

ngài  thực  hiện  tất  cả  những  gì  các  ngài  đã  nói,  các  ngài  không  nói  những  điều  mình 

không thực hiện được. Điều này khiến mọi người khâm phục và họ theo ngài để học 

tập,  đây  là  vấn  đề  chúng  ta không  thể không  tìm  hiểu.  Bản  thân  chúng ta  không  làm 

được, lại đi cầu cạnh người khác, đó là một sai lầm chết người. 

Thời gian không cho phép, bài học chúng ta dừng lại tại đây. 

Tập 451 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ:  Trung Tấn 

Biên tập:Nguyên Tâm 

Thời gian: 12.06.2011 

Địa điểm: Cang Sơn Tịnh Tông Học Hội_Nhật Bản 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. 

Mời xem Đại Thừa Vô Lượng Thọ Kinh Giải, trang thứ 571, hàng thứ 6 từ trên xuống. 

“Tác đại lợi lạc giả, ư niệm Phật chúng sanh, nhiếp thủ bất xả, linh li tam đồ, đắc vô 

lượng lực, đồng sanh cực lạc giả”. 

596  Tập 450 



Kinh văn nói hai vị Bồ Tát này, họ ở trong vô lượng cõi nước của mười phương chư 

Phật, “đạt được tùy tâm”, thật là ngàn nơi cầu thì ngàn nơi ứng, Quan Âm, Thế Chí đều là 

như vậy. Nói: “hiện ở cõi này, làm lợi lạc lớn”. Đâylà trong chú giải nói, đặc biệt là đối với 

chúng sanh niệm Phật, niệm Phật A Di Đà cầu sanh tịnh độ, có duyên sâu dày với hai vị Bồ 

Tát này. 


Lịch sử Trung quốc ghi chép rất nhiều chuyện cảm ứng của Bồ Tát. Ngày nay có nhiều 

người cầu Bồ Tát, vì sao đa phần không có cảm ứng, chỉ số ít có cảm ứng? Chúng ta biết, 

cảm  ứng  không  phải  ở  nơi  Bồ  Tát,  mà  cảm  ứng  ở  tự  chúng  ta.  Nguyên  nhân  thứ  nhất  là 

nghiệp chướng của chúng ta quá nặng, tập khí sâu dày, cũng chính là tạo nghiệp nặng nhưng 

tự  mình  không  hay  biết,  không  biết  rỏ  về  Bồ  Tát,  đây  là  thật.  Vì  sao  không  nhận  biết?  Vì 

không nghiên cứu thẩm thấu kinh điển nói về hai vị Bồ Tát này,  rất xa lạ đối với họ. 

Quan Âm Bồ Tát có ba bộ kinh, ba bộ kinh này đều thuộc trong đại kinh, không phải 

độc lập. Chương Quán Thế Âm Bồ Tát nhĩ căn viên thông trong Kinh Lăng Nghiêm, trong 

viên thông thứ 25, nằm ở vị trí sau cùng. 

Đại Thế Chí Bồ Tát cũng xuất hiện trong chương Đại Thế Chí Bồ Tát niệm Phật viên 

thông của Kinh Lăng Nghiêm. Kinh văn không dài chỉ có 244 chữ, ngắn hơn cả Tâm Kinh. 

Ấn Quang đại sư bổ sung chương kinh này vào trong Tịnh độ tứ kinh, trở thành Tịnh độ ngũ 

kinh. Vốn Tịnh độ có ba bộ kinh một bộ luận. Ba bộ kinh này, thứ nhất là Kinh Vô Lượng 

Thọ, thứ hai là Kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật, thứ ba là Kinh A Di Đà. 

Trong  đó  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  quan  trọng  nhất,  kinh  này  giới  thiệu  về  mọi  phương 

diện ở thế giới Cực Lạc. Khiến chúng ta hiểu biết được Tịnh tông, biết về thế giới Cực Lạc, 

biết Phật A Di Đà, mới phát tâm cầu sanh tịnh độ. 

Đối với Kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật, trong đó nói đến hai vấn đề: Một là lý luận, 

hai là phương pháp, thiên về hai phương diện này. Hai phương diện này nói rõ ràng hơn so 

với bộ kinh này, không thể không đọc. 

Thứ ba là tiểu bổn Kinh A Di Đà, rất tiện cho việc thọ trì, có thể dùng làm thời khóa 

đọc tụng, khiến quý vị ngày ngày không xa rời Phật A Di Đà. 

Một bộ luận tức Luận Vãng Sanh của Thiên Thân Bồ Tát, là báo cáo của Thiên Thân 

Bồ Tát về thành quả vãng sanh bất thoái thành Phật của bản thân, trong khi tu học Tịnh độ, 

ngài đưa ra báo cáo tu học để mọi người cùng chia sẽ, trong đó rất tuyệt vời. Đây là ba bộ 

kinh một bộ luận. 

Vào  năm  Hàm  Phong  nhà  Thanh,  cư  sĩ  Ngụy  Mặc  Thâm,  ông  co  hội  tập  Kinh  Vô 

Lượng Thọ, ông đem Phẩm Phổ Hiền Bồ Tát Hạnh Nguyện, chính là quyển sau cùng của Tứ 

Thập  Hoa  Nghiêm,  đặc  biệt  thêm  vào  trong  ba  bộ  kinh  một  bộ  luận  này,  trở  thành  bốn  bộ 

kinh một bộ luận của Tịnh độ. Thêm bộ kinh này này vào rất có lý, vì sao vậy? Triên khai 

kinh văn của Kinh Vô Lượng Thọ, phân đoạn lớn thứ hai vẫn ở phần tựa. Trong phần tựa nói 

16 chánh sĩ tại gia Bồ Tát dự hội, đều tu đức của Phổ Hiền đại sĩ. Cho thấy Phẩm Phổ Hiền 

Hạnh Nguyện có liên quan mật thiết với Tịnh tông. 

Nói cách khác thế giới tây phương Cực Lạc, tất cả Bồ Tát tu học đều từ hạ hạ phẩm, hạ 

phẩm  hạ  sanh đến  thượng thượng  phẩm, tất  cả đều tu  hạnh  Phổ  Hiền. Chúng ta  đọc  quyển 

kinh này mới biết được, thế giới Cực Lạc là pháp giới của Bồ Tát Phổ Hiền. Trong Kinh Hoa 

Ngiêm đức Phật từng dạy: Bồ Tát không tu hạnh Phổ Hiền không thể thành Phật. Thế giới 

tây phương chuyên tu pháp môn mười đại nguyện của Phổ Hiền Bồ Tát. Ở đây cũng chứng 

Tập 450  597 



minh cho chúng ta thấy, thế giới Cực Lạc chỉ có nhất thừa pháp, không hai cũng không ba, là 

ngang hàng với Pháp Hoa, Hoa Nghiêm. Việc kèm thêm này rất có lí. 

Vào  đầu  năm  Dân  Quốc  tịnh  độ  tứ  kinh  lưu  thông  rất  rộng.  Ấn  Quang  đại  sư  đem 

Chương Đại Thế Chí Viên Thông kèm thêm vào, hay! Cử chỉ này khiến chúng ta cảm thấy 

vô cùng tán thán, vì sao vậy? Vì kinh điển của Tịnh tông đã viên mãn. Chương Đại Thế Chí 

Viên Thông có thể nói là tâm kinh của Tịnh tông, chữ rất ít, phân lượng rất ít, nhưng ý nghĩa 

sâu xa của Tịnh tông đều nằm trong đó. Đến đây có thể nói là viên mãn, cần phải thêm kinh 

nào nữa chăng? Không cần, kinh điển của Tịnh tông đến đây là dừng, đã đầy đủ. 

Thế nên Quan Âm Bồ Tát, Đại Thế chí Bồ Tát có liên quan mật thiết với Kinh Lăng 

Nghiêm.  25  loại  viên  thông  là  ví  dụ,  trong  Kinh  Lăng  Nghiêm  ví  dụ,  viên  thông  chính  là 

thành Phật, viên mãn thành Phật. Phật hỏi 25 vị Bồ Tát trong hội, pháp môn của mỗi người tu 

không giống nhau, nhưng đều thành vô thượng đạo. Chứng minh rằng pháp muôn bình đẳng, 

không  có  cao  thấp. 25  viên  thông  này  sắp  xếp  theo  thứ  tự. Số 25 này  là  sao?  Sáu  căn, sáu 

trần, sáu thức, bảy đại, quý vị thấy 3 x 6 = 18  +  7 =25,  25 chính là như vậy. 

Sáu căn: thứ nhất là nhãn căn, thứ hai là nhĩ căn, Quán Thế Âm Bồ Tát là Nhĩ Căn 

Viên Thông Chương, “phản văn văn tự tánh, tánh thành vô thượng đạo”. Đây là nói rõ ngài 

thành tựu như thế nào, làm thế nào để thành Phật, ngài đã dùng phương pháp này. Cho nên 

dựa vào thứ tự sắp xếp ngài phải xếp ở vị trí thứ hai, sau nhãn căn chính là ngài. Nhưng thứ 

tự sắp xếp đó rõ ràng đưa ngài ra ở vị trí sau cùng, thứ 25. 

Chương Đại Thế Chí Bồ Tát Viên Thông thuộc về bảy đại, bảy đại là: đất, nước, lửa, 

gió, không, kiến, thức. Đại Thế Chí Bồ Tát là kiến đại, kiến đại gọi là căn đại: đất, nước, lửa, 

gió, không, kiến, thức. Di Lặc Bồ Tát là thức đại, Di Lặc Bồ Tát là chuyên gia duy thức, cho 

nên thứ tự sắp xếp của Di Lặc Bồ Tát là ở sau cùng, không, kiến, thức. Đất, nước, lửa, gió, 

không, kiến, thức, Di Lặc Bồ Tát phải là ở sau cùng. Nhưng đem Di Lặc Bồ Tát để ở trước, 

đem Quán Thế Âm Bồ Tát đặt ở sau cùng, Đại Thế Chí Bồ Tát cũng đặt ở sau cùng. Vốn vị 

trí Đại Thế Chí Bồ Tát đặt ở trước Di Lặc Bồ Tát, hai ngài cách nhau một vị trí. Nghĩa là Di 

Lặc Bồ Tát thứ 24, Đại Thế Chí Bồ Tát thứ 23, nhưng vị trí hai ngài đã thay đổi, Di Lặc Bồ 

Tát thứ 23, Đại Thế Chí Bồ Tát thứ 24. Nên không sắp xếp theo thứ tự là hai ngài Đại Thế 

Chí và Quan Thế Âm, nhưng vì Đại Thế Chí chỉ điều động một vị trí, không quá rõ ràng nên 

rất  nhiều  người  sơ  suất. Quan  Thế  Âm  Bồ  Tát  thì  quá  rõ  ràng, từ  thứ  hai  xếp  ra  sau  cùng, 

điều này rất dễ nhận ra. Đặt ở sau cùng chính là pháp môn quan trọng nhất. 

Tập  tục  của  Ấn  Độ  có  một  chút  tương  đồng  với  người  Trung  Quốc,  điều  gì  tốt  đẹp 

thường đặt ở phía cùng. Cho nên quý vị xem kịch, màn hay nhất là sau cùng gọi là vở kịch 

then chốt, để tiết mục hay nhất ở sau cùng. Ấn Độ cũng có tục lệ này, cho nên họ cũng để 

điều tốt nhất ở sau cùng. 

Thập Lục Quán trong Kinh Quán Vô Lượng Thọ, niệm Phật là pháp quán thứ 16, quý 

vị sẽ hiểu được vị trí niệm Phật trong Quán Kinh cao như thế nào. Không cần quán tưởng, 

“nhớ  Phật  niệm  Phật”,  trong  Chương  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  Viên  Thông  nói  như  vậy.  Pháp 

môn này vô cùng thù thắng, vì sao vậy? Vì nó quá tiện lợi, có thể nhiếp tất cả căn tánh, ba 

căn thượng trung hạ đều được phổ độ, lợi căn hay độn căn đều nhiếp thu hết, nó đặt ở thứ 16. 

Có lần, lúc đó tôi đã xuất gia, chùa Lâm Tế mở giới đàn, tôi làm công quả trong giới 

đàn. Có mấy sinh viên năm tư khoa triết trường đại học Đài Loan, họ là lớp sắp tốt nghiệp, 

dẫn theo một vị giáo sư của họ đến thăm tôi, là giáo sư khách mời người Nhật của đại học 

Đài Loan, đến thăm tôi, thật hiếm có. Vị giáo sư này hỏi tôi tôi học những kinh điển nào, lúc 

598  Tập 450 



đó  tôi  đang  học  Kinh  Lăng  Nghiêm,  đang  theo  thầy  học,  vẫn  chưa  học  xong  Kinh  Lăng 

Nghiêm. 

Ông hỏi tôi tu pháp môn gì? Tôi nói tôi tu pháp môn niệm Phật, biết sự thù thắng của 

pháp môn niệm Phật, ông cảm thấy rất kinh ngạc. Ông nói Kinh Lăng Nghiêm với pháp môn 

niệm Phật có liên quan như thế nào? Thái độ của ông, tư thái rất cao, rất khinh mạn câu trả 

lời của tôi, không để vào mắt. Tôi hỏi ngược lại ông ta, tôi nói: Đại Thế Chí, Quan Thế Âm 

Bồ Tát với Tịnh độ có liên quan như thế nào? Tôi không hỏi thì ông không biết, câu hỏi này 

đã đốn ngã ông ta. 

Chương viên thông thứ 25, 25 phương pháp tu hành khác nhau, đều thành Phật, đều 

thành chánh đạo. Quan Âm, Thế Chí xếp  sau cùng trong 25 chương, là pháp môn đặc biệt. 

Vì sao không xếp Đại Thế Chí ở sau cùng, lại xếp Quan Thế Âm Bồ Tát ở sau cùng? Quan 

Thế Âm Bồ Tát khế hợp căn cơ của người thế gian nhất, khế cơ nhất, cho nên để ở thứ nhất. 

Ngài trở thành đệ nhất, quan trọng nhất, chủ yếu nhất. 

Đại Thế Chí cũng là pháp môn đặc biệt, pháp môn của ngài Đại Thế Chí, có thể khế 

hợp căn cơ hết thảy chúng sanh trong biến pháp giới hư không giới. Quan Thế Âm đặc biệt 

khế hợp căn cơ chúng sanh trong địa cầu của chúng ta. 

Trên thực tế Quán Thế Âm Bồ Tát và Đại Thế Chí đều giống nhau, cũng là biến pháp 

giới hư không giới, nhưng đặc biệt khế hợp căn cơ người trên trái đất chúng ta. Cho nên sự 

sắp xếp này đều có học vấn không phải sắp xếp tùy tiện. Tôi phân tích như vậy, khiến ông ta 

không còn lời nào để nói. 

Quý vị thấy nghiên cứu Phật học, nghiên cứu Kinh Lăng Nghiêm, ngay điều này cũng 

không biết. Như trong những điểm nhỏ này đều tồn tại đạo lí lớn, những điều kỳ diệu đều ở 

trong đây. Tinh hoa của toàn bộ Kinh Lăng Nghiêm, không phải đều nằm trong biểu tượng 

trên thân hai vị Bồ Tát này này ư? Nói cách khác chúng ta dùng pháp môn niệm Phật để tu 

Lăng Nghiêm, thành tựu không thể nghĩ bàn. Phật hỏi về vấn đề viên thông, hỏi những đệ tử 

trong hội của ngài: Quý vị tu như thế nào để thành vô thượng đạo? Mỗi vị Bồ Tát đều đưa ra 

giải đáp, sau cùng đem hai vị xếp ở vị trí sau cùng. Những vấn đề này, trong kinh Phật rất 

nhiều, nhất định không thể sơ suất. 

Thế nên hai vị Bồ Tát này có duyên rất lớn với người niệm Phật, chỉ cần là người niệm 

Phật nhất định phải nhiếp độ họ. Chúng ta thường nói đến thương yêu, quan tâm, chăm sóc, 

hiệp  trợ,  những  điều  này  đều  là  nhiếp  thọ.  Hai  chữ  nhiếp  thọ  này  đều  bao  hàm  trong  đó, 

nhưng tự chúng ta phải có thiện căn. Trong Kinh Di Đà đã nói rất rõ ràng, không thể thiếu 

thiện căn phước đức nhân duyên mà được sanh về nước đó. 

Phải đầy đủ thiện căn phước đức nhân duyên. Nhân duyên là dựa vào bên ngoài, Bồ 

Tát đến nhiếp độ đều là duyên, tăng thượng duyên. Tự mình phải có điều kiện, điều kiện là 

thiện căn, là phước đức. Thế nào gọi là thiện căn? Tin thật, thực sự nghe hiểu, đây là thiện 

căn, cái này thuộc về trí tuệ. Thực sự hiểu, đã minh bạch, đã rõ ràng, đây là giải ngộ, không 

phải chứng ngộ. 

Phước đức là gì? Quý vị thật có phước đức, phước báo là hành, là chứng, hành chính là 

thực hành, y giáo phụng hành. Tín, nguyện là thiện căn, hành là phước đức, vãng sanh chính 

là chứng, tín giải hành chứng. Cho nên quý vị không chịu hành trì, vậy thì không được, thực 

hành là điều vô cùng gian nan. Vì sao vậy? Vì lúc thực hành quý vị phải nương vào giáo 

huấn của Phật, thực sự buông được. Thực sự buông được, vấn đề đầu tiên là bản thân, mình 

thực sự buông bỏ cái tôi rồi ư? Nếu như thực sự buông bỏ được cái tôi, thì có một hiện tượng, 

Tập 450  599 



nghĩa là quý vị chung sống với bất kỳ người nào cũng hài hòa. Vì sao vậy? Vì đã vô ngã. Vì 

sao giữa người với người không thể chung sống? Có lợi hại là có xung đột, không có lợi hại 

thì xung đột từ đâu mà có? Cái quý vị cần tôi không cần, cái tôi cần quý vị không cần, rất dễ 

chung sống. 

Ngày trước tôi chung sống với Hàn quản trưởng 30 năm chính là như vậy, thứ bà ấy 

cần tôi không cần, thứ tôi cần bà ấy không cần. Tôi cần cái gì? Ngày ngày lên giảng đường 

luyện tập giảng kinh. Tôi nói: bà sắp xếp dùm tôi,  tạo nhân duyên làm sao khiến tôi giảng 

kinh  không  bị  gián  đoạn.  Bà  ấy  cần  gì?  Thành  lập  thư  viện,  bà  ấy  muốn  làm  chủ  quản, 

nhường cho bà, bà muốn quản lý người, muốn quản lý tiền, tất cả đều nhường cho bà quản lý 

hết.  Cho  nên  tôi  trở  thành  tam  bất  quản:  không  quản  lý  người,  không  quản  lý  tiền,  không 

quản lý việc, bà ấy quản lý tất cả. Bà ấy quản lý rất hăng say, cao hứng, tôi không cần. Tôi 

gặp  được  một  người như  vậy, quý vị  nghĩ  xem  một  chút  xung đột  cũng  không  có, 30  năm 

chung sống hòa hợp. Nếu như thứ bà ấy cần tôi cũng cần, thứ tôi cần bà ấy cũng cần, thì thật 

khó. 

Quý  vị  thực  sự  học  Phật,  vạn  duyên  buông  bỏ,  có  người  thay  quý  vị  quản  lý,  quí  vị 

không phải quản lý nữa, sẽ giảm được biết bao nhiêu việc! Cho nên nếu chúng ta không thể 

chung sống với người ta, tự mình nhất định phải phản tĩnh, lỗi lầm tuyệt đối không phải ở đối 

phương, khẳng định tự mình có nghĩ đến lợi ích của chính mình, họ gây trở ngại, không phải 

là việc này sao! 

Người  xưa  nói  rất  hay:  “nếu  làm  không  được,  phải  xem  lại  mình”,  mới  có  thể  giải 

quyết  vấn  đề.  Mang  tất  cả  lỗi  lầm  đẩy  cho  người  khác  đây  là  sai  lầm  lớn  nhất,  vĩnh  viễn 

không thể giải quyết vấn đề, chỉ khiến cho vấn đề ngày càng khó giải quyêt, rốt cuộc cũng 

chỉ là buồn bả chia tay. Việc thế gian còn không thành công được thì nói gì đến chuyện xuất 

thế gian? Khi gặp vấn đề, nhất định phải nghiêm túc phản tỉnh, cố gắng kiểm điểm. Rốt cuộc 

lỗi lầm này phát xuất từ đâu, chúng ta đã phạm sai lầm nào? Điều này cho dù thế gian pháp, 

hay xuất thế gian pháp, đều rất quan trọng. 

Học Phật sẽ không phát sanh xung đột với người khác, nguyên nhân là gì? Học Phật 

rất đơn thuần, chúng ta chỉ có một mục tiêu, một phương hướng. Trong đại thừa Phật pháp, 

một phương hướng đó là tu định, là khai ngô. Quý vị nghĩ xem tu định, quý vị nếu không thể 

chúng sống với người, nghĩa là tâm quý vị không định được, vì quý vị chưa buông bỏ. 

Cho nên nhiều năm trở lại đây, ít ra cũng ba bốn chục năm rồi, tôi thường khuyên mọi 

người, thật sự học Phật nên buông bỏ tự tư tự lợi, không có bản thân. Nhu cầu của tôi mỗi 

ngày là được ăn cơm ngày ba bửa, có một chổ nhỏ để nghĩ ngơi, như vậy là đủ. Còn cần gì 

nữa?  Không  cần  gì  nữa.  Học  giảng  dạy,  cái  cần  thiết  là  kinh  điển,  chúng  ta  có  được  được 

kinh điển, siêng năng học tập, có cơ hội thì lên bục giảng để luyện tập. Vì sao phải luyện 

giảng? Luyện giảng là trừ nghiệp chướng, buông xả phiền não của mình, đây là một phương 

pháp rất hay. 

Quý vị nghĩ xem, hằng ngày phải giảng kinh, có cần chuẩn bị chăng? Lúc tôi mới học 

là 26 tuổi, 30 tuổi ra giảng kinh, tôi giảng một giờ phải mất 40 giờ chuẩn bị, như vậy còn thời 

giản để vọng tưởng ư? Vọng tưởng thì không lên được bục giảng, phải chuẩn bị đầy đủ. 

Tôi nghe thầy Lý giảng kinh một giờ, tự tôi trước đó phải chuẩn bị 3 giờ_Nghe giảng 

kinh, chuẩn bị giảng kinh. Kinh thầy giảng tôi có, những tài liệu thầy tham khảo tôi cũng có, 

và dùng những chú giải nào tôi đều có. Tôi tự xem trước, nếu như hôm nay tôi giảng kinh 

này,  giảng  như  thế  nào,  khi  nghe  thầy  giảng,  những  điểm  nào  thầy  giảng  hay  hơn  tôi,  tôi 

600  Tập 450 



không bằng thầy. Quý vị phải nghe như vậy, mới thực sự có thể hiểu được. Lúc nghe kinh 

phải có chuẩn bị đầy đủ, những chỗ mà người ta giảng hay thật tâm ngưỡng mộ, trí huệ của 

ông từ đâu mà có? Nương vào kinh điển, chú giải để nói, thì ai cũng nói được. 

Ba năm đầu tiên rất vất vả, phần nhiều thời gian đều dùng để chuẩn bị bài, sau này 

quen dần. Ba năm sau tôi tiến bộ rất nhanh, đại khái giảng một giờ tôi chỉ cần chuẩn bị một 

giờ là đủ. Cho nên thông thường giảng một tuần, tôi dùng thời gian một ngày để chuẩn bị bài 

vở,  một  ngày  có  thể  giảng  một  tuần,  cho  nên  tôi  lại  có  thời  gian  để  thâm  nhập  kinh  tạng. 

Thầy dạy thâm nhập một môn chúng tôi không cam tâm, không y giáo phụng hành, vẫn thích 

học rộng nghe nhiều. Cũng may tôi nghiên cứu không phải quá nhiều, là dục vọng, ham cầu 

tri thức. Phạm vi của tôi còn rất có hạn, chỉ là mấy bộ đại kinh rất thích như: Hoa Nghiêm, 

Pháp Hoa, Bát Nhã của Pháp tướng tông. Tôi chỉ đọc những kinh luận quan trọng này. 

Không  biết  ưu  điểm  của  việc  thâm  nhập  một  môn,  nếu  như  từ  sớm  hiểu  được  thâm 

nhập  một  môn,  có  người  đến  bảo  với  tôi,  tôi  sẽ  nghe  lời.  Nói  rõ  ràng,  nói  cho  minh  bạch 

những lý luận này, tôi có thể làm được. 10 năm chuyên nghiên cứu một bộ kinh sẽ đắc tam 

muội, sẽ khai ngộ. Nhưng vì chính mình không có đạo tràng, không có đạo tràng nên nhận  

người khác mời giảng kinh, các nơi trên thế giơi đều có mời, cho nên việc giảng kinh không 

bị gián đoạn. Người ta thích giảng kinh gì tôi liền đáp ứng, giảng cho họ kinh đó. Cho nên 

đại khái cũng đã giảng mấy mươi loại kinh luận.Điều này đối với việc luyện tập giảng kinh 

thì vấn đề gì, có chỗ hay, nhưng đối với việc thâm nhập một môn thì sản sanh chướng ngại. 

Khiến chúng ta nghĩ đến thời xưa những đại đức này, sống ở trên núi mấy mươi năm 

không xuống núi, có đạo lí! Tôi từng phỏng vấn trên núi Tỉ Duệ, chính là cái nôi của Phật 

giáo Nhật Bổn. 30 tông phái của Nhật Bổn, tổ sư khai sơn đều tu hành thành tựu ngay trên 

núi này. Tôi đi phỏng vấn, đặt biệt là nghe ngóng, ngày xưa chư vị tổ sư đại đức ở trên núi 

này tu hành, thời gian ngắn nhất là bao nhiêu năm? Lúc đó thầy trú trì nói, ở trên núi ít nhất 

là 13 năm, dài nhất là hơn ba mươi năm. Từ đây ta có thể nhận ra được định công của họ, vì 

thế họ có thể thành lập nên một tông phái, vì tổ sư khai sơn của một tông phái đâu phải đơn 

giản! Thật sự đắc tam muội, khai ngộ, cho nên Phật giáo Nhật Bổn vào thời kỳ đó hưng thịnh 

như vậy, đó là vì sao? Người xuất gia tu hành tinh tấn. 

Vào thời Tùy Đường là thời đại hoàng kim của Trung Quốc, thời đại hoàng kim của 

Phật  giáo,  đế  vương  hộ  trì.  Những  gì  tổ  sư  truyền  lại,  những  cao  tăng  của  Nhật  Bản,  Hàn 

Quốc đều đến học, thành tựu không thua gì pháp sư Trung Quốc, vì sao vậy? Nhân tánh là 

bình đẳng. 

Người xưa nói: tánh người vốn thiện. Trong Phật pháp nói: Hết thảy chúng sanh vốn dĩ 

là Phật. Ở đây chính là nói, chỉ cần dụng công tu tập, chắc chắn sẽ thành tựu. Chúng ta tu học 

trong kinh giáo đại thừa 60 năm, chưa chứng ngộ, nhưng có giải ngộ. Phàm phu thành Phật, 

trên lí luận nói rất đơn giản, chính là buông xả. Buông xả kiến tư phiền não, chính là chấp 

trước, không còn chấp trước tất cả pháp của thế xuất thế gian, quý vị chứng được quả A La 

Hán. 

Nói  cách  khác,  có  khi  chúng  ta  không  thể  chung  sống  với  người  sự  vật,  là  do  chưa 

buông bỏ kiến tư phiền não mới xuất hiện vấn đề này. Khi đã buông xả kiến tư phiền não, thì 

vấn đề nhân sự viên dung vô ngại. 

Ngày nay về  mặt nhân sự chúng ta gặp phải khó khăn, gặp phải rắc rối, phải lập tức 

phản tĩnh, là do tôi sai, họ không có lỗi gì, vấn đề lập tức được hóa giải. Nếu cho rằng chúng 

ta đúng, họ không đúng, vấn đề này mãi mãi không thể giải đáp được. Vậy tại sao họ đúng 

Tập 450  601 



chúng ta không đúng? Để người thế gian phân xử, rõ ràng là họ sai chúng ta đúng, vì sao Đức 

Phật nói chúng ta sai họ đúng. Đạo lý này ở đâu? Quý vị phải hiểu học Phật là học điều gì? 

Chính là học buông xả, chúng ta chưa buông xả. Họ chưa buông xả, họ phải là phàm phu, họ 

không thật sự học Phật, không muốn thành Phật, không muốn đến thế giới Cực Lạc. Tôi thật 

muốn đi, vậy là do tôi sai. 

Trong  Bồ  Tát  hạnh  quan  trọng  nhất  là  tu  nhẫn  nhục,  tu  nhường,  nhẫn  nhường.  Điều 

đầu  tiên trong  Bồ  Tát  hạnh  là xả,  là buông  bỏ.  Thứ  hai  chính là  năng  nhẫn,  xả  mà  không 

nhẫn, không thể thành tựu. Xả thêm vào nhẫn chắc chắn thành tựu. Nhẫn nhục ba la mật là 

phương tiện đầu tiên của Thiền định ba la mật, có nhẫn mới đắc định, có định mới khai tuệ. 

Không buông được, không thể nhẫn, trong đời này quý vị muốn thành tựu, sẽ rất khó, 

quá khó! Phải nhẫn tất cả, banh da xẽ thịt cũng phải nhẫn, điềm nhiên như không, quý vị mới 

có thể thành tựu. Cho nên phải nghĩ đến nhẫn nhục tiên nhân, bị Ca Lợi Vương lăng trì xử tử, 

lăng trì là gì? Là dùng dao cắt từng miếng thịt cho đến chết, quý vị nói đau khổ biết bao! 

Ngài  có  oán  hận  chăng?  Không  có.  Ngài  có  nói  Ca  Lợi  Vương  sai  chăng?  Ca  Lợi  Vương 

không sai, sai ở đâu? Sai ở chính mình, nhẫn nhục ba la mât đã viên mãn. 

Thế Tôn vốn dĩ thành Phật sau ngài Di Lặc, Di Lặc là vị Phật thứ tư, Thích Ca Mâu Ni 

là vị Phật thứ năm, vì sao hai ngài đổi chỗ. Phật Thích Ca Mâu Ni trước Di Lặc sau? Chính là 

Ca Lợi Vương giúp ngài, nhẫn nhục ba la mật đã viên mãn, ngài thành Phật trước thời hạn, 

thệ nguyện ngài phát ra đã thực hiện xong. 

Ca Lợi Vương hỏi ngài, tâm có sân hận chăng? Không. Tiên nhân nói: Tương lai tôi 

thành Phật người đầu tiên tôi độ chính là ông. Đức Thế Tôn thành Phật, người đầu tiên ngài 

độ là tôn giả Kiều Trần Như, Kiều Trần Như chính là tiền thân của Ca Lợi Vương, quả thật là 

người thứ nhất chứng quả A La Hán. Điều này là tấm gương tốt đẹp nhất cho chúng ta, một 

sự sĩ nhục, tổn thương lớn như vậy cũng điềm nhiên như không, không sanh một chút tâm 

sân si nào, chỉ là một tấm lòng từ bi. Ngài biết hành động của Ca Lợi Vương giúp ngài nâng 

cao  cảnh  giới  rất  nhanh_Cảm  ân.  Báo  ân,  đó  chính  là  người  đầu  tiên  ngài  độ  là  Ca  Lợi 

Vương. 

Cho nên chúng ta làm sao chung sống hòa hợp với tất cả mọi người? Quý vị nói chính 

người trong nhà Phật với nhau cũng không thể chung sống hòa hợp, thì làm sao có thể hòa 

hợp  với  các tôn giáo  và  chủng tộc  khác nhau, làm  sao  có  thể hòa  đồng  với hết  thảy  chúng 

sanh khắp biến pháp giới hư không giới? Quý vị học đại thừa, thì nguyện của quý vị là phải 

phổ độ chúng sanh: Chúng sanh vô thề nguyện độ. Vậy mà còn xung đột với điều này, xích 

mích với người kia, như vậy lời nguyện này của quý vị là giả không phải thật, không phải là 

tự lừa dối mình ư? 

Phật pháp nói khó chính là khó ở chỗ này, dễ cũng dể ở chỗ này. Quả nhiên khi đã giác 

ngộ, mọi lúc mọi nơi đều có thể quên mình vì người, nơi nơi đều có thể nhân nhượng, vấn đề 

sẽ thông suốt không chướng ngại, tất cả vấn đề đều được giải quyết . 

Chúng tôi trước đây ở Singapore làm công tác đoàn kết tôn giáo, có được một ít kinh 

nghiệm.  Singapore  lúc  đó  có  chín  tôn  giáo,  chúng  tôi  tiếp  xúc  đều  rất  hoan  hỷ,  Ki  tô  giáo 

cũng không ngoại lệ, gặp phải cửa ải khó khăn là gì? Cửa ải khó chính là Ki Tô Giáo, họ 

tương đối cố chấp. Bên ngoài họ thể hiện chung sống hòa hợp với chúng ta, trên thực tế họ 

rất dè dặt. 

Các Tôn giáo khác đều không đến một năm là trở thành anh chị em. Ki tô giáo ba năm, 

ba năm họ  mới tham gia, thật cảm động. Hồi giáo làm hoạt động quyên góp, tôi nghe nói 

602  Tập 450 



Mục sư của Cơ Đốc giáo, hình như đống góp 10 vạn tiền Sin để họ làm việc từ thiện, đây là 

điều không thể, nhưng lại là sự thật, không phải giả. Cho nên chỉ cần có thiện tâm, chân tâm, 

chắc chắn không lừa dối người. Con người vốn có tình cảm, nên sẽ bị cảm động, không cảm 

động  là  chân thành  của  chúng  ta  chưa đủ,  phương  pháp  của  chúng  ta sai  lầm.  Thật  sự  trở 

thành người một nhà, chúng tôi vui mừng vô cùng. 

Vì vậy Tôn giáo ở Singapore rất đoàn kết, Tôn giáo nào gặp khó khăn mọi người cùng 

nhau giúp đỡ. Khi tổ chức các hoạt động, tôi ở Singapore cũng đến. Lễ lớn của Phật môn họ 

cũng đều đến, hoạt động lớn của họ tôi cũng đi tham gia, đích thực là dung hợp thành một. 

Tôn giáo khác nhau có thể hợp thành người một nhà, chung sống hòa hợp như vậy thực sự là 

hổ trợ hợp tác, quan tâm lẫn nhau, chiếu cố lẫn nhau, kính ái lẫn nhau. 

Vì sao người cùng một Tôn giáo mà không thể đoàn kết, còn có quan điểm riêng của 

từng môn phái? Không phải chính là tranh danh lợi ư? Cho họ danh lợi, thì sự việc lập tức 

được  giải  quyết,  cho  họ  danh  lợi,  cảnh  giới  của  quý  vị  được  nâng  cao  lên,  không  những 

không thiệt thòi, mà còn được lợi ích lớn. Khi họ chi li chấp vào danh lợi, là họ đang đọa lạc, 

nếu buông bỏ tất cả, ngược lại cảnh giới ngày càng đi lên, lên đến một trình độ, mà họ không 

theo kịp quý vị. Phải đọc kinh, phải hiểu nghĩa, sa khi hiểu phải thực hành, phải tu trì. Nhất 

định phải đem đạo lí ở trong kinh biến thành tư tưởng của mình, giáo huấn ở trong kinh trở 

thành hành vi sinh hoạt của chúng ta, như vậy mới thật sự đạt được lợi ích. 

Trong Kinh Vô Lượng Thọ nói ba loại chân thật, không phải lừa dối người. 

Chân thật rốt ráo, câu này hiện nay chúng ra gọi là chân lí, chân thật rốt ráo là chân lí, 

là chân tướng sự thật. 

Trí tuệ chân thật, lợi ích chân thật, không có trí tuệ chân thật thì làm gì có lợi ích chân 

thật? Ngày nay chúng ta học Phật, không lấy trí tuệ chân thật làm mục tiêu chủ yếu, cho nên 

việc tu học rất khó khăn, thường dể thối tâm, phiền não tập khí luôn khởi hiện hành, quý vị 

không đặt trí tuệ chân thật ở vị trí đầu tiên. Chúng ta học đại thừa là học điều gì, học Tinh 

tông là học điều gì? Chúng ta phải hiểu rõ ràng vấn đề này, mục đích cuối cùng của chúng ta 

là đến thế giới tây phương Cực Lạc. Quý vị nên nhớ rằng: Nơi đó là chổ câu hội của các bậc 

thượng thiện nhơn, chúng ta có đủ đều kiện thượng thiện chăng? 

Không phải bậc thượng thiện không thể vãng sanh. Phật A Di Đà đến tiếp dẫn, nhưng 

đại chúng không hoan nghênh, quý vị cũng hết cách. Phật A Di Đà đến tiếp dẫn, tất cả đại 

chúng của thế giới tây phương đều hoan nghênh quý vị, vì sao? Hàng thượng thiện nhơn, bậc 

thượng thiện nhơn còn có thể tính toán với người khác sao? Đâu có đạo lí này! Bậc thượng 

thiện nhơn còn điều gì không buông xả được sao? Mỗi niệm vì tất cả chúng sanh không thể 

niệm niệm nghĩ đến mình. 

Mao chủ tịch đã nói một câu nói, đó là đại thừa Phật pháp đó là Bồ Tát đạo: “Toàn tâm 

toàn lực vì nhân dân phục vụ”, đây là Bồ Tát không phải người bình thường. Trong đại thừa 

pháp  đem  nhân  dân  đổi  thành  chúng  sanh,  vì  nhân  dân  trong  mười  pháp  giới  chỉ  có  một 

đường_Nhân đạo. Phật gia phục vụ khắp mười pháp giới, trên từ Bồ Tát dưới đến A Tỳ địa 

ngục,  đều  là  đối  tượng  phục  vụ  của  chúng  ta,  đều  phải  toàn  tâm  toàn  lực  phục  vụ  những 

chúng sanh này. Phục vụ chư Bồ Tát, phục vụ chư Thanh Văn, Duyên Giác. Phục vụ thiên 

nhân, phục vụ nhân gian, phục vụ súc sanh, ngạ quỷ, địa ngục, chúng sanh. Mười pháp giới là 

thật  không  phải  giả,  nếu  không  tin,  quý  vị  dùng  thời  gian  một  năm    là  có  thể  chứng  minh 

được, nó thật có, thời gian một năm có được chút công phu. 

Tập 450  603 



Khi mới học Phật, tôi có một ban học rất thân. Lúc đó chúng tôi có ba người, ba người 

cùng tuổi mà vận mạng đại khái gần giống nhau. Những người bói toán xem tướng, nói ba 

người chúng tôi đều không qua được 45 tuổi. Thật vậy, năm 45 tuổi, hình như là tháng ba, 

người thứ nhất ra đi_Pháp Dung pháp sư, đến con đường nào tôi không biết được. Tháng 5 

người thứ hai ra đi_Minh Diễn pháp sư, Minh Diễn là bạn học thời trung trong thời kỳ kháng 

với tôi. Sau này ở Đài Loan chúng tôi lại là đồng nghiệp, tôi xuất gia, ông cũng từ bỏ công 

việc cùng tôi xuất gia. 

Ông vô cùng hiếu học, làm việc lại rất siêng năng. Sau khi xuất gia thọ giới, ông học 

theo Mật tông, tôi cảm thấy rất đáng tiếc, vì sao ông không học giảng sư? Ông nói học giảng 

sư quá khó, kinh điển quá nhiều, ông học Mật tông với Khuất Văn Lục lão cư sĩ, đó cũng là 

một vị kim cang thượng sư. Măm đó, ông đến bảo với tôi mật là thực hành, hình như là quy 

định trong một thời gian nhất định phải lạy mười vạn lạy, mười vạn lạy, ông thật làm. 

Khoảng một năm sau ông đến thăm tôi nói: bây giờ ông có một chút thần thông, có thể 

thấy được quỷ thần, nói với tôi tình hình của quỷ thần. Ông nói rõ vì sao ông học Mật tông, 

Mật tông dùng thần thông độ chúng sanh dễ. Ông lại nói: thầy học giảng sư, thầy nói đến hư 

cả  lưỡi  cũng không ai  tin tưởng, tôi vừa hiện  thần  thông  họ  liền  tin ngay. Tôi  đùa với  ông 

rằng: thầy năm nay rất tinh tấn, thật khó được, bây giờ thầy chưa đạt được thần thông, nhưng 

đã đạt được quỷ thông. Nhưng quỷ thông cũng không được, quỷ thông thầy thấy được quỷ, 

tôi chưa thấy được, tôi không tin, tôi nói thầy nói tầm bậy. 

Năm đó ông 45 tuổi đã ra đi, năm 45 tuổi đó giữa tháng 7 tôi cũng bị bệnh. Tôi liền 

nghĩ, hai vị trước đã đi, bây giờ đến lượt tôi. Khi tôi bệnh, tôi đang giảng Kinh Lăng Nghiêm, 

mới giảng một nữa Kinh Lăng Nghiêm thì bị cảm nặng. Bệnh suốt một tháng, tôi nghĩ năm 

nay thọ mạng của tôi đã hết, tôi cũng không cần mời bác sĩ, cũng không cần uống thuốc, vì 

sao? Tôi nói bác sĩ chỉ có thể chữa bệnh không thể chữa mạng, thọ mạng của tôi hết rồi, nên 

tôi niệm Phật cầu vãng sanh, niệm  một tháng thì bệnh lành. Cả đời không sanh bệnh, chưa 

từng đến bệnh viện, không có lịch bệnh của tôi. 

Sau khi bệnh hết, tôi nghĩ ngơi hai tháng thì trở lại giảng kinh. Hình như qua hai năm 

sau, tôi giảng Kinh Nhân Vương trong “Nhân Vương Hộ Quốc Pháp Hội”, không phải giảng 

toàn kinh, chỉ giảng đại ý. Vì họ chỉ dành cho tôi thời gian 40 tiếng_12 ngày, 40 giờ không 

giảng hết bộ kinh này được, nên chỉ giảng đại ý, tôi soạn một đại cương. 

Trong Pháp hội gặp được Cam Châu Hoạt Phật, những người lớn đều biết ngài, hiện 

nay ngài đã mất. Chúng tôi cũng là bạn cũ, bạn học cũ, Ngài là học trò của Chương Gia đại 

sư, lớn hơn tôi mười mấy tuổi. Ngài thấy tôi liền đến tìm gặp, tôi hỏi ngài có việc gì? Ngài 

nói: thầy đến ngồi cùng nói chuyện, ngài nói: chúng tôi trước đây đều phê bình thầy, đều nói 

thầy. Tôi hỏi nói gì? Nói con người của thầy được cái thông minh nhưng tiếc không có phước 

báu, thọ mạng lại quá ngắn. Tôi nói: những việc này không cần nói sau lưng, có thể trực tiếp 

nói với tôi. Tôi nói: tự tôi đã biết, rất rõ ràng, rất tường tận. 

Sau đó ngài nói với tôi, mười mấy năm nay_Lúc đó tôi giảng kinh đã 12 năm, 33 tuổi 

bắt đầu giảng kinh đến 45 tuổi là đã 12 năm. Ngài nói: mười mấy năm nay, công đức giảng 

kinh của thầy rất lớn, vận mạng của ngài đã thay đổi, nên thọ mạng của thầy rất dài, phước 

báu của thầy rất lớn. Ngài nói lời này, năm thứ hai thì ngài mất, đây là một vị thượng sư rất 

giỏi của mật tông. Phật môn chúng ta cũng mất đi một người bạn đạo, rất đáng tiếc. 

Lúc đó tôi không biết, giảng kinh có thể thay đổi vận mạng, thật không ngờ. Tôi giảng 

kinh là thầy dạy, thầy Lý khuyên tôi nhất định phải học giảng kinh, và tôi theo ông học giảng 

604  Tập 450 



kinh. Chương Gia đại sư dạy tôi, khuyên tôi xuất gia, muốn tôi học Phật Thích Ca Mâu Ni, 

lúc đó tôi mới học Phật, 26 tuổi. Đại sư dạy tôi đọc cuốn sách thứ nhất là Thích Ca Phương 

chí, Thích Ca Phổ, lúc đó không có sách này để đọc. 

Chúng  tôi  lợi  dụng  kỳ  nghĩ  đến  chùa  Thiện  Đạo  để  chép  kinh,  chép  ra  từ  trong  Đại 

Tạng Kinh. Cũng may là phân lượng không nhiều, vài ngày thì đã chép xong. Đại sư nói với 

tôi, học Phật, là phải hiểu biết về Phật Thích Ca Mâu Ni, nếu không biết về ngài, thì con sẽ đi 

đường vòng. Hai quyển sách này chính là truyện ký của Phật Thích Ca Mâu Ni, trích dẫn từ 

trong kinh điển, viết vào thời nhà Đường. 

Sau khi đọc xong chúng ta mới biết, Đức Thế Tôn không có quan hệ gì với Tôn giáo. 

Chúng  ta  thấy  hành  trạng  cuộc  đời  ngài,  về  sau  tuổi  tác  ngày  càng  lớn  lĩnh  hội  càng  ngày 

càng sâu. Phật Thích Ca Mâu Ni 19 tuổi xã bỏ vương vị, buông xã vinh hoa phú quý, trong 

Phật pháp gọi đây là buông bỏ phiền não chướng. Ngài ra đi cầu học, trải qua cuộc sống cầu 

học,  là  đời  sống  khổ  hạnh  tăng,  không  dễ.  Học  tập  12  năm,  19  tuổi  đến  30  tuổi. Trong  12 

năm này tất cả Tôn giáo của Ấn Độ, Ấn Độ là nước của Tôn giáo, ngài đều đến tham học.Ấn 

Độ cũng là nước của học thuật, triết học vô cùng phát triển, những học phái này ngài cũng 

đều đến tham học. 

Suốt 12 năm, tất cả Tôn giáo của Ấn Độ ngài đều tham kiến, đều học qua, ngài còn học 

rất chuyên tâm, thực gọi là dũng mãnh tinh tấn. Bất luận là Tôn giáo hay học phái nào của Ấn 

độ, đều xem trọng tu thiền định, tứ thiền bát định là của Bà La Môn giáo, chúng ta tin rằng 

Thế Tôn học một cách rất tốt. 

Trong thiền định hoàn toàn đột phá không gian duy thứ, một người ở trong thiền định 

có thể thấy được trời phi phi tưởng xứ. Trong lục đạo trời vô sắc giới là cao nhất, phía dưới 

có thể thấy được A Tỳ địa ngục, cho nên nó là thật, không phải là giả. Trong thiền định là 

cảnh giới hiện lượng, không phải là tỷ lượng, không phải phi lượng. Nói cách khác là chúng 

ta tận mắt chứng kiến, tận tai nghe được, quý vị đều tiếp xúc được, ở đây đâu là giả! 

Cho nên Phật giáo thừa nhận chư thiên quỷ thần, thừa nhận. Nhưng họ là phàm phu, là 

chúng sanh trong sáu nẻo, họ mê hoặc, tạo nghiệp, họ đang thọ báo, quá rõ ràng. Không lấy 

thiên thần làm thầy, không phải vậy, nhưng đối với thiên thần ngay cả đối với chúng sanh ở 

A Tỳ địa ngục đều tôn kính, đây là Phật khiêm nhường. Người tạo ra tội nghiệp làm sao có 

thể không kính ngài! Vì sao kính họ? Vì bản tánh của họ là Phật, họ vốn dĩ là Phật. 

Nhìn  từ  trên  bản  tánh  thì  quý  vị  phải  cung  kính  họ, sự  nghiệp  họ  làm  thì  cứ  tùy  họ, 

chúng ta không cách gì hạn chế họ, không thể bảo họ không tạo tội nghiệp. Tạo ác nghiệp là 

việc của họ, nhưng tạo ác nghiệp gì họ sẽ thọ quả báo đó, quý vị sẽ thấy được rõ ràng. Thấy 

họ tạo nghiệp, thấy họ thọ báo, thấy họ chịu khổ, thấy họ khổ thọ xong, họ đã thoát ra, thoát 

ra nhưng phần nhiều họ lại mê hoặc, rắc rối là ở chỗ này. Số ít có thể gặp được Phật Bồ Tát 

nghe giáo huấn của Phật Bồ Tát, họ giác ngộ, họ đã bừng tỉnh, không còn tiếp tục tạo nghiệp, 

họ có thể tu hành, có thể hướng đến siêu sanh. 

Tịnh tông thực sự là pháp khó tin, không có thiện căn sâu dày tuyệt đối không thể tin 

tưởng. Thiện căn sâu dày này là trong đời quá khứ từng học qua, tích lũy được nhân duyên 

này. Cho nên trong kinh lúc Phật giới thiệu cho chúng ta, pháp môn này gọi là pháp khó tin, 

đặc biệt là phần tử tri thức. Trong phần tử tri thức bao gồm A La Hán, Bích Chi Phật, Quyền 

Giáo Bồ Tát, đây đều là phần tử tri thức, nó có đạo lí. 

Vì sao thế giới Cực Lạc lại không thể nghĩ bàn như thế? Tất cả tùy tâm sở niệm, đều là 

biến hóa tự nhiên xuất hiện. Việc này khiến chúng ta nghĩ đến đệ lục thiên, Tha Hóa Tự Tại 

Tập 450  605 



thiên, cõi trời thứ 5 trời Hóa Lạc. Chúng ta đã có ví dụ đưa ra rồi, Hóa Lạc thiên nhân mọi 

thứ thọ dung của họ đều do biến hóa. Vậy Phật A Di Đà tu hành ở thế giới Cực Lạc, bất luận 

là nguyện lực, tu hành đều vượt qua trời dục giới, họ vì sao không thể biến hóa? 

Chúng ta đã hiểu rồi, lại thấy địa ngục là do biến hóa, quý vị không có nghiệp này thì 

cơ bản không nhìn thấy được. Chỉ có hai hạng người có thể thấy được: Một người là tạo tội 

nghiệp, nó hiện tiền, giống như nằm mộng vậy, trong mộng thấy được. Không có nghiệp lực 

này, quý vị đang nằm mộng người khác không thấy được. 

Thứ hai là Bồ Tát có thể thấy được, Bồ Tát đến địa ngục để giáo hóa chúng sanh, cho 

nên họ có thể thấy được, ngoài hai dạng người này ra thì không ai thấy được. Việc này trong 

Kinh  Địa  Tạng đã  nói  rõ,  Bà  La Môn nữ  muốn  cứu  mẹ  của mình,  biết  được  mẹ  mình  tạo 

nghiệp địa ngục. Giác Hoa Định Tự Tại Vương Như Lai dạy cô phương pháp niệm Phật, cô 

ta dùng phương pháp niệm Phật này, thành tâm niệm suốt một ngày một đêm. Mẫu thân là 

tăng thượng duyên, không phải vì cứu mẹ tâm này của cô không phát khởi được. 

Công phu của bà la môn nữ chí ít là sự nhất tâm bất loạn, sự nhất tâm bất loạn sẽ có tư 

cách đến địa ngục để tham quan. Bây giờ chúng ta biết cũng có thể là lí nhất tâm bất loạn, lí 

nhất tâm bất loạn là địa vị của pháp thân Bồ Tát. Vì rất có khả năng, khi chúng ta đọc xong 

chương Tam Bối Vãng Sanh sau cùng của Kinh Vô Lượng Thọ. Trong kinh nói: Nhất tâm 

tam bối, một niệm lúc lâm chung nếu là chân tâm, không phải vọng tâm, là dùng chân tâm, 

chân  tâm  chính  là  lí  nhất  tâm.  Chân  tâm  nhất  niệm,  công  đức  đó  vượt  trội,  thì  quý  vị  sẽ 

thượng phẩm thượng sanh, cái này không thể xem thường. 

Quý vị xem thường người khác, họ không bằng tôi, nói không chừng lúc họ vãng sanh, 

nếu  một  niệm  sau  cùng  là  lí  nhất  tâm,  phẩm  vị  lập  tức  được  nâng  lên.  Đến  thế  giới  tây 

phương Cực Lạc họ ở trên cao, chúng ta kém xa họ, điều này rất có thể. Hiểu rõ đạo lí này 

làm sao dám xem thường người khác? Không những không thể xem thường người khác, ngay 

cả côn trùng kiến bọ đều không thể xem thường. Nói không chừng sau khi nó chết sanh đến 

cõi người, tu hành chứng quả. Họ làm Phật đều trước chúng ta, chúng ta còn ở trong hội của 

họ xưng là đệ tử,  đều này rất có thể. 

Cho nên trong Bồ Tát có một vị đại diện gọi là Thường Bất Khinh Bồ Tát, không giám 

khinh mạn với bất kỳ chúng sanh nào, đều chân thành cung kính, thực hành mười đại nguyện 

vương  của  Phổ  Hiền  Bồ  Tát.  Lúc  chúng  ta  gặp  thiên  tai,  chúng  ta  có  tín  tâm,  thực  sự  tin 

tưởng không hoài nghi, vì sao vậy? Quán Thế Âm Bồ Tát vô lượng kiếp trước, ngài đã tu đại 

từ đại bi sớm hơn cả Phật A Di Đà. Phật A Di Đà phát 48 lời nguyện mới tu hành 5 kiếp, còn 

Bồ Tát Quan Âm tu hành vô lượng kiếp, quý vị sẽ hiểu sức mạnh từ bi đó lớn làm sao. Nếu 

không hiểu được chân tướng sự thật này, sẽ không có lòng tin với ngài, không có lòng tin là 

sao? Lúc chúng ta cầu ngài, trong cảm ứng không có hiệu quả. 

Nên Phật dạy: hết thảy các pháp từ tâm tưởng sanh, câu này là chân lí, chắc chắn chính 

xác. Chúng ta đối với Bồ Tát mười phần tin tưởng, Bồ Tát gia trì mười phần, tin tưởng vạn 

phần thì ngài có thể gia trì vạn phần. Chúng ta chỉ có một phần, hai phần, sức gia trì của ngài 

cũng chỉ có một phần hai phần, với tín tâm của quý vị chắc chắn cân xứng. 

Chúng ta ngày nay phần nhiều đối với Phật Bồ Tát bán tín bán nghi, cho nên mặc du 

cầu Phật Bồ Tát nhưng dường như Phật Bồ Tát không có cảm ứng, vấn đề là do đâu? Do bản 

thân chúng ta nghi hoặc đã phá hoại cái cảm của chúng ta, cảm đó không thanh tịnh, không 

chân thành khẩn thiết. Trong kinh này nói rất nhiều, quý vị không thể không thấu triệt nó. Ưu 

điểm của sự thấu triệt có hai điều: thứ nhất là đoạn nghi sanh tín, thứ hai là tăng trưởng tín 

606  Tập 450 



tâm. Tín tâm kiên định, không chút hoài nghi, thì cảm ứng đạo giao không thể nghĩ bàn, cho 

nên trong đây tồn tại đạo lí rất lớn. 

Ngày nay chúng ta thực sự tin tưởng những gì trong kinh Phật dạy, thiên tai này là trên 

mặt tâm lí tạo thành, do ý nghĩ bất thiện tạo nên, quý vị phải thật tin tưởng câu này. Chúng ta 

quay đầu lại nói, chúng ta đã đoạn trừ tham, chắc chắn không có tâm tham, thì thủy tai sẽ 

không còn. Chắc chắn không có sân nhuế, cho dù gặp phải nghịch cảnh gì cũng không thể 

nổi giận, đều dùng vẻ mặt hòa nhã để xử lí, thì hỏa tai không còn nữa. Nhiệt độ trái đất hồi 

phục bình thường, không hề khác thường, chợt lạnh chợt nóng. 

Trí tuệ hiện bày không còn ngu si thì phong tai không còn nữa. Không có ngạo mạn, 

đối với tất cả chúng sanh đều khiêm tốn, khiêm nhường thì động đất không còn nữa. Tín tâm 

kiên định, không hề hoài nghi, không hoài nghi đối với bất kỳ ai, không cần phòng bị người 

khác, dè dặt với người rất mệt. Không có tâm hại người, cũng không có tâm phòng bị người, 

mới được đại tự tại. Tín tâm kiên định, đối với thân thể mà nói là sức khỏe sống lâu, đều từ 

tín tâm mà có. Môi trường sinh sống sẽ không có bất kỳ thiên tai nào, là do tín tâm thành tựu 

nên. 

Ngày nay phiền phức là do tham sân si mạn nghi, không có người nào không gây ra, 

mọi người đang tạo ra, liều mạng để tạo. Người xưa lúc họ gây tội nghiệp còn có mức độ, 

không dám quá đáng, đó là gì? Đó chính là tiêu chuẩn của luân lí, mực thước của đạo đức, 

phải luôn tuân thủ, đôi lúc vượt qua một chút nhưng không dám quá đáng. 

Ngày nay những giới hạn này không còn, tiêu chuẩn không còn, giới hạn không còn, 

mới chiêu cảm nhiều thảm họa cho trái đất như ngày nay! Tất cả đều có nguyên nhân, không 

phải là vô cớ. Thực sự hiểu rõ, minh bạch, trong câu kinh văn này cho chúng ta thông tin này: 

“thế gian thiện nam tử, thiện nữ nhơn”, đặt biệt phải chú trọng chữ “thiện” này. Không phải 

người bình thường gặp phải cấp nạn đáng sợ, quý vị cầu Quán Âm Bồ Tát, ngài liền đến giúp 

quý vị, thực sự ngài cũng đến giúp quý vị, nhưng không thể giúp được. Vì sao? Quý vị phải 

có thiện_ Thiện căn, đây là chữ then chốt. 

Thiện ở đây là gì? Thấp nhất là mười thiện nghiệp, bình thường quý vị có thể tu mười 

thiện  nghiệp.  Điều  thứ  nhất  trong  mười  thiện  nghiệp  là  không  sát  sanh,  cho  nên  người  thế 

gian chắc chắn không thể khởi chiến tranh, nghiệp lực đó quả thật đáng sợ. Hi vọng trên thế 

gian này vĩnh viễn không có chiến tranh, có thể làm được chăng? Có thể. Chỉ là chúng sanh 

ngu si không hiểu được, không dùng thủ đoạn chiến tranh có thể thống nhất thiên hạ chăng? 

Có thể. 

Trường hợp này Trung quốc cũng có: Hoàng Đế, Nghiêu Thuấn Vũ Thương đều không 

dùng  chiến  tranh,  được  các  nước  chư  hầu  tôn  lên  làm  thiên  tử,  họ  không  có  chính  quyền, 

không thể can thiệp người khác. Mỗi nước chư hầu đều là nước độc lập, mọi người đều tôn 

xưng quý vị làm thiên tử, nghe giáo huấn của quý vị, nghe hiệu lệnh của quý vị. Tất cả sự vụ 

của quốc gia đều đến thỉnh giáo họ, vì sao? Anh làm quá tốt, anh là tấm gươi của chúng tôi, 

là mô phạm của chúng tôi, mọi người chúng tôi theo anh học tập. 

Quý  vị  xem,  lịch  sử  Trung  quốc  ghi  chép,  bắt  đầu  từ  Hoàng  Đế,  Nghiêu  Thuấn  Vũ 

Thang, Hạ Thương Chu. Vũ là Hạ, Vũ vương đại khái hơn 400 năm, Thương 600 năm, Chu 

hơn 800 năm, cộng lại hơn 1800 năm, lại thêm Hoàng Đế ở phía trước là gần 2000 năm. 2000 

năm này Trung quốc chưa thống nhất, đều là nước chư hầu, đều là tôn trọng những người có 

đức hạnh, người có trí tuệ, tôn xưng họ làm thiên tử. Nghe theo mệnh lệnh của họ, không cần 

Tập 450  607 



chiến tranh. Họ thực hành điều gì? Trong lịch sử Trung quốc ghi chép: Tam Hoàng lấy đạo 

trị thiên hạ, đạo là vô vi, vô vi nhưng họ đều làm tất cả, họ hành đạo. 

Ngũ Đế thì hành đức, thấp hơn một bậc, dùng đức, Nghiêu Thuấn Vũ chính là dùng 

đức, lấy đức để cảm hóa thiên hạ, Hạ Thương Chu đây chính là Tam Vương. Trung Quốc từ 

nhường ngôi trở thành độc chiếm thiên hạ. Hạ Vũ, Vũ vương truyền cho con của ông, con cái 

quá  giỏi,  thiên  hạ  đều  tôn  sùng  ông,  thật  là  một  người  tốt.  Nhưng  từ  đó  trở  về  sau  thì  trở 

thành  độc  chiếm  thiên  hạ,  lúc  truyền  ngôi  đều  truyền  cho  con  cháu.Họ  hành  nhân,  Tam 

Vương hành nhân, nhân là cái gì? Nhân là thương người. 

Đến thời Xuân Thu, xã hội động loạn, mọi người đối với việc trôn trọng thiên tử như 

trước đây, không quá xem trọng, mỗi người đều vì chính quyền của mình. Đây là xã hội động 

loạn, tuy là xã hội động loạn, nhưng cũng nói nghĩa khí. Ngũ Bá nói về nghĩa, đến nhà Tần 

thôn tính bảy nước thống nhất Trung Quốc, đây là lần đâu tiên của Trung Quốc thực sự thống 

nhất về mặt chính trị. 

Nhà Tần bất nhân bất nghĩa, 15 năm thì mất nước, thời gian ngắn nhất. Hán giành lấy 

ngôi vị, nhà Hán được 400 năm, áp dụng học  thuyết Nho học của Khổng Mạnh để giáo hóa 

nhân dân, học thuyết Khổng Mạnh dạy điều gì? Dạy lễ, đạo đức nhân nghĩa lễ. Trung Quốc 

mãi đến Mãn Thanh đều tuân thủ lễ, cho nên lấy lễ để kết giao. Đến thời Dân Quốc, lễ không 

còn nữa, lễ không còn thì thiên hạ đại loạn. Trong sách của các bậc tổ tông viết rất rõ ràng: 

Đạo đức nhân nghĩa lễ, lễ không còn nữa, thì thiên hạ loạn. 

Xã hội ngày nay không phải đang động loạn ư? Làm sao để hồi phục? Lúc hồi phục 

trước phải hồi phục lễ chế, vì khi nâng cao dần lên, lễ nâng lên đến nghĩa, nghĩa nâng lên đến 

nhân, như vậy mới có thể hồi phục. Đạo đức là tốt nhất, cho nên con người có thể hành đạo 

đức thì thiên hạ quy tâm, ai không  ủng hộ quý vị? Quý vị thương người khác, người khác 

thương quý vị, quý vị không thương người khác, người khác không thể thương quý vị. Cho 

nên không cần dùng vũ lực, chắc chắn không thể giết người, giết người hại người là tự giết 

mình, là tự hại mình, quả báo không tốt, không thể không biết điều này. 

Trong điều này, trước đây chúng ta cũng thường hay nói: người từng học đức, từng 

học lễ nghĩa, thì con người không bằng lòng làm việc xấu, vì sao? Xấu hổ, sự việc làm sai 

lương tâm quở trách, không bằng lòng làm việc xấu, hiểu được nhân quả báo ứng, con người 

không dám làm việc xấu. Cho nên Trung Quốc mấy ngàn năm, quốc gia lớn như vậy, dân số 

nhiều như vậy, chính hai điều này đã chế phục được nhân tâm. Con người nơi đây yên ổn lâu 

dài, chính trị thanh bạch rỏ ràng. 

Vào thời xưa, các ngành các nghề, làm quan cũng là một nghề nghiệp, nhẹ nhàng nhất, 

vui sướng nhất, vì sao? Việc ít, không có việc làm, người người đều là người tốt, mọi việc 

đều là việc tốt, cho nên người làm quan không có việc làm. Chúng ta xem Tứ khố toàn thư, 

tập bộ đó là văn học, thơ từ ca phú, văn học. Trong đó hơn một nữa đều là người làm quan 

viết, tác phẩm của họ, vì sao? Không có việc làm, ở nhà viết văn chương, điền từ làm thơ, họ 

làm điều này, tiêu khiển. Một tháng có một, hai vụ án là đã quá nhiều, đây là sự thành công 

của giáo dục, cho nên nói: “xây dựng đất nước, dạy học làm đầu”. Ai dạy? Gia giáo. cho nên 

giáo dục là trách nhiệm của gia đình và gia tộc. Trước đây là một đại gia đình, nó không phải 

là tiểu gia đình, một gia tộc chính là một thôn. 

Bây giờ quý vị xem trên bản đồ Trung quốc, mở bản đồ ra, quý vị thấy ở nông thôn, 

đây là Vương trang, kia là Lý trang, thì quý vị hiểu được trước đây một thôn trang đó là một 

nhà. Thông thường một gia đình nhân khẩu thường khoảng trên dưới 300 người, khoảng 300 

608  Tập 450 



người cùng chung sống, nếu không có quy cũ thì không phải đã loạn rồi sao? Thì quý vị hiểu 

được Đệ Tử Quy là gia tộc, là quy tắc mà bất kỳ một gia tộc hay cộng đồng nào đều phải tuân 

thủ, tổng cộng là 113 sự việc, đó là cùng chung. Ngoài phép tắc chung này ra, còn có gia quy 

của  riêng  mình,  vì  sao  vậy?  Thứ  mà  chúng  ta  học  được  không  giống  nhau,  quy  cũ  không 

giống nhau, ngành nghề công việc không giống nhau, cho nên phải có quy cũ riêng. 

Những thứ này đều thấy được ở trong mỗi gia phổ, trong gia phổ đều có ghi chép, gia 

đạo, gia quy, gia học, gia nghiệp. Cho nên người xưa nói: “Bất hiếu có ba, vô hậu lớn nhất”. 

Vô hậu ở đây không phải nói quý vị không có con cháu đời sau, không phải ý đó. Là quý vị 

dạy tốt đời sau của mình, khiến họ có năng lực tiếp nối gia đạo, gia quy, gia học, gia nghiệp 

của  quý  vị.  Truyền  từ  đời  này  qua  đời  khác,  gọi  là  thế  gia,  ở  đây  gọi  trong  nhà  quý  vị  có 

người,  đời  sau  của  quý  vị  có  nhân  tài.  Ngày  nay  truyền  cho  đến  bây  giờ  chỉ  có  một  nhà, 

Khổng gia, Không Tử. Gia đình này truyền đến ngày nay, ở thời đại này nó mới tan rã, đây là 

Trung Quốc thật sự đã truyền 2500 năm. 

Cho  nên nhà  của  Trung  Quốc, đối  với  chính trị  Trung  Quốc sản  sinh tác dụng  mang 

tính quyết định. Chính là mỗi nhà đều dạy tốt con cháu của họ, đều hiểu được nhân nghĩa đạo 

đức  lễ.  Cho nên  mọi  người  là người tốt, giáo dục  của thánh hiền,  mỗi  người đều  là  thánh 

hiền, họ không thể làm loạn. Dù nghèo khổ, dù khó khăn họ cũng không thể làm việc phạm 

pháp, họ có thể nhịn. Cho nên 2000 năm trở lại xã hội này yên ổn lâu dài. 

Quý vị sẽ hiểu được gốc của Trung Quốc là gì? Căn bản của thánh hiền, nội dung này 

quá sâu dày, đời này qua đời khác đều là thánh hiền, đời này qua đời khác đều là người tốt. 

Chúng ta vứt bỏ giáo huấn của tổ tong, nhiều nhất chưa tới 200 năm, bắt đầu từ Từ Hy thái 

hậu đến bây giờ là 200 năm. 100 năm đầu chính là 100 năm sau cùng của nhà Thanh, mọi 

người đã lơ là, chỉ nói, trong trường học chỉ nói không nổ lực thực hành. Sau khi Mãn Thanh 

mất nước người nói cũng không còn, bây giờ ai nói? Không có ai nói. Chúng tôi đề xướng Đệ 

Tử Quy, rất nhiều người cảm thấy kỳ lạ, vì sao phải học thứ này? Cũng may chúng tôi đã làm 

thực  nghiệm,  thực  nghiệm  đã  làm  thành  công,  mọi  người  cảm  thấy  hay.  Cho  nên  bây  giờ 

người học tập càng ngày càng nhiều. 

Nhưng giáo dục cắm rễ trước đây của Trung Quốc là ba bộ sách, không phải một bộ. 

Ba gốc rể Nho Thích Đạo, bây giờ chỉ dạy Đệ Tử Quy, người xưa ngoài Đệ Tử Quy ra còn 

học Cảm Ứng Thiên. Cảm Ứng Thiên giáo dục nhân quả, Học Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo 

là giáo dục Phật giáo, ba gốc này mọc rể sâu chắc. Ngày nay chỉ giảng một bộ kém xa so với 

người xưa,  một  cái  rất  yếu  kém,  lúc  danh  lợi  hiện  ra  giữ  không  được  lập  tức thay  đổi lập 

trường. 

Ba gốc rể kiên cố, không dễ dàng thay đổi, cao danh hậu lợi bày ra trước mắt, tự mình 

hiểu được không nên lấy, không nên động tâm. Một cái gốc không được thì không đạt được 

hiệu quả này, cho nên xã hội nếu có thể yên ổn lâu dài nhất định phải nền giáo dục thật tốt. 

Lời nói của các bệc tổ tông là chân lí, “kiến quốc quân dân, giáo học vi tiên”, xây dựng chính 

quyền, lãnh đạo nhân dân toàn quốc, điều gì quan trọng nhất? Giáo dục quan trọng nhất. Giáo 

dục điều gì? Giáo dục luân lí, giáo dục đạo đức. Nếu như con người không có luân lí không 

có đạo đức, chỉ nói khoa học kỷ thuật, con người không có nhân luân đạo đức, con người với 

cầm thú có gì khau nhau đâu? So với cầm thú con người còn tạo ác nghiệp khủng khiếp hơn, 

vì sao vậy? Khoa học kỷ thuật có thể hủy diệt thế giới, thế giới hủy diệt rồi, họ cũng không 

sống được. Họ tạo tội nghiệp nặng như vậy, khổ báo của họ là ở địa ngục A Tỳ. Quý vị có 

những người thông linh, quý vị có thể điều tra xem. 

Tập 450  609 



Ái Nhân Tư Thản ở đâu, đây là người phát minh bom nguyên tử. Nếu như ông là người 

Trung Quốc, tiếp thu nền giáo dục truyền thống của Trung Quốc, tuyệt đối không tiết lộ bí 

mật này. Vì sao vây? Ông sẽ chịu trách nhiệm nhân quả. Ở nước ngoài không được giáo dục 

luân lí đạo đức, họ không hiểu cái này, họ chỉ là tò mò, muốn lợi danh trước mắt của mình, 

không  biết  hậu  quả  rất  đáng  sợ.  Cho  nên  thực  sự  hiểu  được  giáo  dục  nhân  quả,  chắc  chắn 

không dám làm việc này. 

Quý vị thấy ngày xưa, ngay cả Gia Cát Lượng phát minh trâu gỗ ngựa máy vận tải cơ 

giới, trước  khi  ông  chết, hủy  bỏ  toàn  bộ, không  để  lại  cho  người  sau này.  Từ  điểm  này  để 

thấy, được đạo đức của người xưa, ho có trách nhiệm đối với đời sau, họ có trách nhiệm với 

toàn thiên hạ. Khoa học kỷ thuật dùng lúc nào là thích hợp nhất? Mọi người đều biết đạo đức, 

biết nhân quả, khoa học kỷ thuật có thể phát huy trên mặt chánh diện, sẽ không gây họa. Nếu 

như con người không có luân lí, không có đạo đức, như vậy quả thật đáng sợ. 

Họ phát động chiến tranh để tiêu diệt một quốc gia, tiêu diệt một quốc gia, quả báo sau 

này vô cùng thê thảm, đời đời kiếp kiếp đều ở địa ngục, không ra được. Phải chăng như vậy 

là tiêu diệt người khác? Không có. Quý vị tiêu diệt, thân của họ chết, những linh hồn đó đều 

đầu thai đến nhà quý vị, đều trở thành đời sau của quý vị. Quý vị lấy đất nước của người 

khác phải trả lại cho họ, lấy những tài vật phi pháp này. Những người bị hại đó đều trở thành 

con cháu, tương lại kế tục gia nghiệp, toàn bộ tài sản của quý vị cho họ, trả họ, nhưng quý vị 

nào đâu biết. 

Trong nhà quý vị những gia thân quyến thuộc đó là ai? Đều là những người bị quý vị 

giết chết, họ đến đầu thai. Lúc quý vị hiểu được chân tướng sự việc này, con người còn có 

thể  làm  việc ngu ngốc  sao?  Không thể làm  việc  ngu ngốc này  nữa. Trò  chơi này  không dễ 

chơi, oan oan tương báo. 

Cho nên Phật gia nói: quan hệ của con cái và cha mẹ có  bốn loại: báo ân, báo oán, đòi 

nợ, trả nợ, bốn loại quan hệ như vậy. Không phải bốn loại quan hệ này, sẽ không đến cùng 

một  nhà,  cho  nên  con  người  không  nên  làm  hại  lẫn  nhau,  nên  tôn  trọng  lẫn  nhau, nên  yêu 

thương lẫn nhau, như vậy mới là con người. Trong Đệ Tử Quy nói: “Phàm là người đều phải 

thương yêu”, không phải ngưởi một nhà cũng thương, không cùng chủng tộc cũng thương, 

không cùng văn hóa cũng thương, người không cùng tín ngưỡng cũng phải thương. Quý vị 

chỉ dùng một chữ thương, quý vị đi biến thiên hạ, thông suốt không chướng ngại. 

Mười năm gần đây trong quốc tế, đây là một nhân duyên, tham gia hoạt động hòa bình 

của Liên Hiệp Quốc. Tôi có tham gia hai lần ở Nhật Bản, chính là Cang Sơn, tham gia hội 

nghị hòa bình của tổ chức giáo khoa văn Liên Hiệp Quốc. Hai lần đó ở khoảng 10 ngày, hội 

nghị tổ chức ba ngày, còn thời gian một tuần rảnh rỗi đi tham quan, đi ngắm cảnh, nên quen 

biết bạn bè ở Nhật cũng rất nhiều. 

Lần này đến không thông báo, thông báo thì phải xã giao. Bây giờ không có thời gian 

xã giao, tuổi tác lớn, ngày tháng không còn nhiều. Trên 80 tuổi phải biết là ra đi bất cứ lúc 

nào, như ngọn đèn lung lay trước gió, ra đi bất cứ lúc nào. Cho nên bây giờ nắm bắt thời gian 

giảng  thêm  vài  bộ  kinh  chia  sẽ  với  mọi  người,  mọi  việc  khác  đều  từ  chối.  Thời  gian  của 

chúng ta không đủ dùng, quá cấp bách, nhất định phải mang lời kinh giảng rõ ràng, giảng 

tường  tận,  mọi  người  thực  sự  giác  ngộ,  thực  sự  quay  đầu,  thực  sự  lợi  ích.  Chúng  ta  mới 

khẳng định Quan Thế Âm Bồ Tát cứu khổ cứu nạn, sự việc này là thật không phải giả vậy. 

Ngài đầy đủ những điều kiện này chúng ta cũng phải đầy đủ điều kiện tương ứng, điểm này 

rất quan trọng. 

610  Tập 450 



Điều kiện tương ứng này quan trọng nhất chính là thiện, chúng ta có thiện tâm, tâm 

thiện, ý nghĩ thiện, lời nói thiện, hành vi thiện, cảm ứng đạo giao với Bồ Tát. Lúc tai nạn hiện 

ra, Bồ Tát chắc chắn ngài sẽ đến giúp quý vị, dù cho quý vị có cọng nghiệp, quý vị ở nơi tai 

nạn này có thể tử vong, tử vong không sao cả, tử vong là thân tử vong. Quan Âm Bồ Tát sẽ 

mang quý vị đến thế giới Cực Lạc, đây là việc tốt không phải là việc xấu, con người ai không 

chết? Ở thế gian này sống khổ như vậy, sống đáng thương như vậy, tôi từ sớm đã muốn đi về 

thế giới Cực Lạc. Phật A Di Đà không đến đón quý chúng ta, chúng ta hết cách, không nhận 

ra đường, nhất định phải đợi ngài đến đón chúng ta. Vậy ngài không đến đón chúng ta, có lẽ 

là  hy  vọng  chúng  ta  ở  thế  giới  này  sống  thêm  mấy  năm,  không  phải  ý  này  sao?  Ngài  nhất 

định sẽ đến đón chúng ta. 

Đây  chính  là  chúng  ta  thường  nói  bốn  điều  tương  đồng:  Tâm  tương  đồng,  nguyện 

tương đồng, đức tương đồng, hạnh tương đồng, quý vị chắc chắn được vãng sanh. Cho nên 

kinh sách là của báu, phải học để ứng dụng, không phải học rồi mà không vận dụng, như vậy 

thật là  đáng  tiếc. Học  mà  không  dùng chúng ta  học nó làm  gì?  Lãng phí thời gian,  học rồi 

nhất định ưng dụng, đây mới là đúng. 

Bên dưới tích dẫn một đoạn trong Phẩm Phổ Môn của Kinh Pháp Hoa_ Trong phẩm 

kinh này nói: “Nếu  chúng sanh đau khổ, nhất tâm xưng niệm, Quan Thế Âm Bồ Tát, liền 

nghe được âm thanh của ngài mà được giải thoát”. Quan Thế Âm Bồ Tát có thể giúp chúng ta 

giải quyết khổ não, ưu lo, dựa vào điều gì? Dựa vào đại từ đại bi vô lượng kiếp tu của ngài, 

vô lượng kiếp nguyện lực thành tựu. Bồ Tát có 12 nguyện, 12 nguyện này với 48 nguyện của 

Phật A Di Đà là tương thông. Cũng chính là 48 lời nguyện của Phật A Di Đà, Quan Âm Bồ 

Tát tóm gọn nó lại thành 12 nguyện. Phật Thích Ca Mâu Ni tóm gọn nó thành bốn nguyện, 

quý vị nghĩ xem tứ hoằng thệ nguyện: “chúng sanh vô biên thệ nguyện độ, phiền não vô tận 

thệ nguyện đoạn, pháp môn vô lượng thệ nguyện học, phật đạo vô thượng thệ nguyện thành”. 

Quý  vị  mang  bốn  nguyện  này  đối  chiếu  với  48  lời  nguyện,  tất  cả  đều  tương  ứng,  cho  nên 

nguyện của Phật Bồ Tát giống nhau. 

Tóm lại đều là vì chúng sanh, không vì bản thân, vì sao? Vì chúng sanh là vì bản thân, 

nói cách khác vì bản thân là chân chính hại bản thân. Người biết được chân tướng sự thật này 

không nhiều, vì người khác sẽ được đại tự tại, vì sao? Quý vị vì người khác, người người đều 

vì quý vị, quý vị rất tự tại. Quý vị vì bản thân, không có người nào vì quý vị, quý vị rất đau 

khổ.  Cho  nên  có  tiền  tài  mọi  người  dùng,  rất  hay,  rất  an  vui!  Tiền  tài  của  quý  vị  cho  mọi 

người dùng, tiền tài của mọi người cho quý vị dùng, chính là đạo lí này. 

Tiền  tài  của  mọi  người  cho  quý  vị  dùng,  hôm  nay  vân  du  thế  giới  trên  thân  có  thể 

không cần phải mang theo tiền, vì sao? Cho dù đến nơi nào mọi người đều đưa tiền quý vị 

dùng, điều này quả thật hạnh phúc, hà tất tự mình mang theo lộ phí? Đây là thật, không phải 

giả. Nhiều năm như vậy, bây giờ tuổi tác tôi đã lớn, tương đối ít đi lại. Trước đây một năm 

phải ra giao tiếp quốc tế vài lần, không cần mang tiền, mỗi nơi đều có đồng tu cúng dường, 

đều có đồng tu chiếu cố. Cho nên tiền tài của chúng tôi hầu như để in ấn pháp bảo, ấn kinh 

sách, tặng khắp nơi để kết duyên với mọi người. Chúng ta thật sự vì người khác, quý vị yên 

tâm, quý vị tuyệt đối không đói, không lạnh, chắn chắn được tự tại. 

Lại nói: “Quan Thế Âm Bồ Tát Ma Ha Tát, hay ban sự vô úy cấp trong chốn khổ nạn, 

chính là hạnh nguyện của ngài. Nên cõi Ta Bà gọi ngài là đấng thí vô úy”. Câu này rất quan 

trọng, bố thí vô úy. Quan Thế Âm bố thí vô úy, thời gian đã lâu, vô lượng kiếp trước. Ngài 

hành  tài  bố  thí,  pháp  bố  thí,  vô  úy  bố  thí,  đã  làm  vô  lượng  kiếp.  Cho  nên  quả  báo  này  tự 

Tập 450  611 



nhiên hiện ra, tài phú, thông minh trí tuệ, sức khỏe sống lâu, đây là ba loại quả báo của bố thí. 

Chúng ta muốn đạt được ba loại quả báo này, phải học ba loại bố thí của Bồ Tát. 

Của cải từ đâu mà có? Số mạng có, sô mạng không có thì quý vị không phát tài được, 

cho dù quý làm ngành nghề gì đều không đạt được. Làm cường đạo cũng không cướp được, 

tiền chưa cướp được đến tay thì đã bị cảnh sát bắt, không có mạng này! Cho nên phải biêt số 

mạng có của cải, của cải này do tài bố thí mà có, trong đời quá khứ đời đời kiếp kiếp thích bố 

thí tài, đời này quý vị được nhiều của cải. 

Xem  tướng,  bói  toán  có  đạo  lí,  không  phải  không  có  đạo  lí,  Lý  Gia  Thành  ở 

HongKong mọi người đều biết. Một bằng hữu tốt của ông là Trần Lãng qua đời năm trước, là 

một vị cao thủ bói toán xem phong thủy. Tôi ở HongKong giảng kinh ông thường đến nghe 

kinh, chúng tôi quen biết từ đó, ông với Lý Gia Thành quan hệ rất sâu sắc, bảo với tôi: Lý 

Gia  Thanh  30  tuổi  đến  HongKong  kinh  doanh,  ông  là  người  Triều  Sán,  thuộc  Triều  Châu, 

Sán Đầu. Lúc gặp, ông xem tướng, để ông xem tướng, quan hệ được xây dựng như vậy. 

Xem rất đúng, ông hỏi Lý Gia Thành, tương lai ông hy vọng có bao nhiêu tài sản thì 

ông thấy đủ? Lý Gia Thành nói với ông: tôi có thể có ba nghìn vạn thì đủ, Trần Lãng nói với 

ông ta, ông không phải chỉ có bấy nhiêu. Tài sản của ông không phải bình thường, mà từ từ 

lan  rộng  ra,  bất  luận  ông  kinh  doanh  buôn  bán  gì  đều  kiếm  được  tiền,  số  mạng  có.  Kinh 

doang đó là duyên, mạng là nhân, nhân thêm duyên thì quả hiện bày. Ông nói: Lý Gia Thành 

tương lai là người giàu nhất HongKong, chủ định sẵn cho ông như vậy. Từ đó về sau Lý Gia 

Thành không rời xa ông, ngày ngày thỉnh giáo ông, ông trở thành chuyên gia cố vấn của Lý 

Gia Thành. 

Tôi  với  Lý  Gia  Thánh  quen  biết  là  do  Trần  Lãng  giới  thiệu,  số  mệnh  có!  Số  mệnh 

không, dù buôn bán giống ông ta, nhưng ta kiếm tiền còn quý vị lỗ vốn, vì số mạng quý vị 

không có, điều này không thể cầu đưcọ? Cho nên con người phải thực sự hiểu rõ đạo lí này, 

tâm họ sẽ định, định sanh tuệ. Quý vị muốn phát tài thì quý vị bố thí nhiều, tu tài bố thí. 

Lúc trẻ có người xem tướng cho tôi, kho tiền của tôi trống không, không có gì cả, đây 

là mạng gì? Không có tiền tài, không có quan ấn. Mạng này là mạng ăn xin, gọi là mạng ăn 

mày. Do gặp được Phật pháp mới hoàn toàn chuyển đổi, nếu không gặp được Phật pháp khổ 

không cùng tận. Nói tôi 45 tuổi chết, tôi tin tưởng không chút hoài nghi. Tôi không cầu thọ 

mạng, cũng không có cầu tiền tài, biết Phật pháp thù thắng, hay như vậy mà không học thì 

quả thật đáng tiếc. Thấy rất nhiều người học Phật không xem trọng kinh giáo, không có mang 

tinh thần, thời gian đặt trong kinh giáo, vô cùng đáng tiếc. 

Chúng  tôi  có  nhân  duyên  này,  lại  là  một  người  cô  thân  ở  Đài  Loan,  không  có  gì  lo 

lắng, tự  chăm  sóc  mình vô  cùng  thoải  mái. Cho  nên  được  thầy  để  ý  dạy  tôi xuất  gia, nghề 

nghiệp này là Chương Gia đại sư chọn thay cho tôi, dạy tôi học Phật Thích Ca Mâu Ni. Lý 

Bính Nam lão cư sĩ dạy tôi giảng kinh, tôi cũng rất thích làm việc này, cho nên Phật pháp là 

giáo dục. Chư Phật Bồ Tát là người thực hiện nghĩa vụ giáo dục Đức Phật, họ không cần tiền, 

danh văn lợi dưỡng đều không cần, công đức này rất lớn. 

Dạy tốt con người là giúp ích lớn cho xã hội, cho đất nước. Cho nên trước đây, những 

cao tăng  đại  đức của  Phật  môn,  phần nhiều đều là thầy  đế  vương,  phong làm  quốc  sư, vô 

cùng có đạo lí. Ba thời đại nhà Nguyên, Minh, Thanh 700 năm, quý vị thấy hoàng đế của 

Trung Quốc, họ chỉ phong bốn vi Lạt Ma, một nữa giang sơn còn lại được kiên cố vững chắc. 

Đạt  Lai,  Ban  Thiền  của  Tây  Tạng,  Chương  Gia  của  Nội  Mông  Cổ,  Chương  Gia  đại  sư  là 

người  Nội  Mông  Triết  Bố  Tôn  Đơn  Ba  của  Ngoại  Mông  Cổ.  Phong  bốn  vị  này  làm  pháp 

612  Tập 450 



vương, nghe lệnh  của  hoàng đế,  trung  thành  với hoàng đề.  Mãnh  giang sơn này  không  có 

chuyện xảy ra, thiên hạ thái bình, quý vị thấy bốn người đã làm nên thái bình, vì họ biết dùng 

người, họ hiểu. 

Bốn  vị  Lạt  Ma,  Chương  gia  đại  sư  là  cố  vấn  của  hoàng  thượng,  thường  sống  ở  Bắc 

Kinh, cho nên Bắc Kinh có nơi làm việc của Ngài. Những điều này đều là quá khứ, Chương 

Gia  đại  sư nói với tôi, nơi  khu vực  dạy  học  mà  nói  Chương Gia  đại  sư lớn  nhất.  Thứ  hai 

chính là Triết Bố Tôn Đơn Ba, Ngoại Mông. Phạm vi lớn, vị thứ ba mới là Ban Thiền, chỗ 

của  Đạt  Lai  rất  nhỏ.  Tiền  Tạng  không  lớn,  hậu  Tạng  lớn,  nhưng  tiền  Tạng  đông  dân,  hậu 

Tạng dân ít. Trong này lớn nhất vẫn là Nội Mông, vì Nội Mông bao hàm ba tỉnh phía đông, 

con bao gồm Tân Cương, Thanh Hải, đây đều là địa bàn của Chương Gia đại sư. 

Các  bậc  đế  vương  ngày  xưa  thông  minh,  hoàng  đế  học  Phật,  khích  lệ  toàn  dân  học 

Phật, đệ tử Phật biết nghe lời nhất, dễ thống trị nhất, đệ tử Phật có thể nhẫn nhục, sẽ không có 

vấn đề xảy ra. Dùng cách nói ngày nay đệ tử Phật là công dân tốt nhất, quý vị thấy Bồ Tát 

Giới  Kinh,  hai  điều  trong  Phạm  Võng  Bồ  Tát  Giới  Kinh:  “không  làm  giặc  của  đất  nước, 

không hũy báng quốc chủ”. Hai điều này là trọng giới, không làm giặc của đất nước, chắc 

chắn không thể làm việc tổn hại đến quốc gia dân tộc, như vậy là phạm đại giới. 

Không hũy báng quốc chủ, quốc chủ là người lãnh đạo đất nước, người lãnh đạo của 

mọi  tầng  lớp, từ  hoàng đế quan  viên địa phương, họ đã phạm  lỗi lầm  không  nên phê bình, 

trong này có đạo lí lớn. Quý vị không phê bình họ, xã hội an định, nếu quý vị phê bình họ, sẽ 

làm cho xã hội không an định, nhân dân oán hận, phá hoại an ninh của xã hội, không được 

như thế. 

Trong  Anh  Lạc  Bồ  Tát  Giới  Kinh  có  hai  điều:  điều  thứ  nhất  “Không  trốn  thuế  quốc 

gia”, điều thứ hai “Không phạm điều luật của quốc gia”. Vì Anh Lạc Giới là giới của tại gia 

Bồ Tát, hai điều này rất quan trọng đối với hàng Bồ Tát tại gia: Không trốn thuế và không 

phạm điều luật của quốc gia. Quốc chế chính là luật pháp của quốc gia, nhất định không thể 

làm trái pháp luật của quốc gia. Quý vị thấy bốn điều giới này, Phạm Võng người xuất gia 

thọ trì. Anh Lạc người tại gia thọ trì, có thể tuân thủ bốn điều này là công dân tốt. Cho nên 

cái này trị lí thiên hạ rất dễ, không rắc rối. 

Cho nên nếu gặp nguy nạn khủng bố, nên chí thành_Chữ này quan trọng_hướng về đại 

sĩ, dùng tâm chí thành của quý vị để cầu Quán Thế Âm Bồ  Tát, kiền thành trì niệm danh 

hiệu, đây chính là niệm Nam Mô Đại Từ Đại Bi Quan Thế Âm Bồ Tát, niệm danh hiệu này 

đều được giải thoát. Ở sau Nam Mô Đại Từ Đại Bi Quan Thế Âm Bồ Tát, như vậy là đúng. 

Phẩm này chúng ta giảng đến đây là đã viên mãn.  







Tập 452 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ:  Trung Tấn 

Biên tập: Nguyên Tâm 

Thời gian: 13.06.2011 

Tập 450  613 



Địa điểm: Cang Sơn Tịnh Tông Học Hội_Nhật Bổn 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi. 

Mời xem Đại Thừa Vô Lượng Thọ Kinh Giải, trang 572, nguyện lực hoằng thâm thứ 

29. Niệm Lão vì chúng ta mà giới thiệu sơ lược:  

“Bổn phẩm hiển bỉ quốc, sở hữu Bồ Tát, quân nguyện lực hoằng thâm, quyết định nhất 

sanh bổ Phật”. Gợi ý này rất hay, bảo với chúng ta người tu học đại thừa, nhất định phải có 

thệ nguyện  kiên  định, biết  được  phương  hướng và  mục  đích  của  mình, vĩnh  viễn  sẽ  không 

lệch lạc. 

Kiên định ý chí, một phương hướng, một mục tiêu chắc chắn sẽ thành tựu, thành tựu 

này chính là nhất sanh bổ xứ. Nhất sanh bổ xứ là đẳng giác Bồ Tát, ở vị trí cao nhất của Bồ 

Tát, cũng chính là cư trú ở cõi thật báo trang nghiêm, họ là đỉnh cao nhất. Lên cao hơn nữa, 

chính là diệu giác quả Phật cứu cánh viên mãn, là Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác, quả 

báo bồ đề viên mãn. Đây là người hành đại thừa, cho nên mọi thứ họ đều buông xả được. 

41 vị thứ trong cõi thật báo, mười vị thứ trước là thập tín, thập tín ở đâu? Thập tín ở 

mười pháp giới, thập tín Bồ Tát không rời bỏ mười pháp giới. Nên thông thường nói pháp 

thân Bồ Tát là không nói đến thập tín, tính từ thập trú sơ trú là 41 vị pháp thân đại sĩ. 41 vị 

này chính là thập trú, thập hạnh, thập hồi hướng, thập địa, đây là 40 vị, thêm Đẳng giác là 41 

vị. Họ ở cõi báo, thập tín Bồ Tát ở cõi phương tiện hữu dư, phàm phu lục đạo ở cõi phàm 

thánh đồng cư, chính là lục đạo luân hồi. 

Sau khi chúng ta học Phật mới thực sự nhận thức rõ ràng, thấu triệt điều này. Luân hồi 

cần phải rời xa, cõi phương tiện giống như trạm dừng chân giữa đường, tuy không tệ, nhưng 

cũng không nên sống lâu dài. 

Phật dạy chúng ta rằng: nhất định phải quay trở về cõi thật báo, cõi thật báo cũng gọi là 

nhất chân pháp giới, đây là đối với mười pháp giới mà nói. Mười pháp giới là biến hóa trong 

từng sát na, kinh giáo thường gọi là vô thường. Mười pháp giới không có pháp nào thường 

trụ  bất  biến,  không  tìm  thấy.  Hư  không  thì  sao?  Hư  không  cũng  đang  biến  hóa,  chỉ  là  hư 

không biến hóa chúng ta không dễ cảm nhận được, vì sao vậy? Nó thật sự là tướng tương tục. 

Hư không ở trước và hư không ở sau khác nhau, không như vật có hình tướng, sắc tướng có 

hình tướng, bất luận là tinh thần hay vật chất. Chúng ta nói sắc tướng, trong sắc có tinh thần, 

tướng chính là vật chất, nó có thay đổi. Thay đổi của nó chắc chắn không có một tướng nào 

giống nhau, cũng chắc chắn không có một niệm nào tương đồng, nên gọi là vô thường. 

Cõi thật báo trang nghiêm nó không có thay đổi, nên tướng tương tục đó thực sự gọi là 

tương tục. Trong mười pháp giới là tương tục của tương tợ, vì không thể có hai tướng nào 

giống nhau. Điều này từ trong hiện tượng dao động chúng ta có thể lĩnh hội được, không thể 

có hai hiện tượng dao đông hoàn toàn giống nhau, đều là tương tợ tương tục. 

Sau khi hiểu được chân tướng sự thật thì chúng ta không còn mê hoặc, nhất định phải 

quay trở về bản vị, bổn vị tức quý vị vốn dĩ là Phật, phải quay về bổn vị. Nếu đã định vị được 

phương hướng mục tiêu, thật sự đi theo mục tiêu và phương hướng này, đây gọi là phát bồ đề 

tâm, chân thật phát bồ đề tâm. Bồ đề tâm chính là thanh tịnh bình đẳng giác, bồ đề tâm mới 

thật sự khẳn định thừa nhận, hết thảy các pháp trong biến pháp giới hư không giới là chính 

mình, với chính mình chắc chắn không hai không khác, cho nên tâm từ bi trong tự tánh liền 

sanh khởi. 

614  Tập 450 



Từ là đem niềm vui đến cho mọi người, bi là bạt trừ tất cả khổ đau. Đơn giản mà nói, 

đối với hết thảy chúng sanh, giúp họ ly khổ đắc lạc một cách vô điều kiện. Giúp họ bỏ khổ là 

bi tâm, giúp họ được lạc là từ tâm, hợp lại gọi là từ bi, từ bi là tánh đức, trong tự tánh vốn có. 

Giác ngộ rồi, từ bi tự nhiên từ trong tự tánh hiển lộ, đó là từ bi chân thật, chúng ta bây giờ 

chưa giác ngộ nên từ bi là giả. Trong kinh Phật đem từ bi chia thành bốn loại, gọi là bốn 

duyên từ  bi, bốn loại  từ  bi không  giống nhau. Từ  bi  chính  là  tâm  bạt trừ đau  khổ đem  đến 

niềm an vui, giúp họ ly khổ đắc lạc. 

Phật dạy chúng ta: hạng người đầu tiên trong thế gian là ái duyên từ bi, chúng ta yêu 

họ, thích họ, họ có khổ chúng ta giúp họ bỏ khổ, giúp họ được lạc. Đây là người thế gian, tâm 

lượng rất nhỏ, một số phàm phu thông thường đều có tâm này. 

Loại tâm thứ hai là: đại tâm phàm phu, tương đối giác ngộ trong số người phàm phu, 

họ không những yêu người nhà của mình, họ có thể yêu hết thảy chúng sanh. Như trong Đệ 

Tử Quy nói: “Phàm là người, đều phải thương yêu”, Từ bi này tâm lượng lớn gọi là chúng 

sanh duyên từ bi. Đối với hết thảy chúng sanh đều có thể sanh khởi tâm từ bi, có thể nói đây 

là thánh hiền của thế gian. Trong lục đạo có như: Khổng Tử, Mạnh Tử những gì mà họ thể 

hiện, cho đến Nghiêu Thuấn Vũ Thang, những vị đại thánh đại hiền của thời cổ đại, cái gọi là 

bác ái, nhân từ bác ái. 

Loại thứ ba là Bồ Tát, Bồ Tát trong đại thừa giáo gọi là pháp duyên từ bi. Họ đã hiểu 

rõ, biết hết thảy chúng sanh với mình là một thể, đây gọi là pháp, chính là hiểu rõ tường tận 

chân tướng sự thật. Phạm vi của chúng ta đối với hết thảy chúng sanh rất lớn, không những 

đối với người, mà đối với động vật, đối với cỏ cây hoa lá, đối với núi sông đại địa, thực sự là 

một tấm từ bi. Đây là Bồ Tát, pháp thân Bồ Tát, họ là pháp duyên từ bi. Khi thành Phật rồi, 

Phật gọi là vô duyên từ bi không có điều kiện, họ chắc chắn là một thể. 

Tầng lớp này nếu như chúng ta nói theo nghĩa rộng, 41 vị pháp thân đại sĩ đều có thể 

bao gồm trong đó, họ là vô duyên từ bi, vì sao? Họ đã phá vô minh, sáu căn ở trong cảnh giới 

sáu trần thực sự không khởi tâm không động niệm, đương nhiên là vô duyên. Vậy còn pháp 

duyên từ bi? Bồ Tát thập tín vị là pháp duyên từ bi, sơ trú trở lên là vô duyên từ bi cũng có 

thể nói như vậy. 

Nếu như nghĩa hẹp, nghiêm khắc mà nói: chỉ có Diệu giác là vô duyên từ bi, pháp thân 

Bồ Tát đều là pháp duyên từ bi, đây là hai cách nói khác nhau. Tóm lại mà nói từ bi rất quan 

trọng, các bậc  cổ  đức  từ  sớm  đã  nói  rất  rõ  ràng  Phật pháp  là gì?  “Lấy  từ  bi  làm  gốc, dùng 

phương tiện làm cửa”, đây chính là Phật pháp. Phật pháp lấy từ bi làm gốc, không có từ bi thì 

không phải  Phật  pháp, vì  Phật  là  giác  ngộ, người  đã giác  ngộ  đâu  có đạo  lí  không  có  lòng 

thương yêu! Mê mới không có tình thương, mới tự tư tự lợi, không để ý người khác đau khổ, 

người thực sự giác ngộ tâm từ bi của họ nhất định sanh khởi. 

Xem lòng từ bi của họ thể hiện với đối tượng lớn hay nhỏ, thì có thể quan sát được, họ 

thuộc đẳn cấp nào trên con đường bồ đề. Vừa nhìn đại khái đều có thể nhận ra được, cho nên 

học Phật không thể không có tình thương. Còn gây rắc rối cho người khác, gây đau khổ cho 

người khác, đây không phải là Phật pháp, đây không phải là Phật học. Đó là ma, ma thích gây 

rắc  rối  cho  người,  ma  thích  khiến  người  chịu  tội,  ma  tạo  nghiệp,  Phật  Bồ  Tát  không  tạo 

nghiệp. 

Cổ nhân có hai câu nói rất hay: Triêu đùa người là không có đức, là hành vi không có 

đạo đức. Ham chơi là mất chí, triêu người là thiếu đức, đây là điều không nên. Thế nên học 

Phật phải xác định mục tiêu, mục tiêu ngày nay của chúng ta là vãng sanh thế giới Cực Lạc. 

Tập 450  615 



Kiên trì vào phương hướng mục tiêu này, thân thể ở thế giới này chung sống với đại chúng, 

phải học tùy duyên diệu dụng của Bồ Tát. Tùy duyên là hằng thuận chúng sanh, diệu dụng là 

tùy hỷ công đức, trong tùy hỷ thành tựu công đức của chính mình, không phải phước đức. 

Làm sao thành tựu? Thuận cảnh thiện duyên không khởi lên tham luyến, không có tâm 

tham luyến. Nghịch cảnh ác duyên không sinh tâm sân nhuế, đây là diệu dụng. Cũng chính là 

nói rõ dù cảnh giới nào, cho dù nhân duyên nào, người tốt người xấu tất cả đều là dùng tâm 

thanh  tịnh  bình  đẳng  để  đối  đãi.  Người  xưa  nói  dùng  tâm  bình  thường,  bình  là  bình  đẳng, 

thường chính là thanh tịnh, tâm bình thường là tâm gì? Không phân biệt không chấp trước 

chính là tâm bình đẳng, tâm bình thường chính là tâm Phật, thanh tịnh bình đẳng giác, đây 

chính là tâm Phật, là tự tánh, là chân tâm. Dùng chân tâm không dùng vọng tâm đây là đại 

thừa căn tánh. 

Bên dưới nói: nếu có bổn nguyện vì chúng sanh, tuy sanh cõi nước Cực Lạc nhưng 

không từ bỏ chúng hữu tình trong đời ác thế, đây là người có tâm từ bi rất lớn, ở trong này có 

tình cảm. Tuy có tình, nhưng họ giác ngộ nên không mê. đây là Bồ Tát. Huyền Trang đại sư 

dịch Bồ Tát thành “Giác hữu tình”, tình của họ chưa đoạn, nhưng họ giác ngộ, họ không còn 

mê. Về phương diện chữ nghĩa chính là hữu tình chúng sanh giác ngộ, nếu tình đã đoạn họ sẽ 

thành Phật, sẽ không gọi là Bồ Tát. 

Cách dịch này vô cùng hay, chính là phải buông xả tình thức, buông xả, thì trên con 

đừng hành Bồ Tát đạo không có chướng ngại. Yêu ma quỷ quái chướng ngại quý vị, chướng 

ngại điều gì? Chính là chướng ngại tình cảm của quý vị, vì quý vị chấp trước hữu tình thì họ 

chướng ngại quý vị. Buông xả tình rồi thì ma vương cũng đành chịu trước quý vị, cho dù một 

cọng lông cũng không thể làm hại được, vậy thì còn làm hại được điều gì? 

Làm  hại  danh  vọng  lợi  dưỡng,  làm  hại  tình  chấp  của  quý  vị.  Danh  vọng  lợi  dưỡng 

chúng ta không cần họ sẽ không chướng ngại được, rất đơn giản. Chúng ta đã buông xả tình 

chấp  nên  họ  cũng  không  thể  chướng  ngại,  ma  đối  với  quý  vị  cũng  hết  cách,  vậy  làm  cách 

nào? Đầu hàng, thật vậy họ đã làm hộ pháp cho quý vị, họ không thể không kính nể. 

Những đạo lí này, chân tướng sự thật, trong kinh đại thừa Đức Phật nói rất thấu đáo, 

chúng ta đọc nhiều, huân tập nhiều, những việc này ấn tượng rất sâu sắc. Trên đường hành 

Bồ Tát đạo được thuận buồm xuôi gió, chướng ngại gì cũng không có nữa. Thế nên quý vị 

phải hiểu được, căn nguyên của chướng ngại là ở nơi mình, chặt bỏ chướng ngại đó chắt bỏ 

thì không ai chướng ngại được nữa. Chướng ngại quý vị được danh, quý vị không cần danh, 

họ làm sao chướng ngại? Chướng ngại quý vị được lợi, quý vị không cần lợi. 

Tóm lại người thế gian rất xem nặng danh lợi, thêm nữa là thứ thân tình khó phân khó 

xả  nhất, quý  vị  chỉ  cần  buông  bỏ  ba  chữ  này:  Danh,  lợi, tình, ma  vương  Ba  Tuần  liền  đầu 

hàng quý vị. 

Có một hạng người chưa buông bỏ tình chấp, tuy sanh về thế giới Cực Lạc, nhưng vẫn 

thường nghĩ đến lục đạo chúng sanh. Những chúng sanh trong lục đạo này có tình với họ, còn 

muốn giúp họ, độ họ. “Nên vào trong cõi sanh tử, cứu độ chúng sanh”, đến thế giới Cực Lạc 

có năng lực này. Ở trước nói: Phàm là người sanh về thế giới Cực Lạc, cho dù là cõi phàm 

thánh đồng cư hạ phẩm hạ sanh, họ cũng là thiên nhãn động thị, thiên nhĩ triệt đức, tha tâm 

biến tri. Không những chúng ta biết gia thân quyến thuộc đời này của chúng ta, chúng ta thấy 

rất rõ ràng họ đang ở đâu, thấy rất rõ ràng. 

Trong tâm họ có ý nghĩ gì đều biết cả, họ có khổ nạn, cầu giúp đỡ, chắc chắn quý vị sẽ 

giúp họ. Quý vị có thể hiện thân, có thể thuyết pháp, giông như 32 ứng hóa thân của Quán 

616  Tập 450 



Thế  Âm  Bồ  Tát  vậy,  có  thể  làm  được  chăng?  Có  thể!  Trong  48  nguyện  có  nguyện  này. 

Nguyện thứ 35 là nói ở trước: “Nhất sanh bổ xứ”, tự mình thành tựu. Nguyện thứ 36 “Tùy ý 

giáo  hóa”,  chính  là  nguyện  này.  Nên  đến  thế  giới  Cực  Lạc  thì  có  thể  làm  việc,  làm  việc 

không phải bản thân, thật sự đã trở về, phân thân trở về, họ có năng lực này. Bản thân ngồi 

nghe kinh ở giảng đường của Phật A Di Đà, chỉ phân thân đi độ chúng sanh. 

Nếu không đến thế giới Cực Lạc làm sao quý vị có được bản lĩnh này! Quý vị phải dựa 

vào chính mình để tu thành bản lĩnh này, phải cần bao nhiêu thời gian? Không chỉ năm kiếp, 

năm kiếp không làm được, trong đại thừa kinh giáo Phật thường nói phải vô lượng kiếp. Vì 

sao vậy? Tự quý vị phải có năng lực, tu đến địa vị sơ trú trở lên mới có năng lực này. Đến thế 

giới Cực Lạc là đức Phật A Di Đà gia trì, nhờ ánh sánh của đức Phật A Di Đà, không phải là 

tự mình đạt được, nhất định phải hiểu vấn đề này. Hiểu được chân tướng sự thật này, mới biết 

rằng không thể không đến thế giới Cực Lạc! 

Nói đơn giản không đến thì quý vị không hưởng được ánh sánh của Phật A Di Đà, đến 

thế giới Cực Lạc là lợi ích lớn nhất. Chính là hưởng được ánh sáng của đức Phật A Di Đà, 

dùng tên của đức Phật A Di Đà, dùng uy đức của đức Phật A Di Đà để trang nghiêm chính 

mình. Tự mình có thể thay Phật hóa độ chúng sanh, là ý nghĩa như vậy. Chúng ta phải biết, 

phải thực hành  

Vào cõi sanh tử cứu độ chúng sanh, họ thực sự có thể làm được. Muốn khiến hết thảy 

mười  phương  chúng  sanh  đều  được  vãng  sanh,  đều  được  làm  Phật,  triển  chuyển  cứu  độ, 

không có cùng tận. Mặc dù là Bồ Tát vãng sanh vào cõi phàm thánh đồng cư, họ ở thế giới 

Cực Lạc tu học công đức thực sự chẳng thể nghĩ bàn. 

Phẩm cuối lại tán thán ân đức vô cùng của đức Phật Vô Lượng Thọ, sự tán thán này là 

cần  thiết,  ân  đức  của  Phật  A  Di  Đà  quá  lớn.  Người  biết  không  nhiều,  người  nghi  hoặc  lại 

nhiều, người  mê  hoặc  lại  càng  nhiều  hơn.  Cho  nên thực  sự  cần  phải tán  thán, mời  xem  lời 

kinh:  

“phục thứ A Nan, bỉ Phật sát trung, sở hữu hiện tại, vị lai, nhất thiết Bồ Tát, giai đương 

cứu  cánh,  nhất  sanh  bổ  Phật”,  đây  là  ý  nghĩa  thứ  nhất.  “Duy  trừ  đại  nguyện,  nhập  sanh  tử 

giới, vi độ quần sanh, tác sư tử hống, hoàn đại giáp trụ, dĩ hoằng thệ công đức, nhi tự trang 

nghiêm, tuy sanh ngũ trược ác thế, thị hiện đồng bỉ, trực chí thành Phật, bất thọ ác thú, sanh 

sanh chi xứ, thường thức túc mạng”. 

Đây là không từ bỏ ác đạo hữu tình, chư vị Bồ Tát này phát nguyện trở lại cõi Ta Bà 

để độ chúng sanh. 

Chúng ta xem chú giải của Niệm Lão, trong chú giải có “bổn phẩm chánh”, đây chính 

là chánh thị. Nguyện thứ 35 của Di Đà là nhất sanh bổ xứ, người vãng sanh về thế giới Cực 

Lạc,  chắc  chắn  trong  một  đời  chứng  được  bổ  xứ  Bồ  Tát,  chính  là  đẳng  giác  vị.  Điều  này 

chính là nói đức Phật A Di Đà giúp đỡ Bồ Tát, giúp đỡ đến mức nào? Giúp đỡ đến khi tốt 

nghiệp. Đẳng giác là lớp tiến sĩ, tốt nghiệp lớp tiến sĩ liền thành Phật, đồng nghĩa nói ngài 

nuôi  quý  vị  đi  niệm  Phật,  hoàn  thành  học  nghiệp  của  quý  vị,  quả  thật  tuyệt  vời!  Quý  vị  ở 

trong Phật pháp giành được học vị cao nhất, diệu giác Phật quả. 

Nguyện thứ 35 nói: Người sanh đến nước tôi, sẽ đạt được cứu cánh nhất sanh bổ xứ. 

Điều này ý nghĩa hoàn toàn giống với ở trước, nhưng bên dưới có nói: Ngoài nguyện này vì 

chúng sanh, phát lời thệ nguyện, giáo hóa hết thảy hữu tình, đều phát tín tâm, tu bồ đề hạnh, 

hành đạo Phổ Hiền. Tuy sanh thế giới khác, nhưng vĩnh viễn xa lìa ác thú. 

Tập 450  617 



Trong nguyện này nói rõ đích thực có Bồ Tát, tâm từ bi rất lớn, tự  mình chưa thành 

Phật nhưng muốn đi độ chúng sanh. 48 lời nguyện của đức Phật A Di Đà giúp họ, họ thực sự 

có năng lực, thực sự có thần thông, thực sự có trí tuệ, thực sự có năng lực. Đây là từ bi vô 

cùng tận  của  Phật  A  Di  Đà!  Ngài  có  nguyện  vì  chúng sanh, trước  là  độ  chúng  sanh, giống 

như Địa Tạng Bồ Tát vậy: “Chúng sanh trong địa ngục chưa độ hết, ngài nguyện không thành 

Phật”,  chúng  sanh  chưa  độ  tận  tôi  sẽ  không  thành  Phật  trước.  Địa  Tạng  Bồ  Tát  đã  nguyện 

mọi người đều đã thành Phật tôi thành Phật sau cùng. Cho nên đệ tử, học sinh của Địa Tạng 

Bồ Tát, không biết có bao nhiêu người đã thành Phật. 

Mở  Kinh  Địa  Tạng  Bồ  Tát  Bổn  Nguyện  ra,  quý  vị  thấy  mở  đầu  Địa  Tạng  pháp  hội, 

những thính chúng từ mười phương đến là ai? Đều là chư Phật Như Lai. Một vị Bồ Tát mang 

theo hai thị giả đến tham gia pháp hội này, chưa từng thấy điều này trong tất cả kinh khác, 

lúc đến đều là mười phương Bồ Tát, Thanh Văn, Duyên Giác. Chỉ có pháp hội Địa Tạng, 

người đến tham gia toàn là chư Phật Như Lai, chư đại Bồ Tát. Như vậy là sao? Học sinh của 

Địa Tạng Bồ Tát, học sinh tuy đã thành Phật, thầy giáo hôm nay mở pháp hội, có thể không 

tham gia sao? Có thể đến cổ vũ sao? Từ chỗ này chúng ta lĩnh hội được, đại đức đại hạnh đại 

nguyện của Địa Tạng Bồ Tát. 

Hạng người có lòng từ như vậy sanh về thế giới Cực Lạc, họ còn nghĩ đến khổ nạn của 

chúng sanh trong mười phương, cho nên họ là bổn nguyện vì chúng sanh. Chữ này đọc là phi

（披）, đem áo quần mặc vào người, không đọc bị（被）, mà đọc là phi（披）, cùng một 

nghĩa với phi（披）của vật nắm trong tay. Bị hoằng thệ khải, hoằng thệ khải là gì? Là tứ 

hoằng thệ nguyện, thực sự thực hiện tứ hoằng thệ nguyện. 

Hoằng thệ khải, khải là áo giáp, nghĩa hẹp là chuyên chỉ trì giới, tu định. Đây là mãnh 

giáp hoằng thệ nguyện của Bồ Tát, giới luật là áo giáp, giới luật là thứ phòng thân. Khiến cho 

ba nghiệp thân khẩu ý của không tạo tội lỗi, điều này phải nương vào trì giới, nương vào tu 

định.  Trì  giới là dùng ý  chí  của quý vị khống  chế  mình không tạo  tội,  được định lại  càng 

thâm sâu hơn, đó gọi là định cọng giới. Quý vị ở trong đinh tự nhiên sẽ không có ác niệm, 

hiệu quả mạnh hơn so với trì giới. 

Trí tuệ khai, tất cả ác nghiệp đều chuyển biến thành thiện niệm, gọi là chuyển phiền 

não thành bồ đề. Tuệ chưa mở thì quý vị không chuyển đổi được, sau khi tuệ khai phiền não 

với bồ đề là một không phải hai, nó đã chuyển được. Vì sao vậy? Họ không có khởi tâm động 

niệm  mới  có  thể  chuyển,  có  khởi  tâm  động  niệm  thì  không  chuyển  được,  lúc  nào  chuyển? 

Pháp  thân  Bồ  Tát  đã  chuyển,  cũng  chính  là  ở  trong  mười  pháp  giới  quý  vị  không  chuyển 

được, quý vị đều dùng giới định. 

Đến nhất chân pháp giới, đến cõi thật báo thì tất cả đều chuyển được, tội nghiệp đó bị 

tiêu hóa, không còn nữa. Chuyển tám thức thành bốn trí, chuyển A Lại Da Thức, A Lại Da 

Thức chính là bao hàm chủng tử vậy, tất cả chủng tử thiện ác đều ở trong đó. Quý vị thấy vừa 

chuyển biến thành đại viên cảnh trí. Chuyển Mạt Na, Mạt Na là ô nhiễm: Ngã kiến, ngã ái, 

ngã si, ngã mạn, đây là nguồn gốc của phiền não. Chuyển thành bình đẳng tánh trí, chuyển 

phân biệt của thức thứ 6 thành diệu quan sát trí. Chuyển tạo tội nghiệt của năm thức trước là 

chúng  tự  tạo,  thành  thành  sở  tác  trí.  Nó  đã  chuyển  đổi,  cho  nên  không  thể  đoạn,  nếu  đoạn 

điều đó thì thiện căn cũng đoạn, trí tuệ đức tướng đều đã đoạn. 

Đoạn ở đây là chữ mượn nghĩa 假借字, chính là bảo chúng ta buông xuống, thực tế mà 

nói  là  chuyển,  vì  thiện  ác  là  một  thể,  cùng  một  tự  tánh.  Chuyển  là  thật,  không  phải  giả_ 

Chuyển biến, chuyển mê thành ngộ, chuyển phàm thành thánh, quý vị phải biết chuyển mới 

618  Tập 450 



được. Ở trong cảnh giới hiện tiền này của chúng ta, quan trọng nhất là chuyển ác thành thiện. 

Chuyển ác niệm thành thiện niệm, chuyển lời ác thành lời thiện, chuyển ác hạnh thành thiện 

hạnh, đây là bước thứ nhất, bước đầu. 

Ngày  nay  chúng  ta  tu  học  phải  hạ  thủ  công  phu  từ  điểm  này,  phải  chuyển  ác  thành 

thiện, phải  chuyển  tà  thành  chánh, tà  tri  tà  kiến  chuyển  thành chánh  tri  chánh  kiến.  Đây  là 

mặc áo giáp của hoằng thệ nguyện, mới có thể giáo hóa hết thảy hữu tình chúng sanh, dạy 

như thế nào? Trước tiên giúp họ xây dựng lòng tin, họ đối với Phật pháp không có lòng tin, 

làm  sao  học  được?  Nếu  khuyên  người  học  Phật,  đầu  tiên  phải  giúp  họ  sanh  khởi  lòng  tin: 

“Lòng tin là mẹ của mọi công đức”. Nếu không hiểu về Phật giáo, tín tâm làm sao sanh khởi 

được? Không hiểu mà tin gọi là mê tín, mê tín chịu không được thử thách, cho nên thường 

hay thối tâm, thường hay thay đổi tín ngưỡng, vì sao? Họ không hiểu rõ ràng.Trước tiên cần 

phải khiến họ nhận thức sự quan trọng của Phật giáo, phải giúp họ nhận thức. 

Học Phật quy y tam bảo, như thế nào gọi là Phật, như thế nào gọi là Pháp? Như thế nào 

gọi là tăng? Họ đều rõ ràng, đều đã thấu đáo, họ có thể tin tưởng, đây gọi là chánh tín, không 

phải là mê tín. Tam bảo đều ở tự tánh, không nằm bên ngoài, bên ngoài không có, nếu bên 

ngoài có tam bảo, đó chính là ma, không phải Phật. Nên nhớ Phật pháp: tâm ngoại vô pháp, 

pháp ngoại vô tâm, pháp là do tâm sanh. Phật Pháp Tăng đều là pháp, Phật là tâm sanh, là tự 

tánh giác. Pháp cũng là tự tánh sanh, là tự tánh chánh. Tăng cũng là tự tánh sanh, tăng là tự 

tánh tịnh, thanh tịnh, chính là đề kinh Kinh Vô Lượng Thọ. 

Thanh tịnh là Tăng bảo, bình đẳng là Pháp bảo, giác là Phật bảo. Trên đề kinh đã đầy 

đủ tam bảo, không nằm bên ngoài. Tự tánh giác là Phật, quy y tự tánh giác, quy y tự tánh 

chánh, quy y tự tánh thanh tịnh, thật sự quy y. Ngày nay chúng ta thọ quy y, đọc lời thệ của 

quy y được chăng? Là giả không phải thật. Nếu lúc quý vị đọc lời thề này, ý niệm này của 

quý vị đã chuyển đến tự tánh. Chúc mừng quý vị, quý vị đã thực sự quy y. 

Trong giới kinh nói: thực sự quy y thì quý vị được 36 vị thần hộ pháp ngày đêm bảo 

hộ. Đây là thật, không phải là giả. Thần hộ pháp kính nể quý vị, tôn trọng quý vị, tự động đến 

bảo hộ quý vị. Nếu quý vị có một tà niệm sanh khởi, thần hộ pháp đều đi mất không còn bảo 

hộ quý vị nữa. Chánh niệm quay trở lại thì họ lại đến, một ác niệm sanh khởi họ lại bỏ đi. Họ 

không  phải  dùng  tình,  không  phải  dùng  tình  để  xử  sự,  mà  là  dùng  pháp.  Vì  lúc  khởi  niệm 

chánh, quý vị sẽ phóng quang, họ thấy quý vị phóng quang sẽ đến. Một niệm tà thì ánh sánh 

đó không còn nữa, cho nên thần hộ pháp không cần quý vị đến cầu, họ không nhận hối lộ, 

quý  vị  không  nịnh  bợ  được,  quý  vị  thực  sự  có  đức  hạnh  họ  mới  đến,  trung  thành  ủng  hộ. 

Không có đức muốn nịnh bợ họ, hối lộ họ, lấy lòng họ, cái đó hoàn toàn không có tác dụng, 

họ sẽ không đáp lại. 

Giúp người, đầu tiên là xây dựng lòng tin, sau khi đã có lòng tin, dạy tu hành, dạy họ 

phát tâm. Cần phải xây dựng lòng tin trong hành, lòng tin này là thật, lòng tin được xây dựng 

trong giải đều không đáng tin cậy. Phải xây dựng lòng tin ở trong hạnh, họ mới bất biến, sẽ 

không thối chuyển. Tu bồ đề hạnh, bồ đề hạnh tóm lại mà nói là tu lục độ: Bố thí, trì giới, 

nhẫn nhục, thiền định, tinh tấn, bát nhã, đây là thực hành! Chung sống với hết thảy đại chúng 

tu lục hòa kính. 

Tôi  nói  rất  nhiều,  lục  hòa  lục  độ  chúng  ta  tự  phát  tâm  để  làm,  không  yêu  cầu  người 

khác đi làm, yêu cầu người khác đi làm là sai. Họ đối với Phật pháp thực sự thâm nhập, thực 

sự đã hiểu, họ sẽ tự động đi làm không cần khuyên họ, vì sao? Thực sự có ưu điểm, chúng ta 

Tập 450  619 



không muốn phát tài, nhưng chúng ta chỉ nghĩ cơm áo đầy đủ, mỗi ngày có thể ăn no mặc ấm 

là mãn nguyện. Tri túc thường lạc, không có tâm tham, mức sống giảm xuống đến cùng. 

Chúng ta đến nơi này để làm khách, quý vị thấy mỗi ngày ăn cơm hơn mười món thức 

án, giống như tết vậy, là yến tiệc. Cuộc sống chúng ta đơn giản, mỗi ngày ăn mấy món ăn? 

Một món. Cần nhiều như vậy làm gì? 

Tôi theo cư sĩ Lý Bính Nam mười năm, tôi rất rỏ về ông, ông ăn cơm, cơm với thức ăn 

nấu cùng nhau, chính là một nồi nhỏ. Ông là người Sơn Đông, thích ăn bột mỳ, cho nên trộn 

cơm với thức ăn rất đơn giản. Từ lúc bắt đầu nhóm lửa đến khi ăn xong dọn và rửa sạch sẽ, 

nhiều nhất là nữa giờ đồng hồ, không vượt quá nữa giờ, rất tiết kiệm thời gian, rất đơn giản, 

một ngày ăn một bữa. Thầy một ngày ăn một bữa, mấy mươi năm đều như vậy. 

Năm tôi theo học là thầy 70 tuổi, tôi theo thầy 10 năm. Cách sống này quá ư là đơn 

giản, sinh hoạt phí một ngày hết bao nhiêu tiền? Lúc đó hai đồng tiền Đài Loan, sinh hoạt phí 

một ngày của ông, dùng một tháng 60 đồng, khoảng hơn một đồng chưa đến hai đồng tiền 

Mỹ, lúc  đó tiền  Mỹ  đổi  với  Đài  tệ hình  như  là  35 đồng. Cho  nên  suốt  đời không  cầu  cạnh 

người! Tiếp khách thầy mang bộ đồ Trung Sơn, đại khái cũng đã hơn 30 năm. Học trò của 

ông rất nhiều, học sinh giàu có không thiếu, tặng ông áo quần, hoan hỷ nhận lấy, hai ngày sau 

đem tặng cho người khác, ai không có ai thiếu thốn thì tặng họ. Nội y đều là tự mình may 

lấy, chúng tôi đều không biết, không thấy được, đến sau khi ông vãng sanh, đi xem hành lí 

của ông, vớ, nội y tất cả đều may tay. Cuộc sống thật vui vẻ, tự tại biết bao! Cuộc sống càng 

đơn giản càng an vui. 

Nhà ông ở khoảng 15 bình, hai cái dường hẹp và dài của Nhật bản là một bình, nhà của 

ông bằng 60 cái dường đó. Một điện Phật nhỏ, một nhà khách, một phòng ngủ, còn có nhà vệ 

sinh,  chỉ  bao  nhiêu  đó  thôi.  Một  đời  như  vậy!  Đây  là  thánh  nhân  không  phải  người  phàm. 

Lúc đó ông thu nhập rất cao, một tháng thu nhập hơn 400 đồng, ông có thể sống rất tốt. Tiền 

dư ra đều đem đi bố thí, làm việc tốt, sinh hoạt phí của mình dùng tiết kiệm như vậy, ở đây 

không phải giả trang, ông đã trở thành thói quen. 

Trước khi tôi đến Đài Trung, tôi không ăn tối cũng đã thành thói quen, thấy thầy ăn 

một bữa tôi cũng thử xem, bữa sáng cũng không ăn tiết kiệm rất nhiều thời gian. Tôi ăn đến 

tháng  thứ  8  mới  nói  với  thầy,  thầy  à!  Con  bây  giờ  cũng  ăn  một  bữa,  bao  lâu  rồi?  Đã  tám 

tháng rồi. Ông nghe xong hỏi, thân thể cảm thấy như thế nào? Bình thường. Ông vỗ bàn nói, 

kiên trì mãi như vậy, suốt đời không cầu người khác. Người xưa nói: “Con người đến chổ vô 

cầu,  nhân  phẩm  tự  cao”  ,  thực  sự  làm  được  không  tranh  giành  với  người,  không  cầu  cạnh 

cuộc đời, quý vị thấy quý vị thật an vui, thật tự tại! 

Như vậy có thể biết: vui buồn không phải thứ mà người khác cho chúng ta, là tự quý vị 

tìm đến. Nếu có trí tuệ, cuộc đời quý vị sẽ sống rất an vui, rất hạnh phúc, không cầu không 


tranh thì được hạnh phúc, an vui. Quý vị Có thể chung sống an hòa với tất cả chúng sanh, có 

thể tương  thân  tương  ái  với hết thảy  chúng  sanh, cho  nên  cái  nên  buông xả  nhất định  phải 

buông xả, Phật dạy chúng ta không hề sai, đều là dạy tốt cho, không dạy điều xấu cho chúng 

ta. 

Có thể hành bồ đề hạnh, bồ đề là đẳng giác, sống đời sống giác ngộ, đây chính là Bồ 

Tát. Sau đó lại nâng lên thêm một bước, hành đạo Phổ Hiền. Khác nhau của đạo Phổ Hiền 

với  Bồ  Tát  đạo  chính  là  tâm  lượng.  Tâm  của  Phổ  Hiền  Bồ  Tát,  niệm  niệm  là  vì  hết  thảy 

chúng sanh trong biến pháp giới hư không giới, không có một niệm vì bản thân, quý vị nên 

biết  Bồ  Tát  không  tu  Phổ  Hiền  hạnh  thì  không  thể  thành  Phật.  Tâm  lượng  nhỏ  không  thể 

620  Tập 450 



thành Phật, tâm lượng nhất định phải ôm trọn hư không biến pháp giới, vì sao? Đây là tâm 

lượng vốn có của quý vị, tự tánh chính là như vậy, thành Phật chính là hồi phục tự tánh của 

mình, hồi phục tánh đức viên mãn, đây chính là Phật. Bồ Tát tuy hướng đến mục tiêu này, 

nhưng vẫn chưa được viên mãn, tu Phổ Hiền hạnh thì đã viên mãn. 

Tuy sanh về thế giới khác, xa lìa ác thú, thân này là ứng hóa thân. Tuy là ứng hóa thân, 

cũng vĩnh viễn xa lìa ác thú. Chúng ta nên biết vĩnh ly là không phải thân xa lìa, thân họ đang 

ở ác đạo, họ độ chúng sanh ở địa ngục, nhất định phải hiện thân ở chốn địa ngục. Tuy hiện 

thân  ở  trong  ba  đường  ác,  nhưng  không  còn  chịu  cái  khổ  của  ba  đường  ác,  đây  là  nguyên 

nhân nào? Họ không có nghiệp của ba đường ác, họ là Bồ Tát, họ thị hiện ở trần gian, chắc 

chắn không có thất tình ngũ dục của người thế gian, họ không có cái này. Những gì họ có là 

đức tướng trí tuệ đều hòa hợp với hết thảy chúng sanh, chúng ta thấy họ giống như chúng ta, 

trên thực tế hoàn toàn không giống nhau. Tâm thái không giống nhau, chúng ta tự tư tự lợi, 

họ đại công vô tư. Chúng ta cho rằng thân là chúng ta, họ cho rằng biến pháp giới hư không 

giới là họ, như vậy làm sao giống được? Không giống nhau, đây gọi là vĩnh ly ác thú. 

“phàm là người sanh về Cực Lạc, không rời an dưỡng”, an dưỡng là thế giới Cực Lạc, 

không  có  rời  bỏ  thế  giới  Cực  Lạc.  “Nhất  định  đạt  được  nhất  sanh  bổ  xứ”,  đi  đến  mười 

phương thế giới, đó đều là do hóa thân đi, ứng thân đi. Hóa thân ứng thân vô lượng vô biên, 

nhưng có Bồ Tát phát đại nguyện thù thắng, nguyện sanh vào thế giới sanh tử để hóa độ hữu 

tình.  Bồ  Tát  cõi  này  nghe  đức  Di  Đà  thuyết  pháp,  tức  lấy  những  điều  nghe  được  dạy  cho 

chúng sanh, cho nên thuyết pháp thân thừa Như Lai, giống như tiếng gầm của sư tử vậy, đây 

là nói triển chuyển cứu độ. 

Họ nghe ở chổ đức của Phật A Di Đà, trở về trong thế giới chúng sanh, chúng sanh 

nơi đâu có cảm thì họ có ứng, ứng thân ở mười pháp giới, ở lục đạo. Đem những điều họ 

nghe được từ đức Phật nói lại cho mọi người, cho nên đại chúng nghe họ thuyết pháp không 

khác gì nghe chính đức Phật nói, Phật pháp mà họ truyền đi không thêm không bớt. Thích Ca 

Mâu Ni Phật thị hiện ở thế gian này, thân phận Phật, chúng ta biết được đó là ứng thân. 

Trong đề kinh Tứ Thập Hoa Nghiêm, Thanh Lương đại có nhắc lại lời Thế tôn nói, 

ngài  nói:  Tất  cả  các  kinh  Đức  Phật  nói  trong  suốt  49  năm,  không  phải  do  ngài  nói,  là  chư 

Phật Như Lai thuyết. Tức là nói ngài chỉ triển chuyển lại cho chúng ta, không có thêm một 

chữ nào ở trong kinh của chư Phật Như Lai đã nói. Ý này với những gì trong Luận Ngữ của 

Khổng  Lão  Phu  Tử  nói,  hoàn  toàn  giống  nhau.  Phu  Tử  nói  cả  đời  ông  không  có  sáng  tạo, 

không có phát minh. Ông nói mình “Thuật lại chứ không trước tác”, thuật chính là giảng giải 

lại của người. 

Như Đức Thích Ca Mâu Ni nói, ngài suốt đời chưa từng thuyết pháp, những pháp đã 

thuyết là của cổ Phật thuyết. Như vậy sở học, sở tu, sở giáo, sở truyền suốt đời Khổng Tử, 

hoàn toàn là giáo huấn của cổ thánh tiên hiền ngày xưa. Nên người đời sau gọi ông là “tập 

đại thành giả”, tức là ông hội tập lại những gì của cổ thánh tiên hiền, viết thành văn tự lưu 

truyền cho đời sau, không phải phát minh của ông. Thái độ của ông “tín nhi hảo cổ”, ông đối 

với cổ thánh tiên hiền không chút hoài nghi, chánh tín, hoàn toàn tiếp thọ. 

Trong đề kinh Hoa Nghiêm Kinh Sớ Sao, Thanh Lương đại sư miêu tả về Thích Ca 

Mâu  Ni  Phật,  ngài  cũng  có  thái  độ  này.  Trên  thực  tế  Phật  Phật  đạo  đồng,  vì  sao  đức  Phật 

khiêm  tốn  như  vậy? Phật  nay  với  Phật xưa  hoàn  toàn  không  có  sai  khác, vì  cảnh  giới ngài 

ngộ nhập là cùng một cảnh giới. Mục tiêu quan trọng nhất ở đây là đoạn trừ tâm ngạo mạn 

của,  tham  vọng  viễn  vông  vẫn  tự  cho  mình  đúng.  Tự  mình  chứng  quả  bồ  đề  giống  với  cổ 

Tập 450  621 



Phật, những gì nói ra đều là của cổ Phật nói, đều hiến cúng cổ Phật, như vậy là sao? Đây là 

bản  thân  thật  sự  khiêm  đức,  khiêm  tốn,  không  dám  tự  cho  mình  đúng,  đây  là  đại  từ  đại  bi 

giáo hóa chúng sanh. Vì tập khí của chúng sanh nên tự cho mình đúng, tức là thấy mình cao 

hơn người khác một bậc. 

Quý vị thấy Phật với thánh nhân, họ thị hiện chính là dập tắt ý niệm này, đây là phiền 

não nghiêm trọng không phải phiền não nhẹ. Trong Mạt Na Thức bốn đại phiền não thường 

tương tùy, ở đây có ngã mạn, ngã kiến chính là chấp trước thân này là tôi. Đây là sai lầm đầu 

tiên tiếp theo là ngã ái, ngã ái chính là ngã tham, có tham. Ngã mạn chính là sân nhuế, ngã 

mạn là từ trong sân nhuế sinh ra. Ngã si, ngu si quý vị thấy tham sân si, tham sân si dữ sanh 

câu lai. 

Từ ngày đầu tiên hình thành vũ trụ, ngày đầu tiên hình thành nên sinh mạng chúng ta 

là đã mang theo tham sân si, đây là căn bản phiền não. Có phiền não này quý vị ở trên thế 

gian này thì ngày càng sa sút, quý vị tuột dốc, tuột đến dưới cùng. Nếu đoạn được ba điều 

này  quý  vị  mới  có  biện pháp nâng cao cảnh giới. Phương pháp  Phật dùng  là  giới định  tuệ, 

dạy cho chúng ta tinh cần tu giới định tuệ, trừ diệt tham sân si. Chỉ cần có tham sân si, nên 

ghi nhớ rằng cuộc đời quý vị đang tuột dốc, tuột xuống phía dưới. Nếu như quý vị có giới 

định tuệ, buông xả tham sân si, quý vị nhất định sẽ đi lên, nâng cảnh giới mình lên. Đạo lí 

này không thể không hiểu. 

Cho  nên  nghe,  tự  thân  nghe  Di  Đà  thuyết  pháp,  tức  lấy  những  gì  nghe  được  chuyển 

hóa cho chúng sanh, nên thuyết pháp thân thừa Như Lai cũng như tiếng gầm của sư tử. Chính 

là thuyết pháp không khác gì đức Di Đà, đây cũng gợi ý cho chúng ta. Chúng ta nghe được 

thiện tri thức dạy bảo, hoặc là thường đọc tụng những kinh luận này, học tập những chú giải 

này, sau khi học xong quan trọng nhất là diễn thuyết cho người khác nghe hiểu. Phải hoan hỷ 

diễn thuyết cho người khác, đến đâu để thuyết? Nói ở đâu cũng được, chỉ cần quý vị thực sự 

phát tâm hành Bồ Tát đạo. 

Lúc chúng tôi mới bắt đầu học giảng kinh, đến ở nơi nào? Đến các nhà cư sĩ, các bạn 

đồng học. Thầy giáo giảng kinh thính chúng rất nhiều, thầy giáo để chúng tôi kết duyên với 

mọi người, làm sao kết duyên? Đứng trước cổng chào đón, thấy người đến, mang kinh sách 

tặng họ, tuổi tác lớn tìm một chổ ngồi yên ổn cho họ, đây là kết duyên, dần dần cũng quen. 

Chúng tôi làm nghĩa công cho thầy, thầy còn nói rằng, mua một ít gạo đậu phụng, viên kẹo 

nhỏ, chia một người một cái, đây là kết duyên. Cái này chúng ta có thể làm được, không tốn 

nhiều tiền, kết pháp duyên rộng rãi! 

Quen nhiều người rồi, tự mình nghe thầy giáo giảng kinh học giảng kinh_Tôi mỗi tuần 

đến nhà ông giảng có được không? Được! Ba người nghe, năm người nghe, bắt đầu như vậy. 

Thứ hai giảng ở nhà này, thứ ba đến giảng nhà kia, thứ tư đến nhà đó giảng, không gián đoạn, 

ngày ngày đều có nơi để giảng. Thính chúng ba người năm người là đủ, không cần nhiều, 

nhờ vậy mà học thành việc giảng kinh. 

Về sau thính chúng đông dần lên, mười mấy người, hai mấy người, ba mấy người, lúc 

đó thì làm một giảng đường nhỏ, càng ngày càng nhiều. Lúc ít người, vừa giảng họ có vấn đề 

lập tức có thể hỏi, cùng nhau nghiên cứu thảo luận, mọi người đều tiến bộ, đều đang tiến bộ. 

Cứ làm như vậy  mỗi ngày, không hề gián đoạn, quý vị làm  mấy  mươi năm sẽ thành công! 

Không phải là việc khó, khó là do không chịu phát tâm, phát tâm rồi lại không thể kiên trì. 

Quý  vị  dám  phát  tâm,  có  thể  kiên  trì,  không  có  gì  không  thành  tựu,  Phật  pháp  mới  hưng 

vượng được. Thế nên đây không phải việc khó. 

622  Tập 450 



Chúng  ta  không  thể  ngày  ngày  đến  nhà  các  bạn  đồng  tu,  ngày  ngày  đến  phiền  họ, 

người nhà họ không hoan hỷ. Mỗi tuần một ngày thì được, mọi người đều hoan nghênh, hai 

ngày thì đã không vui rồi, ông thường xuyên đến làm gì? Giảng xong một bộ kinh họ hoan 

hỷ, chúng ta giảng đến bộ kinh thứ hai, họ không hoan hỷ thì không đến, đến nhà người khác 

giảng. Cho nên luyện tập giảng kinh phải tìm đạo tràng, tìm giảng đài, đó không phải là việc 

dễ, mọi người chưa chắc sẽ để cho quý vị giảng kinh. 

Chúng  tôi  học  giảng  kinh,  thầy  Lý  đã  nói  rằng:  quý  vị  giảng  không  hay  người  ta  sẽ 

cười quý vị, nhưng vẫn có thể tiếp nhận. Nếu giảng hay, người ta sinh tâm đố kỵ, căn bản 

không  để  cho  quý  vị  giảng.  Cho  nên  lúc  chúng  tôi  giảng  kinh  thầy  cảnh  cáo:  Nếu  quý  vị 

giảng hay sẽ cùng đường bí lối, đều được ông dự báo trước, chúng tôi thực sự cùng đường bí 

lối, lưu lạc khắp nơi. Cũng may người quen nhiều nên nhân duyên nhiều, nơi này không thể 

giảng, thì đi nơi khác. Nếu như không phải quảng kết thiện duyên,vậy quý vị thực sự đã cùng 

đường bí lối, kết duyên nhiều sẽ không sợ. 

Thế nên đến một nơi giảng kinh, thời gian lâu nhất không vượt quá một tháng, khi họ 

sanh tâm đố kỵ thì quý vị đi, đi rồi thì không việc gì, sau vài năm lại đến lại, đây là cách hay! 

Thường trú không được, thường trú ở một nơi, tự mình xây dựng đạo tràng đều có rắc rối, 

đều có người đến quấy rối. Cho nên chúng tôi thà không xây dựng đạo tràng, như vậy là hay 

nhất, không có chướng ngại, thứ mà người thời nay tranh chính là danh và lợi, không có đạo 

tràng thì không tranh với người khác. 

Bên dưới giải thích: Hoàn, “mặc áo giáp lên trên thân, gọi là hoàn”, đây là võ sĩ thời 

xưa, lúc đánh nhau mặc thêm áo giáp để bảo vệ mình, đây gọi là hoàn. Trụ tức là khải, giáp 

trụ là binh sĩ thời xưa mang lên mình phòng ngừa đao thương làm hại đến da thịt, đây là ví 

dụ.  Dùng  cái  này  để  ví  dụ,  người  tâm  hành  rộng  lớn,  vì  quên  mình  giết  kẻ  địch.  Lấy  thệ 

nguyện làm áo giáp bảo vệ bản thân tuệ mạng, đây là ví dụ. Mang áo giáp lớn, lấy công đức 

hoằng  thệ  mà  tự  trang  nghiêm,  điều  này  hoàn  toàn  tương  đồng,  ý  nghĩa  hoàn  toàn  giống 

nhau. 

Chúng ta thấy được 48 lời nguyện của Phật A Di Đà, điều này rất ít thấy ở chư vị Bồ 

Tát, vô cùng hy hữu. Sau khi đức Phật A Di Đà phát nguyện, ngài đã thực hành lời nguyện 

đó,  thời  gian  năm  kiếp  nguyện  nguyện  đều  thực  hiện  được.  Sự  thực  hiện  này  là  tự  nhiên 

thành tựu, công đức viên mãn, đã thành tựu thế giới tây phương Cực Lạc. Trong thế giới Cực 

Lạc, đức tướng trí tuệ trong tự tánh là nhân chính, 5 kiếp tu hành 48 nguyện là duyên, nhân 

có duyên, thì quả báo hiển bày. Quả báo chính là y chánh trang nghiêm của thế giới Cực Lạc. 

Nếu chúng ta hỏi vì sao tu hành này có thể sinh ra hiệu quả như vậy? Nếu chúng ta tu hành 

như vậy được chăng? 

Phật pháp đã nói ra đạo lí này: “Tất cả pháp đều từ tâm tưởng sanh ra”, thế giới Cực 

Lạc  là  tâm  tưởng  của  Phật  A  Di  Đà  sanh,  48  nguyện  là  tâm  tưởng,  5  kiếp  tu  hành  là  tâm 

tưởng. Tâm tưởng của chúng ta không thể so sánh với Phật, đức Phật ngày ngày đều nghĩ đến 

một việc, đây gọi là: “Chế tâm một chỗ, không việc gì không làm được”, sức mạnh của ngài 

lớn như vậy. 

Tâm của chúng ta tán loạn, nghĩ được mấy ngày không có kết quả thì bỏ cuộc, vậy có 

được chăng? Người ta có thể nghĩ 5 kiếp không bỏ cuộc, chúng ta nghĩ mấy ngày thì đã bỏ 

cuộc không nghĩ nữa, cho nên không được. Niệm Phật, niệm vài tháng, niệm được một hai 

năm không có kết quả thì không niệm nữa, vậy thì làm sao có thể thành tựu! Chúng ta nếu 

muốn được một chút hiệu quả, vậy thì quý vị phải biết ít nhất 10 năm. Nếu như quý vị nghĩ 

Tập 450  623 



việc này chuyên tâm 10 năm, nhất định có hiệu quả. Tập trung tinh thần, hiệu quả càng thù 

thắng, tư tưởng càng rời rạc, tán loạn, như vậy nghĩ gì cũng không thể thành công, đạo lí đức 

Phật đã giảng rất nhiều. Phật A Di Đà biểu diễn là làm ví dụ cho chúng ta, ngài làm như vậy 

có thể thành tựu, chúng ta làm như vậy cũng có thể thành tựu. 

Người từ thế giới Cực Lạc tài sanh vào thế giới này, tuy thị hiện làm phàm phu trong 

đời ngũ trược ác thế, cũng có sanh tử. Nhưng mãi đến thành Phật lìa xa ác thú, đồng thời đời 

đời kiếp kiếp, thường nhớ số  mạng, không quên nhân này. Đây là từ thế giới Cực Lạc tái 

sanh, chúng ta nói người tái sanh, từ đâu đến? Từ thế giới Cực Lạc trở về. Trên thực tế người 

trở về là ứng hóa thân của họ, họ có năng lực này, con người của họ vẫn còn ở thế giới Cực 

Lạc. 

Ứng hóa thân của họ ở nơi thế giới này, cũng thị hiện đầu thai, cũng có sanh tử, cũng 

tám tướng thành đạo giống như Đức Phật Thích Ca Mâu Ni vậy. Ngài ở đây biểu diễn, trình 

diễn tu hành, trình diễn thành Phật, xa lìa ác đạo, xa lìa nhân hành của ác đạo, làm sao xa rời 

được? Trong tâm họ không có tham sân si mạn nghi thì không có ác đạo. Trong kinh nói rất 

rõ, tham tâm chiêu cảm lấy ngạ quỷ, sân nhuế cảm được là địa ngục, ngu si là súc sinh, năm 

giới là nhân đạo, thập thiện của thượng phẩm là thiên đạo. Tu thành công thiền định là trời tứ 

thiền, tu  thành  công vô tưởng định là  trời  tứ  không, tứ thiền  bát  định là  sắc  giới và  vô sắc 

giới, đều không rời bỏ tâm tưởng. 

Người từ thế giới Cực Lạc trở về, những tâm tưởng này hoàn toàn không có, cho nên 

họ xa lìa ác đạo. Họ thị hiện ở nhân gian, bên ngoài không khác gì với người bình thường, 

bên trong hoàn toàn khác nhau. Mà đời đời kiếp kiếp thường nhớ số mạng, không quên nhân 

này. Họ rất rõ ràng, rất tường tận, biết được mình đang làm việc gì, bản thân còn ở thế giới 

Cực Lạc. Trong kinh dạy: Thị hiện giống như người ở cõi này, cõi này là chúng sanh cõi uế, 

là lục đạo chúng sanh. 

Đoạn bên dưới là “Phật ý độ sanh”, mời xem lời kinh: “Vô Lượng Thọ Phật, ý dục độ 

thoát, thập phương thế giới, chư chúng sanh loại, giai sử vãng sanh kỳ quốc, tất linh đắc Nê 

Hoàn đạo, tác Bồ Tát giả, linh tất tác Phật, ký tác Phật dĩ, chuyển tướng giáo thọ, chuyển 

tướng độ thoát. Như thị triển chuyển, bất khả phục kế, thập phương thế giới, Thanh Văn, Bồ 

Tát, chư chúng sanh loại, sanh bỉ Phật quốc, đắc Nê Hoàn đạo, đương tác Phật giả, bất khả 

thắng số” 

Đặt biệt hiện ra đại nguyện hoằng thâm của Phật A Di Đà, trong chú giải của Niệm 

Lão nói: Các bậc đại sĩ của Cực Lạc là người có thể phát thệ nguyênhoằng thâm như vậy, vì 

được oai thần bổn nguyện của Phật Di Đà gia hộ, cũng là bản thân muốn theo Phật học. Mấy 

câu  này  đặt  ở  phía  trước  rất  hay.  Người  vãng  sanh  về  thế  giới  Cực  Lạc,  có  thể  phát  đại 

nguyện như vậy. Như trong kinh nói: Nhân thứ nhất là của đức Phật A Di Đà gia trì, đều làm 

A  Duy  Viết  Chí  Bồ  Tát.  Thứ  hai:  Bồ  Tát  thiện  tùy  Phật  học,  “thường  tùy  Phật  học”  trong 

mười nguyện Phổ Hiền. Không những thường, họ thiện, họ rất biết học, họ đã học đến nơi 

đến  chốn.  Mà  bổn  nguyện  của  Phật  A  Di  Đà,  “Vô  Lượng  Thọ  Phật  Ý”,  ý  chính  là  bổn 

nguyện. Quý vị thấy tâm Phật như thế nào? 

“Độ thoát tất cả chúng sanh trong mười phương thế giới”, đây là tâm Phật, làm sao độ 

họ? Đều phải nghĩ cách giúp họ vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, đến thế giới Cực Lạc rồi 

sao?  “Khiến họ đều chứng được  đạo quả  Nê  Hoàn”,  “Nê  Hoàn”  chính là đại bát niết  bàn, 

giúp tất cả mọi người đều viên mãn thành Phật. Đây là đại nguyện của Phật A Di Đà! Những 

624  Tập 450 



Bồ Tát vãng sanh về thế giới Cực Lạc đều có thể lĩnh hội được, đều làm được. Chư vị Bồ Tát 

đều triển chuyển tương giáo, đầy đủ đại nguyện của Phật A Di Đà, đây gọi là báo Phật ân. 

Phía dưới nói triển chuyển độ thoát, quý vị thấy làm Bồ Tát “khiến tất cả đều thành 

Phật” nâng cao lên. Đã được làm Phật, chuyển tướng giáo hóa, chuyển tướng độ thoát. Một 

người truyền một người, một người dạy một người. Bồ Tát dạy tôi, tôi dạy quý vị, quý vị lại 

dạy  người  khác,  như  vậy  là  dạy  xuay  vần,  độ  xuay  vần,  hiệu  quả  này  “không  thể  tính  kể 

được”,  càng  truyền  càng  nhiều.  Khiến  “Thanh  Văn,  Bồ  Tát  trong  mười  phương  thế  giới”, 

“các loại chúng sanh” của tiểu thừa đại thừa, đây là chúng sanh lục đạo, đều có thể vãng sanh 

thế giới Cực Lạc. 

Phần chú giải của đoạn này không phải quá dài, nhưng mỗi câu đều rất hay. Bản ý của 

Phật  Di  Đà:  “Chỉ  nguyện  chúng  sanh  vãng  sanh  vào  cõi  nước  này”,  thực  sự  hoan  nghênh, 

thực  sự  hi  vọng.  Chúng  ta  vì  sao  không  thể  đi?  Nguyên  nhân  không  thể  đi  là  do  chưa  chế 

phục  được  tập  khí  phiền  não.  Họ  cho  phép  chúng  ta  mang  nghiệp  cũ  chứ  không  thể  mang 

nghiệp mới, nghiệp mới là gì? Quý vị bây giờ đang tạo, vậy chúng minh tập khí của chúng ta 

quá nặng, đến thế giới Cực Lạc sẽ còn phạm khuyết điểm này, phạm tật xấu này thì đã làm ô 

nhiễm  cõi  nước  thanh  tịnh, đã  phá  hoại  trật  tự  của  chúng  sanh. Điều  này  thế  giới  Cực  Lạc 

không hoan nghênh, chỉ cần quý vị có thể chế ngự, khống chế được được tập khí phiền não. 

Cách chế ngự cái này không thể không biết, chính là một câu Phật hiệu. 

Các bậc cổ đại đức thường nói: “Không sợ niệm khởi, chỉ sợ giác muộn”, niệm chính 

là tập khí phiền não, tham sân si mạn nghi khởi lên, cái này không sợ, vì sao? Chắc chắn sẽ 

nỗi lên, vì quý vị là phàm phu, thời gian quý vị ở trong lục đạo quá dài, đã ô nhiễm quá nặng, 

tập khí tự nhiên rất sâu rất dày. Nếu như chân thành niệm câu Phật hiệu này, quý vị phát tâm 

khẩn thiết để niệm, nhất định phải niệm đến lúc có thể chế phục được phiền não, đây là kết 

quả. Ý niệm tham sân si mạn nghi của chúng ta mới khởi lên, vừa khởi lên thì A Di Đà Phật, 

câu thứ hai chính là A Di Đà Phật, thì chế phục được nó, đây mới là hữu hiệu. 

Nếu như vừa niệm Phật phiền não vẫn khởi lên, như vậu không có lợi ích gì. Do đó t 

chúng ta hiểu được, lúc niệm Phật vọng niệm nhiều, đã phá hoại hoàn toàn công phu niệm 

Phật. Niệm Phật vốn dĩ là chế phục phiền não, bây giờ lúc niệm Phật vẫn còn bị phiền não 

phá hoại, công phu chưa đắc lực, vấn đề là ở đây. Do đó tự chúng ta hiểu căn tánh của mình, 

tật xấu của mình là gì, dùng cách gì để đối trị để có hiệu quả nhất, mỗi người không giống 

nhau. 

Lúc  trẻ  tôi  niệm  Phật  cũng  không  chế  ngự  được  phiền  não,  tôi  dùng  cách  nào?  Tôi 

dùng cách đọc kinh, đọc kinh phiền não ít. Một bộ kinh, kinh dài một tí như: Lăng Nghiêm, 

Pháp Hoa, phải cần bốn năm giờ đọc liên tục như vậy. Bốn năm giờ phiền não rất ít, vọng 

niệm rất ít, niệm Phật không được, vọng niệm nhiều. Vì sao? Ở đây là có ý nghĩa, lúc vọng 

tưởng khởi  lên thì ý nghĩa không  còn, đây  là  do thiện căn  mỗi  người khác nhau, tôi dùng 

phương pháp này rất có hiệu quả, tôi đã dùng 60 năm. Mỗi ngày tôi đọc kinh ít nhấ bốn năm 

giờ, bốn giờ lên lớp chia sẽ với mọi người, điều này cũng không có vọng niệm, có vọng niệm 

tôi có thể nói sai, gọi là nói vớ vẫn. 

Cho nên tôi mỗi ngày có thể duy trì ít nhất 8 giờ, quả thật không dễ. Lâu ngày gìn giữ 

như vậy mới có một chút cảm ứng, mới có thể hiểu được ý nghĩa trong kinh nhiều hơn những 

gì chú giải nói. Nếu như tâm không thanh tịnh thì không thấy được, ý nghĩa tượng trưng cũng 

không  dễ  gì  thấy  được,  đây  là  những  gì  chúng  ta  thấy  được  trong  quá  trình  tu  học.  Người 

niệm  Phật  không  thể  không  lĩnh  hội  được  ý  nghĩa  của  Phật  A  Di  Đà,  điều  này  không  thể 

Tập 450  625 



không lĩnh hội được. Biết được ý nguyện của Phật A Di Đà, không có gì khác, chỉ một sự 

việc, giúp chúng sanh đến thế giới Cực Lạc, đến thế giới Cực Lạc để làm Phật, đây là bổn 

nguyện của Phật A Di Đà. Ý của Di Đà là chỉ nguyện cho chúng sanh vãng sanh về nước đó, 

được đạo niết bàn, đều được thành Phật. 

Vị Phật mới thành, lại độ chúng sanh, chúng sanh được độ, lại đều thành Phật, sau khi 

thành Phật, lại độ chúng sanh, cho nên gọi là triển chuyển giáo thọ. Cứ truyền mãi như thế, 

số lượng đó không thể tính đếm được, cho nên trong kinh mới nói: Chuyển tướng giáo thọ, 

chuyển tướng độ thoát, triển chuyển như thế, không thể tính kể. Chúng ta ở trong hoàn cảnh 

hiện tại, điều này là điều nên làm, thật sự là đêị tử Phật Di Đà, chúng ta phải nghe lời không 

thể không làm. 

Công phu chính mình còn chưa chín muồi, còn chưa được, có một số bằng hữu tốt, có 

thể khuyên họ cùng đến nghe, cùng đến học Phật, đây đều là ý của A Di Đà Phật. Kinh thực 

sự không dễ xem, nghe tương đối dễ. Sau khi nghe vài lần rồi xem kinh sẽ cảm nhận được, vì 

sao? Hiểu được ý nghĩa, hiện nay có băng đĩa. Người xưa có một câu nói rất hay: “Đọc sách 

nghìn lần, nghĩa nó tự thấy”, không có xảo diệu nào bằng thuần thục, thuần thục triệt để thì 

bản thân sẽ có chỗ ngộ, thuần thục triệt để là gì? Công phu của quý vị đã dày, người có công 

phu  sâu  thì  phiền  não  nhẹ,  trí  tuệ  tăng,  là  đạo  lí  nhất  định.  Phiền  não  nhẹ,  trí  tuệ  tăng  là 

nương vào công phu, chúng ta có thể chuyên sâu một môn, cho nên thực sự muốn học thì 

chúng ta phải nghe kinh, nghe một bộ. 

Quý  vị  nghe  Kinh  Vô  Lượng  Thọ, Kinh  Vô  Lượng  Thọ  tôi  giảng  lần thứ  11, quý vị 

nghe lần nào? Nghe lần này là được, không cần nghe mấy lần giảng trước, nên nghe lần này. 

Càng giảng sau cùng nhất định tốt hơn trước, đây là đạo lý gì? Học Phật mỗi năm đều có tiến 

bộ, mỗi tháng đều có tiến bộ, hôm nay giảng chắc chắn tốt hơn hôm qua, thì quý phải hiểu 

đạo lý này. Tức nghe bộ sau cùng, bộ này nghe xong, nghe lại từ đầu, vẫn nghe bộ này. Nghe 

10 năm như vậy, quý vị có thể không khai ngộ ư? Chắc chắn khai ngộ, vì sao? Nghe kinh vừa 

mới giảng là một cách chế phục phiền não. Nếu không chuyên tâm nghe, sẽ không nghe hiểu, 

dễ bỏ sót, nhất định phải chuyên tâm. Đây là một cách nhiếp tâm, tuyệt đại đa số người áp 

dụng đều có hiệu quả. 

Nên khi đức Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại thế, 49 năm giảng kinh dạy học, nếu như 

chúng  ta  chỉ  cần  đọc  không  cần  nghe,  đương  nhiên  loại  căn  tánh  này  cũng  có,  không  phải 

không có. Họ có thể chuyên tâm để đọc tụng, cũng có thể đọc đến tam muội hiện tiền cũng 

có thể đại triệt đại ngộ, chỉ là tương đối ít. Cho nên đức Phật Thích Ca Mâu Ni khi đó không 

có thị hiện ra pháp môn này, chỉ đọc kinh không giảng kinh, họ không có thị hiện pháp môn 

này. Cũng không có mở niệm Phật đường, lãnh đạo mọi người tu Phật thất, không có. Trong 

kinh không có đề cập đến, cũng không có đem  mọi người đi tham thiền, Đức Phật tại thế 

pháp  môn  duy  nhất  là  dạy  học,  tu  hành  là  việc  của  mỗi  người,  đức  Phật  không  quản,  mỗi 

người tu mỗi pháp môn, quýuý vị muốn tu như thế nào cũng được. 

Trên  mặt  lí  luận,  phương  hướng,  phương  pháp,  nói  với  mọi  người  một  nguyên  tắc 

chung, dùng cách gì để tu đều được, vì thế có 8 vạn 4 ngàn pháp môn. Người học tập thường 

hay  thay  đổi,  ngày  nay  dùng  phương  pháp  này,  ngày  mai  dùng  phương  pháp  khác,  xem 

phương pháp nào hiệu quả. Đã thử nghiệm nhiều lần sau đó mới chuyên tu một môn, ở thời 

đại ngày nay của chúng ta, thời đại đó của đức Phật Thích Ca Mâu ni cũng không ngoại lệ. 

Nên từ lâu ngài đã thị hiện nhiều cách cho chúng ta tham khảo, làm gương cho chúng ta. 

626  Tập 450 



Ngày nay áp dụng chính là đọc kinh, nghe kinh, niệm Phật. Phương pháp này  ở thời 

đại này rất hữu dụng, tụng kinh, nghe giáo có thời gian nhất định, niệm Phật thì không có 

thời  gian  nhất  định,  thời  gian  nào  cũng  được.  Phương  hướng  mục  tiêu  là  một:  đoạn  phiền 

não, thành bồ đề. Đoạn phiền não chính là chế phục được phiền não, dứt bỏ được phiền não. 

Bồ Đề là gì? Chính là thanh tịnh bình đẳng giác, trên đề kinh này đã nói như vậy. Trước tiên 

phải tu thanh tịnh tâm đây là bước thứ nhất, bình đẳng là bước thứ hai. Tâm không thanh tịnh 

thì làm gì có bình đẳng! 

Mọi  lúc  mọi  nơi  giác  mà  không  mê,  như  thế  nào  gọi  là  không  mê?  Phàm  những  gì 

chướng  ngại  tâm  thanh  tịnh  đều  là  mê,  phải  hiểu  điều  này.  Sau  khi  hiểu  rồi,  tất  cả  những 

chướng ngại tâm thanh tịnh, chúng ta đều phải phòng vệ, đều phải rời xa. Giúp tâm địa chúng 

ta thanh tịnh cần phải giữ lấy, phải hiểu đạo lí này. 

Triển chuyển độ thoát là tâm từ bi, cũng là tâm từ bi nuôi dưỡng chính mình, tâm từ bi 

làm trưởng tâm bồ đề. 

Trong bồ đề tâm nói: Trực tâm, thâm tâm, đại bi tâm. Trực tâm là chân thành, thể của 

bồ đề tâm chính là chân tâm. Thanh tịnh bình đẳng giác là tự thọ dụng thân, tâm của tự thọ 

dụng  chính là  thâm  tâm. Đại  từ  đại bi đối  đãi  chúng sanh, đối đãi với  hết thảy  chúng sanh 

phải từ bi, đối đãi với bản thân phải thanh tịnh bình đẳng giác, cái này không thể không biết. 

Áp dụng trong cuộc sống tu học thường ngày chính là điều này. 

Thanh tịnh bình đẳng giác không yêu cầu người khác, yêu cầu chính mình, đại từ đại 

bi, không phải là tự thọ dụng, là tha thọ dụng, là đối với người, không phải đối với mình. 

Triển chuyển độ thoát chính là hôm nay nói hoằng pháp lợi sanh, hoằng pháp lợi sanh 

phải hiểu nhân duyên, có duyên  thì làm,  không  mệt  không  chán. Duyên  là gì?  Họ  hoan hỷ 

nghe, có thể nghe hiểu, có thể tiếp nhận, đây chính là duyên. Họ dám phát tâm, y giáo phụng 

hành,  duyên  của  họ  đã  thành  thục.  Người  thành  thục  nhiều  thì  có  thể  thành  lập  đạo  tràng, 

người thành thục ít, nổ lực kết pháp duyên. Nếu như nơi này có hai, ba trăm người niệm Phật, 

thì có thể thành lập đạo tràng. 

Lúc  vừa  mói đến  Đài  Loan, tôi  sống  ở  Đài  Trung, thầy  Lý  nói  với tôi:  Ông đã dùng 

phương pháp là đến nhà bạn bè để giảng kinh. Sau này ông đem phương pháp này dạy cho 

chúng tôi, thứ hai ở nhà ông Trương giảng Kinh Di Đà, thứ ba ở nhà ông Lý giảng Phẩm Phổ 

Môn, giảng không giống nhau. Nếu thích nghe thì họ thường đi theo, ông đến nơi nào giảng 

thì đến đó nghe, thích nghe Kinh Di Đà, mỗi tuần một lần, chuyên môn đến nhà đó. Sau này 

đích thực có hai  ba tram người thực sự muốn học, mọi người chung tiền mua một mãnh đất, 

Đài Trung Liên Xã bắt đầu từ đó. 

Nước chảy thành sông, xây dụng đạo tràng mới đi tìm người như vậy không giống ai, 

trước có người sau đó thành lập đạo tràng thành lập mới đúng, đây là thuận lý thành chương 

không  phí  sức,  cho  nên  nhất  định  là  có  người  trước.  Phương  pháp  có  người  trước  chính  là 

đầu tiên phải đi khăp nơi giảng kinh, quý vị ở nơi này ngày ngày giảng kinh, ngày ngày có 

tiến bộ sẽ pháp hỷ sung mãn. Giảng được 10 năm, thì đạo tràng tự nhiên thành tựu, vì sao? 

Mọi người đã biết rồi, mọi người thưởng thức được  mùi vị của Phật pháp, biết chỗ tốt của 

Phật pháp, đều hy vọng nơi của chúng ta có một đạo tràng như vậy. 

Pháp duyên của thầy Lý ở Đài Trung đã mở rộng như vậy, càng ngày càng lớn. Lúc tôi 

theo thầy thì thầy đã giảng ở Đài Loan 10 năm rồi. Hiệu quả của mười năm, là miền bắc Đài 

Loan người niệm Phật rất nhiều, lúc đó ông bảo với tôi đại khái có khoảng 20 vạn người. 

Liên  hữu  của  Đài  Trung  Liên  Xã,  đến  đăng  ký  tu  học  đều  có  sổ  ghi  chép,  có  hơn  20  vạn 

Tập 450  627 



người. Tôi ở đó 10 năm, lúc tôi rời đi, liên hữu của Đài Trung Liên Xã có đến 50 vạn người, 

cho nên sau này xây dựng thư viện, đều là cơ cấu phụ thuộc của Đài Trung Liên Xã. Có bệnh 

viện Bồ Đề, có viện dưỡng lão, có hai nơi nuôi trẻ, cho nên làm rất nhiều sự nghiệp, người 

nhiều dễ làm việc. Mọi người thương lượng cảm thấy vui vẻ, tốt, vậy thì làm! 

Không có người rất khó làm việc, như vậy là sao? Nhất định phải sống ở một nơi, mới 

có lực ngưng tụ. Giống như tôi thế này chạy khắp nơi, giảng rất nhiều, một người cũng không 

có, vì sao? Phạm vi quá rộng toàn thế giới. Phạm vi của thầy Lý giảng kinh không rời bắc 

Đài Loan, cho nên sức ngưng tụ của ông rất lớn, làm việc gì đều có người, không thiếu người 

cũng không thiếu tiền, làm việc gì đều dễ làm. Cách làm của tôi, thầy giáo đã từng giáo huấn 

tôi, ông nói: làm như vậy không được, từ xưa đến nay đều là ở một nơi bất động, tại sao anh 

lại chạy khắp thế! Ở đâu mời thì đến đó, bây giờ mời là toàn thế giới, không như trước đây, 

giao thông không thuận tiện, không có cách, bây giờ quá thuận tiện. 

Thầy nói: như vậy sẽ giúp ích rất lớn đối với thành tựu của cá nhân. Nhưng không có 

lợi cho việc kiến lập đạo tràng. Tôi nói với thầy: con không có phước báu con không muốn 

dựng đạo tràng, đạo tràng xây dựng quá rườm rà, phải quản người, quản việc, quản tiền. Tôi 

nói tôi cái gì cũng không quản, quá tự tại, nhưng vẫn muốn chánh pháp trường tồn, như vậy 

không xây không được, nhưng đây cũng là nhân duyên. 

Tôi từng nói với chư vị đồng học: Tôi đi tham quan Tỷ Duệ Sơn của Nhật Bản. Trước 

đây những vị tổ sư đại đức này ở trên núi tu hành, đều là 10 năm trở lên không xuống núi, họ 

mới  có  công  lực  lớn  như  vậy.  Sau  khi  xuống  núi  cũng  thường  ở  một  hai  nơi  giảng  kinh, 

không phải đi nhiều nơi. Cho nên lúc giảng kinh sức mạnh ngưng tụ rất lớn, sau này thành 

lập đạo tràng, thành lập tông phái, họ có 13 tông phái, rất bền lâu. Một phương hướng, một 

điểm, điểm này càng nhỏ thì thành tựu chẳng thể nghĩ bàn. 

Đặt biệt ngày nay có thể dùng vệ tinh, có thể dùng mạng, danh tiếng tự nhiên được 

truyền đi, thực sự có đức hạnh, thực sự có học vấn, thực sự có tu hành, người theo học với 

quý vị càng ngày càng nhiều. Tự nhiên hình thành đạo tràng, tuyệt đối không nên đi, chúng ta 

phải nghĩ thế này thế nọ, không cần, tự nhiên vậy. Phật A Di Đà không nghĩ, không có xây 

dựng thế giới Cực Lạc, tự nhiên thành tựu vậy, đây chính là đại nguyện đại hạnh cảm chiêu 

tự nhiên, đây đều là nơi chốn chúng ta nên học tập. 

Hôm nay thời gian đã hết, chúng ta học đến nơi này. 

 



Tập 453 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:13.06.2011 

Địa điểm: Cang Sơn Tịnh Tông Học Hội_Nhật Bản 

 

628  Tập 450 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô Lượng Thọ 

Kinh Giải, trang 574, bắt đầu xem kinh văn hàng thứ tư. 

“Bỉ Phật quốc độ, thường như nhất pháp, bất vi tăng đa, sở dĩ giả hà. Do như đại hải, vi 

thủy trung vương, chư thủy lưu hành, đô nhập hải trung, thị đại hải thủy, ninh vi tăng giảm”. 

Chư Phật thuyết pháp đều nương vào nhị đế, thứ nhất là chân đế: Chư Phật Như Lai tự thân 

chứng được, đó là thật tướng các pháp, chúng ta rất khó lý giải. Đích thực nó rất thâm sâu, rất 

kỳ diệu, không thể nghĩ bàn, không sao tưởng tượng được. 

Thứ hai là nương vào tục đế, chính là thường thức của chúng ta, phần này chúng ta rất dễ 

hiểu, vì sao vậy? Vì chúng ta thấy được, nghe được và tiếp xúc được, nên không hoài nghi. 

Do đó, hiện nay có không ít người sanh ra hoài nghi. Những gì Phật nói, chúng ta lý giải 

được  nên  thừa  nhận,  còn nếu  quá  thâm  sâu,  quá  huyền  diệu, thì  nói đó là  mê  tín,  điều  đó 

không  thể  tin.  Cũng  may,  hiện  nay  có  một  số  nhà  khoa  học,  căn  cứ  nghiên  cứu  của  họ  đã 

chứng minh được. Chẳng hạn như Phật pháp nói: “Phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”, câu 

này rất khó hiểu. Thế nào là hư vọng? Rõ ràng là có đây mà. Các nhà lượng tử học cận đại, 

cũng chỉ 30 năm gần đây, họ nghiên cứu phát hiện, hiện tượng vật chất là giả, hiện tượng tinh 

thần cũng là giả. Họ đã thấu triệt những đạo lý thâm sâu trong kinh Phật nói như: “phàm sở 

hữu tướng giai thị hư vọng”. Hiện tượng vật chất là gì? Là huyễn tướng tích lũy được sanh ra 

từ ý niệm, chứ không phải thật, là ý niệm cũng không phải thật. Vấn đề này trong đại thừa 

Phật pháp nói đến A lại da, chính là nguồn gốc của các pháp. Ngày nay gọi là nguyên khởi 

của vũ trụ, nguyên khởi của vạn vật. Phật nói chung chung gọi là chư pháp, vũ trụ cũng là 

chư pháp, những pháp này từ đâu mà có? Phát sinh ra sao? Diễn biến như thế nào? Rốt cuộc 

trở về đâu? Đây đều là vấn đề lớn trong triết học và khoa học. Mãi đến nay vẫn chưa có đáp 

án. Đời này qua đời khác đang nghiên cứu, đến thời cận đại mới có nhà khoa học phát biểu 

luận văn, nói rỏ hiện tượng vật chất không phải thật. Cơ sở của vật chất là tinh thần, tinh thần 

từ đâu mà có? Họ nói từ không sinh ra có. Nếu ta truy cứu tiếp, không sao có thể sinh ra có? 

Đây là một dấu chấm hỏi. Đã biết hiện tượng vật chất là do hiện tượng tinh thần biến hiện ra, 

vậy hiện tượng tinh thần từ đâu mà có? Câu nói từ không sinh ra có, người học Phật có thể 

tiếp nhận, nhưng nó không rốt ráo, không làm sao sanh ra có được? Hiện nay trong hư không, 

không có thể sanh ra có chăng? Vấn đề này trong Phật pháp nói, trong kinh nói: “một niệm 

bất giác mà có vô minh”. Hiện tượng vô minh chính là A lại da, pháp tướng tông gọi là A lại 

da. 

Tam tế tướng của A lại da, thứ nhất là nhất niệm bất giác, các nhà khoa học gọi là năng 

lượng. Do năng lượng sinh ra tin tức, do tin tức sinh ra vật chất, tin tức là hiện tượng tinh 

thần. Trong Phật pháp gọi là kiến văn giác tri, trong tự tánh cũng gọi là kiến văn giác tri. Khi 

mê thất tự tánh, kiến văn giác tri biến thành thọ tưởng hành thức, Phật pháp nói đã xuất hiện 

ngũ uẩn- sắc thọ tưởng hành thức. Thọ tưởng hành thức là hiện tượng tinh thần, sắc là hiện 

tượng vật chất. Hiện tượng vật chất sinh ra từ trong thọ tưởng hành thức. Điều này các nhà 

Tập 450  629 



khoa học hiện đại đã chứng minh, điều mà các nhà khoa học chưa chứng minh được, chúng 

ta còn đợi chứng minh, đợi họ chứng minh. 

Nhưng những điều trong kinh Phật nói, vì khoa học và triết học có giới hạn, nghĩa là nó 

có biên tế, không thể đột phá, nguyên nhân do đâu? Vì họ chưa chặt đứt phiền não, tức là nói 

họ vẫn khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trước. Không buông bỏ những điều này, đây là 

vọng tâm, chính là tâm tâm sở của A lại da, là vọng tâm. Tâm tâm sở của A lại da, năng lực 

mạnh nhất chính là đệ lục ý thức, đệ lục ý thức ngày nay chúng ta gọi là tư tưởng. Đối với 

bên  ngoài,  năng  lực  của  lục  thức  có  thể  duyên  đến  hư  không  pháp  giới,  bên  trong  có  thể 

duyên  được  A  lại  da,  nhưng  không  duyên  được  tự  tánh,  vì  nó  là  vọng  tâm.  Vọng  tâm  chỉ 

duyên được vọng cảnh, không duyên được cái chân thật. 

Chân là bản tánh chân như, A lại da từ đâu mà có? Từ tự tánh biến hiện ra. Tự tánh là thật, 

A lại da là hư vọng, nên không duyên được tự tánh. Như thế nào mới có thể kiến tánh? Bồ 

Tát rất hay, minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. Kiến tánh là thấy được chân thật, là 

căn  nguyên  của  vũ  trụ.  Vũ  trụ  từ  đâu  mà  có?  Từ  tự  tánh  biến  hiện  ra,  biến  hiện  thế  nào? 

Chính là một niệm bất giác. Vì sao có một niệm bất giác? Không có lý do, một niệm bất giác 

không có lý do. Vì sao vậy? Vì có lý do thì nó là thật, không có lý do, chứng minh một niệm 

bất giác này là giả, không phải thật, nên gọi là vô thỉ vô minh. 

Vô thỉ là gì? Nó không có sự khởi đầu, nếu có thủy có chung, thì đó lại là thật, nó không 

có khởi đầu. Hiện nay, chúng ta lý giải được cái không có khởi đầu này. Từ Bồ Tát Xứ Thai 

Kinh, Phật hỏi Bồ Tát Di Lặc, tâm có những niệm gì, mấy niệm, mấy tướng, mấy thức. Từ 

vấn  đáp  này,  chúng  ta  biết  được  ý  của  vô  thỉ  vô  minh  mà  đức  Phật  nói,  vì  tốc  độ  nó  quá 

nhanh. Quý vị nói nó vừa khởi đầu, thì nó đã không còn nữa, đã diệt. Nếu nói nó diệt, thì nó 

lại sinh ra, hầu như là đồng thời sinh diệt. Sinh diệt cùng một lúc, chính là không có sinh diệt. 

Thế nên trong cảnh giới này, không có quá khứ, không có hiện tại, không có vị lai. Cảnh giới 

này không có thời gian, không có không gian 

Không có không gian là không có cự ly, ở đâu? Ngay tại đây. Không có quá khứ, không 

có hiện tại, tức là ngay tại đây, mà tại đây là bất khả đắc. Nói bây giờ, thì bây giờ đã thành 

quá khứ, đây là chân tướng sự thật, chúng ta không nên chấp trước. Chấp trước, phân biệt là 

sai! Không chấp trước, không phân biệt là đã nhìn thấy, đạo lý chính là như vậy. 

Các  nhà  khoa  học  không  chịu  buông  bỏ  phân  biệt  chấp  trước,  nên  họ  vĩnh  viễn  không 

thấy được. Nếu họ buông bỏ khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trước, lập tức thành Phật, 

liền kiến tánh. Cũng có thể nói, các nhà khoa học đã đến bên lề của sự kiến tánh, chỉ còn một 

chút chưa đột phá được. Như thế mới hoàn toàn thấu triệt, điều này trong kinh điển đại thừa 

Đức Phật thường nói, thật là từ bi đến tột cùng, chúng ta chưa hiểu, chưa lãnh hội được, sự 

khác biệt giữa phàm phu và Phật là gì? Chỉ trong một niệm. Một niệm buông bỏ, phàm phu 

liền thành Phật. Không buông được, thành phàm phu lục đạo. Không thể buông bỏ cùng một 

630  Tập 450 



lúc, Đức Phật dạy nên từ từ, buông từng chút một, phân thành ba giai đoạn để buông bỏ, đây 

là pháp phương tiện. 

Đầu tiên buông bỏ kiến tư phiền não, chính là nói đừng chấp trước đối với hết thảy pháp 

thế xuất  thế gian, bao  gồm  Phật pháp. Buông  bỏ ý  niệm  chấp  trước này, không  chấp  trước 

nữa. Không chấp trước phải bắt đầu buông bỏ từ thân kiến, không chấp trước thân này là ta. 

Không chấp trước biên kiến, biên kiến là đối lập, ngày nay gọi là tương đối. Buông bỏ luận 

tương  đối  của  Ái  Nhân  Tư  Thản,  không  có  tương  đối,  nhất  thể  thì  làm  gì  có  tương  đối? 

Buông  bỏ  thành  kiến,  đừng  cho  rằng  mình  đều  tốt.  Không  có  đúng  và  sai, là  hoàn  toàn  đã 

buông bỏ. Phải bắt đầu từ đây, sau đó nhổ tận gốc tham sân si mạn nghi,  người này chứng 

được A la hán. Buông bỏ hết những điều này, chứng được điều gì? Được tâm thanh tịnh, đạt 

được  tâm  thanh  tịnh  như  trên  đề  kinh  này,  chứng  A  la  hán.  Họ  là  chánh  giác,  tri  kiến  họ 

không hề sai lầm, vừa mới đạt được. 

Lên cao hơn nữa là buông bỏ trần sa phiền não, trần sa phiền não là phân biệt, cũng chính 

là  không  nên  phân  biệt  đối  với  mọi  việc,  hoàn  toàn  bình  đẳng,  không  có  cao  thấp.  Vì  sao 

hoàn toàn bình đẳng? Vì tất cả pháp rốt cuộc đều trở về số không. Không trở về số không là 

không bình đẳng, trở về số không là bình đẳng. Vì sao vậy? Vì trở về tự tánh. Trong tự tánh 

không có hiện tượng vật chất, không có hiện tượng tinh thần, cũng không có hiện tượng tự 

nhiên, thật bình đẳng. Bình đẳng là giác ngộ, là đại giác, chính là đại triệt đại ngộ, minh tâm 

kiến tánh. Bình đẳng là Bồ Tát, đại giác là thành Phật. Thanh tịnh trên đề kinh là A la hán, 

bình đẳng là Bồ Tát, giác là Phật. Thế nên trên đề kinh có tam bảo: Thanh tịnh là Tăng bảo, 

bình đẳng là pháp bảo, giác là Phật bảo, chính là tam bảo. 

Học Phật phân thành ba giai đoạn. Mới bắt đầu chỉ buông từng thứ một, nhất định phải 

xả bỏ sạch sẽ, mới khế nhập cảnh giới được. Đây là thật, hoàn toàn không phải giả. Ngoài 

điều này ra, thì phàm những gì có tướng đều hư vọng, đều không thể chấp trước, không nên 

phân biệt. Đến cảnh giới rốt ráo nhất là không khởi tâm, không động niệm, thấy biết rỏ ràng, 

minh bạch. Không khởi tâm không động niệm, không phân biệt không chấp trước là đại định, 

là  tự  tánh  bổn  định.  Đạt  cảnh  giới  này,  như  trong  kinh  Phật  nói:  Tịch  tịnh  nhưng  thường 

chiếu, chiếu soi nhưng thường tịch tịnh, tịch chiếu đồng thời. 

Chiếu nghĩa là gì? Là hoàn toàn thấu suốt, không những thấu suốt hiện tiền, mà còn thấu 

suốt cả quá khứ, vị lai, thấu suốt tất cả biến pháp giới hư không giới, không có gì không thấu 

suốt. Trí tuệ, đức năng, thần thông đều hiện tiền, đầy đủ trong tự tánh, không có chút chướng 

ngại nào. Đây mà mục tiêu rốt ráo của việc học Phật, đây là cảnh giới Đại Bát Niết Bàn, là 

cảnh giới Diệu Giác, đây là cảnh giới tự thân chứng được của Chư Phật Như Lai. Ngài dạy 

rằng tất cả chúng sanh đều có, không phải chỉ mình ngài có. Vì sao chúng ta không  chứng 

được? Vì có vọng tưởng phân biệt chấp trước, nếu buông bỏ vọng tưởng phân biệt chấp trước 

sẽ giống như ngài vậy. Thế nên ngài đã rỏ ràng, thật sự đã nhìn thấy: Tất cả chúng sanh vốn 

Tập 450  631 



là Phật. Chúng sanh này không chỉ riêng con người, mà bao gồm cả súc sanh, ngạ quỷ, địa 

ngục. Bao gồm cây cỏ hoa lá, sơn hà đại địa, bao gồm hư không pháp giới. Đây là một môn 

học vấn vĩ đại, là trí tuệ chân thật. Tất cả đều vô lượng, chứ không chỉ có thọ mạng. Trong 

đức, thọ mạng là đệ nhất đức, nên Thế tôn thường dùng điều này để đại biểu cho vô lượng 

thọ, vô lượng quang,  quang  là  trí  tuệ  chiếu  kiến. Thấu  rõ  không  sai lầm  là  chánh tri  chánh 

kiến, chúng ta không thấy sai. Tu học Phật pháp chính là mong cầu nhập vào cảnh giới này, 

trở về tự tánh. 

Ở đây Phật đưa ra ví dụ này, là y vào tục đế để nói. Chân đế không tăng không giảm, tục 

đế có tăng có giảm. Trong kinh nói: Trong cõi nước của đức Phật này, chính là thế giới Cực 

Lạc.  Thường  như  một  pháp, nó  không  thay  đổi.  Không  tăng  nhiều  thêm,  chúng  sanh  trong 

mười phương thế giới, có Bồ Tát, có Thanh văn, Duyên giác, có trời người, còn có lục đạo 

chúng sanh. Số người mỗi ngày vãng sanh về thế giới Cực Lạc có bao nhiêu? Không cùng 

tận. Vậy chúng ta thử nghĩ xem, một năm 360 ngày, năm này đến năm khác, nhân số ở thế 

giới Cực  Lạc không phải sẽ  bùng nổ  rồi  sao, đúng là ngoài sức  tượng  tượng!  Tinh cầu lớn 

đến  đâu,  nó  cũng  có  dung  lượng.  Nên  ở  đây  Phật  đưa  ra  ví  dụ:  Giống  như  biển  lớn_Biển 

lớn_Tất cả nguồn nước trên lục địa đều đổ về biển lớn, nhưng biển lớn hình như không hề 

tăng  trưởng,  thật  ra  có  tăng  trưởng  chăng?  Có,  nhưng  nước  biển  cũng  có  lúc  bốc  hơi  mà 

chúng ta không nhìn thấy. Mặt trời chiếu xuống nước biển, nước biển bay lên trở thành mây. 

Nó đang tuần hoàn, có tăng có giảm, đây là một hiện tượng tự nhiên. 

Hiện nay rất rắc rối, Nam bắc cực bị tan chảy, tuyết trên núi cao tan chảy. Các nhà khoa 

học dự đoán, sau khi tan chảy toàn bộ, nước biển dâng lên phải sau bảy mươi mét, rất cao. 

Sáu bảy mươi mét, thì các đô thị ven biển đều bị nhấn chìm vì nước biển dâng cao. Do như 

biển lớn, là vua trong  các dòng nước. Tất  cả  các  dòng  nước, đều nhập vào biển  cả. Nhưng 

nước trong biển lớn, có tăng giảm chăng. Nước ở đây tăng lên thật sự, nước biển đã tăng lên, 

vì sao vậy? do nhiệt độ mặt trời làm nó bốc hơi rất ít, nhưng khi băng tuyết tan chảy, lượng 

này lại rất lớn, nó sẽ không cân bằng, đây là hiện tượng vật chất. 

Chúng  ta  xem  chú  giải  của  Hoàng  Niệm  Tổ.  “Hoặc  nghi”,  có  người  hoài  nghi.  “Thập 

phương thánh phàm”, trên sơ quả của tiểu thừa đều là thánh nhân, cho đến Bồ Tát. Phàm là 

lục đạo phàm phu, đều quy Cực Lạc. Mười phương thế giới_nên để ý chữ “mười phương”, 

tất cả đều đến Cực Lạc. “Bỉ nhất sát độ, ninh năng quảng dung?”, thế giới này có thể dung 

nạp được chăng? 

Người mới học Phật, nghe thấy tình hình này của thế giới Cực Lạc, nhất định có nghi vấn 

này. Khi chúng tôi mới học, cũng có nghi vấn này. Đến hỏi hòa thượng cũng không giải đáp 

rỏ ràng, chúng tôi có nghi vấn không thể giải quyết, cũng không giám hỏi thêm hòa thượng. 

Nhưng nếu không thể giải đáp, sẽ sinh chướng ngại cho việc khai ngộ và vãng sau này của 

mình. Sanh phiền phức gì cho việc vãng sanh? Chướng ngại không đạt được địa vị chín phẩm 

khi vãng sanh, sẽ đi về đâu? Thế giới Cực Lạc còn có một thành gọi là nghi thành, biên địa 

632  Tập 450 



nghi thành, quý vị vãng sanh về đó. Do đây  mà biết, không nên coi thường việc đoạn nghi 

sanh tín, nhất định nắm rõ điều này. 

Thực  tế  mà  nói,  thế  giới  Cực  Lạc  cũng  như  biển  lớn  vậy,  mỗi  ngày  người  đến  đó  rất 

đông, mỗi ngày người ở đó tốt nghiệp thành Phật cũng rất đông, giống như trường học vậy. 

Mọi  người đều  học ở  đây, báo  danh  đến  học trường này. Trường  này  hằng  năm  đều  có  tốt 

nghiệp, tốt  nghiệp  rồi  là  ra đi, chúng  ta phải hiểu  rõ  đạo lý này.  Ở  thế  giới  Cực  Lạc  thành 

Phật  rất nhanh, không  ai không  thành  Phật, điều này  trong kinh  nói  rất  rõ  ràng. Họ  rời thế 

giới Cực Lạc khi thành Phật. 

Ở thế giới Cực Lạc, thế giới Cực Lạc là một ngôi trường, là đến để học. Tốt nghiệp rồi họ 

sẽ ra đi, đi về đâu? Thế giới nào trong mười phương có duyên, thì họ đến đó làm Phật. Cũng 

không nhất định làm Phật, nhưng tất cả đều là Phật, không thể nói họ không phải Phật. Vì họ 

đến bất cứ thế giới nào, đều hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức, như 32 ứng thân của 

Bồ Tát Quán Thế Âm. Nơi này thích Bồ Tát Quán Thế Âm,  ngài liền thị hiện thân Bồ Tát 

Quán Thế Âm. Thích thánh hiền, ngài liền thị hiện thân thánh hiền. Thích đế vương, ngài liền 

hiện thân đế vương, nhưng tất cả đều là hóa thân Phật, đó thật sự là đi độ chúng sanh có nhân 

duyên. 

Khi cầu học ở thế giới Cực Lạc, được oai thần của Phật A Di Đà gia trì, nên cũng có thể 

cảm ứng đạo giao với chúng sanh, nhưng họ vẫn chưa tốt nghiệp. Họ thị hiện xong vẫn phải 

trở lại. Khi tốt nghiệp xong, sau khi thị hiện, trở lại hay không cũng không sao, họ đều rất tự 

tại, toàn dựa vào cảm ứng. Đa phần đều trở về thường tịch quang, Diệu giác vị trở về thường 

tịch  quang.  Trở  về  thường  tịch  quang,  thì  khoa  học  và  triết  học  thời  cận  đại  hoàn  toàn  vô 

phương. Khoa học và triết học nghiên cứu phải có đối tượng, không có đối tượng họ không 

thể  nghiên  cứu.  Thường  tịch  quang  chính  là  pháp  tánh,  là  tự  tánh.  Tự  tánh  không  phải  vật 

chất, không phải tinh thần, cũng không phải là hiện tượng tự nhiên. Cả ba loại hiện tượng đều 

không có, nên họ không cách gì biết được. Nên kết luận khi nghiên cứu hồng quan vũ trụ, họ 

nói máy móc tinh vi nhất hiện nay, cũng chỉ thấy được 10% của vũ trụ, còn 90% vũ trụ thì 

sao?  Không  thấy.  Họ  nói  như  vậy  chúng  ta  hiểu,  90%  vũ  trụ  đi  đâu?  Trở  về  thường  tịch 

quang. Chính là trở về tự tánh, nên họ không đo lường đến được. 

Thật ra tự tánh không có bất cứ hiện tượng nào, nhưng không thể nói là không, vì sao? Vì 

gặp  duyên  nó có thể  hiện  hiện  tượng, nó là  năng  hiện, toàn  thể  vũ trụ  là sở hiện, như  ngài 

Huệ Năng nói: “đâu ngờ tự tánh năng sanh vạn pháp”, nó có thể sanh ra vạn pháp, có thể hiện 

ba loại hiện tượng này. Đích thực ba loại hiện tượng không có, nhưng nó có thể hiện, chúng 

ta không thể không biết điều này. 

Bên dưới giải đáp rằng: Nghĩa của nó không như vậy, thế giới Cực Lạc, thường chỉ một 

pháp như nhau, không vì tăng mà nhiều. Chúng ta đổi một ví dụ khác dễ hiểu hơn, thí dụ này 

cũng do Thế Tôn nói, tu hành và thật sự chứng quả, chứng được quả vị Phật, chuyển A lại da 

Tập 450  633 



thành đại viên cảnh trí. Ví dụ này rất hay, là một tấm gương, dù chúng ta có nhiều đến đâu, 

thì tấm gương cũng không lớn thêm, nó đều soi thấy tất cả. Ít cũng vậy, mà nhiều hơn cũng 

soi  thấy  hết,  nhưng  tấm  gương  có  mở  rộng  thêm  chăng?  Không  có.  Huống  gì  cõi  báo  của 

Phật Di Đà từ đâu đến? Không phải nghiệp lực. 

Chư vị đồng học nên biết, cõi báo này của chúng ta là nghiệp lực. Nghiệp lực tùy theo ý 

niệm  thiện  ác  và  hành  vi  thiện  ác  của  chúng  ta  mà  khởi  biến  hóa.  Ý  niệm  và  hành  vi  của 

chúng ta thiện, đó là thiện nghiệp. Thiện nghiệp chiêu cảm sơn hà đại địa kiên cố, không xảy 

ra vấn đề, cây cỏ hoa lá trên mặt đất tươi tốt, ngũ cốc được mùa, nhân dân an lạc. Thế giới 

Cực Lạc không như vậy, thế giới Cực Lạc là cõi pháp tánh, cõi pháp tánh không có lớn nhỏ. 

Thật  ra  nếu  từ  trên  lý  mà  nói,  thế  giới  này  của  chúng  ta  cũng  là  cõi  pháp  tánh,  chẳng  qua 

chúng  sanh  sống  trong  cõi  pháp  tánh  đều  là  người  tạo  nghiệp.  Người  ở  thế  giới  Cực  Lạc 

không tạo nghiệp, chẳng những không tạo nghiệp thiện ác, mà đến nghiệp nhiễm tịnh cũng 

không tạo. Không tạo nghiệp là cõi pháp tánh thuần tịnh, pháp tánh không có lớn nhỏ. 

Trong kinh  Phật dạy  rằng, trong  hạt vi  trần  có thể  giới, trong  thế giới  đó lại  có  vi  trần, 

trong vi trần lại có thế giới. Vi trần không phóng lớn, thế giới không thu nhỏ, tịnh nhiễm là 

nhất  như,  giống  nhau  vậy,  điều  này  không  giải  thích  được.  Ai  có  thể  nhập  vào  thế  giới  vi 

trần? Chúng ta đã học ở đoạn trước trong kinh này, là Bồ Tát Phổ Hiền. Vì sao Phổ Hiền Bồ 

Tát có thể vào đó? Vì ngài không khởi tâm không động niệm, nên vào đó được. Nếu khởi tâm 

động niệm thì không vào được, không khởi tâm động niệm là có thể vào đó. 

Chúng  ta  biết,  sơ  trú  Bồ  Tát  không  khởi  tâm  không  động  niệm,  đây  là  viên  giáo  trong 

Kinh Hoa Nghiêm. Không khởi tâm không động niệm, không phân biệt không chấp trước, họ 

có thể vào không? E rằng không thể, nguyên nhân gì? Vì tập khí vô thỉ vô minh quá sâu dày, 

nên Phật nói là có đạo lý, trên bát địa Bồ Tát có thể vào. Tập khí vô thỉ vô minh của bát địa 

Bồ Tát, bị đào thải chỉ còn lại chút ít, một chút đó đại khái không chướng ngại gì, họ có thể 

vào. Bát địa gọi là bất động địa, thất địa Bồ Tát không được. Chính là nói,  ở thế giới tây 

phương Cực Lạc, trong cõi thật báo trang nghiêm, tự nhiên có 41 địa vị. Quý vị ở đây tu hành 

thời gian bao lâu? Ba a tăng kỳ kiếp.      Thật ra ba a tăng kỳ kiếp, là đối với người phổ thông 

mà nói, vì họ không thể đoạn tận tập khí vô thỉ vô minh, chỉ có để nó tự nhiên tiêu trừ. Nếu 

cố gắng muốn đoạn nó là sai, như vậy không phải là vọng tưởng sao? Như vậy càng nghiêm 

trọng hơn, nên tất cả đều thuận theo tự nhiên của nó, thời gian lâu dài, tự nhiên sẽ không còn. 

Người  trong  cõi  thật  báo,  tuyệt  đối không  có khởi tâm  động niệm,  đương nhiên  không  có 

phân biệt chấp trước. Trong cảnh giới này, khi trải qua thời gian dài như vậy, tập khí tự nhiên 

không  còn, thế  giới Cực  Lạc  có  thể  nhanh  hơn. Vì  sao  vậy?  Vì  trong  cõi  thật  báo  cũng  có 

cảm ứng. Bồ Tát trong cõi thật báo có cảm, Như Lai trong thường tịch quang có ứng. Diệu 

giác quả vị ứng thân, cũng không nhất định là Đẳng giác Bồ Tát, vì Bồ Tát trong đó có 41 địa 

vị. Chúng ta có lý do tin rằng, 41 đại vị này, Như Lai tự nhiên ứng hiện, tự nhiên giúp họ đào 

634  Tập 450 



thải tập khí. Giảng kinh ở trong này, tôi tin không phải dùng ngôn ngữ, thông thường gọi là 

phóng quang. Họ không cần dùng ngôn ngữ, mà lấy quang minh làm Phật sự. 

Trong kinh này nói, Di Đà Như Lai phóng 12 loại ánh sáng, nên gọi là “thập nhị quang 

Như Lai”. Không phải ở cảnh giới đó, chúng ta nhìn thấy ánh sáng đó, chỉ cảm thấy rất hy 

hữu, nhưng không hiểu là ý gì. Họ biết, họ cũng không khởi tâm động niệm, nhất định có thể 

giúp những  Bồ  Tát  này  nhanh chóng đoạn tận  tập khí.  Nếu không, pháp thân  Bồ Tát  trong 

mười phương thế giới, vì sao đều đến thế giới Cực Lạc? Nếu thế giới Cực Lạc không thể giúp 

họ, sớm đoạn tận vô thỉ vô minh, họ ở đâu cũng giống nhau, không cần phải đến thế giới Cực 

Lạc. Đây là chúng ta suy đoán tưởng tượng, chắc là như vậy. Đức Phật A Di Đà, chúng ta tin 

rằng Phật A Di Đà đã chứng được thường tịch quang từ lâu, ngài hiện thân thuyết pháp ở cõi 

phương tiện, và cõi đồng cư, vì người ở đây chưa thật sự kiến tánh. Họ nhận được sự đãi ngộ 

của pháp thân Bồ Tát, đó là Phật A Di Đà cho họ, tặng phước báo của Phật Di Đà cho họ, đây 

là thuộc về  ân đức. Mỗi  ngày  giảng kinh  thuyết  pháp, khiến họ từ từ  khai  ngộ, minh bạch, 

buông bỏ khởi tâm động niệm, họ thật sự là A Duy Việt Trí. Không phải Phật A Di Đà gia 

trì, mà chính họ thật sự làm được. 

Chúng ta học giáo lý đại thừa nhiều năm như vậy, đối với “thường như nhất pháp, bất vi 

tăng đa”,  hoặc là  chúng  ta  nói không vì tăng giảm,  chúng  ta  có  thể  tin  tưởng, không  hoài 

nghi. Phật nói  một pháp, nhưng thực tế tất cả pháp dung nhập cũng không thấy tăng giảm. 

Nghĩa lý này rất thâm sâu, người  thường đích thực không thể hiểu. Chúng ta cũng thường đề 

cập đến một câu nói, không dễ hiểu lắm, chúng ta làm sao đem bộ phận thân thể vật chất này, 

dung nhập vào vật chất của vũ trụ. Còn bộ phận tinh thần của chúng ta, dung nhập vào kiến 

văn giác tri trong tự tánh? Đây chính là pháp thân, cùng kiến văn giác tri vốn đầy đủ trong tự 

tánh là nhất thể. Hiện tượng vật chất, dung thành nhất thể với tất cả hiện tượng vật chất trong 

biến pháp giới hư không giới, cảnh giới này là pháp thân Bồ Tát. Vào cảnh giới này, thật sự 

được đại tự tại! 

Trong Hoa Nghiêm Hoàn Nguyên Quán nói ba loại chu biến, quý vị sẽ chứng được. Ba 

loại chu biến: Thứ nhất, chu biến pháp giới. Thứ hai: xuất sanh vô tận. Xuất sanh vô tận, có 

thể  nói  là ảnh hưởng  vô tận. Thứ ba là hàm  dung không  hữu,  dung  hợp thành nhất  thể với 

toàn bộ vũ trụ, toàn thể pháp giới, “tâm bao thái hư lượng châu sa giới”. Tiểu ngã và đại ngã 

hợp lại thành một, có hiện tượng này chăng? Đương nhiên có, vì sao vậy? Đại vũ trụ dung 

hợp với vi trần, không phải chính là ý này sao? Trong vi trần có thế giới, trong thế giới có vi 

trần, đã hợp thành nhất thể. 

Nếu quý vị hỏi hợp thành như thế nào? Thường tác như thị quán, tự nhiên sẽ dung hợp. 

Chúng sanh xưa nay không nghĩ như vậy, nên không thể dung nhập, nếu có tư duy này thì có 

thể  dung  nhập  được.  Trong  nhiều  năm  nay,  chúng  ta  gặp  rất  nhiều  trường  hợp  mượn  thân, 

mượn xác. Có người trên thân họ, có hơn 100 người mượn xác, đều là oán thân trai chủ của 

họ, như vậy không phải là dung nhập thành nhất thể với họ rồi sao? Nhãn nhĩ tỷ thiệt thân 

Tập 450  635 



của họ, bất cứ bộ phận nào cũng có rất nhiều chúng sanh, mắt thịt chúng ta không nhìn thấy 

được. Họ dung nhập như thế nào? Ngày ngày họ nghĩ đến quý vị, quý vị là oan gia của họ, họ 

muốn đến trả thù, làm khó quý vị, họ đã dung hợp thành nhất thể với quý vị. Như vậy, nếu 

chúng ta nghĩ chúng ta phải hợp thành nhất thể với Phật A Di Đà. Ngày ngày nhớ ngài, nghĩ 

đến  ngài,  tự  nhiên  sẽ  biến  thành  nhất  thể,  cùng  một  đạo  lý!  Thế  nên  phải  biết,  không  thể 

không biết. 

Trong Hệ Niệm Phật Sự, Trung Phong thiền nói hai câu này, nhắc nhở chúng ta rất nhiều. 

Ngài nói: “Tâm tôi tức Phật A Di Đà, Phật A Di Đà tức là tâm tôi. Ở đây tức là Tịnh độ, Tịnh 

độ tức là ở đây”. Quý vị xem, phải chăng là hoàn toàn dung hợp? Chúng ta với thế giới Cực 

Lạc  hợp thành  một, vậy  thế  giới này  còn  có thiên tai  chăng? Tất  cả thiên tai đều tan thành 

mây khói hết. Chúng ta với Phật A Di Đà hợp thành một thể, còn có sanh tử chăng? Còn có 

luân hồi chăng? Hoàn toàn không có. Hai câu này là khai thị lớn lao cho chúng ta. Nếu bản 

thân ngài không thể dung nhập, thì không thể nói được hai câu này. Ngài nói ra được, chứng 

tỏ ngài đã dụng nhập. Ngài là cao tăng của Thiền tông, không phải chuyên tu Tịnh độ. 

Vì thế Phật nói nhất pháp, biến pháp giới hư không giới là một pháp. Sau khi thật sự dung 

nhập là một pháp, không còn phân biệt, không còn khởi tâm động niệm nữa, đây là cảnh giới 

của Diệu giác Như Lai. 

Nghĩa lý thậm thâm, chúng sanh khó thấu triệt. Không những chúng sanh khó hiểu, trong 

kinh Phật nói: Thanh văn, Duyên giác, Quyền giáo Bồ Tát đều không hiểu. Trong pháp đại 

thừa, Bồ Tát của Tam Hiền Vị có giải ngộ, nhưng chưa chứng ngộ, trên bát địa mới chứng 

được. Tức là trên bát địa mới dung nhập, đó không phải giải ngộ, mà là chứng ngộ. 

Nên Phật lấy biển cả làm ví dụ, để nói rỏ nghĩa này, ví dụ biển cả giống như thế giới Cực 

Lạc. Các dòng nước, là người trong mười phương vãng sanh. Các dòng nước chảy vào biển 

cả, biển lớn cũng không hề tăng lên. Ý nói người trong nười phương vãng sanh, nhưng chúng 

ở thế giới Cực Lạc cũng không tăng. Lại nữa, các bậc đại sĩ trở lại cõi uế cứu độ chúng sanh, 

số đó cũng rất đông, nhưng thánh chúng ở Cực Lạc cũng không giảm. 

Thực tế mà nói, nếu chúng ta không tùy thuận tri kiến của chúng sanh, tùy thuận tri kiến 

Như Lai, hoàn toàn là pháp tánh đang khởi tác dụng, pháp tánh không có tăng giảm. Những 

người đến thế giới Cực Lạc, chúng ta cũng có lý do tin rằng, tri ân báo ân, Phật Di Đà cho 

chúng ta ân đức lớn biết bao! Đến thế giới Cực Lạc hưởng phước báo của ngài, thân thể cũng 

được như ngài, tất cả thọ dụng cũng như ngài. Chúng ta nói là ăn mặc đi đứng, hoàn toàn 

bình đẳng, không có gì không tương đồng. 

Như một người đầu thai làm thái tử trong nhà đế vương, tuy còn rất nhỏ, nhưng họ hưởng 

thụ phước của đế vương. Chúng ta đến thế giới Cực Lạc, vượt trội không biết bao nhiêu so 

với đế vương, hưởng phước của Phật A Di Đà. Ngày ngày nghe ngài giảng kinh thuyết pháp, 

636  Tập 450 



ngài ban bố pháp cho chúng ta, chúng ta khai trí tuệ. Thế nên đến thế giới Cực Lạc là được 

vô lượng phước, được vô lượng trí tuệ. Ở thế giới Cực Lạc là phước tuệ song tu rốt ráo viên 

mãn. Có thể nhận rõ và khẳng định điều này, tôi tin rằng quý vị sẽ nhất tâm nhất ý cầu sanh 

Tịnh độ, sẽ buông bỏ tất cả những sở hữu của thế gian, không để ở trong lòng. Tâm địa thanh 

tịnh, thật là không nhiễm chút bụi trần. 

Ở thế gian này, chắc chắn  chúng ta có thể thực hành hạnh Phổ Hiền, vì sao vậy? Quý vị 

sẽ  làm  được  hằng  thuận  chúng  sanh,  tùy  hỷ  công  đức,  không  để  trong  tâm  bất  cứ  điều  gì, 

trong lòng chỉ có Phật A Di Đà. Ngoài Phật A Di Đà ra không còn gì cả, đây là nhất tâm cầu 

sanh Tịnh độ. 

Lúc nãy vừa nói, những người ở thế giới Cực Lạc, nhận đại ân của Phật Di Đà_ Các bậc 

cổ đức, tu hành trong đạo tràng lớn, thân cận thiện tri thức, thân cận mấy mươi năm, đại triệt 

đại ngộ, nhưng họ không muốn hạ sơn, chỉ phục vụ nơi thường trú, vì sao vậy? Vì phải báo 

ân đức của thiện tri thức, thiện tri thức viên tịch họ mới ra đi. Thế giới Cực Lạc nhất định có 

hạng người này, thành Phật, nhưng không rời thế giới Cực Lạc, báo ân Phật Di Đà. 

Như vậy có trở ngại việc trở lại cõi Ta Bà cứu độ chúng sanh? Không trở ngại. Họ phân 

thân đi, hóa thân đi, còn bản thân bất động. Ứng hóa thân đi, mỗi người họ đều có năng lực 

này,  có  thể  hóa  vô  lượng  vô  biên  thân.  Cảm  ứng  đạo  giao  với  tất  cả  chúng  sanh,  đúng  là 

không  hề  tăng  hay  giảm.  Thế  nên  cõi  pháp  tánh  hay  thân  pháp  tánh  không  có  tăng  giảm, 

không có lớn nhỏ. Đây là thế giới không thể nghĩ bàn. Nên gọi là chỉ có một pháp, làm gì có 

tăng  giảm,  đúng  vậy  làm  gì  có  tăng  giảm?  Vĩnh  viễn  không  thấy  sự  tăng  giảm.  Dù  nhiều 

người câu hội một nơi, cũng không thấy họ chen lấn, hình như đều rất ưu nhàn tự tại. 

Đối  với  trong  một  pháp,  không  có  nghĩa  tăng  giảm.  Một  pháp  này  gọi  là  tánh,  chỉ  cần 

xưng tánh thì không  có sự  tăng giảm,  vì  sao  vậy?  Vì tướng là  hư vọng,  tướng  là vô ngại. 

Trong Kinh Hoa Nghiêm nói: “Lý sự vô ngại”, sau cùng nói: “Sự sự vô ngại”. Như vậy mới 

viên mãn rốt ráo. Thế giới Cực Lạc là cảnh giới “sự sự vô ngại”. Còn thế giới này của chúng 

ta, chỉ có cõi báo của Như Lại là “sự sự vô ngại”. Tứ thánh pháp giới là “lý sự vô ngại”, còn 

mọi  nơi  trong  lục đạo đều  là  chướng  ngại. Tìm  không  ra nơi vô ngại, tất  cả  đều  là chướng 

ngại. Nhưng Bồ Tát, pháp thân Bồ Tát, Chư Phật Như Lai ứng hóa ở thế gian, đều là “sự sự 

vô ngại”. Thế nên họ có thể hằng thuận, thuận chúng sanh một cách rất tự nhiên. Không hề 

thấy chút miễn cưỡng nào, họ thật sự rất tự tại. Đích thực họ đã thấu suốt, phàm những gì có 

tướng đều là hư vọng, hư vọng và hư vọng không chướng ngại nhau. Chướng ngại của chúng 

ta ngày nay là gì? Chúng ta xem nó là thật, nên trở thành chướng ngại. 

Điều này nếu lấy lý luận của toán học thế gian để làm ví dụ, toán học có lớn vô lượng 

hoặc lớn vô hạn. Lúc chúng tôi học, lúc đó gọi là vô cùng lớn, ý nghĩa giống nhau. Lấy phù 

hiệu làm ví dụ, phù hiệu này rất giống hai vòng tròn, khi đi học chúng ta có học qua điều này. 

Số của nó rất lớn, vượt trên giới hạn, nên gọi là lớn vô hạn. Chúng ta lấy số lượng này, thêm 

Tập 450  637 



vào tất cả số có hạn, sau cùng có nghĩa đều là lớn vô lượng, lớn vô hạn. Vì phù hiệu này biểu 

cho lớn vô lượng, hoặc tăng một con số nào đó, như vậy phải chăng là lớn hơn nó? Không 

có. Nó  là  lớn vô  lượng, lớn vô  hạn, lớn vô  cùng, dù  thêm  bao  nhiêu  chữ số, hay  giảm  bao 

nhiêu chữ số, nó vẫn như vậy, vẫn là lớn vô cùng. Đây là một hiện tượng tự nhiên trong toán 

học. Bất luận là tăng hay giảm, số chữ đạt được là tương đồng, nghĩa là không tăng không 

giảm. 

Ở đây nói rất hay, lớn vô lượng thêm vào một chữ số, nó sẽ lớn hơn những số khác, như 

vậy không phải là lớn vô lượng. Giảm một số nó liền nhỏ lại, như vậy cũng không phải là lớn 

vô lượng, nên nó không tăng không giảm. Bất luận là thêm bao nhiêu, giảm bao nhiêu, số đạt 

được đều là lớn vô cùng. Nên phù hiệu này trong toán học, tượng trưng cho một pháp như 

thường, không hề tăng giảm. 

“Kim Cực Lạc giả”, hiện tại thế giới Cực Lạc, thật sự là lớn vô hạn trong cái lớn vô hạn. 

Điều này đã vượt lên trên cái lớn vô lượng của tất cả thế gian, nó thật sự vượt lên trên tất cả. 

Vượt lên như thế nào? Không khởi tâm, không động niệm, trở về tự tánh, tự tánh là vô lượng. 

Danh hiệu của Phật A Di Đà chính là vô lượng. Phù hiệu của toán học có thể dùng ở Phật A 

Di Đà, Phật A Di Đà chính là phù hiệu này. Vì “a” dịch thành chữ hán nghĩa là vô, Di Đà là 

lượng. A Di Đà dịch thành chữ hán nghĩa là vô lượng, ở sau thêm vào chữ Phật, Phật là giác, 

Vô Lượng Giác. Phật cũng có nghĩa là trí tuệ, trí tuệ vô lượng, giác ngộ vô lượng. Hay nói 

cách khác, thêm như thế nào cũng đều là vô lượng, nó cũng là thường như một pháp. 

Danh từ của chữ vô lượng này là thường như nhất pháp, không có tăng giảm. Thêm ra sao 

cũng là A Di Đà, giảm như thế nào vẫn là A Di Đà. A Di Đà là tự tánh của chúng ta, chứ 

không phải gì khác. Là chân tâm của chúng ta, là tự tánh của chúng ta. Trong Kinh Phật nói, 

cũng là pháp thân của chúng ta, là lý thể của chúng ta. Nếu nói theo triết học ngày nay, A Di 

Đà là bản thể, bản thể của vũ trụ vạn hữu. 

Trong kinh văn hiển thị  “sự sự vô ngại”, không thể nghĩ bàn, đây là nói đến cực điểm. 

Khi giảng Kinh Hoa Nghiêm, Thanh Lương đại sư nói với chúng ta về bốn loại vô ngại. Thứ 

nhất là lý vô ngại, thứ hai là sự vô ngại, thứ ba là lý sự vô ngại, sau cùng là sự sự vô ngại, 

ngài nói rất rốt ráo. Nên thế giới Cực Lạc là thế giới Hoa Nghiêm, không sai chút nào, pháp 

giới sự sự vô ngại. 

Cảnh giới thù thắng vi diệu, nên Cực Lạc tức là Hoa Tạng, rộng hẹp đều tự tại. Không có 

rộng hay chật hẹp, “nhất đa tự tại”. Không có rộng hẹp, chính là không có không gian, không 

có không gian mới thật sự là vô lượng, “nhất đa tướng tức”. Một tức là nhiều, nhiều tức là 

một, một hay nhiều đều không hai. Dung hóa nhiếp thọ lẫn nhau, không có ngôn ngữ hay tư 

duy  có  thể  biểu  đạt  được.  Ngôn  ngữ  không  thể  nói  được,  tư  duy  cũng  không  thể  nghĩ  đến 

được, nên mới gọi là “ngôn ngữ đạo đoạn, tâm hành xứ diệt”. Dù nói như thế nào cũng không 

638  Tập 450 



thuật hết được, dù nghĩ ra sao cũng không ngờ đến được, không nói không nghĩ thì cảnh giới 

liền hiện tiền, rất rõ ràng, rất thấu triệt. 

Chúng ta phải đặc biệt chú ý, trong đây nói dung hòa nhiếp thọ lẫn nhau, chúng ta làm 

sao để được dung hòa nhiếp thọ với thế giới Cực Lạc? Làm sao để dung hòa nhiếp thọ với 

Phật A Di Đà? Sau đó quay lại dung hòa nhiếp thọ với tất cả chúng sanh trong mười pháp 

giới. Pháp thân Bồ Tát đích thực làm được như thế, họ dung hòa nhiếp thọ với chúng sanh 

trong địa ngục, họ chắc chắn không có phân biệt chấp trước. Chúng sanh trong địa ngục vốn 

là Phật. Vì sao bị đọa địa ngục? Vì một niệm sai lầm, một niệm hồ đồ. Không thể coi thường 

họ,  họ  là  người  tốt,  vì  một  niệm  hồ  đồ  mà  làm  việc  xấu.  Khế  nhập  cảnh  giới  này,  đối  với 

người tạo nghiệp như thế nào, và khi đọa vào nơi nào đó, chúng ta đều dùng tâm bình đẳng 

để đối đãi. Đều tôn trọng họ, không khởi lên sự ghét bỏ. Cũng chính là nói thật sự làm được, 

bình thường tâm quán nhất thiết pháp. Bình là bình đẳng, thường chính là thường như nhất 

pháp mà chúng ta đang nói, như vậy chúng ta mới khế nhập được, khi chưa dung nhập chúng 

ta chưa khế nhập. Chúng ta khế nhập với Phật, nhưng chưa khế nhập với chúng sanh, thì đó 

là giả vì chưa dung nhập. Một cái dung thì tất cả đều dung, một nhập tất cả đều nhập. Dung 

nhập thành nhất thể với cây cỏ hoa lá, dung nhập thành một thể với sơn hà đại địa, dung nhập 

thành một thể với hư không pháp giới, như vậy là thật sự đã khế nhập. Ở trong cảnh giới này 

tự tại biết bao, đây gọi là được đại tự tại! 

Chúng  ta  xem  tiếp  đoạn  sau,  đoạn  sau  là  “Kết  quy  Di  Đà”.  “Bát  phương  thượng  hạ”, 

chính là mười phương. Tám phương chính là tứ phương, tứ duy, thêm vào trên dưới dọi là 

mười phương. “Phật quốc vô số”, không thể tính kể được, bởi nó quá nhiều! Vô số cõi nước 

Phật chính là vô số chư Phật, một quốc độ một vị Phật, là một vị thầy đang giáo hóa. “A Di 

Đà quốc, trường cửu quảng đại, minh hảo khoái lạc, tối vi độc thắng”. Điều này không đơn 

giản, đây là sự thật, đang nói với chúng ta về mặt sự, vì sao vậy? Cõi nước của Phật A Di Đà 

vô lượng thọ. Quý vị chỉ xem ba chữ A Di Đà là vô lượng, thọ mạng vô lượng, trí tuệ vô 

lượng, đức năng vô lượng, tướng hảo vô lượng, tất cả đều là vô lượng. Dùng một phù hiệu vô 

cùng lớn để tượng trưng, nó là thật không phải giả. 

Lâu dài rộng lớn, nó thật sự lâu dài, vì sao vậy? Người ở đó tu học vĩnh viễn không gián 

đoạn,  mỗi  ngày  có  người  mới  đến,  ngày  ngày  có  học  sinh  cũ  tốt  nghiệp,  giống  như  nhà 

trường vậy. Ở trường một năm chiêu sinh hai lần, thế giới Cực Lạc không như vậy, mỗi ngày 

đều chiêu sinh. Có thể nói là giờ nào cũng chiêu sinh, từng phút đang chiêu sinh, từng giây 

đang  chiêu  sinh.  Còn  tốt  nghiệp,  cũng  là  từng  phút  đều  có  người  tốt  nghiệp,  mỗi  giây  có 

người tốt nghiệp. Một ngôi trường thật không thể nghĩ bàn, thật là cứu cánh viên mãn. Minh 

là quang minh, hảo là tướng hảo. An vui là hình dung thầy và trò cùng nhau học tập ở đó, vì 

sao an vui? Học tập được an vui, họ vui vì ở đó thành tích rất ưu việt. Mỗi ngày nghe kinh 

đều có chổ ngộ, như vậy sao họ không vui được? Còn chúng ta ở đây, có người không nghe 

Tập 450  639 



kinh  được,  nghe được  vài lần  là  không nghe  nữa, vì  sao vậy?  Vì  không hiểu, nghe  nhưng 

không thấy thú vị, nên họ không đến. Nếu nghe cảm thấy thú vị, họ sẽ không đi. 

Phật A Di Đà rất biết giáo hóa, ngài thấu hiểu căn tánh của tất cả chúng sanh, nên những 

gì ngài nói quý vị đều rất thích nghe. Thích nghe sẽ giúp quý vị tăng trưởng trí tuệ, giúp ta 

đào  thải  phiền  não. Thật  tài  giỏi,  quả  là thầy  giáo  giỏi,  không  ai  sánh  bằng,  kẻ  phàm  phu 

không làm được. Điểm này hình như Phật A Di Đà cao hơn một bậc so với Chư Phật khác. 

Quang minh tướng hảo an vui, thù thắng hơn tất cả, quả thật rất thù thắng. 

Bên dưới nói về nguyên nhân, bản lĩnh của ngài từ đâu mà có. Bản lĩnh này khi ngài cầu 

đạo tu hạnh Bồ Tát, do công đức tích lũy phát ra những lời nguyện lúc cầu đạo mà thành tựu 

được như thế. Ở đây đã nói ra nguyên nhân, khi ngài đang làm Bồ Tát. Bồ Tát là học trò, 

Phật là thầy giáo. Người thầy này rất có bản lĩnh dạy học, là do trước đây khi ngài làm học 

trò, những lời nguyện khi cầu đạo. Quý vị xem, chân thành cầu đạo_Chúng ta thấy trong sách 

này, ngài là thân phận quốc vương, đại quốc vương. Nghe Thế Gian Tự Tại Vương Như Lai 

giảng kinh thuyết pháp, ngài đã khai ngộ, liền từ bỏ vương vị để xuất gia. Khi đang theo học 

với Thế Gian Tự Tại Vượng Như Lai, pháp danh của ngài là Tỳ kheo Pháp Tạng, đầu tiên là 

sự chân thành của ngài. Nên Ấn Quang tổ sư nói: Thành kính là cách cửa để vào đạo. Hiện 

nay chúng ta học tập, không dễ học được, nguyên nhân do đâu? Vì không đủ tâm thành kính. 

Nếu  hoài  nghi  đối  với  Phật  pháp, hoài  nghi  đối  với  thầy  giáo, như  vậy  làm  sao  có  thể  khế 

nhập? 

Nghi là gì? Là phá hoại bản thân mình, phá hoại tín tâm của mình. Tín tâm, trong kinh 

điển đại thừa nói rất hay: “Lòng tin là mẹ của mọi công đức”. Lòng tin này là căn nguyên để 

chúng ta vào đạo thành Phật, là mẹ của vô lượng vô biên công đức tu học của chúng ta. Mẹ 

nghĩa là có thể sanh, lòng tin có thể sanh ra vô lượng công đức, lòng tin có thể thành Phật. 

Lòng tin là phải tin như thế nào? Đầu tiên là phải tin lời Phật dạy: Tất cả chúng sanh vốn là 

Phật. Phải tin chính mình vốn là Phật. Hiện tại tôi bị mê thất tự tánh, hiện tại tôi bị nhiều ô 

nhiễm, trở nên thế này. Nếu không tin chính mình là Phật, thì dù Phật A Di Đà đến dạy cũng 

vô ích, cũng không khai ngộ, cũng không thành tựu. 

Trong truyền thống dạy học ngày xưa, nếu học trò không thừa nhận bản tánh vốn thiện, 

họ  không  thể  thành  thánh  thành  hiền, đây  là  điều  đầu  tiên  cần  phải  tin.  Trong  Di  Đà  Kinh 

Yếu Giải, Ngẫu Ích đại sư rất nhấn mạnh vấn đề này. Tịnh độ nói ba điều kiện: Tín nguyện 

hạnh. Quý vị xem, Di Đà Kinh Yếu Giải, trong phần tựa ngài dùng ba mục lớn: Tín nguyện 

hạnh. Phần chánh tông cũng nói tín nguyện hạnh, phần lưu thông cũng nói tín nguyện hạnh. 

Phương  pháp  thiết  lập  phân  đoạn  này,  các  bậc  cổ  đức  xưa  nay  chưa  từng  có,  duy  chỉ  có 

phương pháp phân đoạn của ngài không rời tín nguyện hạnh. 

Về tín, ngài đã nói sáu loại. Thứ nhất là chính mình, tin mình. Thứ hai là tin tha, tha là 

Đức Phật Thích Ca, Phật A Di Đà. Quý vị không tin vào mình, mà chỉ tin vào người khác, 

640  Tập 450 



cũng không thành tựu được, đầu tiên là phải tin vào chính mình. Chúng ta sanh bệnh, điều 

đầu tiên quý vị tin bệnh tôi nhất định lành, thì bệnh sẽ trị lành. Quý vị nói bệnh tôi không thể 

trị được, thì chắc chắn không lành được, vì sao vậy? Vì lòng tin quyết định tất cả, điều này 

rất  quan  trọng.  Thế  nên,  người  tu  Tịnh  độ,  đầu  tiên  chính  là  phải  tin_Ngẫu  Ích  đại  sư  nói, 

phải tin vào chính mình. Tôi vốn là Phật, tôi đến thế giới Cực Lạc để làm Phật. Tôi muốn tìm 

một người thầy giỏi, Phật A Di Đà là vị thầy giỏi. Tôi chỉ muốn theo ngài, ngài sẽ rửa sạch 

tất  cả tập khí phiền não  chướng ngại  của  tôi, khôi  phục thân phận vốn  là  Phật cho  tôi, đây 

mới là học sinh giỏi của thế giới Cực Lạc. 

Đến thế giới Cực Lạc, thời gian thành Phật sẽ không dài. Chính mình không tin mình, thì 

bất cứ việc gì cũng không thể thành tựu. Chúng ta tin vào chính mình, nguyện lực của Phật A 

Di  Đà  mới  gia  trì  được,  thật  sự  gia  trì  được.  Nếu  không  tin  vào  chính  mình,  thì  Phật  lực 

không gia trì được quý vị, vì quý vị có kháng cự. 

Những sở nguyện khi cầu đạo, trong kinh này ngài đã làm mô phạm, làm mẫu cho chúng 

ta. Ngài dùng tâm như thế nào để cầu đạo? Quý vị xem thái độ ngài đối với thầy, chân thành 

biết mấy, cung kính biết mấy. Phát 48 nguyện, nguyện đó vô cùng viên mãn, ngài nghĩ quá 

chu  đáo,  có  nguyện  có  hạnh.  Năm  kiếp  tu  hành  đã  viên  mãn  đại  nguyện  của  ngài,  hạnh 

nguyện thành tựu, quả này chính là thế giới Cực Lạc, thế giới Cực Lạc là thành tựu tự nhiên. 

Phật A Di Đà không có quy hoạch, không có thiết kế, không có gì là thi công kiến tạo, không 

có, do trí tuệ đức năng thành tựu. Dùng điều này để cúng dường tất cả chúng sanh có nhân 

duyên, khắp biến pháp giới hư không giới. 

Như thế nào là có duyên? Thật tin, thật sự muốn đến thế giới Cực Lạc, đây là chúng sanh 

có duyên, không có ai không tiếp dẫn. Quý vị là Bồ Tát, là Thanh văn, là trời người, cho đến 

chúng sanh trong tam đồ. Chỉ cần quý vị quay đầu là bờ thì đều được tiếp dẫn, thật sự từ bi 

đến cực điểm! Tâm bình đẳng, không từ bỏ ai, chúng ta phải nắm rỏ điều này. Chúng ta ở 

trong đạo tràng, nhìn thấy người này không thuận mắt, người kia không thuận mắt, như vậy 

quý vị không thể đến được thế giới Cực Lạc, vì sao vậy? Phật A Di Đà không từ bỏ họ, quý 

vị còn chê bai họ. Quý vị và Phật A Di Đà không phải cùng một tâm, không phải cùng một 

nguyện, Phật A Di Đà sẽ không đến tiếp dẫn quý vị, rất quan trọng! Không thể sơ suất. Nên 

phải học Phật A Di Đà, dùng bình thường tâm để đối đãi tất cả chúng sanh. Hoan hỷ, không 

phân biệt, không chấp trước. Họ làm điều bất thiện, họ tự lãnh lấy quả báo, không liên quan 

đến tôi. Chúng ta hoàn toàn tôn trọng, hoàn toàn dùng tâm bình đẳng để tiếp đãi, chân thành 

bình đẳng là đúng. 

Nếu  như hiện  nay, còn  có  một  vài thành kiến  rất  thâm  sâu, thậm  chí  còn có  thành  kiến 

môn hộ, từ đâu mà tạo những nghiệp này? Đều từ danh văn lợi dưỡng. Đố kỵ chướng ngại, 

danh văn lợi dưỡng. Chưa buông bỏ những thứ này, nên sinh chướng ngại, đều đang tạo tội 

nghiệp. Hiện tiền đang tạo tội nghiệp, làm sao có thể vãng sanh? Đây chính là thời đại này, vì 

sao người niệm Phật nhiều, nhưng ít người vãng sanh, lý do là như vậy. Nghiêm khắc mà nói, 

Tập 450  641 



những  người  niệm  Phật  này,  nhận  thức  không  rỏ  ràng  thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc,  hiểu 

không thấu triệt đối với Phật A Di Đà. Nên rất nhiều người không tiếp nhận thế giới Cực Lạc, 

nên họ vẫn làm, còn cho rằng rất đúng đắn, nhưng đó là sai. 

Trước đây, Chương Gia đại sư nói rằng: Học Phật là điều biết khó nhưng dễ hành! Vì biết 

khó, nên Đức Thế Tôn dạy học suốt 49 năm, không những dạy học, còn phải làm gương mẫu, 

làm ra cho chúng ta xem, đây là biết khó. Hành dễ, chính là buông bỏ, ngài dạy phương pháp 

cho chúng tôi là nhìn thấu, buông bỏ. Rất dễ! Vấn đề chính là có thể nhìn thấu chăng? Có thể 

nhìn thấu là có thể buông bỏ. Không thể buông bỏ, phải thật thà thừa nhận, mình chưa nhìn 

thấu. Nếu mình nhìn thấu, tại sao không buông bỏ? Nên dùng điều này để khảo nghiệm chính 

mình.  Thật  sự  buông  bỏ, là  thật  sự  nhìn  thấu,  chưa  buông  bỏ,  tức  là  chưa  nhìn  thấu.  Chưa 

nhìn thấu phảilàm thế nào? Nghe kinh nhiều, đọc kinh nhiều. Đọc kinh chính là thường huân 

tập những khai thị của Phật. 

Thế nên lời cổ nhân nói rất có đạo lý: “đọc sách ngàn lần, tự mình hiểu được nghĩa lý của 

nó”. Quý vị chưa nhìn thấu, nên đem sách này đọc từ đầu đến cuối, đọc một ngàn biến, quý 

vị sẽ nhìn thấu, vì sao vậy? Sau một ngàn biến, tâm định, định sanh tuệ. Khi tuệ sanh khởi, sẽ 

hiểu hết ý nghĩa trong kinh này, đây là chân lý, là đạo lý chân thật, tâm tạp loạn không được. 

Thế nên ngày nay học tập, pháp thế xuất thế gian sợ nhất chính là tâm trôi nỗi nóng nảy. 

Chúng ta xem, ngày nay người trẻ tuổi, người nào tâm không trôi nỗi nóng nảy? Trường 

mời tôi đến dạy, vì tôi ở trường mang danh hiệu giáo thọ danh dự, tôi không đi, vì sao vậy? 

Tâm học sinh rất trôi nỗi, như vậy thì có ý nghĩa gì? Tôi nói, tôi rất hoan hỷ cử hành hội tọa 

đàm với các giáo thọ, tuổi tác của họ đại khái đều trên 40, nên tốt hơn một chút, còn học sinh 

rất khó giáo dục. Tôi thấy rất nhiều trường, tôi đã lưu ý điều này, hiện nay rất ít học sinh tâm 

có thể định, có thể chuyên tâm, thật là trong 1000 người, hiếm gặp được một người, không 

như ngày xưa. Ngày xưa, lúc chúng tôi còn nhỏ đi học, ít nhất trong một lớp có khoảng một 

nữa số học sinh có thể chuyên tâm, còn được như vậy. Một nửa tâm nông nỗi nóng nảy, một 

nửa  tâm  có  thể  định  lại, sẽ  ảnh  hưởng  đến  những  đồng  học  đó.  Nên  thông  thường  nói  học 

sinh dễ dạy, hiện nay học sinh không dể dạy. Thế nên dạy học ở trường, cũng không phải là 

ngành nghề lý tưởng. Nên đi theo con đường xuất gia, quý vị đến nghe giảng không cần báo 

danh, cũng không cần nộp học phí, mà do hoan hỷ nên tự động đến. Như vậy ít nhiều cũng 

còn có thành ý, không có thành ý quý vị sẽ không đến, không miễn cưỡng! 

Ngày nay nói đến việc dạy học, thật sự chỉ có nhà Phật còn giữ lại chút nề nếp, học sinh 

và  thầy  giáo  còn  có  chút  lễ  phép,  trường  học  không  còn  nữa.  Ở  trường  thầy  giáo  lên  bục 

giảng, học sinh nằm ra ghế, chân gác lên bàn. Chúng tôi nhìn thấy, điều này không phải giả, 

hành  vi  này  rất  thường  xảy  ra.  Thầy  cô  giáo  ở  trường  cũng  không  ngăn  cấm,  không  quản, 

cũng không quản nổi. Chúng có thể ngồi học ở đây một tiếng là giỏi lắm rồi. 

642  Tập 450 



Thế nên trong quốc độ Chư Phật, so với thế giới Cực Lạc, thì thế giới Cực Lạc quá thù 

thắng, hiển  lộ  sự  thù  thắng vô  cùng, đây  là  sở  nguyện  Phật  Di  Đà  khi  cầu  đạo. Sở  nguyện 

chính là ngài phát ra 48 lời nguyện, tích lũy công đức nghĩa là ngài tu hành năm kiếp, như 

vậy mà thành tựu. 

Vô Lượng Thọ Phật, ban bố ân đức khắp mười phương, vô cùng vô cực. Điều này là thật, 

không phải giả. Ngài bố thí tài, bố thí pháp, bố thí vô úy, đều là không cùng cực, vô cùng vô 

cực. Sâu rộng vô biên, nói không cùng tận. Đối tượng là mười phương thế giới, không có sai 

khác. Đối với tất cả chúng sanh, chúng sanh tạo ác nghiệp, chỉ cần họ quay đầu thì đều đối 

đãi bình đẳng, không có chút sai biệt nào. Điều này đến đâu để tìm? Tìm không thấy. 

Chư vị đồng học Tịnh tông, cùng nhau tu học, nhất định phải học tập. Nghe rõ ràng, nghe 

minh bạch và nhớ kỹ, khi ở nhà phải thực hành. Trong nghề nghiệp phải làm hết trách nhiệm 

của  mình. Trong  xã hội, khi giao tiếp với  đại  chúng, cũng  như  vậy,  yêu  thương  khắp  pháp 

giới. Nòng cốt của Phật Di Đà chính là từ bi, là yêu thương, chắc chắn không có hơn thua, 

tâm rất chân thành. Chúng ta nói cung kính yêu thương hết thảy, quan hoài hết thảy, chiếu cố 

tất cả, phục vụ cho tất cả chúng sanh. Giúp mọi người phá mê khai ngộ, giúp mọi người tu 

học Tịnh độ, quy y Phật Di Đà. Lợi ích mà chúng ta đạt được, hy vọng mọi người đều có thể 

đạt được, tuyệt đối không phải mình đạt được, chứ không mong người khác đạt được. Người 

khác  kém  hơn  tôi,  tôi  hơn  người  khác.  Nên  biết  rằng,  ý  niệm  này  chướng  ngại  việc  vãng 

sanh. Người niệm Phật nhiều, nhưng người vãng sanh ít, do nguyên nhân gì? Đều do những ý 

niệm này tạo ra, phá hoại công đức chính mình. Chướng ngại chen vào nhân duyên thù thắng 

của mình với Phật Di Đà, chướng ngại nghiêm trọng chính là không thể vãng sanh. 

Thế nên kinh không chỉ đọc suông, đọc suông cũng vô ích, mà phải hiểu. Phải đem đạo lý 

trong kinh nói, biến thành tư tưởng của mình. Tất cả giáo huấn đều biến thành hành vi trong 

cuộc sống của mình. Thân tâm chúng ta dung hòa thành một với kinh điển, dung hòa với kinh 

điển chính là dung hòa với thế giới Cực Lạc. Dung nhập thành một thể với y báo chánh báo 

của thế giới Cực Lạc. 

Chúng ta xem chú giải của Hoàng Niệm Tổ. Tám phương trên dưới, tám phương thêm 

vào trên và dưới tức là mười phương. Trong vô số cõi nước Phật trong mười phương, thế giới 

Cực Lạc lâu dài rộng lớn, sáng suốt, tướng hảo và rất an lạc. Tất cả đều không thể sánh với 

thế giới Cực Lạc, nên gọi là độc tôn thù thắng nhất. Lâu dài tức là thường trú, như trong kinh 

nói_Trong kinh này nói: Kiến lập thường trú an nhiên, không suy yếu không thay đổi. Đây là 

Đức Thế Tôn giới thiệu cho chúng ta, tất cả những kiến tạo ở thế giới Cực Lạc đều như vậy, 

không có biến hóa. Như thế giới chúng ta, con người có sanh lão bệnh tử, thế giới Cực Lạc 

không có. Chúng ta có bệnh khổ, thế giới Cực Lạc cũng không có. Thế gian chúng ta, cây cỏ 

hoa lá đều mùa xuân nảy lộc, mùa hạ xanh tươi, mùa thu lá cây sẽ rụng. Có những biến hóa 

này, thế giới Cực Lạc không có.Thế giới Cực Lạc không có xuân hạ thu đông, ở đó khí hậu 

như thế nào? Tất cả đều là mùa xuân, khí hậu tốt đẹp nhất. Ở đó không lạnh, cũng không 

Tập 450  643 



nóng, quả là một thế giới tuyệt vời. Ở thế giới chúng ta, Nam bắc cực quanh năm lạnh giá, 

còn xích đạo thì quanh năm nắng nóng, chỉ có một mùa. Trên địa cầu, chỉ có hai nơi này có 

một  mùa,  không  có  bốn  mùa, các  nơi  khác  đều  bốn  mùa  rỏ  ràng. Thế  giới  Cực  Lạc  không 

như vậy, ở đó chỉ có một mùa xuân, khí hậu tốt đẹp nhất, không nóng không lạnh, không suy 

tàn cũng không có biến hóa. Sơn hà đại địa_không hề nghe nói, thế giới Cực Lạc có động đất. 

Không nghe nói thế giới Cực Lạc có đại hồng thủy, không có. Vì sao vậy? Vì chỉ cần chúng 

ta đến thế giới Cực Lạc, tham sân si mạn nghi đều không còn. Có thể nói, trong cõi phàm 

thánh đồng cư có, chưa đoạn tận tập khí phiền não, nhưng nó không khởi tác dụng. Tất cả 

đều bị khống chế, không khởi tác dụng. Cõi phương tiện hữu dư đã đoạn tận, như vậy cõi thật 

báo thì không cần phải nói. Cõi phương tiện hữu dư đã đoạn tận kiến tư phiền não. Người ở 

cõi thật báo đã đoạn tận vô thỉ vô minh, nên những nơi đó không có thiên tai, cõi phàm thánh 

đồng cư cũng không có thiên tai. 

Trong kinh dạy rằng, đây cũng là bổn nguyện của Phật Di Đà. Sanh đến thế giới Cực Lạc, 

tướng mạo tất cả mọi người đều giống nhau. Đôi lúc chúng ta hoài nghi, tướng mạo như nhau 

làm sao nhận ra, như vậy có nhận sai người chăng? Tướng của mỗi người đều giống như Phật 

A Di Đà, rốt cuộc ai là Phật? Hoàn toàn không thể sai lầm được, vì sao vậy? Vì quý vị đầy đủ 

thần thông, có thiên nhãn thông, có tha tâm thông, sao có thể nhận nhầm người? Vì sao Phật 

A Di Dà phát nguyện này? Trong 48 nguyện trước đây chúng ta đã đọc qua. Do tâm ngài tốt, 

nếu tướng mạo không tương đồng, người tướng tốt sẽ ngạo mạn, dễ sinh ngạo mạn. Người 

tướng mạo kém, sinh ra mặc cảm tự ti, như vậy là không bình đẳng. Thế nên Phật A Di Đà 

liền nghĩ rằng, người ở đây tướng mạo đều như nhau, như vậy tâm ngạo mạn tự ti không sanh 

khởi được, chặt đứt duyên này của mọi người. Khiến người ở thế giới Cực Lạc, đều có thể 

sinh tâm bình đẳng, tâm thanh tịnh. Phàm những gì chướng ngại sự thanh tịnh bình đẳng đều 

không cần, thật không thể nghĩ bàn. Thế nên ngài kiến lập sự thường trú an nhiên, không hề 

suy tàn hay biến hóa. Đến đây quý vị sẽ thành Phật, sau khi thành Phật thật sự là thường trú 

an nhiên, thật sự không có suy tàn hay biến hóa. 

Rộng  lớn,  như  ở  trên  đưa  ra  ví  dụ  về  biển  cả.  Minh  là  thanh  tịnh  quang  minh,  hảo  là 

tướng hảo trang nghiêm. An vui, như trong tiểu bổn Di Đà nói: không có chúng sanh đau 

khổ, chỉ nhận những điều vui. Thế giới Cực Lạc không tìm thấy đau khổ, ở đó không có khổ, 

không có khổ chính là vui. Điều này cần phải biết, chỉ có những điều vui. Vui ở đây không 

phải là tha hồ vui chơi, nên biết người thế gian, kiểu hoan lạc này đều là kích thích. Ví dụ 

như niềm vui khi hút thuốc phiện, chính heroin, niềm vui đó phải trả một giá rất đắt. Vui qua 

đi, thì khổ liền đến, càng đau khổ! Thế giới Cực Lạc không có khổ, chính là vui, ý là như 

vậy. 

Sở dĩ thế giới Cực Lạc có thể trở thành độc tôn thù thắng nhất, đều do Phật Di Đà khi còn 

ở nơi nhân địa đã phát ra đại nguyện, và công đức tích lũy từ vô lượng kiếp đã tạo nên như 

vậy. Lời này nói rất hay. 

644  Tập 450 



Phật A Di Đà gặp đức Phật Thế Gian Tự Tại Vương, nhân duyên này rất thù thắng, không 

phải là nhân duyên bình thường. Trong đời một người gặp được Phật,  phước báo đó không 

biết tu bao lâu mới tích lũy được. Thân phận ngài là quốc vương, quốc vương dễ làm chăng? 

Không  có  đại  phước  báo,  sao  có  thể  làm  được  quốc  vương?  Thông  thường  chúng  ta  nói: 

Không có mười kiếp tu phước đức, tích lũy công đức, sẽ không có được vị trí này. Từ chổ 

này  chúng  ta  có  thể  hiểu  được:  làm  quốc  vương,  nghe  kinh  nghe  pháp,  vô  lượng  hoan  hỷ, 

phát  tâm  xuất  gia,  người  như  vậy  đại  khái  đều  là  người  tái  sanh,  kẻ  phàm  phu  không  làm 

được, đó đều là Phật Bồ Tát thị hiện cho chúng ta! 

Nếu dùng phương pháp này để suy đoán, trong quá khứ ngài tu hành vô lượng kiếp, tích 

lũy công đức mới có thể thành tựu được như thế. Phật A Di Đà lấy ân đức vô thượng này, 

ngài  thành  tựu  nhưng  không  hưởng  thụ  cho  riêng  mình.  Thành  tựu  của  ngài  phổ  thí  khắp 

mười phương, không có cùng tận, càng thí càng nhiều, càng thí càng không thể cùng tận. 

Điều này chúng tôi có kinh nghiệm, vào năm 1999, tôi ở Singapore, khi đón năm mới. Cư 

Sĩ  Lâm  phát  cơm  miễn  phí  ba  ngày:  mồng  một,  mồng  hai  và  mồng  ba,  hoan  nghênh  mọi 

người đến ăn cơm. Tôi thương lượng với cư sĩ Lý Mộc Nguyên, chúng ta có thể mỗi ngày 

đều làm việc này chăng? Một năm 360 đều phát cơm miễn phí. Ông ta cũng vui mừng, được! 

Chúng ta thử xem, việc phát cơm ở Cư Sĩ Lâm rất nỗi tiếng. Quân bình số người đến ăn cơm 

hằng  ngày  lên  đến  1000  người, những  ngày  nghĩ  hay  chủ  nhật  khoảng  ba  bốn  ngàn  người. 

Phát cơm suốt 24 tiếng đồng hồ không gián đoạn, buổi tối bất cứ lúc nào đến đều có điểm 

tâm nóng. Cư Sĩ Lâm tốn hết bao nhiêu tiền? Không tốn bao nhiêu, đại khái là mấy ngày đầu, 

chưa đến một tháng. Một hai tuần đầu, Cư Sĩ Lâm phải bỏ tiền ra, còn sau đó thì khắp nơi 

đều có người đem gạo, dầu, rau đến. Đưa đến rất nhiều, ăn không hết, mỗi ngày 1000 người 

ăn cũng không hết. Không ăn hết phải làm sao? Những thứ đó không thể để dành, để lại sẽ hư 

mất, nên đặc biệt mua một xe tải nhỏ, để đưa đến các Tôn giáo khác. Singapore có chín Tôn 

giáo,  họ  thành  lập  cô  nhi  viện,  viện  dưỡng  lão,  cơ  cấu  từ  thiện.  Nên  những  thứ  chúng  tôi 

không dùng đến,  đều  phân phát cúng  dường cho họ, trở thành  chổ  cung  cấp  cho  họ,  ngày 

ngày đều đưa đến. 

Chúng tôi thu nhập rất nhiều, nhưng không tốn tiền, các Tôn giáo khác nhìn thấy rất hâm 

mộ, nói với Lý cư sĩ rằng: Quý vị rất có tiền, tiền từ đâu đến? Lý cư sĩ nói: chúng tôi có ông 

chủ giỏi, ông chủ này là ai? Phật A Di Đà là ông chủ của chúng tôi. Ông chủ chúng tôi có 

tiền. Thực tế thì càng thí càng nhiều, đây là một việc tốt. Phật pháp tiếp dẫn chúng sanh, đầu 

tiên là lấy lợi dụ dẫn, sau đó khiến họ thâm nhập vào trí tuệ của Như Lai. 

Thật vậy, có rất nhiều người không tin Tôn giáo, cũng thường đến đây ăn cơm. Mấy hộ 

gia đình gần Cư Sĩ Lâm đều không cần nấu ăn, khi ăn cơm đều đến Cư Sĩ Lâm. Lâu ngày 

như vậy cũng thấy ngại, nên đến xin làm công quả, cuối cùng tất cả đều tin Phật, trở thành tín 

đồ của Cư Sĩ Lâm. Càng thí càng nhiều, Phật A Di Đà ở thế giới Cực Lạc cũng vậy, càng thí 

càng nhiều. Quý vị xem, ngài bố thí tài, bố thí pháp, bố thí vô úy, ngài đã thực hành. Phạm vi 

Tập 450  645 



là cõi nước của mười phương chư Phật. Khắp biến pháp giới hư không giới, không có vị Phật 

nào làm như vậy. Có làm, nhưng không nói là làm với quy mô lớn như vậy, thế giới Cực Lạc 

đã làm như thế. Thế nên quý vị đừng sở xả, thật sự càng xả thì được càng nhiều, càng nhiều 

thì sao? Phải càng xả bỏ. Không được lưu giữ, như vậy rất phiền phức. Càng nhiều càng xả, 

càng xả càng nhiều, cho không bao giờ cùng tận. 

Ân đức của Phật Di Đà rộng lớn sâu xa, ngôn ngữ khó mà nói rỏ được. Từ trên thân có 

trăm miệng, miệng có trăm lưỡi, nói như vậy cùng kiếp, cũng không thể nói hết, nên gọi là 

“bất khả thắng ngôn”. 

Ý này vẫn chưa hết, nhưng đã hết giờ rồi, ngày mai chúng ta còn một buổi giảng. 



 

Tập 454 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:14.06.2011 

Địa điểm: Cang Sơn Tịnh Tông Học Hội_Nhật Bản 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải, trang 576, bắt đầu xem từ hàng thứ nhất. 

Sở dĩ thế giới Cực Lạc có thể trở thành độc tôn thù thắng nhất như vậy, đều do Phật ở đây 

khi còn ở nhân địa phát đại nguyện, và công đức tích lũy từ vô lượng kiếp đã tạo nên như thế. 

Mấy câu này ở trước chúng ta đã học, nhưng cần phải bổ sung. Đức Thế Tôn giới thiệu thế 

giới Cực Lạc cho chúng ta,  Phật A Di Đà khi còn ở nhân địa, là một vị quốc vương, nhưng 

đã  bỏ  ngôi  vị  quốc  vương  để  xuất  gia  tu  hành,  điều  này  người  thường  không  làm  được. 

Chúng ta có lý do tin tưởng sâu sắc rằng, Thế Nhiêu Vương- danh hiệu của quốc vương này, 

chắc chắn là Bồ Tát tái sinh, tuyệt đối không phải phàm phu, mà là Bồ Tát tái sinh. Nhất định 

là Bồ Tát đã khai ngộ của đại thừa thị hiện như thế, nếu không thì không thể. 

Từ trên kinh này xem, càng tin rằng ngài là Bồ Tát tái sinh, vì sao vậy? Vì trong kinh này 

nói:  Vô  lượng  kiếp  tích  lũy  công  đức.  Vô  lượng  kiếp  tức  không  phải  năm  kiếp.  Cho  thấy 

646  Tập 450 



không phải Như Lai tái sinh, cũng là pháp thân Bồ Tát vì nguyện lực mà tái sinh, nên mới 

thành tựu được như thế, ngài mới có được quả báo thù thắng trang nghiêm như vậy. 

Đồng thời, sau khi thế giới Cực Lạc thành tựu, chúng sanh trong mười phương, đến thế 

giới Cực Lạc tu hành, nhất định có nhân duyên rất thù thắng với Phật. Trong giáo lý đại thừa 

thường nói: Phật không độ người không có duyên.Có thể tin, có thể phát nguyện vãng sanh 

thế giới Cực Lạc, đều có nhân duyên rất thâm sâu với Phật A Di Đà, với thế giới Cực Lạc, họ 

nghe danh hiệu này mới có thể sanh tâm hoan hỷ. Vậy nên thế gian không có chuyện ngẫu 

nhiên, nói chuyện ngẫu phát là điều không thể, bất cứ việc gì đều có tiền nhân hậu quả. Đồng 

thời chúng ta nghĩ đến nhiều người vãng sanh như vậy, đến thế giới Cực Lạc đều có thể tinh 

tấn tu hành, công đức này ngày càng lớn. Năm kiếp tu hành của Phật A Di Đà, sau khi thế 

giới Cực Lạc thành tựu đến nay, trong kinh Phật nói là mười kiếp. Tức là trong khoảng thời 

gian này là mười lăm kiếp, thế giới Cực Lạc kiến lập đến nay đã mười lăm kiếp.Trong mười 

kiếp này, bao nhiêu chúng sanh thành Phật ở thế giới Cực Lạc, công đức này không vi diệu 

sao? Tích lũy nhiều công đức như vậy, Phật Di Đà mới có “tối vi độc thắng”, mới đạt được 

danh hiệu tốt đẹp này, mới thật sự có sức mạnh nhiếp thọ tất cả chúng sanh khổ nạn, cũng có 

thể hóa giải tất cả thiên tai. Ngày nay chúng ta không có gì cả, chỉ  phát hư nguyện mà có thể 

thành tựu, làm gì có đạo lý này? Điều này chắc chắn không thể nói được. 

Thế nên, Phật A Di Đà phát một lời nguyện, nói một câu nói. Từ trong kinh này chúng ta 

thấy, có 15 kiếp tu hành tích lũy công đức, trong việc tự hành hóa tha, ngài đã làm được điều 

này. Chúng ta hiểu được đạo lý này, ngày nay bất luận chúng ta làm việc nhỏ hay việc lớn, 

nếu không tích lũy công đức làm sao thành tựu được? Hôm nay tôi phát tâm muốn làm một 

việc gì đó, liền có thể thành tựu, không có đạo lý này. Nhất định cần phải giống như Phật vậy, 

Phật là làm đại sự, việc lớn nhất trong thế xuất thế gian, nên đã tích lũy công đức vô lương 

kiếp. Từ phát nguyện đến thành tựu thế giới Cực Lạc, cho đến ngày nay là công đức 15 kiếp. 

15 kiếp này là chuyên môn tu Tịnh độ, chuyên môn thành tựu thế giới Cực Lạc. Trong mười 


kiếp, tiếp dẫn không biêt bao nhiêu người, thành tựu không biết bao nhiêu chúng sanh, công 

đức này vĩ đại biết bao! Chúng ta hiểu rõ ràng minh bạch vấn đề này, lòng tin sẽ dõng mãnh 

không bị thoái chuyển, thông thường chúng ta không nhận thức được điều này. 

Tuy đọc đến những đoạn kinh văn này, nhưng không hiểu được ý nghĩa trong đó, chỉ hiểu 

được chút ý nghĩa bên ngoài, còn không lãnh hội được thâm ý trong đó. Thế nên không đoạn 

được nghi hoặc, tín tâm không kiên cố. Học được năm ba năm thì liền thoái tâm, dao động. 

Thậm chí có người học mười hai, mười ba năm cũng thoái chuyển, năm sáu mươi năm cũng 

thoái tâm. Có, không phải không có, không phải chuyện lạ. Chúng ta hiểu, trong kinh nói rất 

rõ, nhưng họ không lãnh hội được. Câu vô lượng kiếp tích lũy công đức, không phải đã nói 

rất rỏ ràng minh bạch rồi sao? 

Phật A Di Đà tu hành trãi qua vô lượng kiếp, vô lượng chính là vô cùng lớn. Lần này ngài 

làm quốc vương, từ bỏ ngôi vị, theo Thế Gian Tự Tại Vương Phật xuất gia, hiệu là tỳ kheo 

Tập 450  647 



Pháp  Tạng.  Ngài  đã  tích  lũy  công  đức  từ  vô  lượng  kiếp.  Vô  lượng  kiếp  này,  cho  dù  thêm 

nhiều hơn nữa cũng là vô lượng kiếp, giảm xuống thật nhiều vẫn là vô lượng kiếp. Đây chính 

là điều vì sao ngài có thể thành tựu, người khác vì sao không thể thành tựu, đạo lý chính là ở 

đây.  Minh  tâm  kiến  tánh  sẽ  đạt  được  hai  chữ  vô  lượng  này,  minh  tâm  kiến  tánh  chính  là 

buông bỏ khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trước, khế nhập vào cảnh giới này. 

Thử nghĩ xem, chúng ta không tu học thời gian dài như vậy, tu học được bao nhiêu thời 

gian, chính mình không biết, nhưng khi kiến tánh sẽ biết, vì sao vậy? Vì kiến tánh, túc mạng 

thông hiện tiền, tam minh lục thông, biết hết tất cả những đời kiếp trong quá khứ. Đến lúc đó 

mới biết, tôi cũng tu từ vô lượng kiếp, còn bây giờ không biết. Hiện nay thoái tâm là vì sao? 

Vì không đủ nhân duyên. 

Thiện  Đạo  đại  sư  nói  rất  hay:  Tất  cả  đều  do  gặp  duyên  không  giống  nhau.  Gặp  nhân 

duyên tốt, có thiện tri thức nói thông suốt điều này nên hiểu rỏ không còn hoài nghi. Không 

thấu triệt,  sẽ  nghi hoặc  mãi, có nghi  là  có  thoái  chuyển. Đến lúc thâm  tín không  nghi, mới 

thật sự không còn thoái chuyển. Bất luận cảnh giới nào hiện tiền, đều như như bất động. 

Phật A Di Đà lấy ân đức vô thượng này, phổ thí khắp mười phương, không cùng tận. Phật 

cũng cảm ân, khi ngài chưa thành Phật, cũng có thầy, có cha mẹ, có thiện tri thức, có hộ pháp, 

ngài mới thành tựu được. Ngài cảm ân tất cả, chúng ta có thể không cảm ân sao? Nếu thật sự 

hiểu, thì tất cả chúng sanh trong thế gian đều có ân đức với mình, đều giúp đỡ, nhưng chúng 

ta không biết. Chúng ta ăn bửa cơm này, gạo từ đâu mà có? Bột mì từ đâu mà có? Rau tươi từ 

đâu  mà  có?  Quý  vị  thử  nghĩ  xem,  bao  nhiêu  người  thành  tựu.  Thành  tựu  này  nếu  tính  về 

trước, thì những người này thành tựu là nhờ cha mẹ họ muôi lớn họ, cha mẹ họ còn có cha 

mẹ. Như vậy quý vị mới biết ân đức này rộng lớn chừng nào, nói không cùng tận. 

Suy rộng ra, vô lượng vô biên chúng sanh trong ba đời mười phương, thành tựu bửa cơm 

này cho chúng ta. Ngày nay con người ăn cơm rồi, lại vong ân phụ nghĩa. Không biết ân đức, 

không có tâm cảm ân. Nhà Phật trước khi ăn cơm, còn chắp tay tụng chú cúng dường, vẫn 

còn có chút hình thức, còn những nơi khác trong xã hội, đến hình thức cũng không còn. Nếu 

không thấu triệt đạo lý này, thì chắp tay cúng dường chỉ là hình thức bên ngoài, sức mạnh đó 

rất bạc nhược, thà không có còn tốt hơn. Nhưng sức mạnh quá bạc nhược, sức mạnh sanh ra 

như thế nào? Từ nơi ý niệm chân thành. Tâm chân thành cảm ân, sức mạnh đó rất sâu dày. 

Phật Di Đà đem ân đức vô thượng của ngài, phổ thí khắp mười phương, đây là báo ân! 

Ân này báo như thế nào? Người ban ân không cần chúng ta báo đáp. Người ban ân hy vọng 

sau khi chúng ta lớn lên, khi có năng lực nên triển chuyển giáo hóa. Khiến chánh pháp cửu 

trú ở thế gian, mãi không gián đoạn, rộng độ chúng sanh, nguyện của ngài là như vậy. Chúng 

ta cũng phát nguyện này, cũng hành nguyện này, đó  mới thật sự là người báo ân, điều này 

không phải giả. Học Phật nên bắt đầu từ chổ này. 

648  Tập 450 



Ân đức của Phật Di Đà rộng lớn sâu xa, ngôn ngữ nói không hết được, không cùng tận 

được. Bên dưới đưa ra ví dụ rằng: cho dù thân có 100 cái miệng, miệng có 100 lưỡi, cùng 

kiếp nói như vậy, cũng không nói hết, nên gọi là “bất khả thắng ngôn”, nói không hết. Chư 

Phật Bồ Tát, mỗi niệm là giác ngộ tất cả chúng sanh. Chỉ có người giác ngộ, mới thật sự tùy 

thuận tánh đức, chắc chắn không trái ngược, tánh đức là chân thiện. Tánh người vốn thiện, 

đây là các bậc cổ nhân ngày xưa nói. Nên chắc chắn không có ác niệm, không có ác khẩu, 

không có ác hành. 

Còn có hành vi này, đặc biệt là ý niệm, còn có ác niệm. Như vậy là sai, là bất thiện, trái 

với tánh đức. Trái với tánh đức tức là làm ác, văn tự trong kinh cũng thường dùng “ác tác”, 

ác tác và tác ác cùng một nghĩa. Trong làm ác, điều ác lớn nhất là sát sanh. Nên trong giới 

luật, bất luận là năm giới, mười giới của tại gia, hoặc là tỳ kheo, tỳ kheo ni, Bồ Tát giới của 

xuất  gia, giới  đầu  tiên  là không  sát sanh. Vì  sao giới này  để  đầu  tiên?  Đó  chính là  nói, sát 

sanh là tội ác lớn nhất, đặc biệt là giết người, đó là tội gì? Gọi là nghiệp địa ngục. Quý vị đã 

tạo nghiệp địa ngục, sẽ chiêu cảm quả báo địa ngục. Tội giết người nặng nhất, kế đến là giết 

hại súc sanh. 

Khi chúng ta chưa học Phật, không hiểu đạo lý này, sát hại không biết bao nhiêu chúng 

sanh? Không giết người, nhưng giết không ít súc sinh. Chúng ta mỗi ngày ăn thịt đều là sát 

sinh, không ăn thịt mà ăn cá, cá cũng có sinh mạng. Không thể nói ăn cá là không sát sinh, 

đều là sát sinh cả, giống ở dưới nước. Đứng đầu thủy tộc là Long Vương, quý vị kết oán với 

họ. Thế nên trong kinh điển đại thừa Đức Phật nói: Không ăn thịt của tất cả chúng sanh, đây 

là đại giới của nhà Phật. 

Người thế gian có quyền có thế, phát động một lần chiến tranh, không kể lý do gì, đều là 

tạo nghiệp địa ngục. Chúng ta có thể tưởng tượng được, những linh hồn tử nạn trong chiến 

tranh, hiện nay họ ở đâu? Hiện nay họ vẫn đang chiến tranh. 

Lúc  đại  thế  chiến  lần  thứ  hai,  chúng  tôi  khoảng  mười  mấy,  hai  mươi  tuổi.  Nhớ  lại, 

đúng là binh mã hổn loạn. Hình ảnh chiến tranh chúng tôi ấn tượng rất sâu, có khi nằm mơ 

cũng là chạy nạn, vẫn đang đánh trận! Điều này chúng sẽ ta hiểu, những người tử nạn trong 

chiến tranh, họ vĩnh viễn đang chiến tranh, không hề nghĩ ngơi, vì sao? Trong đầu họ không 

nghĩ gì khác, chỉ nghĩ đến chiến tranh.Thế nên phát động chiến tranh, tuyệt đối không phải là 

chuyện tốt. Bất luận chiến tranh này là thắng hay thua, tất cả đều là nghiệp địa ngục, rất  đáng 

sợ. Nếu nói là đế vương, vì mở rộng lãnh thổ của mình, mở rộng thống trị của mình, không 

cần chiến tranh cũng làm được. Trung quốc có kinh nghiệm, có lịch sử. Quý vị xem, Nghiêu, 

Thuấn, Ngu Thang, những người như Văn Võ Chu Công, họ không dùng phương thức chiến 

tranh.  Họ  dùng  phương  pháp  gì,  để  mở  rộng  thống  trị  của  mình,  cũng  cố  chính  quyền  của 

mình? Họ dùng đạo đức, dùng giáo dục. Văn hóa có thể củng cố chính quyền, văn hóa có thể 

thống nhất, vì sao không làm như vậy? Làm theo phương diện này chính là “chỉ ư chí thiện”. 

Tập 450  649 



Các bậc thánh hiền đế vương ngày xưa, là một bộ sách quí về việc thống trị quốc gia. 

Mọi người đều biết Tứ Thư, bài đầu tiên trong Tứ Thư là Đại Học. Câu đầu tiên trong Khai 

Tông Minh Nghĩa của Đại Học nói: “Đại học chi đạo tại minh minh đức, tại thân dân, tại chỉ 

ư chí thiện”. Họ không chủ trương dùng vũ lực, mà chủ trương dùng nhân nghĩa đạo đức cảm 

hóa trăm họ. Người trong nước này đều hành trì nhân nghĩa đạo đức, sẽ thức tỉnh quốc gia 

lân cận học theo. Quý vị không cần tự xưng thiên tử, nhưng họ tôn xưng quý vị là thiên tử. 

Họ  bằng  lòng  quy  phục,  nghe  theo  giáo  huấn  và  chỉ  đạo  của  quý  vị.  Như  vậy  không  phải 

dùng vũ lực, là dùng văn hóa, dùng đạo đức, đây chính là chỉ ư chí thiện. Dùng vũ lực làm 

người khác khiếp sợ, dùng thế lực, quyền thế là áp đảo bức bách người khác. Người ta không 

thể không phục, nhưng tâm không phục, ngoài mặt tỏ vẻ phục, nhưng trong lòng không phục. 

Quý vị dùng nhân nghĩa đạo đức, người ta phục từ trong tâm, không giống nhau. 

Những chân lý này là cổ thánh tiên hiền truyền lại, đáng tiếc người hiện nay không đọc, 

không chịu tiếp xúc những điều này, chỉ theo khoa học, thật đáng đáng tiếc. Con đường của 

khoa học là sai, đi đến tự tư tự lợi. Như vậy tạo nghiệp càng nặng, tạo nghiệp nặng thì quả 

báo sẽ nặng. Quả báo chưa hiện tiền, hoa báo hiện tiền. 

Như hiện nay xã hội động loạn, trên địa cầu thiên tai khác thường, gọi là hoa báo. Tam đồ 

là quả báo địa ngục, súc sanh, ngạ quỷ. Hiện tiền hoa báo không tốt, quả báo sẽ rất khổ. Hoa 

báo tốt đẹp, quả báo ở nhân thiên. Nhân thiên, Tứ vương thiên, Đao lợi thiên là địa cư thiên, 

họ chịu sự ảnh hưởng của xã hội thế gian. Đại khái Dạ ma thiên trở lên, họ không ở trên mặt 

đất này, nên ảnh hưởng ít lại. Ở nơi mặt đất này, khó tránh khỏi sự ảnh hưởng. Thế nên ngày 

nay thật sự biết tích lũy công đức, thật sự biết y giáo phụng hành, phải thực hành Thập Thiện 

Nghiệp  Đạo,  phải  tuân  thủ  Tam  Quy  Ngũ  Giới.  Thật  sự  thấu  suốt,  thật  sự  tin  tưởng.  Thực 

hành những điều này trong cuộc sống hằng ngày của mình như xử sự đối nhân tiếp vật. Nếu 

quý vị không niệm Phật cầu sinh Tịnh độ, chắc chắn được sanh lên cõi trời. Sanh thiên, tôi 

cũng có thể nói rằng, nhất định quý vị được sanh vào Dạ ma thiên trở lên, không sanh vào 

Đao lợi thiên trở xuống, vì sao vậy? Quý vị là người tốt. Đọc sách hiểu lý lẽ, học Phật càng 

hiểu đạo lý này hơn, bằng không thì học nó làm gì? 

“Cái bỉ Phật”, là Phật A Di Đà, trú nơi trí tuệ chân thân, nên có thể bố thí lợi ích chân thật. 

Nhớ kỷ hai câu này, cần phải học, nếu không có chân thật tuệ, thì làm gì có chân thật lợi ích? 

Trú trong chân thật tuệ, trong lòng quý vị có trí tuệ chân thật, sao lại cầu chân thật trí tuệ? 

Người người đều muốn. Phật dạy chúng ta một pháp phương tiện, người thế gian chúng ta 

đều muốn phát tài, đều muốn thông minh trí tuệ, đều muốn mạnh khỏe trường thọ. Phật dạy 

chúng ta có ba điều, là việc nhỏ không phải việc lớn, rất dể đạt được. Chỉ cần đồng ý làm, lập 

tức đạt được. 

Tài phú là quả báo, bố thí tài là nhân, nếu tu nhân của bố thí tài sẽ được tài phú. Thông 

minh trí tuệ là quả báo, bố thí pháp là nhân, tu bố thí pháp nhất định được thông minh trí tuệ. 

Chúng ta thích học kinh giáo, thích diễn giảng kinh giáo cho người khác, đây gọi là bố thí 

650  Tập 450 



pháp. Làm việc này được quả báo gì? Thông minh trí tuệ. Bố thí vô úy, là khi người khác có 

sợ hãi, quý vị giúp họ giải trừ khó khăn, đây gọi là bố thí vô úy. 

Lần  này  Nhật  Bản  gặp  thiên  tai,  chúng  tôi  nghe  được  cũng  rất  đau  lòng.  Nên  có  nhân 

duyên  này_thủ  tướng  tiền  nhiệm  Cưu  Sơn,  viết  cho  tôi  một  bức  thư,  hy  vọng  tôi  đến  đây 

giảng kinh, giúp hóa giải thiên tai. Có nhân duyên này, chúng tôi đương nhiên phải đến. Đích 

thực khi Đức Thế Tôn còn tại thế, hóa giải thiên tai cho tất cả chúng sanh, chính là dạy học. 

Đức Thế Tôn có trí tuệ, thần thông, đạo lực để giúp mọi người hóa giải thiên tai, không phải 

ngài tu hành trong một đời. Trong Kinh Phạm Võng, chính Đức Thế Tôn tự thố lộ một chút 

tin tức rằng, ngài đã thành Phật từ những kiếp lâu xa về trước. Lần này thị hiện ở cõi Ta Bà, 

chính là 3000 năm trước, lần này là lần thứ 8000. 

Như vậy chúng biết, Đức Thế Tôn cũng tích lũy công đức từ vô lượng kiếp. Nguyện lực, 

tín tâm, trí tuệ của ngài, mới thật sự có thể gia trì chúng ta. Thế giới của chúng ta hiện nay, 

sao lại biến  thành như  vậy?  Không  có gì khác, quý  vị  thử  nghĩ  xem, hiện  nay  chúng  ta  cự 

tuyệt  Phật  giáo, không học  theo  Đức  Thế  Tôn, không  học  theo  tổ  tông, không  học  các  bậc 

thánh  hiền,  dẹp  tất  cả  Phật  thánh  hiền  qua  một  bên,  nên  xuất  hiện  vấn  đề.  Người  xưa  nói: 

“Không nghe lời người đi trước, chịu thiệt ngay trước mắt”. Quý vị gạt bỏ tất cả chư vị tiền 

nhân, không nghe, nên bây giờ chịu thiệt. Chịu thiệt mà vẫn không giác ngộ, còn cảm thấy 

mình làm không sai, phải làm sao? Phải chịu thiệt lớn, chịu đến khi mình hoàn toàn không 

còn cách nào khác, mới quay đầu tìm tổ tông, mới đi cúi đầu sám hối, cầu tổ tông tha thứ. Tổ 

tông thật đã tha thứ, đây không phải là giả. Tổ tông tuyệt đối không ghi thù, tuyệt đối không 

nhớ hận. Tổ tông chỉ thương xót chúng ta, vì chúng ta rất đáng thương, ngu si, không nghe 

lời. 

Quý vị mới không ngờ rằng, chư vị cổ đức sao từ bi như vậy, chúng ta làm nhiều việc xấu 

như vậy, nhưng họ đều không trách cứ gì. Thật vậy, không hề trách móc, chỉ cần quý vị quay 

đầu, cố gắng nghe lời. Xã hội có thể khôi phục sự hài hòa hưng thịnh, và tất cả thiên tai đều 

được hóa giải, thiên tai không còn. Chân thật tuệ mới có lợi ích chân thật. 

Khiến tất cả chúng sanh đều được rốt ráo chân thật, rốt ráo chân thật là tự tánh. Đều đạt 

được  rốt  ráo  chân  thật,  chính  là  trở  về  tự  tánh.  Trong  pháp  môn  Tịnh  độ,  chính  là  trở  về 

thường tịch quang. Tứ độ, cao nhất là cõi thường tịch quang, cõi thường tịch quang chính là 

rốt ráo chân thật. Nên ân đức này không cùng tận, nói không hết được, chúng ta phải thường 

giữ lòng cảm ân. Cảm ân Phật Bồ Tát, cảm ân cổ thánh tiên hiền, cảm ân tổ tông, cảm ân tất 

cả chúng sanh. Mỗi chúng sanh đều thành tựu cho tôi, đều là ân nhân của tôi. Ngay trong đời 

này, chúng ta đã giác ngộ, đã minh bạch, nên phải làm một người biết báo ân thật sự. Thật sự 

báo ân, chính là y giáo phụng hành, không thể không đọc kinh sách, không thể không hiểu 

giáo lý, không thể không tuân thủ giới hạnh, đây là thật sự báo ân. Cá nhân phải duy trì mãi 

mãi, không xung đột với người khác.Họ xung đột với mình, mình tùy thuận họ, nghĩa là tuyệt 

đối không đối lập với họ, đây là bước thứ nhất tu học Phật pháp. Đối với đoàn thể, quyết định 

Tập 450  651 



không để  phát  sinh  xung  đột.  Nguyên  nhân  gì làm  phát  sinh  xung đột?  Tất  cả là  do  tranh 

danh đoạt lợi. Chúng ta không cần danh, cũng không cần lợi, sẽ không có xung đột, quý vị 

cũng không bị tổn hại, vì bị tổn hại đều là những việc trên mặt danh lợi. Chúng ta không cần 

danh, cũng không cần lợi, nên không bao giờ bị người khác làm tổn hại. Vì người khác có 

làm tổn thương, cũng không thể tổn thương pháp thân huệ mạng của quý vị. Nghiêm trọng 

nhất là tổn thương đến thân thể, nhưng thân thể tôi cũng không cần, vậy quý vị tổn thương 

đều gì? Không tổn thương được. Khi thân thể mất đi, tôi sẽ đến thế giới Cực Lạc, nếu quý vị 

không đến thế giới Cực Lạc, thì không tổn thương được tôi. Nên nếu không cần bất cứ điều 

gì, thì không có gì tổn thương được quý vị. Chiêu này rất hay, quá viên mãn, chư Phật Bồ Tát 

đều như vậy, chúng ta nên học tập họ. 

Vĩnh viễn không xung đột với người thế gian, nghĩa là không liên quan đến lợi hại. Họ 

cần, tôi không cần. Tôi cần, họ không cần. Nếu tôi cần mà họ cũng cần, tôi sẽ hoan hỷ, được, 

thứ tôi cần là gì? Đọc kinh mỗi ngày, ngày ngày niệm Phật A Di Đà cầu sanh thế giới Cực 

Lạc. Tôi chỉ cần như vậy, còn ngoài ra không cần gì thêm. Quý vị muốn giống như tôi vậy, 

tốt! Chúng ta cùng nhau đến thế giới Cực Lạc, làm người bạn tu học tốt. 

Cuốn chú giải của Hoàng Niệm Tổ nói đến đây, bản kinh này của ông có bốn cuốn chú 

giải, cuốn thứ ba này đã giảng viên mãn. Bên dưới là cuốn thứ tư, trang 577 cuốn thứ tư. Từ 

phẩm 30 đến phẩm 48, cuốn thứ tư. 

Sau cùng là hậu ký, tái ký và phụ lục, những tài liệu tham khảo này. Ở trước có một đoạn 

ông giới thiệu quyển thứ tư. Quyển này là trọng điểm, chú giải quyển này là một quyển sau 

cùng, chính là quyển sau cùng trong bộ sách. Trọng điểm có năm phần. 

Thứ nhất, tiếp theo phẩm thứ 28 ở trước, là đại sĩ thần quang. Phẩm thứ 29 là nguyện lực 

hoằng thâm. “Minh Cực Lạc Bồ Tát nguyện lực, tu trì chân thật công đức, hành viên đức mãn, 

Chư Phật cộng tán. Kiêm minh quốc độ an lạc thanh tịnh, thọ lạc vô cực, khuyên dụ vãng 

sanh”. Đây là ý thứ nhất, thêm một lần nữa nhấn mạnh nguyện lực của Bồ Tát ở thế giới Cực 

Lạc, khuyến khích chúng ta. Chúng ta tin thật không có chút hoài nghi, hoài nghi sẽ bỏ lở cơ 

hội  trong  đời  ngay  trước  mặt,  đó  là  hành  vi  sai  lầm  nhất  trong  đời  này  của  chúng  ta.  Cơ 

duyên này như trong bài kệ khai kinh nói: Trăm ngàn vạn kiếp khó gặp được, nay chúng ta 

đã gặp được. Bành Tế Thanh cư sĩ nói: Nhân duyên hy hữu từ vô lượng kiếp, nhân duyên khó 

gặp trong vô lượng kiếp, nay đã gặp được. Quý vị đã trúng thưởng, quả thật không đơn giản. 

Gặp  được  cơ hội  này  có  ưu điểm  gì? Rất  có thể thành  Phật ngay  trong đời này. Đây  là 

Thanh văn, Duyên giác, Bồ tát trong biến pháp giới hư không giới, ngày ngày mong cầu mà 

cầu không được, nhưng nay chúng ta đã gặp được. Họ mong cầu nhưng không gặp, chúng ta 

ngày nay đã gặp được lại không mong cầu. Quý vị nói, những người đó thấy chúng ta, họ 

nghĩ gì? Cơ hội này gặp không được thì thôi vậy, nếu gặp được, rất có thể đời này được viên 

mãn cứu cánh, đây là thật không phải giả. Chúng ta vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, chư vị 

652  Tập 450 



nên nhớ, không phải chết rồi, chưa chết. Khi lâm mạng chung chưa đoạn khí, thấy Phật A Di 

Đà đến tiếp dẫn, quý vị liền từ biệt gia thân quyến thuộc của mình: Phật đến rồi, bây giờ tôi 

đi theo ngài. Đi khi còn sống! Sau khi đi mới vứt bỏ thân thể, nên đi khi còn sống, không 

phải chết rồi mới đi. Chết rồi cũng có thể đi, đó không phải đi thật, nhưng không ai biết. 

Khi  còn  sống,  nói  rõ  với  mọi  người:  tôi  thấy  Phật  đến  tiếp  dẫn, tôi  đi  đây.  Như  vậy  là 

vãng sanh thật, không hề giả! Đời này chúng ta không tranh dành điều gì, chỉ tranh thủ việc 

này, vì sao vậy? Vì tất cả là giả, không có thứ gì khi chết có thể mang theo được, đây là gì? 

Nó không chết. Không cần thân xác thối tha này nữa, thân này là thân máu thịt, đến thế giới 

Cực  Lạc  đổi  thân  thể  khác, thân  kim  cang  bất  hoại. Tướng  có  vô  lượng  vẻ  đẹp, tướng  hảo 

quang minh giống như Phật Di Đà vậy. Gặp được nhân duyên này là quý vị có cơ hội nhận 

lấy lợi ích chân thật này. Không gặp được nhân duyên này, thì không còn cách nào khác. 

Thế nên chúng ta biết Bồ Tát ở Cực Lạc, nguyện lực của họ chính là 48 nguyện của Phật 

Di Đà. Họ đã viên mãn 48 nguyện của Phật Di Đà, vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, được 48 

nguyện  của  Phật  Di Đà  gia  trì, hưởng phước  của  ngài, còn  mình như  thế nào?  Chính  mình 

phải siêng năng tu 48 nguyện. Siêng năng tu trì chính là mấy câu bên dưới. 

Tu trì công đức chân thật, đức hạnh viên mãn, Di Đà là đức hạnh viên mãn. Mỗi người 

vãng sanh đến thế giới Cực Lạc thời gian dài ngắn không nhất định, nhưng mỗi người đều 

đức hạnh viên mãn, giống như Phật A Di Đà vậy. Phật Di Đà tán thán, Chư Phật Như Lai 

cùng tán thán, không ai không tán thán. Tán thán Phật là thầy giáo giỏi, tán thán những học 

sinh này hiếu học. Đều thành công, đều đạt đến cảnh giới của thầy, nên thầy hoan hỷ. Chư vị 

thử nghĩ xem, có thể không đến đó được sao? Thật muốn đi, thế giới này có thể không từ bỏ 

chăng? 

Có một thứ không bỏ được, chính là một loại chướng ngại. Trước mắt chướng ngại quý 

vị khai ngộ, khi  lâm  mạng  chung  chướng ngại quý vị vãng sanh. Nên biết, một  vọng  niệm 

đáng sợ như vậy đó, chúng ta lập tức vứt bỏ nó, không cần gì cả. Nhiều nhất tôi chỉ cần bộ 

kinh  này,  tôi  chỉ  cần  danh  hiệu  Phật  này.  Ngoài  bộ  kinh  này,  ngoài  danh  hiệu  Phật  này, 

những thứ khác tôi đều không cần. 

“Kiêm minh”, cần phải nói rỏ thêm, cõi nước an lạc thanh tịnh. Ở trước có nói rất nhiều, 

bên dưới cũng nói thêm. Thọ mạng an vui vô cùng, nói những điều này để làm gì? Khuyên 

dạy  chúng  ta, bảo  chúng  ta, nhất  định  phải  cầu vãng  sanh, nếu  không  cầu  vãng  sanh  là  sai 

lầm. 

Thứ hai “Đối tịnh hiển uế”. Tây phương là tịnh, chân tịnh, so sánh hai bên chúng ta là cõi 

uế, cõi uế là nhiễm ô, nhiễm ô nghiêm trọng. 

50  năm  trước,  là  nữa  thế  kỷ  trước,  chúng  ta  không  hề  nghe  nói  đến  địa  cầu  ô  nhiễm, 

không nghe đến danh từ này. Lúc trẻ chúng tôi không hề nghe đến điều này, 50 năm gần đây 

Tập 450  653 



mới  xuất  hiện  danh  từ  này.  Môi  trường  sinh  thái  ô  nhiễm,  địa  cầu  ô  nhiễm,  mới  xuất  hiện 

những danh từ này. Danh từ này xuất hiện chứng minh điều gì? Chứng tỏ sự nhiễm ô này đã 

rất nghiêm trọng. Nhiễm ô nhẹ không cảm nhận được, khi nghiêm trọng, phát bệnh rồi mới 

phát hiện. Như thiên tai, ngày xưa có, nhưng có đâu mà nhiều đến thế? 

Các bạn đồng học đưa tôi xem một phần tài liệu, ghi rỏ tháng ba, tháng tư, tháng năm. Ba 

tháng 90 ngày này phát sinh bao nhiêu lần thiên tai? Hơn 200 lần. Không có nội dung, chỉ lấy 

tiêu đề tin tức, một hàng là một tiêu đề, mà có rất nhiều trang như vậy. In hai mặt, cả hai mặt 

đều in, hơn 200 lần thiên thai, bình quân mỗi ngày hai ba lần, đây là thế giới gì? Là một hiện 

tượng khác thường. Điều này trong lịch sử chưa từng ghi chép, mà còn toàn những thiên tai 

nghiêm trọng. Động đất đều là trên cấp sáu. Ngày xưa cấp ba cấp bốn là đã  đáng sợ lắm rồi, 

gọi là đại động đất. 

Hiện nay động đất lớn đến cấp chín, sống thần, núi lửa bộc phát. Băng  ở Nam  bắc cực 

tam chảy rất nhanh, nước biển trên địa cầu dâng lên, thêm vào đó là bệnh dịch. Gần đây phát 

hiện ôn dịch, không có thuốc đối trị. Nghe nói bệnh vừa phát, khoảng bốn tiếng sau là chết, 

rất nhanh! Truyền nhiễm khắp nơi lại càng phiền phức. Thế nên trong kinh này, 3000 năm 

trước Phật nói: “Thống xích trược thế ác khổ”. Trược là ngũ trược, chính là ô nhiễm. Nhiễm 

ô này là quả báo, nhân là gì? Nhân chính là ác, khổ. Ác là mười ác nghiệp, hoàn toàn không 

hiểu về thập thiện. Cho rằng sát sanh, trộm cắp, tà dâm đều là sự hưởng thụ của họ. Lấy việc 

ác làm hưởng thụ, điều này không đáng sợ sao? Nên chiêu cảm lấy đau khổ. Phật nói thấu 

suốt điều này, dạy chúng ta từ bỏ ngũ trược. Năm điều ác là nhân, năm điều ác là sát, đạo, 

dâm, vọng, uống rượu, chính là năm giới. Nhất định không được sát sanh, không được trộm 

cắp. Không được trộm cắp, nghĩa là không có ý niệm chiếm lợi ích của người khác, phải hiểu 

điều này. Ý niệm chiếm lợi ích của người khác gọi là đạo tâm, đó là tâm trộm cắp, trong giới 

Bồ Tát của đại thừa, là quý vị đã phạm giới. Tuy quý vị không có hành vi, nhưng giới Bồ Tát 

là luận  tâm  không  luận sự, chỉ cần  có khởi ý niệm  là  đã phạm, không giống  như giới  Tiểu 

thừa. Giới tiểu thừa là luận sự không luận tâm. Trong lòng quý vị nghĩ thế nào không quan 

trọng, miễn trên mặt sự đừng phạm, nên giới Bồ Tát khó tu hơn giới tiểu thừa, họ khởi tâm 

động niệm.  Thanh  tịnh  của  Bồ  Tát,  A la  hán không sánh  được,  Bồ  Tát thật  sự thanh  tịnh. 

Tịnh độ là đại thừa không phải tiểu thừa. 

Từ bỏ ngũ trược, chính là tuân thủ nghiêm khắc năm giới và thập thiện, như vậy thì sao? 

Đoạn tận năm loại đau khổ, năm loại đau khổ là hoa báo. Rời xa năm loại thiêu đốt, năm loại 

thiêu đốt là quả báo, năm loại thiêu đốt chính là địa ngục, địa ngục là một biển lửa. Năm loại 

đau khổ là thiên tai trước mắt chúng ta, nhiều thiên tai đem đến đau khổ cho chúng ta, nên 

đây gọi là hoa báo. Hoa báo không tốt, quả báo sẽ nghiêm trọng. Chúng ta có thể trì năm giới, 

có thể hành thập thiện, thì hoa báo tốt, quả báo càng thù thắng. 

“Khuyên tu thế thiện”, Phật Bồ Tát dạy chúng sanh đầu tiên phải tu thiện pháp của thế 

gian. Thập thiện là thông thế gian thiện pháp, như Đệ Tử Quy, Cảm Ứng Thiên đều là thiện 

654  Tập 450 



pháp thế gian. Phải siêng năng học tập, không được thiếu thực tế. Nền tảng chưa tu thành, thì 

đại kinh đại luận cũng vô ích. Quý vị đọc như thế nào, nói như thế nào, nói lưu loát đến đâu 

cũng vô ích, vì sao vậy? Vì quý vị chưa làm được. Làm không được, chi bằng thật thà tu Ngũ 

Giới, Thập Thiện, tu Đệ Tử Quy, Cảm Ứng Thiên, vì sao vậy? Vì sẽ không đọa vào ba đường 

ác. Quý vị ngày ngày giảng kinh dạy học, nói rất lưu loát nhưng vẫn đọa địa ngục. Như vậy 

chỉ là khẩu thiện, nhưng tâm hành bất thiện, đạo lý này không thể không biết. 

“Trùng  trùng hối  miễn”, hối  là  dạy  dỗ,  miễn  là  động  viên. Khiến  mọi  người  tu  trì  kinh 

giới, độ thoát thân này. Kinh là hiểu rỏ chân lý, là căn bản để đoan chánh tâm niệm. Giới là 

ràng buộc chúng ta hành trì, chính là thân khẩu. Nếu có thể trì giới, thực hành tất cả giới luật, 

trì giới cũng  không dễ. Nếu không  hiểu rỏ  đạo lý  trong giới luật, thường hành sai ý  nghĩa, 

như cổ nhân nói: Chết trong giới điều, đó không phải là thật trì giới. Phải biết Phật pháp, đặc 

biệt  là  Phật  pháp đại  thừa  rất linh hoạt  chứ  không  phải  cứng nhắc. Thế  nên nhất  định phải 

hiểu khai giá trì phạm  trong  mỗi  điều giới  luật.Lúc nào  khai  duyên, đó  là khai giới, không 

phải phá giới. Qúy vị nhất định phải khai giới, vì sao vậy? Vì lợi ích chúng sanh. Không khai 

duyên thì nhất định phải tuân thủ, cần phải hiểu thế nào gọi là trì, như thế nào gọi là phạm. 

Bốn chữ khai giá trì phạm này, phải rỏ ràng minh bạch, mỗi điều giới luật cũng đều như vậy. 

Tự nhiên giới luật đối với quý vị không còn câu thúc nữa, chúng ta rất tự tại trong giới luật. 

Tâm  thiện, lời  nói  thiện, hành  vi  thiện. Tinh  thần  cơ  bản  trong  giới đại  thừa, nhất  định 

phải để nó đứng đầu, còn đặt mình ở sau cùng. Giới tiểu thừa thì trái lại, giới tiểu thừa chủ 

yếu là tự lợi, lợi tha chỉ là phụ. Giới đại thừa không có chính mình, nên đặt lợi tha đặt lên 

hàng đầu. 

Trong kinh nói: Chúng sanh tạo nghiệp tam độc ngũ ác, chịu quả báo thiêu đốt đau khổ 

trong luân hồi. Trong mấy phẩm kinh bên dưới, phẩm bên dưới là Bồ Tát Tu Trì. Nội dung 

phẩm kinh này rất dài, tiếp theo nói: Công đức chân thật. Sau đó nói tiếp, nghiệp mà hiện nay 

chúng ta tạo. Tam độc là tham sân si. Ngũ ác là sát đạo dâm vọng tửu. Chúng ta thử nghĩ xem, 

phải chăng chúng ta đang tạo? Lại bình tĩnh quan sát xã hội này, phải chăng xã hội này khắp 

nơi đang tạo nhân này? Nhưng không ai nói đây là sai lầm, chỉ có trong kinh Phật nói điều 

này là sai. Thế nên người hiện tại không cần kinh Phật, không cần Phật giáo, vì sao vậy? Vì 

họ có thể làm tự do, không ai nói gì. Để Phật qua một bên, cho rằng ngài là mê tín, những gì 

ngài nói đều là giả. Tham sân si có gì không tốt? Có ai không tham? Nên họ nói có vẽ rất tự 

đắc. 

Mấy năm trước, tôi ở HongKong. Ký giả đài truyền hình HongKong đến phỏng vấn tôi, 

hỏi  tôi  một  vấn  đề. Họ  hỏi, người  thế  gian  mấy  ngàn  năm  nay  đều  truyền  nhau  nói, người 

không vì mình trời tru đất diệt. Vì mình là chính xác, không vì mình trời tru đất diệt. Tôi nói 

với họ, câu nói này là sai, khiến rất nhiều người ngộ nhận. Tôi đưa ra ví dụ, Đức Thế Tôn 

suốt đời không vì mình, trời cũng không tru ngài, đất cũng không diệt ngài. Một đời Khổng 

Tử cũng không vì mình, nhưng trời không tru, đất không diệt ông. Sau đó tôi nói với họ, suốt 

Tập 450  655 



đời tôi cũng không vì mình, nhưng ông trời cũng đâu có tru diệt tôi. Hiểu sai một câu nói, 

dẫn  đến động  loạn  toàn  bộ xã  hội, nên  ngôn ngữ  không  thể  không  cẩn  thận. Khổng  tử  dạy 

học đặt ngôn ngữ ở vị trí thứ hai, thứ nhất là đức hạnh, thứ hai chính là ngôn ngữ, có thể thấy 

ngôn ngữ rất quan trọng. 

Nhất  định  không  nên  dẫn  dắt  xã  hội  đi  sai  đường,  không  nên  động  viên  con  người  tạo 

nghiệp. Ngày nay đều cho rằng, khuyến khích mọi người làm  ác là việc tốt, phải kích phát 

dục vọng của họ ra. Khiến họ có chổ tiêu hao năng lực, thích tiêu hao, như vậy kinh tế xã hội 

mới bành trướng, mới phát triển, đều là những khái niệm này. Đích thực hiện nay hiệu quả 

đang xuất hiện, cuộc sống vật chất của mọi người đang nâng cao, nhưng đạo đức thì không 

còn. Vì muốn kinh tế phát triển, mà hũy diệt cả một nền luân lý đạo đức. Quý vị thử nghĩ cái 

được và mất trong đây, cái đạt được chỉ là sự thọ dụng trên mặt vật chất ở trước mắt, nhưng 

mất đi chính là niềm an vui của tinh thần. 

Con người sống ở thế gian là gì? Sống một cách tê liệt, không giống như con người. Mỗi 

ngày truy cầu hưởng thụ vật chất, đó chính là hút nha phiến, chích heroin, họ thật sự vui ư? 

Họ rất thống khổ. Đau khổ này là hoa báo, gọi là năm loại đau khổ, là hoa báo. Quả báo thì 

sao?  Quả  báo  trong  tương  lai,  ở  trong  địa  ngục  tam  đồ,  thời  gian  làm  người  trong  đời  này 

không bao lâu. Chỉ ngắn ngủi mấy mươi năm, rồi rơi vào trường kỳ đau khổ trong ba đường 

ác. Vào ba đường ác rất dể, nhưng ra được rất khó. 

Tính theo thời gian của nhân gian, đọa vào súc sanh đạo, một hai trăm năm ra khỏi, được 

coi là nhanh. Đọa vào ngạ quỷ lại càng đáng sợ. Trong kinh Phật dạy rằng: Một ngày trong 

đường ngạ quỷ bằng một tháng ở nhân gian, nên rằm, mồng một người nhân gian cúng quỷ 

thần là có đạo lý. Một ngày cúng cơm buổi trưa và buổi tối, một ngày của họ là một tháng ở 

nhân gian. Một năm ở nhân gian là ngạ quỷ 12 ngày, họ một năm có 360 ngày. Họ sống bao 

lâu? 1000 tuổi. Quý vị nên biết, quỷ đạo muốn đến nhân gian không dễ. Đường địa ngục thời 

gian càng dài, địa ngục chủng loại rất nhiều, thời gian sai biệt rất lớn. 

Trước  đây, thầy  Lý  tổ  chức  giảng  tọa  chuyên  môn  về  Phật  học, giới  thiệu  về  địa  ngục. 

Ông dùng hình như là ít nhất, một ngày ở địa ngục, là 1700 năm ở nhân gian. Người Trung 

quốc hiệu xưng 5000 năm lịch sử, cũng chẳng qua bằng ở địa ngục 2 ngày, quý vị mới biết 

đáng sợ chừng nào. Trong địa ngục cũng có người ra được sớm hơn thời hạn này, Bồ Tát Địa 

Tạng  Vương  đến  cứu  họ,  như  vậy  là  sao?  Tất  cả  đều  là  người  học  Phật,  tu  học  Phật  pháp 

không tệ, vì một niệm sau cùng sai lầm tạo nghiệp địa ngục, nên đọa vào đó. Hạng người này, 

vì trong A lại da thức của họ có chủng tử Phật pháp, có thiện căn. Bồ Tát đi cứu họ, giúp họ, 

họ dễ giác ngộ, chỉ cần họ giác ngộ liền rời xa địa ngục. Nếu họ không giác ngộ, Bồ Tát Địa 

Tạng cũng không cách nào cứu được họ. 

Những tình trạng này trong lục đạo, chỉ có trong kinh Phật mới nói một cách thấu triệt rõ 

ràng, về nhân quả nghiệp báo. Trong Đạo giáo nói về nhân quả, nói về quả báo nhiều, nhưng 

656  Tập 450 



nguyên nhân gì đọa đến địa ngục ít nói hơn, không nói tường tận như trong kinh Phật. Hai 

bên có thể hợp lại để xem. 

Trong  kinh  Phật  có  hơn  20  bộ  kinh  điển  nói  đến  địa  ngục,  chúng  tôi  cũng  tìm  một  vài 

đồng học phát tâm, viết tất cả những gì liên quan đến địa ngục, biên tập thành một cuốn. Tôi 

đặt tên tập sách là Chư Kinh Phật Thuyết Địa Ngục Tập Yếu. Quý vị xem, sách này chính là 

trong Đại Tạng Kinh nói đến địa ngục. Những gì Đức Phật nói về địa ngục đều chép hết vào 

đây, tường tận hơn Ngọc Lịch Bảo Sao của Đạo giáo. Đặc biệt nói rỏ ràng, tạo nhân như thế 

nào, đạt được quả báo ra sao. 

“Thiết chỉ chí khổ chi do, phục thị xuất khổ chi phương”. Đây là Phật từ bi, ngài nói rõ 

nguyên nhân vì sao đọa địa ngục, sau đó dạy chúng ta phương pháp gì có thể ra khỏi địa ngục. 

Những phương pháp này đều là nguyên lý nguyên tắc, rất có hiệu quả với chúng ta ngày nay. 

Hiện nay chúng ta gặp khó khăn là quả báo, dùng phương pháp nào để vượt ra khỏi khổ nạn 

này. Nguyên lý hoàn toàn tương đồng, sám trừ nghiệp chướng. Chúng ta gặp thiên tai, nhất 

định phải tu pháp sám hối. 

Quý vị xem lịch sử Trung quốc, trên toàn thế giới, lịch sử Trung quốc là hoàn chỉnh nhất. 

Lịch đại đế vương, mỗi tháng mỗi năm, phát sinh đại sự gì, đều ghi chép tất cả. Từ nhà Hán 

bắt đầu có Hán Thư, mãi cho đến thời nhà Thanh không hề gián đoạn. Khi quốc gia có thiên 

tai lớn, hoàng thượng dẫn đầu mọi người sám hối. Đầu tiên chính mình tắm rửa trai giới, ít 

nhất  là  ba  ngày  ba  đêm  không  thượng  triều,  tức  không  xử  lý  việc  công,  để  phản  tĩnh.  Rốt 

cuộc đã làm sai điều gì, về mặt thi hành chính sach, cá nhân ông có gì sai lầm chăng, sám hối 

lỗi lầm, cầu ơn trên thương xót hóa giải thiên tai, rất hiệu quả!  Chí thành có thể khởi cảm 

ứng, nhưng hiện nay con người rất đáng thương, bây giờ thiên tai ở trước mắt, người làm đế 

vương không tin. Cho rằng đây là thiên tai tự nhiên, không liên quan đến chúng ta, thôi thì cứ 

lãnh chịu! 

Ngày xưa làm đế vương, nhân dân gặp tai họa, đế vương nói: “tai họa này là do ta gây ra, 

ta làm không tốt, dẫn đến tai họa, khiến nhân dân chịu khổ”. Họ có tư tưởng này, hiện nay 

không còn nữa. Hiện nay khi thiên tai hiện tiền, đây là thiên tai tự nhiên, không liên quan đến 

mình, sự khác biệt quá lớn! Người hiện nay tin vào khoa học, không còn tin vào cảm ứng. 

Không còn tin vào sám hối, cầu nguyện có thể thay đổi hoàn cảnh bên ngoài, họ không tin. 

Cũng may lúc này, các nhà khoa học phát hiện, cầu nguyện của ý thức tập thể sẽ sản sanh sức 

mạnh rất lớn, sức mạnh này đủ để thay đổi địa cầu, thay đổi những thiên tai trên địa cầu, đây 

là những kết luận gần đây của khoa học. 

Nghe nói hôm qua tiến sĩ Giang Bổn người Nhật gọi điện đến tìm tôi, thí nghiệm nước 

của ông ta, chính là một cống hiến rất tốt. Khúc eo nơi hồ Tỳ Bà_Hồ Tỳ Bà là một cái hồ lớn 

nhất của Nhật Bản, diện tích rất lớn, giống như biển vậy, năm cái hồ của Trung quốc hợp lại 

cũng không bằng nó. Có một eo biển, eo biển là nước chết, hơn 20 năm rồi nước không lưu 

Tập 450  657 



thông. Eo biển này rất dơ, dơ bẩn mùi vị rất khó ngửi, ông ta làm thí nghiệm ở đây. Ông tìm 

hơn 350 người, và mời một vị hòa thượng hơn 90 tuổi, lãnh đạo mọi người đến bên hồ này 

cầu nguyện. Hơn 300 người này ở bên hồ này cầu nguyện hơn một tiếng đồng hồ, trong một 

tiếng này không có bất kỳ ý niệm nào khác, đều buông bỏ hết, điện thoại cũng tắt. Mọi người 

chỉ nghĩ một điều, rất đơn giản, nghĩa là nghĩ hồ nước rất sạch, hồ nước rất sạch sẽ, chỉ khởi 

một niệm này. Tôi yêu bạn, hồ nước rất sạch sẽ. Hơn 300 người này, do vị hòa thượng dẫn 

đầu chỉ niệm một câu này. Bài chú này, đây chính là chú ngữ của họ, đọc suốt một tiếng đồng 

hồ.  Ba ngày sau, hồ nước thật sự rất sạch sẽ, mùi vị không còn. 

Điều này rất chấn động, phóng viên Nhật Bản đều đến phỏng vấn. Truyền hình cũng đưa 

tin, báo chí cũng đăng điều này, duy trì được bao lâu? Sáu tháng. Tôi nói với ông Giang Bổn, 

ông nên cầu nguyện hai tháng một lần, sẽ vĩnh viễn duy trì sự trong sạch này. Điều này phải 

làm liên tục, không được nghĩ ngơi, ba tháng làm một lần cũng được, vì một lần cầu nguyện 

có thể duy trì được nữa năm, ông nên cầu nguyện ba tháng một lần. Một năm bốn mùa, một 

mùa cầu nguyện một lần, nước ở đây sẽ trong sạch mãi mãi. 

Ý nghĩa quan trọng nhất ở đây, là nói với đại chúng trong xã hội, cầu nguyện rất có hiệu 

quả. Quý vị xem, hồ nước rất dơ bẩn, mùi vị rất hôi hám, còn có thể trở lại bình thường. Như 

vậy chúng ta tin rằng: Động đất, sống thần, núi lửa bộc phát, đều có thể khống chế, vậy tại 

sao không làm? Phật dạy chúng ta phương pháp thoát khổ, chính là dùng phương pháp này, 

phương pháp lâu dài là giảng kinh thuyết pháp. 

Khi Đức Thế Tôn còn tại thế, ngài giảng kinh thuyết pháp suốt 49 năm, đó là ngày ngày 

cầu nguyện cho chúng ta, giúp mọi người phá mê khai ngộ, quả báo chính là ly khổ đắc lạc. 

Kinh Phật lúc nào cũng khuyên mọi người, lúc nào cũng nhắc nhở chúng ta đoạn ác tu thiện, 

cải tà quy chánh. Khiến chúng ta mỗi niệm đều biết trở về tự tánh, tự tánh là gì? Là bổn thiện. 

Các bậc cổ đức nói: Tánh người vốn thiện. Thiện ở đây là nghĩa rộng, ngũ luân là thiện, ngũ 

thường là thiện, tứ duy bát đức là thiện. Trong giáo pháp của Phật, Thập thiện là thiện, Tam 

quy  Ngũ  giới  là  thiện,  Lục  hòa  lục  độ  là  thiện,  mười  nguyện  của  Phổ  Hiền  là  thiện,  48 

nguyện của Phật A Di Đà là thiện. Đây đều là tự tánh thiện, tự tánh vốn thiện. Nếu chúng ta 

cực lực đề xướng, mọi người đều đến học tập, đều đem những niệm thiện, tâm thiện và hành 

thiện này, thực hành trong cuộc sống, thực hành trong việc xử sự đối nhân tiếp vật. Thế giới 

này, xã  hội  này  là  một  khối  hòa  bình, trong  đời  này  mỗi  người  đều  có  thể  sống  cuộc  sống 

hạnh phúc mỹ mãn, đây là thiện. Không có bất kỳ thiên tai nào, thiên tai là do bất thiện chiêu 

cảm ra. Đây chính là Phật nói phương pháp thoát khổ cho chúng ta. 

Khu  vực  này  có  đức  hạnh,  có  uy  tín,  được  quần  chúng  nơi  này  ủng  hộ  yêu  mến.  Tìm 

người này ra lãnh đạo, sẽ sanh ra hiệu quả rất lớn. Một người dẫn dắt một địa phương, địa 

phương này sẽ thiện. Thế nên có người hỏi tôi: ở Nhật thực sự có thể thực hành được chăng? 

Tôi nói: được! thiên hoàng dẫn đầu là được, Nhật bản sẽ được cứu, còn có người thứ hai ư? 

Người thứ hai tôi không biết. Ai có uy tín như vậy, có đức hạnh và quyền uy như vậy, được 

658  Tập 450 



toàn dân yêu mến ủng hộ, người đó lãnh đạo sẽ rất dể. Người xưa thường nói: Một người có 

phước, kéo theo cả nhà. 

Người này có phước báo, nếu triển khai phước báo này, người nơi khu vực này đều có 

phước,  mọi  người  đều  đến  học  tập  ông  ta,  người  người  đều  có  phước.  Thế  giới  Cực  Lạc 

chẳng phải như vậy sao? Phải biết nhìn! Mỗi người vãng sanh về thế giới Cực Lạc, đều tôn 

trọng Phật A Di Đà, đều học theo Phật A Di Đà. Học ngài điều gì? Học 48 nguyện. Đến thế 

giới Cực Lạc tu điều gì? Tu 48 nguyện, tương lai thành tựu, mỗi người đều là Phật A Di Đà, 

thế nên nhất định phải hiểu đạo lý này. 

Phải khiến tất cả chúng sanh hiểu sâu sắc về nhân quả, chỉ ác hành thiện, nhiêu ích hữu 

tình, tạo phước cho nhân gian. Lấy công đức này hồi hướng, cùng sanh về cực lạc. Điều này 

chúng ta cần phải học, phải học ngay bây giờ. Đạo lý nhân quả trong kinh này nói rất rỏ ràng. 

Đích thực bốn chữ này, kinh này nói đầy đủ, rõ ràng sâu sắc về nhân quả. Đặc biệt là phẩm 

32 đến phẩm 37, tất cả đều nói Ngũ giới Thập thiện. Quả của thiện, thiện nhân thiện quả, ác 

nhân ác báo, nói rất rõ ràng rất minh bạch. Chư vị đồng học chúng ta đem mấy phẩm kinh 

này làm thời kinh tối. Buổi tối đọc tụng mấy phẩm kinh này để phản tỉnh  mình.Trong kinh 

nói đến những hành vi ác, chúng ta có tạo chăng? Có thì nên sửa đổi. Trong kinh nói về thiện 

nhân thiện quả, chúng ta có chăng? Không có thì phải khuyến khích nhất định phải thực hành, 

theo tiêu chuẩn đoạn ác tu thiện! Nên phải dừng điều ác, hành điều thiện. Phải phát tâm nhiêu 

ích hữu tình, chính là lợi lạc quần sanh. Chúng sanh cần là chính diện chứ không phải phản 

diện, chúng ta cần phải giúp họ. Chúng sanh làm những điều như sát đạo dâm vọng, chúng ta 

không nên giúp họ. Chúng sanh muốn đoạn ác tu thiện, tích lũy công đức, chúng ta nên toàn 

tâm toàn lực giúp họ. 

Nhiêu là phong nhiêu, nghĩa là giúp người khác được lợi ích tốt nhất, lợi ích cao nhất, xả 

mình vì người, tạo phước cho nhân gian. Không có những công đức chân thật này, mà quý vị 

hồi hướng thì đều là giả. Ngày ngày hồi hướng trước Phật Bồ Tát, cho rằng đọc mấy câu kinh 

văn là có công đức, không phải vậy. Quý vị thật sự làm được những gì trong kinh nói sẽ có 

công đức,  không làm  được  sẽ  không  có  công  đức.  Thế nên  kinh  không  phải để đọc,  cũng 

không phải để nói, mà cần quý vị thực hành, thực hành mới có công đức. 

Phật A Di Đà đã thực hành được toàn bộ, nên công đức rất lớn. Chúng ta đọc hằng ngày, 

học tập hằng ngày, giảng hằng ngày, nhưng không thực hành thì đều là giả, không phải thật, 

vẫn trôi lăn trong luân hồi lục đạo như thường. Phải sanh tử như thế nào thì sanh tử như thế 

đó, không thể không nắm bắt điều này. 

Thứ ba “Lễ Phật hiện quang, thử hội tứ chúng”, thử hội là thế giới Cực Lạc. Tứ chúng là 

hai chúng xuất gia và hai chúng tại gia. Đều thấy thế giới Cực Lạc, Phật A Di Đà. Thử hội 

chính là chúng hiện tại của chúng ta, hội hiện tiền của chúng ta, thật tu sẽ có cảm ứng. Trong 

kinh nói rất hay, đó không phải là giả: “Nhớ Phật niệm Phật, hiện tiền đương lai chắc chắn 

Tập 450  659 



thấy Phật”. Chúng ta cũng từng thấy và nghe nói rất nhiều, có một vài đạo tràng, có cảm ứng 

hiện tiền. Nhìn thấy hoa sen, nhìn thấy ánh sáng của Phật, thấy Phật A Di Đà, Bồ Tát Quán 

Thế Âm. Đây đều là điểm lành, chứ không phải mê tín, không phải do người làm, con người 

không biến ra được. Không phải chỉ một người nhìn thấy, thậm chí còn có người quay phim, 

chụp ảnh lại. Khi ở nước ngoài, họ cầm đến cho tôi xem.      Đây là Chư Phật Bồ Tát làm 

nhân chứng, để khuyến khích quý vị, nói rằng công đức tu hành của chúng ta không bao giờ 

mất đi hay tổn giảm, giúp quý vị tăng trưởng tín tâm, dụng ý chính là  ở đây. Thế nên thấy 

được, nghe được, tiếp xúc được, nên tăng trưởng lòng tin. Nổ lực tinh tấn, cầu sanh Tịnh độ 

là đúng. Khiến người thấy đạt được lợi ích, người nghe sinh lòng tin. Lợi ích này chính là 

tăng trưởng lòng tin, không còn hoài nghi. 

Bốn là hiển biên địa nghi thành. Chưa đoạn tận nghi hoặc, nhưng vẫn niệm Phật tu thiện, 

người nguyện sanh Cực Lạc được sanh vào đây. Hạng người này không phải số ít, họ ôm tâm 

thái như thế nào? Thử xem, cũng niệm rất siêng năng. Nếu như có thể giới Cực Lạc, coi như 

chúng ta đã thành tựu, không có thì sao? Không có thì thôi, dù sao niệm Phật cũng không 

phải  việc  xấu.  Họ  mang  nghi  hoặc  này  đi  vãng  sanh,  sanh  đến  thế  giới  Cực  Lạc  không  có 

phẩm vị. Phẩm là gì? Phẩm vị, giống như học sinh lớp chính thức vậy, họ không thể, không 

vào được. Họ phải ra bên ngoài học lớp dự bị trước, khi nào họ tin thật, đoạn nghi, mới nhập 

phẩm vị, chính là hạ hạ phẩm vãng sanh. Nhất định họ được hạ hạ phẩm, hạ trung phẩm, hạ 

thượng phẩm, đi lên từng tầng như vậy. Đây là mang theo tâm hoài nghi, quả rất thiệt thòi, 

nhưng cũng rất tốt, vì họ không bị đọa lạc. 

Thời gian ở trong nghi thành là 500 năm, 500 năm này, không phải 500 năm của thế giới 

Cực Lạc, là 500 năm của nhân gian. Cũng chính là vãng sanh đến Nghi thành suốt 500 năm, 

mới  có  thể  vào phẩm  vị. 500  năm  là  thời  gian  dài  nhất,  cũng  có người  ở  trong Nghi  thành 

mấy ngày liền được nhập phẩm vị, đó là gì? Họ giác ngộ. Họ nhận ra sai lầm, hoài nghi là sai, 

nên vừa sám hối thì chướng ngại không còn, sức mạnh sám hối quả thật không thể nghĩ bàn! 

Tự mình phải thật tâm sám hối. 

Xưa nay, những ác nghiệp con tạo ra, đều do tham sân si từ vô thỉ kiếp, phát sinh ra từ 

nơi thân miệng ý. Điều này chứng minh, chúng ta tạo tội nghiệp, tạo tội nghiệp phải tính từ 

trong quá khứ, từ nhiều đời kiếp trong quá khứ đến nay. Chúng ta tạo nhiều tội nghiệt, không 

chỉ trong đời này, đời này không làm, hiện đời quý vị có làm chăng? Đời trước có làm chăng? 

Đời đời kiếp kiếp, nếu quý vị không tạo nghiệp, tại sao lại bị luân hồi? Mặc dù quý vị đang 

trôi lăn trong luân hồi, nhưng phải nghĩ đến, chắc chắn chúng ta đang tạo nghiệp. Mặc dù 

đang luân hồi, cũng có thể khẳng định ở trong ác đạo thời gian dài, thời gian ở thiện đạo ngắn. 

Là đạo lý gì? Nếu như chúng ta bình tâm nổ lực phản tỉnh, hôm nay từ sáng đến tối, ác niệm 

của  tôi  nhiều  hay  thiện  niệm  nhiều,  sẽ  hiểu  được.  Ý  niệm  vì  mình  nhiều,  ý  niệm  vì  người 

khác ít, đây chính là tội nghiệp. Người thế gian không cho rằng đây là tội nghiệp, nhưng Phật 

pháp cho rằng đây là tội nghiệp, vì sao? Cửa ải đầu tiên của Phật pháp là phá ngã chấp. Mỗi 

660  Tập 450 



niệm vì mình là tăng trưởng ngã chấp, không phá được ngã chấp. Không phá được ngã chấp, 

thì quả vị Tu đà hoàn của tiểu thừa không thể chứng được. 

Như đại thừa Kinh Hoa Nghiêm, quý vị không đạt được sơ tín vị của thập tín vị Bồ Tát, 

vì sao vậy?  Vì phải phá ngã chấp. Kinh Kim Cang nói: “Vô ngã tướng, vô nhân tướng, vô 

chúng sanh tướng, vô thọ giả tướng”, mới là sơ tín Bồ Tát, mới là Tu đà hoàn quả. Thế nên 

không thể vì mình, như vậy là sai, vì mình là vĩnh viễn trôi lăn trong luân hồi lục đạo! 

Bao nhiêu năm nay, tôi khuyến khích mọi người, tôi dạy đại chúng 16 chữ: Buông bỏ tự 

tư tự lợi, buông bỏ danh văn lợi dưỡng, buông bỏ ngũ dục lục trần, buông bỏ tham sân si mạn, 

tôi nói rất rõ ràng. Thật sự làm được 16 chữ này, tôi nói tôi đưa quý vị đi đâu? Đưa đến cửa 

Phật,  nhưng  chưa  vào,  vì  sao  vậy?  Vì  đây  là  tiêu  chuẩn  của  tôi.  Muốn  vào, phải  dùng  tiêu 

chuẩn  của  Phật,  tiêu  chuẩn  của  tôi  không  thể  vào  cửa.  Tôi  chỉ  có  thể  đưa  quý  vị  đến  cửa, 

muốn đi vào thì sao? Quý vị nhất định phải tuân thủ tiêu chuẩn của Phật, tiêu chuẩn của Phật 

là phải đoạn kiến hoặc. Cái đầu tiên của kiến hoặc là thân kiến, thứ hai là biên kiến, thứ ba 

kiến thủ kiến, thứ tư kiến thủ kiến, sau cùng là tà kiến. Đoạn tận năm loại kiến hoặc, quý vị 

chứng được quả vị Tu đà hoàn, đó gọi là sơ quả tiểu thừa. 

Trong đại thừa, quý vị là sơ tín của thập tín vị, chính thức vào lớp một tiểu học của đại 

thừa, lên trên còn bao nhiêu cấp bậc? 51, giống như đi học vậy, 51 lớp là tốt nghiệp, bây giờ 

quý vị mới lớp một, quả thật không dể. Thế nên chúng ta mỗi niệm đều nghĩ đến mình, điều 

này rất phiền phức. Mỗi niệm đều đang tăng trưởng ngã chấp, không giảm nhẹ ngã chấp. 

Đức Phật rất từ bi, biết điều này rất khó, tập khí chúng sanh quá nặng, nên dạy chúng ta 

bắt đầu thực hành từ đâu? Đầu tiên phải bắt đầu từ việc buông bỏ ngã sở, dể hơn, vì sao vậy? 

Tôi sở hữu gọi là vật ngoài thân, đầu tiên phải buông bỏ từ điểm này, sau cùng buông bỏ thân 

này. Chúc mừng, quý vị đã vào cửa, vào được cửa công phu sẽ tăng trưởng, vì sao? Vì vào 

cửa  chính  là  chứng  vị  bất  thoái,  sơ  quả,  đại  thừa  sơ  tín  vị.  Họ  chứng  được  quả  vị  này,  sẽ 

không còn thoái chuyển đọa vào phàm phu, đã đạt được một loại bất thoái trong ba loại bất 

thoái. Tuy chưa ra khỏi luân hồi lục đạo, vì phiền não tập khí họ rất nặng, nhưng chắc chắn 

họ không đọa vào ba đường ác, bảo đảm không đọa vào ba đường ác. 

Bất luận có Phật xuất thế hay không, nhưng họ vẫn lui tới bảy lần ở cõi trời cõi người, rồi 

chứng quả A la hán. Có Phật xuất thế họ là A la hán, không có Phật xuất thế họ là Bích Chi 

Phật, Độc Giác. Không cần đợi đến đời thứ tám, tới lui cõi trời cõi người bảy lần. Còn đại 

thừa thì sao? Thất tín vị Bồ Tát, từ sơ tín đến thất tín trong thập tín. Sơ tín ngang bằng với Tu 

đà hoàn, thất tín bằng với A la hán. Do đó việc của thập tín vị chúng ta rất rỏ ràng. Thập tín 

vị là mười pháp giới, sơ tín đến lục tín chưa rời luân hồi lục đạo, họ ở đâu? Cõi trời cõi người. 

Đại khái nhị tín vị, còn đến nhân gian một lần, tam tín vị trở lên không còn đến nhân gian, họ 

ở đâu? Họ ở Dục giới thiên, Sắc giới thiên, hai tầng trời này, trong hai tầng trời này còn lui 

tới nhân gian. Nên nếu chúng ta phối hợp vị thứ, A la hán tứ quả tứ hướng. Sơ quả hướng, 

Tập 450  661 



điều này không nói, vì không có vị thứ, sơ quả mới có vị thứ. Sơ quả đồng bậc với sơ tín của 

thập tín vị trong Kinh Hoa Nghiêm. Nhị tín vị chính là nhị quả hướng, tam tín vị là nhị quả. 

Tứ tín vị là tam quả hướng, ngũ tín là tam quả. Lục tín vị là tứ quả hướng, thất tín chứng tứ 

quả A la hán, ra khỏi lục đạo. Đó chính là Thanh văn trong tứ thánh pháp giới. Họ nâng cao 

thêm, cao thêm một bậc chính là Duyên giác, Duyên giác là bát tín. Trên Duyên giác là Bồ 

Tát, chính là Bồ Tát của tứ thánh pháp giới, Bồ Tát là cửu tín. Lên trên nữa chính là Phật, 

Phật  của  mười  pháp  giới,  Phật  là  thập  tín.  Đây  chính  là  thập  tín  Bồ  Tát  trong  Kinh  Hoa 

Nghiêm.  Phối hợp  với  tiểu  thừa  rất  rõ  ràng, những  vẫn  chưa ra  khỏi  mười  pháp giới. Điều 

kiện ra khỏi mười pháp giới, cần phải buông bỏ khởi tâm động niệm. Không khởi tâm, không 

động niệm gọi là phá vô minh. Đoạn tận vô thỉ vô minh, mười pháp giới không còn, thế nên 

mười pháp giới là giả, không phải thật. 

Quý vị có nghiệp mười pháp giới, liền thấy được mười pháp giới. Không có nghiệp mười 

pháp giới, mười pháp giới sẽ biến mất. Quý vị có nghiệp lục đạo, sẽ thấy được lục đạo. A la 

hán không có nghiệp lục đạo, nên không có lục đạo. Đức Phật dạy cho chúng ta thật tướng 

các pháp, như vậy, như vậy. Đây là thật không phải giả. 

Không khởi tâm, không động niệm, cần phải huấn luyện ngay trong đời sống hằng ngày. 

Không luyện được, nhưng luyện vẫn tốt hơn, luôn tồn tại một chút hình ảnh, nên luyện tập! 

Luyện tập không chấp trước, không phân biệt, đây gọi là chân công phu. Thế nên tu hành có 

công phu, công phu là gì? Công phu là buông bỏ. Quý vị thực hành, phải luyện tập không nên 

so đo tính toán trong đời thường, so đo tính toán là chấp trước. Nghĩa là không chấp trước 

không  phân  biệt,  không  khởi  tâm  không  động  niệm,  luyện  công  phu  này.  Chân  công  phu, 

chắc  chắn  được  vãng  sanh.  Nếu  không  chịu  buông  bỏ,  thì  thiệt  thòi  rất  lớn,  không  ra  khỏi 

luân hồi lục đạo. Không ra khỏi luân hồi, phải thường nghĩ đến luân hồi khổ! Nó quá khổ, hà 

tất như thế? Những điều này, ngoài kinh Phật ra, không có ai nói rỏ ràng. 

Từ đó cho thấy Chư Phật Bồ Tát từ bi. Ngài đã chứng quả nên hiểu rỏ. Ngài đem tất cả 

những gì chứng được, thấy được, nghe được đều nói với chúng ta. Khiến chúng ta có năng 

lực phân biệt đâu là thật, đâu là giả. Giả cần phải buông bỏ, thật phải nắm bắt. Trong đời này 

chúng ta có thể được cứu. 

Biên địa nghi thành, là vì chưa đoạn nghi hoặc, nhưng họ vẫn niệm Phật tu thiện, nguyện 

sanh Cực Lạc, nên họ sanh vào biên địa. Thực tế mà nói, sanh đến biên địa cũng không tệ, vì 

sao vậy? Vì vĩnh viễn thoát ly mười pháp giới. Lâu nhất ở biên địa không quá 500 năm, nhất 

định họ giác ngộ. Chúng ta tin oai thần của Phật A Di Đà, giúp họ đoạn nghi sanh tín. 

Sau  cùng, phần thứ  năm, phần  lưu  thông  của kinh  này. Tán thán niệm  Phật,  “khuyên  ư 

thử  kinh  sanh  đạo  sư  tưởng”.  Khen  ngợi  niệm  Phật,  khuyên  nên  lấy  kinh  này  làm  đạo  sư. 

Tương lai tất cả các kinh đều bị hủy diệt, chỉ lưu lại duy nhất kinh này, thường niệm không 

gián đoạn, sẽ chứng được đạo quả rất nhanh. Đây là điều chúng ta nhất định cần phải biết. 

662  Tập 450 



Đức Thế Tôn tán thán niệm Phật, mà còn khuyên chúng ta coi bộ kinh này như vị đạo sư. 

Đạo sư là Phật, ngài đến chỉ đạo chúng ta, dẫn dắt chúng ta thoát ly luân hồi, thoát ly mười 

pháp giới. Nên tôn trọng đối với kinh này, kinh này là pháp bảo chân thật. Trong kinh này có 

một phẩm: Như người nghèo được của báu. Chúng sanh trong lục đạo đều nghèo khổ, không 

có trí tuệ. Luân hồi trong lục đạo, oan oan tương báo, không bao giờ dứt, khổ không cùng tận. 

Đạt được bộ kinh này có thể giải thoát, có thể vĩnh viễn thoát ly luân hồi lục đạo. Thế nên 

phải xem bộ kinh này như của báu. 

Ở thế gian này, cần nhất là phải vứt bỏ sạch sẽ mọi thứ, nhưng phải nắm vững bộ kinh 

này. Phải siêng năng học tập, thường xuyên đọc tụng, biết bao nhiêu nói bấy nhiêu, hoan hỷ 

diễn thuyết cho người khác. Một người cũng nói, hai người cũng nói, ở đâu cũng có thể nói, 

không câu nệ bất cứ hình thức nào. Quý vị giảng lần nào thì có chổ ngộ lần đó. Giảng cho 

người khác nghe, chính là bố thí công đức, bố thí pháp, bố thí vô úy. Trong đó còn có bố thí 

tài, tài là gì? Nội tài. Tôi bố thí thời gian của mình cho họ, bố thí tinh thần, thể lực của mình 

cho họ. Nói một tiếng thì phải bỏ ra một tiếng, đây là vật chất, vật chất là của cải. Nên khi 

giảng kinh dạy học cho người khác, không câu nệ thời gian dài hay ngắn. Năm phút cũng bao 

gồm ba loại bố thí, nói một tiếng cũng đủ ba loại bố thí, tài, pháp, vô úy đều đầy đủ. 

Nếu  nói  theo  pháp  thế  gian, quý  vị  giàu  có,  thông  minh  trí  tuệ,  mạnh  khỏe  trường  thọ, 

làm sao có được những điều này? Hoan hỷ vì người khác diễn thuyết. Diễn rất quan trọng, 

diễn  là gì?  Biểu  diễn  cho  người  khác  thấy, tôi  làm  ra  như  vậy  cho  quý  vị  xem. Thật  ra  tôi 

cũng không cố ý để quý vị xem, vì sao vậy? Tự nhiên biến hiện ra như thế, làm gì có chuyện 

cố ý cho người ta thấy? Không phải vậy, tự nhiên khởi biến hóa. Trước đây tâm trôi nỗi nóng 

nảy, hiện nay tâm rất an lạc, nó đã thay đổi. Trước đây ngu si, bây giờ cảm thấy có chút trí 

tuệ, không như ngày xưa. Trước đây gặp người khác không cười, hiện nay gặp người khác 

miệng luôn mĩm cười, như Bồ Tát Di Lặc vậy. Họ đã thay đổi, con người sẽ thay đổi. 

Tương lai kinh bị hủy diệt, chỉ lưu lại duy nhất bộ kinh này. Câu này quan trọng hơn tất 

cả, Phật pháp sẽ diệt, còn bao lâu? Còn 9000 năm. Theo niên đại của các bậc cổ đức, Đức 

Thế Tôn diệt độ đến nay là 3038 năm. Thời mạt pháp là một vạn năm, chánh pháp 1000 năm, 

tượng pháp 1000 năm. Pháp của Phật được lưu chuyển, tức thời gian ảnh hưởng của ngài, có 

một vạn 2000 năm, hiện nay đã trãi qua 3038 năm. Vậy thời mạt pháp, chúng ta là 1000 năm 

thứ hai, mới 38 năm. Thời gian ở sau còn dài, địa cầu sẽ không hũy diệt, vì bánh xe pháp của 

Phật_Ở trên địa cầu này mà nói, tức là chỉ lưu chuyển trên địa cầu. Trên địa cầu có thiên tai, 

nhưng địa cầu sẽ không diệt vong. Địa cầu sẽ không hũy diệt, vì có Phật lực gia trì. 

Chỉ  là  hiện  nay  nhân  tâm  bất  thiện,  chỉ  tin  khoa  học,  không  tin  Phật  pháp,  nên  địa  cầu 

chiêu cảm rất nhiều thảm họa. Những thảm họa này đều là cảnh cáo chúng ta, cũng là trừng 

phạt chúng ta, chính là ý này. Nếu chúng ta hiểu được, giác ngộ quay đầu, những thảm họa 

này sẽ không xảy ra. Nó giảm nhẹ từ từ, đến sau cùng là biến mất, thế giới thái bình. 

Tập 450  663 



“Thường niệm bất tuyệt, tắc đắc đạo tiệp”. Thường xuyên đọc kinh niệm Phật không gián 

đoạn, tương lai đạt đạo, đạo là gì? Chính là thanh tịnh bình đẳng giác ngộ như trên đề kinh 

nói. Rất nhanh, quý vị rất nhanh đạt đạo. 

“Như thị diệu pháp hạnh thính văn, ưng thường niệm Phật nhi sanh hỷ”. Hai câu này là 

kinh văn, là Đức Thế Tôn khuyên chúng ta. Như thị diệu pháp là chỉ bộ kinh này, chúng ta 

may  mắn  nghe  được,  nên  thường  niệm  Phật  mà  sanh  hoan  hỷ,  pháp  hỷ  sung  mãn.  Ngài 

khuyên trồng phước đức tu thiện, niệm Phật phát nguyện, vãng sanh về cõi tây phương. Đây 

là đoạn lớn thứ tứ sau cùng_Ông phân cuốn sách này thành bốn quyển. Đây là đoạn lớn thứ 

tư, từ phẩm 30 đến phẩm 48. Đại ý trong một đoạn lớn này, chia thành năm trọng điểm, giới 

thiệu đơn giản cho chúng ta. Lần này ở Nhật Bản, chúng ta chia sẽ đoạn này, đến đây là kết 

thúc một đoạn. 



 

Tập 455 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:17.06.2011 

Địa điểm: Cao Hùng_Đài Loan 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải, trang 578, “Bồ Tát tu trì phẩm thứ 30”. Ở trước là khai thị của Hoàng Niệm 

Tổ. Phẩm thứ 28 đến phẩm thứ 32 trong kinh “giai minh Cực Lạc quốc trung Bồ Tát chi diệu 

đức. Ư bổn phẩm trung, thiên trọng Bồ Tát tự giác giác tha chi diệu hạnh, độ chư chúng sanh, 

diễn  thuyết  chánh  pháp,  dĩ  vô  ngại  tuệ,  giải  pháp  như  như.  Ư  tam  giới  trung,  bình  đẳng 

khuyên tu, cứu cánh nhất thừa. Chí ư bỉ ngạn đẳng đẳng thắng hành”. Chúng ta đọc đến đây. 

Đây là một phân đoạn lớn, Hoàng Niệm Tổ giới thiệu cho chúng ta từ phẩm 28 đến phẩm 32. 

Đều là nói rõ chư vị Bồ Tát ở thế giới Cực Lạc, tất cả các vị Bồ Tát này đều là trong cõi nước 

chư Phật mười phương cầu nguyện vãng sanh. 

Diệu đức của họ, đức vì sao xưng là diệu? Diệu là không chấp trướng. Tuy không chấp 

tướng, họ tu rất tinh tấn, đây là diệu. Gọi là không chấp trước không hữu nhị biên, vì chúng 

ta mà hiển thị đệ nhất nghĩa đế của trung đạo, diệu chính là ở chổ này. Trong phẩm kinh này, 

664  Tập 450 



Bồ Tát tu trì, đương nhiên Bồ Tát nghiêng về diệu hạnh tự giác giác tha. Chúng ta tu Tịnh độ 

niệm Phật, thật sự muốn cầu vãng sanh, Bồ tát tại đây làm mẫu cho chúng ta, nói với chúng 

ta nên tu như thế nào mới tương ưng với Phật A Di Đà. Điểm này vô cùng quan trọng, nhất 

định không được sơ suất. 

Tuy Thiện Đạo đại sư từng nói: Pháp môn Tịnh độ, vạn người tu là vạn người vãng sanh, 

không sót bất kỳ ai. Nhưng cho đến thời khắc này, người niệm Phật đông, người thật sự vãng 

sanh lại rất ít. 50 năm trước, lúc ở Đài Trung thầy Lý cũng thường nói. Ông lấy Liên Xã Đài 

Trung làm ví dụ, các Liên hữu theo ông học Phật, tiếp nhận giáo huấn của ông. Ông nói trong 

một  vạn  người  niệm  Phật,  thật  sự  vãng  sanh  chỉ  có  năm  ba  người,  nguyên  nhân  do  đâu? 

Chúng ta quan sát tỉ mỉ, phản tỉnh sâu sắc xem, trong khi chúng ta học Phật có làm gì sai lầm 

chăng? Nếu có sai lầm, không thể vãng sanh, quý vị không thể trách Phật Bồ Tát, không thể 

trách kinh điển, cũng không thể trách người khác, tất cả đều là tự làm tự chịu. Đạo lý này 

không thể không biết. 

Bồ Tát tự giác giác tha, có thể sanh đến thế giới Cực Lạc đều là tự giác, không tự giác 

không thể vãng sanh. Sanh đến thế giới Cực Lạc, vẫn y giáo phụng hành, làm tấm gương tốt 

cho chúng sanh trong mười pháp giới, đây chính là lợi tha. Những việc lợi tha này, chỉ cần 

chính mình làm tốt, Chư Phật Như Lai tuyên dương giúp quý vị, không cần tự mình nói. Họ 

diễn  nói  chánh  pháp,  để  độ  tất  cả  chúng  sanh.  Hai  câu  này  rất  quan  trọng, độ  tất  cả  chúng 

sanh  là  câu  thứ  nhất  trong  tứ  hoằng  thệ  nguyện:  “Chúng  sanh  vô  biên  thề  nguyện  độ”.  Độ 

bằng cách nào? Diễn thuyết chánh pháp, chính là phương pháp độ chúng sanh. Diễn nghĩa là 

gì? Diễn là làm ra như vậy. Những gì chúng ta học được trong kinh điển, nhất định phải thực 

hành trong đời sống, thực hành trong công việc, thực hành trong xử sự đối nhân tiếp vật, biểu 

diễn mọi lúc mọi nơi. 

Biển diễn điều gì? Biểu diễn giáo huấn của Đức Phật, đặc biệt là giáo huấn của Phật A Di 

Đà. Ngày nay Phật pháp suy yếu, không thể vạn người tu vạn người vãng sanh, tức là người 

thật sự hiểu quá sức ít. Người theo bên cạnh tôi mấy mươi năm đều chưa học được, tất cả đều 

học sai, học thiên lệch, học tà ngụy, hạng người này quá nhiều. Không chỉ riêng bên cạnh tôi, 

chúng ta quay đầu nhìn lại, khi thầy Lý còn tại thế, bao nhiêu người theo thầy học. Có bao 

nhiêu người học bị lệch lạc, có bao nhiêu người học theo tà ngụy. Quý vị phải quan sát tường 

tận, và bình tâm để phản tỉnh lại, sẽ minh bạch và có thể phát giác được. 

Đức Như Lai thị hiện ở thế gian, bát tướng thành đạo, trong đó diễn thuyết chánh pháp 

suốt 49 năm. Ngày ngày biểu diễn cho chúng ta thấy, nhưng chúng ta không hiểu. Thế nên 

ngày nay triển khai kinh điển ra, chúng ta cũng xem không hiểu, cũng không lãnh hội được, 

nguyên nhân gì? Mấy câu bên dưới quá xa lạ với chúng ta. 

“Dĩ vô ngại tuệ, giải pháp như như”. Chúng ta không có trí tuệ này, chúng ta chấp trước 

tất cả là có thật, nên chấp chặt vào tất cả pháp, không buông bỏ được. Không buông bỏ được 

Tập 450  665 



chính  là  sở  tri  chướng,  nếu  không  thấu  hiểu  pháp,  chính  là  phiền  não  chướng.  Hai  loại 

chướng ngại này, làm chướng ngại đạo nhãn của chúng ta, chướng ngại tâm nhãn của chúng 

ta. Chúng ta không thấy được Phật pháp, không nghe được Phật pháp, cũng không tiếp xúc 

được  Phật pháp. Chư  vị  đồng học phải đặc biệt  lưu ý  lời  tôi,  tôi nói không phải để người 

ngoài  nghe.  Chính  mình  học  Phật,  quy  y,  thọ  giới  đã  mấy  mươi  năm,  vẫn  không  tin  Phật 

pháp, đây là thật, không phải giả. 

Tôi xuất gia hai năm sau mới thọ giới, rời giới đàn đến Đài Trung gặp thầy, đây là cám 

ơn ân đức đào tạo của thầy, là lễ phép của nhà Phật. Tôi đến Đài Trung, ở trước cổng thư 

viện Từ Quang, thầy ở trong nhìn thấy, chỉ vào tôi và lớn tiếng nói rằng: “anh phải tin Phật, 

anh phải tin Phật”. Nói mấy câu như vậy, khiến tôi ngơ ngác. Tôi học Phật bảy năm là xuất 

gia, xuất gia liền dạy ở Phật học viện, dạy hai năm mới thọ giới. Đã học Phật chín năm, sao 

thầy muốn tôi phải tin Phật? Tôi không hiểu. Sau khi vào nhà, thầy bảo tôi ngồi rồi nói: “Anh 

cảm  thấy  kỳ  lạ  chăng”?  Tôi  nói:  “Đúng vậy, cảm  thấy  rất kỳ  lạ, không  tin  Phật,  sao tôi lại 

nghiên cứu Phật giáo? Không tin Phật sao tôi lại xuất gia? Sao lại thọ giới”? Sau khi ngồi yên 

tĩnh, thầy nói: “Anh biết thế nào gọi là tin chăng”? Tôi không trả lời được. Thầy nói: anh 

không làm được tức là chưa tin. Tôi mới hoát nhiên đại ngộ. Thầy lại nói: có một số người 

suốt đời đến khi già chết đều không tin Phật. Tôi đã hiểu. Phật dạy về Thập Thiện, chúng ta 

đã làm được chăng? Tam quy đã làm được chăng? Ngũ giới thì sao? Đã thực hành lục hòa 

chăng? Những thứ khác không cần nói. Khiến chúng ta hồi tưởng lại hai câu nói của Khổng 

tử: “Như hữu Chu Công chi tài chi mỹ, sử kiêu thả lận, kỳ dư bất túc quan dã”. Đây là tiêu 

chuẩn của Khổng tử, tiêu chuẩn gì? Tiêu chuẩn của quân tử. Ngày nay chúng ta có ngạo mạn 

chăng? Có keo kiệt chăng? Từ đâu để thấy được sự keo kiệt? Nhìn từ sự đố kỵ. Có tâm đố kỵ 

chăng? Đố kỵ chính là keo kiệt.Thế nên, tận tường phản tỉnh, khuyết điểm của chúng ta quá 

nhiều, đây là thầy nói về tiêu chuẩn của lòng tin, để chúng ta hồi tâm suy nghĩ. Không hiếu 

thảo cha mẹ chính là bất tín. 

Tịnh Nghiệp Tam Phước là nguyên tắc chỉ đạo cao nhất của Tịnh độ, chỉ có mười một 

câu. Bốn câu trong điều thứ nhất, chúng ta có hành trì chăng? “Hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng 

sự sư trưởng, từ tâm bất sát, tu thập Thiện Nghiệp”, đây là nhập môn của Tịnh độ. Bốn câu 

này  là  hoàn  toàn  nói  về  pháp  thế  gian.  Chúng  ta  vừa  mở  kinh  ra:  “Thiện  nam  tử,  thiện  nữ 

nhơn”, đây là tiêu chuẩn của thiện. Làm được bốn câu này,  mới là thiện nam tử, thiện nữ 

nhơn. Nếu chưa làm được bốn câu này, là không phải, sao có thể nói tôi tin Phật? Hiếu thân 

tôn sư thực hành trong Đệ Tử Quy, chưa thực hành Đệ Tử Quy, hai câu này cũng chưa làm 

được, tiêu chuẩn này không phải quá cao. 

Xã hội 300 năm trước, có thể nói, 80% số người làm được, vì sao vậy? Vì cha mẹ dạy từ 

nhỏ, người lớn dạy, chúng ta đều hiểu. Bảy tám tuổi đều biết hết, hiện nay không ai dạy, cũng 

không  có  ai  nói.  Chẳng  những  không  ai  dạy,  mà  người  nói  cũng  không  có.  Chúng  ta  tùy 

thuận nếp sống xã hội, bóp méo tri kiến của mình, xem sai lầm là chuyện bình thường, xem 

666  Tập 450 



bình thường thành dị đoan. Khiến chúng ta nghĩ đến, tại sao hiện nay thiên tai lại nhiều như 

vậy, tất cả đều có nguyên nhân, không phải không có nguyên nhân. 

Thời  khóa  tụng  buổi  tối  của  Tịnh  độ  tông,  áp  dụng  kinh  văn  phẩm  32  đến  phẩm  37 

trong Kinh Vô Lượng Thọ. Trong này nói rất tường tận rỏ ràng về Ngũ giới Thập thiện, còn 

nói đến nghiệp nhân quả báo. Tinh tấn tu học nhất định được thiện quả, không đúng chánh 

pháp sẽ có ác báo. 

Còn thời kinh sáng của chúng ta, chọn 48 nguyện trong phẩm thứ sáu, mỗi ngày cảnh tỉnh 

mình. Tự giác là 48 nguyện, giác tha là đem phẩm 32 đến phẩm 37, diễn thuyết ra cho đại 

chúng xã hội thấy nghe. Phật pháp sẽ hưng thịnh, xã hội được ấm êm, thiên tai được hóa giải. 

Nếu  chúng  ta  không  chịu  làm,  tội  chúng  ta  sẽ  rất  nặng.  Điều  này  ở  trước  đã  nói,  lý  luận, 

phương pháp, cảnh giới, tất cả đều ở trong bộ kinh này, nghiên cứu kỹ quý vị sẽ hiểu toàn bộ. 

Ở trong tam giới, bình đẳng tinh tấn tu hành, đạt được nhất thừa rốt ráo. Đề kinh nói rất 

rõ ràng về điều kiện vãng sanh Tịnh độ. Mọi người đều biết: “tâm tịnh tức là cõi Phật tịnh”, 

không phải quý vị lý giải được bao nhiêu, mỗi ngày quý vị niệm bao nhiêu danh hiệu Phật, 

không liên quan đến điều này. Một ngày niệm một câu A Di Đà Phật là được, chỉ cần tâm 

thanh  tịnh,  tâm  tịnh  tức  cõi  Phật  tịnh.  Tâm  chúng  ta  có  thanh  tịnh  chăng?  Tâm  thanh  tịnh 

sanh vào cõi phàm thánh đồng cư, tâm bình đẳng sanh vào cõi phương tiện hữu dư. Khi đã 

giác  ngộ,  giác  này  là  đại  giác.  Đại  triệt  đại  ngộ  sanh  vào  cõi  thật  báo  trang  nghiêm,  đều  ở 

trong đề kinh. 

Tâm chúng ta không thanh tịnh, còn có tự tư tự lợi, danh văn lợi dưỡng, và tham sân si 

mạn,  như  vậy  không  thể  vãng  sanh,  một  ngày  niệm  10  vạn  câu  Phật  hiệu  cũng  vô  ích.  Cổ 

nhân nói: “Hét đứt cổ họng cũng chỉ uổng công”, vì sao vậy? Vì tâm không thanh tịnh. Tâm 

phải  như  thế  nào  mới  thanh  tịnh?  Buông  bỏ!  Bao  nhiêu  năm  nay  tôi  thường  khuyên  mọi 

người:  Buông  bỏ  tự  tư  tự  lợi,  buông  bỏ  danh  văn  lợi  dưỡng,  buông  bỏ  ngũ  dục  lục  trần, 

buông bỏ tham sân si mạn. Chỉ cần chúng ta có một phần tâm thanh tịnh, có thể sanh vào hạ 

hạ phẩm của cõi đồng cư, là cũng tốt rồi! 

Lúc  Ngẫu  Ích  đại  sư  còn  tại  thế,  có  người  đến  thỉnh  giáo  ngài,  họ  hỏi  ngài:  “khi  vãng 

sanh thế giới Cực Lạc, được phẩm vị nào thì ngài vừa lòng?” Ngài nói: “chỉ cần vãng sanh hạ 

hạ phẩm của cõi đồng cư là ngài vừa lòng rồi”. Lời này là thật không phải giả. Sanh đến thế 

giới tây phương Cực lạc hạ hạ phẩm vãng sanh, đều được oai thần bổn nguyện của Phật A Di 

Đà gia trì, quý vị được đồng đẳng với A Duy Việt Trí Bồ Tát. Điều này nói rằng, thế giới 

Cực Lạc là thế giới bình đẳng, cứu cánh nhất thừa. 

Về  sự  đích thực có tam  bối  cửu  phẩm, thực tế về lý nó  là  cứu  cánh  nhất thừa, vô  cùng 

trang nghiêm thù thắng, chúng ta nhất định không nên sơ suất. Muốn đến thế giới này, thân 

tâm thế giới đều buông bỏ hết, nhất định quý vị được vãng sanh. Nếu còn tranh đoạt ở thế 

Tập 450  667 



gian  này, còn  muốn chiếm  hữu, còn  muốn  khống  chế, như  vậy  thế  giới  Cực  Lạc  không  có 

phần của quý vị đâu. Không thể không suy nghĩ nhiều một chút. 

Đối với hai phẩm, phẩm 31 và 32, biết rỏ công đức và diệu quả của Bồ Tát ở cõi này. Bồ 

Tát Tu Trì là giới thiệu công đức chân thật của Bồ Tát, phẩm bên dưới là chân thật công đức, 

Bồ Tát tu trì. 

“Phật thuyết thị pháp, cái dục thập phương chúng sanh, sanh hân mộ tâm, cầu sanh Cực 

Lạc”. Nếu thật sự nghe hiểu rành minh bạch hai phẩm này, quý vị sanh lòng hâm mộ đối với 

thế giới Cực Lạc, sanh khởi nguyện vọng cầu sanh Tịnh độ. Được câu hội một nơi với các 

bậc thượng thiện nhơn như vậy, nên nhớ thế giới Cực Lạc là các bậc thượng thiện nhơn. Nếu 

chúng ta không phải thượng thiện, sao không biết thẹn mà cùng ở một nơi với họ? Chúng ta 

muốn  đến  thế  giới  Cực  Lạc,  điều  này  phải  biết, nhất  định  phải  tu  thượng  phẩm  thập  thiện. 

Cũng chính là nói, chúng ta cần phải thực hành thật triệt để Đệ Tử Quy, Cảm Ứng Thiên, 

Thập Thiện Nghiệp, thế giới Cực Lạc sẽ có phần của quý vị. 

Người thời xưa đều hành trì Thập Thiện Nghiệp rất rốt ráo, thượng phẩm Thập thiện, nếu 

không cầu sanh Tịnh độ, họ được sanh thiên, nghiệp nhân của thiên đạo. Điều kiện thấp nhất 

để vãng sanh Tịnh độ là phải có đức hạnh của nhân thiên, người xưa đều làm được, vì giáo 

dục gia đình tốt. 100 năm trước, Trung quốc vẫn là chế độ đại gia đình. Một gia đình có ngũ 

đại đồng đường, trên dưới già trẻ, tất cả có khoảng trên dưới hơn 300 người, gia đình hưng 

thịnh thì sáu bảy trăm người. Nên rất coi trọng gia đạo, gia quy, gia học, gia nghiệp. 

Gia  đình  của  Trung  quốc  trong  tám  năm  chiến  tranh,  trong  thời  gian  Trung  Nhật  chiến 

tranh nó hoàn toàn bị hũy diệt, người xưa nói: Người mất nhà tan. Câu nói này đến hôm nay, 

chúng ta đọc câu này cảm khái rất sâu sắc! Chế độ gia đình Trung quốc đã truyền mấy nghìn 

năm, nay không thể khôi phục lại. Nó là nhân tố đầu tiên để xã hội có nền trị an lâu dài, nếu 

gia đình đều giáo dục mọi người thật tốt, mỗi người là người tốt, mỗi việc đều việc tốt, thì 

học  Phật  không  khó  chút  nào.  Mỗi  người  đều  hành  được  Thập  thiện  nghiệp  đạo,  Tam  quy 

Ngũ giới, Thập giới. Nói cách khác, là các bậc thượng thiện nhơn câu hội một chổ. Trung 

Quốc 300 năm trước, đi đến đâu cũng có thể nhìn thấy, đáng tiếc hiện nay không còn. 

Tu tập viên mãn công đức như thế, chúng ta thật sự muốn cầu sanh thế giới Cực lạc, 

không thể không hạ thủ công phu từ chỗ này. 

Bây giờ mời quý vị xem kinh văn. “Phục thứ A Nan, bỉ Phật sát trung, nhất thiết Bồ Tát, 

thiền định  trí tuệ, thần  thông oai đức, vô bất  viên  mãn. Chư  Phật  mật  tạng, cứu  cánh  minh 

liễu, điều phục chư căn, thân tâm nhu nhuyến, thâm nhập chánh tuệ, vô phục dư tập. Y Phật 

sở  hành,  thất  giác  thánh  đạo,  tu  hành  ngũ  nhãn,  chiếu  chân  đạt  tục.  Nhục  nhãn  giản  trạch, 

thiên nhãn thông đạt, pháp nhãn thanh tịnh, tuệ nhãn kiến chân, Phật nhãn cụ túc, giác liễu 

pháp tánh”. 

668  Tập 450 



Đoạn này nói về Bồ Tát tu trì, công đức tự lợi, định tuệ viên mãn. Bên dưới Hoàng 

Niệm Tổ giải thích tường tận. 

Phẩm này nói rỏ về cõi nước này, tức là thế giới Cực Lạc. Phàm những ai vãng sanh về 

thế giới Cực Lạc đều là Bồ Tát, tứ độ tam bối cửu phẩm đều là Bồ Tát, mà còn được oai thần 

bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì. Không những là Bồ Tát, mà đều là A Duy Việt Trí Bồ 

Tát. Điều này mười phương thế giới không có, duy nhất thế giới Cực Lạc có. Nếu dựa vào 

sức của mình tu hành đến A Duy Việt Trí, sợ rằng phải vô lượng kiếp, không đơn giản như 

vậy. Gặp được pháp môn này, đầy đủ tín nguyện hạnh, có thể thành tựu ngay trong đời này. 

Cũng chính là nói, ngay trong đời này chúng ta có thể đạt được A Duy Việt Trí Bồ Tát, thế 

nên pháp môn này gọi là pháp khó tin. Gặp được mà không nắm bắt, bỏ lỡ cơ hội, như vậy 

thì trong đời này gọi là sai đến tận cùng, đây không phải sai giả, thật sự sai lầm. 

Rất nhiều người hỏi tôi, đây là nguyên nhân gì? Vì sao nhiều người niệm Phật không thể 

vãng sanh. Tôi đáp bằng một câu rằng, không rõ ràng, không thấu hiểu, rất mơ hồ đối với thế 

giới Cực Lạc, nên không tinh tấn tu học, đạo lý chính là như vậy. Nếu thật sự thấu triệt rỏ 

ràng về thế giới Cực Lạc, các bậc cổ đức có câu ví dụ rằng, nguyện lực vãng sanh đó vạn con 

trâu cũng không kéo lại được. Ngày xưa sức mạnh lớn nhất là trâu, một vạn con trâu kéo quý 

vị cũng không kéo nổi. Quý vị có nghị lực dõng mãnh kiên quyết hướng về trước như vậy, 

hiện nay thì sao? Lợi ích nhỏ cũng mê hoặc được quý vị, quý vị hoàn toàn thoái tâm. 

Đây là nguyên nhân gì? Mình nhìn thấy cái lợi nhỏ bé ngay trước mắt, còn sự thù thắng 

của thế giới Cực Lạc lại quá mơ hồ. Còn thực tế đọc kinh, nghe kinh đều không hiểu, đây là 

thật không phải giả, nghe mấy mươi năm cũng không hiểu. Tự cho rằng đã hiểu, nhưng thực 

tế chưa hiểu. Hiểu hay không hiểu này, tiêu chuẩn về quan điểm của Chương Gia đại sư và 

Thầy Lý hoàn toàn tương đồng. Quý vị đã buông bỏ chưa, đã làm được chưa. Thật sự buông 

bỏ, thật sự làm được, chứng tỏ quý vị thực sự nghe hiểu. Chưa chịu buông bỏ, chưa chịu thực 

hành, như vậy là nghe không hiểu. 

Chương Gia đại sư nói, Phật pháp đại thừa, dùng một câu của triết học để nói: Thật sự dễ 

hiểu khó hành. Sao lại nói dễ hành? Khi lâm mạng chung, một niệm mười niệm đều có thể 

vãng sanh, quý vị xem, quá dễ. Còn khó thì khó ở chỗ nào? Khó ở chỗ quý vị có chịu phát 

tâm đi hay không, khó ở chỗ này. Chịu phát tâm hay không, liên quan đến việc quý vị nhận 

thức về thế giới Cực Lạc được bao nhiêu. Nếu không nhận thức, không hiểu về thế giới đó, 

tâm quý vị không phát khởi được. 

Có thể nói từ xưa đến nay, nói một cách rỏ ràng minh bạch và thấu triệt điều này, chính là 

Kinh Đại Thừa Vô Lượng Thọ, thêm nữa chính là bản hội tập này. Nếu không dùng bản hội 

tập này, như vậy chúng ta phải đọc năm loại nguyên bản dịch mới có thể hiểu rõ được. Khi rõ 

ràng minh bạch rồi, đem so sánh với thế giới hiện tiền này. Quý vị nên biết, thế giới ngày nay 

Tập 450  669 



của chúng ta, khoa học kỷ thuật thua xa so với thế giới Cực Lạc. Trong kinh có nhiều lần so 

sánh, đều là thật không phải giả. 

Chúng  ta  xem  chú  giải,  phẩm  này  nói  rõ  đại  hạnh  của  Bồ  Tát  trong  cõi  nước  này,  nội 

dung có ba đoạn, đây chính là ba đoạn lớn trong kinh. Thứ nhất, đức hạnh tự lợi của các bậc 

đại  sĩ.  Thứ  hai,  đức  hạnh  lợi  tha  của  các  bậc  đại  sĩ.  Thứ  ba,  đức  hạnh  viên  mãn.  Ở  trước 

chúng ta đọc đoạn này là nói về đức hạnh tự lợi của các bậc đại sĩ. 

Tất  cả  các  Bồ  Tát  trong  cõi nước Phật  này, thiền  định trí tuệ, chúng ta nói về điều này 

trước. Thiền định tức là đệ ngũ độ trong lục độ, trí tuệ là đệ lục độ. Hai độ này là chủ yếu 

trong lục độ, nên cũng là tiêu chuẩn đầu tiên. Lục ba la mật, quý vị đều biết, càng về sau càng 

thù thắng hơn ở trước. Có ở sau nhất định đầy đủ tất cả những điều ở trước, mới có thể đạt 

được. Bố thí là buông bỏ, có thể thành tựu trì giới ba la mật. Trì giới ba la mật có thể thành 

tựu nhẫn nhục ba la mật. 

Ví như sáu tầng lầu lớn, bố thí là tầng thứ nhất, không có tầng thứ nhất thì làm gì có tầng 

thứ hai? Không có tầng thứ hai, làm sao có tầng thứ ba? Thiền định là tầng thứ năm, bát nhã 

là tầng thứ sáu, họ đầy đủ tất cả. Chúng ta có bố thí ba la mật chăng? Trong kinh Phật dạy, bố 

thí ba la mật có ba loại: Tài bố thí, tài cũng có nội tài và ngoại tài. Pháp bố thí, có thế gián 

pháp và xuất thế gian pháp. Vô úy bố thí cũng có thế xuất thế pháp, phải chăng chúng ta đều 

đã hiểu rõ? Phải chăng đang rất nỗ lực học tập? Quả báo của bố thí là được phước báo, mọi 

người đều thích tu. 

Người buông bỏ được, cơ bản tinh thần của việc bố thí chính là buông bỏ. Đối với tất cả 

pháp của thế xuất thế gian, nhất định không có ý niệm khống chế, không có ý niệm chiếm 

hữu, đây  gọi  là  bố  thí. Công  đức  bố  thí  là  gì?  Đem  gốc  của  phiền  não, chính  là  tham  lam, 

đoạn tận tham  tâm.  Sân  nhuế,  tham  không được  mới  sinh tâm  sân  nhuế,  tham  được  họ sẽ 

không khởi sân nhuế. Nên ở sau sân nhuế là ngu si, ngạo mạn và hoài nghi đều từ tham mà 

sanh ra_tham là gốc rể. Bố thí ba la mật chính là nhổ tận gốc rễ phiền não, nếu không bố thí 

sẽ không nhổ được tận gốc phiền não. 

Bố thí không chấp tướng, mới đoạn tận được gốc rễ, bố thí chấp tướng chỉ được phước 

báo nhân thiên mà thôi, không ra khỏi tam giới. Cũng chính là những gì ở trước dẫn chứng 

nói, lấy trí tuệ vô ngại để hiểu rỏ pháp như như, mới thật sự buông bỏ. Tu nhân, tu phước, 

phước để người khác hưởng, chính mình thì sao? Tự mình không cần, một chút cũng không 

chiếm,  vì  sao  vậy?  Vì  tội  phước  liễu  bất  khả  đắc.  Trong  tự  tánh  thanh  tịnh  tâm  không  có 

những thứ này, mê mới có, khi giác ngộ sẽ không có. Vì thương xót tất cả chúng sanh khổ 

nạn mà thị hiện như vậy, đây là từ bi chân thật, đại từ đại bi. Bố thí không có, trì giới lại càng 

không thể. Nhẫn nhục, thiền định, bát nhã ở sau đương nhiên không có. Điều này làm chướng 

ngại việc vãng sanh Tịnh độ của chúng ta. Bồ Tát tu hành phải chú trọng sự tu trì định tuệ, 

định tuệ phải bình đẳng. 

670  Tập 450 



Hội Sớ nói: “Phu hữu định nhi vô tuệ, tắc đồng nhị thừa trầm không”. Có định không có 

tuệ là A la hán, Bích Chi Phật của tiểu thừa, có định không có tuệ. “Trầm không” nghĩa là gì? 

Không:  thiên  chân  niết  bàn,  là  những  gì  Thanh  văn,  Duyên  giác  chứng  được_bát  niết  bàn, 

niết bàn tiểu thừa là thiên không. Có tuệ mà không có định, cũng giống như ngoại đạo tà giáo, 

đây là có tuệ không có định, không khác gì tà tư tà kiến của ngoại đạo, nên đã đưa ra hai loại. 

Những danh từ thuật ngữ này, ở trước chúng ta đều đã học đến, có giải thích tường tận. 

Thần thông là thiên nhãn, thiên nhĩ ... lục thông. Hiện nay thế gian chúng ta sống là loạn 

thế, xã hội hỗn loạn, thiên tai trên địa cầu ngày càng nhiều. Tôi mới vừa từ Nhật Bản trở về, 

nhưng gì nghe được, thấy được ở Nhật, đối với người có tiểu thần thông, họ vô cùng sùng bái, 

hầu như là mê muội vào trong đó. Điều này có thể lý giải, vì sao? Thiên tai quá nhiều, phải 

tìm người có thần thông đến giúp đỡ, làm sao hóa giải thiên tai. Chúng ta nghe giáo huấn của 

người có thần thông, nhất định phải chọn lựa có trí tuệ. Không có trí tuệ để phân biệt sẽ dể 

mắc lừa, quý vị bị họ gạt phải làm sao? Quý vị không cách nào tìm họ, họ phiêu bồng trên hư 

vô, lời họ nói đáng tin cậy chăng? Thế nên những linh hồn môi giới này, người có thần thông, 

nghe  họ  nói  chuyện,  nhất  định  phải  có  trình  độ  trí  tuệ  cao,  không  nên  bị  quỷ  thần  gạt.  Bị 

người gạt, quý vị không biết, vì không nhận thức được con người. Bị quỷ thần gạt điều đó 

càng đáng thương. Chúng ta không có trí tuệ thì dùng tiêu chuẩn nào? Kinh Vô Lượng Thọ là 

trí tuệ, kinh luận đại thừa là trí tuệ. Những điều họ nói, trong kinh luận đại thừa có chăng? 

Nếu có, những gì họ nói giống như trong kinh luận đại thừa, có thể tiếp nhận. Họ nói không 

giống như trong kinh luận đại thừa, thì không thể tiếp thu. 

Tam tạng kinh điển lưu lại thế gian, giúp người thế gian lớn nhất, không gì vượt qua đều 

này. Dùng kinh luận sửa đổi tư duy của chúng ta, dùng giới luật để sửa đổi ngôn hành của 

chúng ta, đây là tiêu chuẩn của Phật Bồ Tát. Thời cổ đại Trung quốc, đời này qua đời khác 

đều tuân thủ, không phát sinh sai lầm, chúng ta không thể không biết điều này. 

Nếu chúng ta muốn hỏi, hiện nay thiên tai nhiều như vậy, không có ai không quan tâm, 

chúng ta phải làm gì khi sống thời thời đại này? Phật Bồ Tát dạy mọi người đoạn ác tu thiện, 

cải tà quy chánh, khởi tâm động niệm tương ưng với đại từ bi, nếu có thể niệm Phật thì càng 

tốt. Nhất tâm chuyên niệm Phật A Di Đà, hoặc là nhất tâm chuyên niệm Bồ Tát Quán Thế 

Âm, thật có thể tiêu tai miễn nạn. Trong này có đạo lý lớn, có đại học vấn, không phải mê tín. 

Trong kinh này Phật dạy rằng, khi chúng ta gặp tai họa cấp bách, nhất tâm xưng niệm Quán 

Thế  Âm  Bồ  Tát. Bồ  Tát  Quán  Thế  Âm  dựa  vào điều  gì  có thể  cứu  khổ  cứu nạn? Dựa  vào 

công đức tu hành tích lũy từ vô lượng kiếp, sức mạnh của công đức này rất lớn. 

Trong kinh  Phật thường nói:  “Chế  tâm  nhất xứ, vô sự bất  biện”. Bồ  Tát  Quán  Thế  Âm 

chế tâm một chỗ từ vô lượng kiếp, quý vị nghĩ xem sức mạnh này lớn biết bao. Chúng ta phải 

mượn ánh sáng của ngài, mượn sức mạnh của ngài để giúp chúng ta giải quyết vấn đề trước 

mắt, đây là điều có thể. 

Tập 450  671 



Tiến sĩ Giang Bổn người Nhật làm một thực nghiệm. Ở đoạn eo của hồ Tỳ Bà Nhật Bản, 

khúc eo này là nước chết, hai mươi mấy năm nay dơ bẩn hôi hám. Ông tập trung 350 người, 

và mời một vị hòa thượng 90 tuổi, dẫn đầu mọi người đến đó cầu nguyện. Ý niệm tập thể của 

530 người, thời gian chỉ có một tiếng đồng hồ. Trong một tiếng này mọi người buông bỏ tất 

cả mọi ý niệm, không nghĩ đến bất cứ điều gì, chỉ nghĩ đến một câu, đây chính là chú ngữ của 

họ. Câu nói này là gì? Hồ nước rất sạch sẽ, hồ nước rất sạch sẽ. 350 người chỉ đọc câu này, 

nghĩ đến câu này suốt một tiếng đồng hồ. Đến ngày thứ ba, hồ nước thật sự trong sạch, trong 

sạch  được  nửa  năm.  Thí  nghiệm  này  làm  chấn  động  giới  truyền  thông  của  đài  truyền  hình 

Nhật Bản, báo chí đều đưa tin chuyện này. 

Chúng ta  có thể tập trung ý niệm,  mọi  người  cùng  một thời gian, không  cùng địa điểm 

không sao, nhưng cùng một thời gian. Chúng ta khởi lên một ý niệm, thiên tai đã được hóa 

giải,  thiên  tai  đã  được  giải  trừ,  sẽ  có  hiệu  quả!  Ý  niệm  thiện,  những  người  tham  dự,  tốt 

nhất_nói đến công phu tu hành của chính mình. Công phu tu hành là gì? Buông bỏ tự tư tự 

lợi, buông bỏ danh văn lợi dưỡng, buông bỏ ngũ dục lục trần. Thực hành Đệ Tử Quy, Thập 

Thiện Nghiệp Đạo, Cảm Ứng Thiên. Đem công đức tu hành này, để làm tập thể ý thức này. 

Cầu Quán Thế Âm Bồ Tát, cầu Phật A Di Đà. 

Thí  nghiệm  của  tiến sĩ  Giang  Bổn  chỉ  có  ý thức tập  thể  của  350 người, không có  thêm 

vào công đức của Phật. Nếu chúng ta cầu Bồ Tát Quán Thế Âm, cầu Phật A Di Đà, các ngài 

đều thành quả tu hành từ vô lượng kiếp. Sức mạnh này tập hợp lại sẽ rất lớn! Có thể làm. 

Mấy năm nay, không sai! Chúng tôi cũng đang làm, không thể nói không có hiệu quả. Chúng 

tôi đề xướng làm Phật sự 100 thất của Tam thời hệ niệm, đây cũng là sức mạnh tập thể, có 

hiệu quả chăng? Nhất định có hiệu quả. Nhưng hiện nay thiên tai ngày càng nhiều, lần này 

nghiêm trọng hơn lần khác, đây là nguyên nhân gì? Chính người làm không có công đức tu 

hành, nếu tự mình thật sự có công đức tu hành, sẽ không giống nhau! Hiệu quả rất rỏ ràng. 

Nói cách khác, ngày nay chúng ta vì sao không có công đức tu hành? Mọi người không 

siêng năng tu hành, không thật sự hiểu kinh giáo của Phật, điều này không phải giả. Vì sao 

không thật sự thấu hiểu? Không có thầy giỏi. Cho dù là Phật A Di Đà hay Phật Thích Ca đến 

dạy, chúng ta vẫn nghe không hiểu, vẫn không biết, nguyên nhân là gì? Chúng ta không đủ 

điều kiện cơ bản để tiếp nhận giáo huấn Thánh hiền, chúng ta không có. Điều kiện cơ bản 

này là gì? Tâm chân thành, chúng ta không có. Tâm chúng ta là tán loạn, từ sáng đến tối nghĩ 

đông nghĩ tây, thông thường người thế gian nói là tâm trôi nổi. Khởi tâm động niệm đều là tự 

tư tự lợi, chưa nhổ sạch tự tư tự lợi. 

Người học Phật chơn chánh, khởi tâm động niệm đều nghĩ cho tất cả chúng sanh khổ nạn, 

nghĩ cho chánh pháp cửu trú. Phải như thế nào chánh pháp mới cửu trú? Cổ đức có câu: “Nếu 

muốn  Phật pháp  hưng  thịnh, duy  chỉ  có tăng  khen ngợi  tăng”.  Ngày  nay  người  xuất  gia có 

khen ngợi lẫn nhau chăng? Mỗi người tự lập môn phái riêng. Trong Kinh Bồ Tát Giới nói: 

672  Tập 450 



“khen mình chê người”, trên toàn thế giới, hầu như khắp nơi đều nhìn thấy hiện tượng này. 

Tâm thái như vậy, Phật pháp chắc chắn không thể hưng thịnh. 

Khổng tử nói: “Như hữu Chu Công chi tài chi mỹ, sử kiêu thả lận, kỳ dư tắc bất túc quán 

dã”. Điều này Khổng tử nói 2500 năm trước, chúng ta thử nghĩ xem có chăng? Có kiêu mạn 

chăng? Có đố kỵ chăng? Có khen mình chê người chăng? Người cùng tu một pháp môn, hai 

bên không hòa hợp nhau, vì sao vậy? Vì lôi kéo tín đồ, vì danh văn lợi dưỡng, không vì Phật 

pháp. Chánh pháp diệt tận cũng không sao, tôi đạt được danh lợi là được. Ai có thể buông bỏ 

danh lợi, chúng tôi hy vọng chánh pháp có thể cửu trú, Phật pháp có thể thật sự lợi ích chúng 

sanh, được mấy người có tư tưởng này? Đạo tràng người khác cử hành pháp hội, chúng ta có 

bằng  lòng  đến  đó  giúp  đở  chăng?  Phải  chăng  là  tự  động  đến  ủng  hộ?  Chúng  ta  có  đến  tán 

thán chăng? Những vấn đề này tồn tại khắp trong xã hội, phải làm sao? Phật nhìn thấy cũng 

chỉ rơi nước mắt chứ không nói được gì. Điều này sau cùng ai phán quyết? Nhân quả phán 

quyết,  thiện  nhân  thiện  quả,  ác  nhân  ác  báo,  đến  lúc  đó  hối  hận  cũng  không  kịp.  Không 

những nhà  Phật phải  tôn  trọng thương  yêu  lẫn  nhau, quan  tân  lẫn nhau, chiếu  cố  lẫn  nhau, 

hợp tác với nhau. Đối với tất cả chánh giáo, Tôn giáo của thế gian_trong tất cả các Tôn giáo, 

phải  giảng  về  bốn  giới  căn  bản,  bất  luận  Tôn  giáo  nào:  Không  sát  sanh,  không  trộm  cắp, 

không tà dâm, không vọng ngữ. Bốn điều này, quý vị thử xem xem, trong kinh điển của các 

tôn giáo đều có. Có thể tuân thủ bốn giới điều này, đây chính là chánh pháp, bất luận là Tôn 

giáo nào. 

Khi tôi ở Singapore, bất cứ tôi giáo nào có hoạt động lớn, chúng tôi đều tham gia. Chúng 

tôi dẫn đầu, mời các Tôn giáo khác cùng tham gia, các hoạt động Tôn giáo Singapore rất linh 

hoạt. Hoạt động của một Tôn giáo, mọi người đều cùng nhau tham gia, đều có mặt, rất náo 

nhiệt. Tôn giáo đoàn kết, Tôn giáo học tập lẫn nhau, giúp xã hội an định, thế giới hòa bình. 

Thế nên Tôn giáo không những phải giao tiếp qua lại, mà còn phải học tập lẫn nhau, nổ lực 

học tập. Hai bên hiểu nhau, sẽ tôn trọng tán thán lẫn nhau. 

Chúng ta chỉ nghĩ đến điều gì? Đều là chánh pháp, chánh pháp phải cửu trú. Văn hóa nhất 

định là đa nguyên. Kinh Hoa Nghiêm là tấm gương tốt nhất, Hoa nghiêm_đem hai điều này 

làm ví dụ. Hoa chính là hoa, giống như vườn hoa lớn vậy, trong vườn hoa này đầy đủ tất cả 

các chủng loại hoa, không thiếu thứ gì, đẹp không sao tả hết. Nếu vườn hoa này chỉ có một 

loại, những thứ khác đều không cần, như vậy có gì đẹp đâu. Người ta xem một lần, lần sau 

không muốn đến nữa. 

Văn hóa Trung quốc từ xưa đến nay ưa chuộng đa nguyên, quý vị đọc lịch sử Trung 

quốc sẽ biết. Cuốn sách này, đây là một tấm bia của Thiếu Lâm Tự, chứng minh Trung quốc 

1300 năm trước, văn hóa đa nguyên có thành tựu huy hoàng như vậy, dẫn đầu tam giáo cửu 

lưu trên toàn thế giới thành một nhà. Mỗi người buông bỏ thành kiến của mình, có thể nhìn 

thấy ưu điểm của người khác. Buông bỏ thành kiến là gì? Thành kiến là kiến hoặc trong kiến 

tư phiền não. Giới thủ kiến là thành kiến trên mặt nhân, kiến thủ kiến là thành kiến trên mặt 

Tập 450  673 



quả.  Chỉ  cần  có  thành  kiến,  không  nhìn  thấy  được  ưu  điểm  của  người  khác,  từ  đó  sinh  ra 

khen mình chê người, luôn cảm thấy người khác không bằng mình, như vậy là sai. Nếu con 

người có thể thấy được ưu điểm của người khác, xã hội sẽ được an định. Không thấy ưu điểm 

người khác, động loạn không bao giờ dứt, thiên tai không bao giờ hóa giải được. Thực tế mà 

nói,  không  thấy  được  ưu  điểm  người  khác,  chính  là  khuyết  điểm,  là  sai  lầm  lớn  nhất  của 

chính mình, vì sao vậy? Vì đây chính là kiêu mạn! Không chịu giúp người khác, mà có giúp 

cũng là vì danh lợi cho mình, khi mình không được danh lợi thì một sợi lông cũng không nhổ, 

đó là keo kiệt. Làm việc thiện vì danh lợi, không phải là việc tốt, không phải việc thiện thật 

sự, đều là giả. Thế nên thiền định, trí tuệ không thể không tinh tấn học tập, bên dưới là thần 

thông. 

Thần thông là thiên nhãn, thiên nhĩ... lục thông. Oai đức, oai là oai thần, còn gọi là oai thế 

dũng  mãnh, không thể lường được, đức là công đức. Như Ngụy Dịch nói: Vô Lượng Thọ 

Phật, công đức oai thần không thể nghĩ bàn. Tất cả Bồ Tát ở cõi nước này, như ở trên nói về 

thiền  định,  trí  tuệ,  thần  thông,  oai  đức  đều  thành  tựu  viên  mãn.  Cho  nên  nói  không  có  gì 

không viên mãn. Thành tựu của họ, chính là nhờ họ buông bỏ được, buông bỏ triệt để. Vô 

lượng trí tuệ, vô lượng đức năng, vô lượng tướng hảo trong tự tánh dần dần hiển lộ ra. Thêm 

vào đó là công đức năm kiếp tu hành và 48 nguyện của Phật A Di Đà gia trì, họ trở thành A 

Duy Việt Trí Bồ Tát. Đây không phải do họ tu thành, mà là Phật gia trì.Tuy không phải tu 

thành, được Phật A Di Đà gia trì, nhưng trí tuệ thần thông đạo lực của họ không có gì khác 

với A Duy Việt Trí Bồ Tát, hoàn toàn tương đồng, điều này quả thật không thể nghĩ bàn! 

Chúng ta thật sự nhận thức, thật sự thấu hiểu điều này, có thể không đến thế giới Cực Lạc 

chăng? Còn môi trường nào tốt hơn đây chăng? Không tìm thấy. Mặc dù có nhưng quý vị 

không đầy đủ điều kiện cũng không đi được, điều kiện gì? Buông bỏ toàn bộ vọng tưởng, 

phân biệt, chấp trước. Quý vị làm được chăng? Không làm được, thì không thể đến cõi báo 

của chư Phật. Điều kiện trong cõi báo của Phật Di Đà là không cần đoạn phiền não, chỉ cần 

khống  chế  phiền  não  là  đến  đó  được.  Thế  nên  chư  vị  tổ  đức  dạy  rằng:  Pháp  môn  này  vạn 

người tu là vạn người đi. 

Nói  thực  tế,  tu  hành  ở  độ  tuổi  như  tôi,  tự  nhiên  quý  vị  sẽ  hiểu,  vì  sao  vậy?  Người  xưa 

thường nói: Con người từ khi sinh ra đến tuổi 20, là mùa xuân trong cuộc đời. Tốt! Hai mươi 

tuổi đến 40 tuổi, là mùa hạ trong đời người, không tệ! 40 tuổi đến 60 tuổi, là mùa thu trong 

đời. 60 đến 80 tuổi, là mùa đông của đời người, sắp không còn nữa. Sau 80 tuổi, như ngọn 

nến sắp tàn, bất cứ lúc nào cũng có thể ra đi. Nghĩ đến bất cứ lúc nào cũng có thể ra đi, thế 

gian này còn có thể lưu luyến sao? Quý vị thử nghĩ xem, khi chết thứ gì  mang theo được? 

Không mang theo được thứ gì. Lúc này nếu quý vị thông đạt Phật pháp, Phật dạy buông bỏ 

vạn duyên, thì thật sự buông bỏ được, không chút lưu luyến gì, vì sao vậy? Vì tôi sắp ra đi rồi. 

Khi trẻ cảm thấy thời gian của mình còn rất dài, nào ngờ người trẻ tuổi ra đi cũng thật 

nhiều. Quý vị xem báo mỗi ngày, trong đó đăng tin buồn, xem thử tuổi tác họ bao nhiêu? Ba 

674  Tập 450 



bốn mươi tuổi, bốn năm mươi tuổi, rất nhiều! Có thể không giác ngộ sao? Nhìn thấy thế gian 

này  vô  thường,  một  lần  thiên  tai  mấy  vạn  người  ra  đi,  mấy  mươi  vạn  người  ra  đi,  trong 

khoảnh thời gian mấy giây, quý vị đã nhìn thấy. Động đất sóng thần ở Nhật Bản, được những 

ống kính quay lại, đó không phải biểu diễn, đó là sự thật hiển nhiên. Khi xem xong cảm thấy 

còn đáng sợ hơn điện ảnh năm 2012 của Mỹ. 2012 là diễn xuất ra, đóng phim diễn ra, còn 

đây là thật. 

Thiên  tai  như  vậy  không  biết  lúc  nào  giáng  xuống,  cũng  không  biết  phát  sinh  nơi  nào, 

chúng  ta  dùng  phương  thức  gì  để  ứng  phó?  Phải  tỉnh  táo,  trầm  tĩnh, không  kinh  không  sợ, 

Đức Phật dạy chúng ta như thế. Đầu tiên phải thấu hiểu, những gì Phật dạy đều là thật, không 

có  câu  nào  là  giả, ngài  dạy:  “Tất  cả  chúng  sanh  vốn  là  Phật”,  có  thể  không  tôn  trọng  sao? 

Vốn là Phật! Nếu không tôn trọng người khác, chính là không tôn trọng Phật. Ngài lại dạy 

rằng: Thân có sanh tử, nhưng linh hồn không có sanh tử. Hiện nay trên toàn thế giới đều thừa 

nhận, con người chết rồi có linh hồn, linh hồn không chết, phải chăng linh hồn là cái tôi chân 

thật? Không thể nói thật, cũng không thể nói giả. Thực tế mà nói, linh hồn nó không linh, nó 

mê hoặc điên đảo, nên nó lại đi đầu thai, lại luân hồi trong lục đạo, hồn làm những điều ngu 

ngốc này. Nếu nó giác ngộ, không gọi nó là linh hồn, nhà Phật gọi là linh tánh, đây là thật, vì 

đã giác ngộ, không sanh không diệt. 

Ngài  Huệ  Năng  của  Thiền  tông  đã  giác  ngộ,  ngài  đem  chân  tướng  sự  thật  này  nói  với 

chúng ta, ngài chỉ nói năm loại. Thứ nhất, “vốn tự thanh tịnh”, linh tánh là thanh tịnh, chính 

là bản tánh, không sanh không diệt. Nó không có sanh diệt, thật là chính mình. “Vốn tự đầy 

đủ”, chính là trong Kinh Hoa Nghiêm nói: “Tất cả chúng sanh đều có trí tuệ đức tướng của 

Như Lai”. Trí tuệ và đức năng không khác với chư Phật Như Lai, gọi là vạn đức vạn năng, 

tướng  hảo  cũng  giống  nhau.  Thân  có  vô  lượng  tướng,  tướng  có  vô  lượng  vẻ  đẹp,  đây  là 

phước báo. Hai loại trước thuộc về trí tuệ, trí tuệ viên mãn, phước báo viên mãn, chính mình 

vốn có, đến thế giới Cực Lạc sẽ chứng được. Hay nói cách khác, là đã khôi phục lại. 

Ngài  Huệ  Năng  còn  nói:  Tự  tánh  “vốn  không  dao  động”. Câu  nói  này  chính  là  tự  tánh 

bổn định, chưa từng dao động, “năng sanh ra vạn pháp”. Thế nên nếu thiên tai hiện tiền, tâm 

chúng ta có thể bình tĩnh, không kinh, không sợ, không động. Như vậy tâm sẽ định, định sanh 

trí tuệ, trí tuệ có thể giải quyết vấn đề. Thiên tai là sợ tâm loạn, tâm đó làm cho ta lo sợ. Nói 

thực tế thì giống như bệnh ung thư vậy, bệnh ung thư không đáng sợ. Nếu hiểu nó thì không 

sao, không hiểu nó, nghe nói bệnh ung thư 95%, là vì sợ mà chết, thật oan uổng. Họ không 

hiểu rỏ chân tướng sự thật, thiên tai cũng như vậy. Đa phần chết trong thiên tai, đều do sợ mà 

chết, rất hoảng hốt. Nếu họ có thể định lại thì không sao, cũng giống như đóng phim vậy, coi 

thiên tai như phim vậy. Quý vị đang xem phim, xem họ quay phim, hiện trường quay phim. 

Tâm chúng ta định, thật sự có thể tiêu tai miễn nạn.      Quý vị bị cuốn vào trong đó làm diễn 

viên, như vậy là sai. Chỉ nên làm người xem, đừng làm diễn viên, nhất định phải giữ được 

bình tĩnh. Lúc này người niệm Phật sẽ tốt, nhất tâm chuyên niệm Phật A Di Đà, Phật Bồ Tát 

Tập 450  675 




sẽ giúp chúng ta, rất hữu hiệu. Thế nên chúng ta cần thiền định, cần trí tuệ, thần thông, oai 

thế chúng ta đều cần. Tâm thanh tịnh, có trí tuệ sẽ có thần thông, liền có năng lực giải quyết 

vấn đề. 

Bên dưới nói: Mật tạng của Chư Phật, rõ ràng rốt ráo. Thế nào gọi là mật tạng của Chư 

Phật?  “Nhị  Giáo  Luận  Thượng  vân:  Pháp  Phật  đàm  hoa,  vị  chi  mật  tạng,  ngôn  bí  áo  thật 

thuyết. Hựu Tăng Sử Lược viết: Mật tạng giả, đà la ni pháp dã. Thị pháp bí mật phi nhị thừa 

cảnh giới, chư Phật Bồ Tát sở năng du lữ dã”. Đầu tiên Hoàng Niệm Tổ trích dẫn kinh luận 

nói: Phật thông thường có ba thân: Pháp thân, báo thân, ứng hóa thân. Trên thực tế pháp thân 

không  có  hình  tướng,  báo  thân  có,  báo  thân  ở  trong  cõi  báo,  chính  là  cõi  thật  báo  trang 

nghiêm của Chư Phật Như Lai, Phật trong đó là báo thân Phật. 

Quán Kinh nói, báo thân của Phật A Di Đà ở thế giới tây phương Cực Lạc. Thân có tám 

vạn bốn ngàn tướng, mỗi tướng có tám vạn bốn ngàn vẻ đẹp. Thông thường nói xưng tán báo 

thân,  thân  có  vô  lượng  tướng,  tướng  có  vô  lượng  vẻ  đẹp.  Người  vãng  sanh  thế  giới  tây 

phương Cực Lạc, thân tướng mỗi người đều tương đồng với báo thân Như Lai, hoàn toàn 

giống  nhau  thì  làm  sao  phân  biệt?  Mỗi  người  đều  có  trí  tuệ,  nhất  định  không  nhận  nhầm 

người. Lúc này chúng ta tin rằng, sự thật tất nhiên như thế. Phật có ngũ nhãn, vãng sanh đến 

thế giới Cực Lạc, mỗi người đều ngũ nhãn viên minh, đầy đủ tất cả tam minh lục thông. Thế 

nên oai thế công đức của chư Bồ Tát đều không thể nghĩ bàn. 

Pháp  thân  Phật  thuyết  pháp  như  thế  nào?  Có  thể  nói,  toàn  bộ  hiện  tượng  đại  tự  nhiên, 

chính là pháp thân Phật đang diễn thuyết. Nó có sắc tướng, chúng ta có thể nhìn thấy. Nó có 

âm thanh, chúng ta có thể nghe thấy. Nó còn có mùi hương, chúng ta có thể ngửi được, tiếp 

xúc được, vì pháp thân là bản thể của vạn sự vạn vật trong toàn thể vũ trụ. 

Ngài Huệ Năng nói rằng: “đâu ngờ tự tánh năng sanh vạn pháp”. Năng sanh là pháp thân, 

sở sanh là vạn pháp. Vạn pháp là gì? Cõi thật báo trang nghiêm, cõi phương tiện hữu dư, cõi 

phàm thánh đồng cư. Tất cả y chánh trang nghiêm, đều là sở sanh sở hiện, đó chính là nó sở 

diễn sở thuyết. Ai  có  thể  hiểu được?  Pháp  thân Bồ  Tát hiểu được. Pháp thân  Bồ  Tát  là  ai? 

Trong Kinh Hoa Nghiêm nói là viên giáo sơ trú trở lên. Cũng chính là nói, phá một phẩm vô 

minh, chứng một phần pháp thân, họ liền có năng lực thấy được. 

Trong Kinh Kim Cang nói, ngũ nhãn viên minh, họ đều đầy đủ, họ có tất cả. Từ viên giáo 

sơ trú đến đẳng giác, có 41 địa vị. Kinh Hoa Nghiêm nói: 41 vị pháp thân đại sĩ, họ thông đạt 

thấu triệt. Phàm phu chúng ta, thị hiện trước mắt chúng ta cũng không hề hay biết. Pháp thân 

Như Lai thị hiện mọi lúc mọi nơi, xưa nay chưa từng gián đoạn, chỉ là chúng ta chưa giác 

ngộ. 

Phật pháp không có bí mật, trong Phật pháp nói mật tạng chính là thâm mật. Lý quá thâm 

sâu, sự tướng quá huyền diệu. Tuy chúng ta có trí tuệ, có đức năng, nhưng đã bị phiền não 

676  Tập 450 



làm  chướng  ngại_ba  loại  phiền  não  lớn.  Kiến  tư  phiền  não_chấp  trước,  trần  sa  phiền 

não_phân biệt, vô minh phiền não_khởi tâm động niệm, bị nó chướng ngại nên không nhìn 

thấy được. Nếu buông bỏ được những thứ này, thì ba loại chướng ngại này không còn, liền 

trở thành pháp thân Bồ Tát. Quý vị đã nhìn thấy, đã nghe thấy, đã tiếp xúc được, trong đại 

thừa giáo gọi là chứng- Tín giải hành chứng, Bồ Tát tu học bốn giai đoạn, giai đoạn đầu tiên 

là tín. 

Ngày nay, khó khăn lớn nhất của chúng ta là không có tín tâm. Nói thực tế, tín tâm không 

phải dể dàng như vậy. Lòng tin là mẹ của mọi công đức, trưởng dưỡng tất cả các thiện căn. 

Thiện căn chúng ta không sanh khởi được, thiện căn thế gian có ba loại: Không tham, không 

sân, không si. Chúng ta không có, chúng ta vẫn còn tham sân si. Thiện căn Bồ Tát xuất thế 

gian, chỉ có một là dõng mãnh tinh tấn, chúng ta càng không có phần. 

Ngày nay chúng ta đang học tập đại thừa, trồng chủng tử đại thừa trong A lại da, chúng 

chỉ đạt được lợi ích này, ưu điểm này. Rơi vào trong A lại da thức, vĩnh viễn sẽ không mất đi, 

nhưng đến khi nào khởi tác dụng? Điều đó phải đợi nhân duyên. Khi nào có nhân duyên, khi 

đó sẽ có tác dụng. Duyên là gì? Quý vị xem trong Kinh Di Đà nói: Không thể thiếu thiện căn 

phước đức nhân duyên mà được sanh về nước này. Thiện căn là gì? Có thể tin, có thể hiểu và 

có thể hành trì, đây chính là nhân duyên. Khi nào chúng ta thật sự có thể tin, hiểu, phụng trì 

thì chuyện vãng sanh mới chắc chắn được. 

Trong đời này, chúng ta đích thực ngày ngày đang nghe, nhưng không có tín căn, không 

tin thật. Vẫn là tin vào danh văn lợi dưỡng của thế gian, tin vào ngũ dục lục trần của thế gian, 

phải làm sao? Cũng chính là nói, để trước mắt chúng ta giữa thế pháp và Phật pháp, 90% là 

pháp thế gian, Phật pháp chỉ có 10% mà thôi. Phật pháp trên thân thể tôi không khởi tác dụng 

được, vậy trong đời này của chúng ta, tương lai khi báo thân thọ mạng đến, vẫn trôi lăn trong 

luân hồi lục đạo như xưa. Vì sao vậy? Chúng ta đối với luân hồi lục đạo, chiếm hết 90%. Đến 

khi nào Phật pháp của chúng ta vượt qua pháp thế gian, quý vị sẽ được cứu, quý vị sẽ được 

độ. Ở thế gian này có thể khiến chúng ta nâng cao tín giải đối với Phật pháp chăng? Có thể. 

Dùng phương pháp gì? Đọc tụng, nghe giáo lý, niệm Phật. Nếu chúng ta có thể 24 tiếng trong 

ngày, hai phần ba thời gian_16 tiếng dùng trong Phật pháp, có thể thay đổi được điều này, 

thật  sự  có  trường  hợp  này.  Thật  sự  có  người  nghe  kinh  một  ngày  10  tiếng,  niệm  Phật  tám 

tiếng. Quý vị hỏi họ có nắm chắc việc vãng sanh Cực Lạc chăng? Họ có thể đi bất cứ lúc nào, 

vì họ đối với thế gian này không hề có chút lưu luyến. Mỗi ngày họ rất an vui, đợi Phật A Di 

Đà đến tiếp dẫn vãng sanh, đây là mật tạng. 

Trong Tăng Sử Lược nói: “Mật tạng giả, Đà la ni pháp dã”. Đà la ni là tiếng Phạn, dịch 

thành chữ Hán có nghĩa là chú, tổng trì, đây là mật pháp. “Phi nhị thừa cảnh giới, Chư Phật 

Bồ  Tát  sở  năng  du  lữ  dã”.  Là  cảnh  giới  của  Chư  Phật  Như  Lai,  pháp  thân  đại  sĩ.  Cũng  có 

nghĩa là trong Phật pháp nói: Đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh mới có thể nhập vào cảnh 

giới này. Bên dưới giải thích: “Cái vị mật tạng tức Đà la ni, thử pháp thâm mật, phi thị tiểu 

Tập 450  677 



thừa giáo chi, Phật Bồ Tát sở năng thực tiễn”. Trong tiểu thừa có Phật Bồ Tát, cũng chính là 

tứ thánh pháp giới. Trong Kinh Hoa Nghiêm nói cảnh giới của họ là thập tín vị Bồ Tát. Từ sơ 

tín  đến  thập  tín,  chưa  kiến  tánh,  vẫn  dùng  A  lại  da  thức.  Nên  đại  thừa  gọi  lục  đạo  là  nội 

phàm- phàm phu trong lục đạo. Tứ thánh pháp giới: Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát, Phật là 

ngoại phàm- phàm phu ngoại lục đạo. Sự khác biệt của phàm thánh ở đâu? Khác biệt ở chỗ 

dụng tâm. Dùng chân tâm gọi là thánh nhân, dùng A lại da chính là phàm phu. Thế nên tứ 

thánh pháp giới, họ vẫn dùng A lại da, nhưng họ dùng đúng đắn. Chúng ta dùng tà, dùng lệch 

lạc, vì đang tạo nghiệp thiện ác. 

Khi dùng đúng đắn, họ được thanh tịnh, không có ô nhiễm. Đối với lục đạo mà nói, lục 

đạo ô nhiễm, họ thanh tịnh. Thế nên tứ thánh pháp giới là Tịnh độ, lục đạo là uế độ. Nhưng vì 

sao họ dùng A lại da đúng đắn? Giáo huấn trong kinh điển của Chư Phật Bồ Tát, họ đều thực 

hiện, đều làm được, chỉ là chưa đoạn tận phiền não. Họ thật sự làm được, làm rất giống, công 

phu này không dễ, cũng rất khó được. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

Tập 456 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian:17.06.2011 

Địa điểm: Cao Hùng_Đài Loan 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô Lượng Thọ 

Kinh Giải, trang 579, hàng thứ sáu từ dưới đếm lên. Xem từ câu “mật tạng giả”. 

“Nhị  Giáo  Luận  Thượng  vân:  Pháp  Phật  đàm  hoa,  vị  chi  mật  tạng,  ngôn  mật  áo  thật 

thuyết, chi chân thật hoa, vị chi mật tạng”. Ý nghĩa này rất thâm sâu, ba thân của Như Lai: 

Pháp thân, báo thân,  ứng hóa thân. Pháp thân là thể, triết học gọi là bản thể, cũng chính là 

chân như tự tánh. Khi ngài Huệ Năng khai ngộ nói: “đâu ngờ tự tánh năng sanh vạn pháp”. 

Tất cả pháp trong vũ trụ, đều là pháp thân sở sanh sở hiện, nên gọi nó là pháp thân. Pháp thân 

không có hình tướng, nhưng có thể hiện tất cả tướng. Pháp thân ở đâu? Bất cứ chỗ nào và bất 

cứ lúc nào cũng có, chúng ta không nhìn thấy nó. 

678  Tập 450 



Hiện nay khoa học và triết học đều không cách nào phát hiện được nó. Các nhà khoa học 

thăm dò vũ trụ, cần phải có đối tượng họ mới quan sát được. Hiện tượng quy nạp lại không 

ngoài ba loại lớn: thứ nhất là hiện tượng vật chất, vật lý là lấy vật chất làm đối tượng. Loại 

thứ hai là hiện tượng tâm lý, tâm lý học nghiên cứu đều ở trong phạm vi này. Thứ ba là hiện 

tượng tự nhiên. Nhưng tự tánh, ở đây nói pháp thân Như Lai, nó không có hiện tượng. Nó 

không  phải  hiện  tượng  vật  chất,  cũng  không  phải  hiện  tượng  tinh  thần,  thậm  chí  nó  cũng 

không thuộc về hiện tượng tự nhiên, thế nên chúng ta không nhìn thấy được. Do đó khoa học 

và triết học muốn tìm ra căn nguyên của vũ trụ, rốt cuộc tất cả vạn vật này từ đâu xuất hiện, 

nhất định không tìm ra. 

Các nhà khoa học hiện nay chúng ta không thể không khâm phục họ, họ đã tìm ra nguồn 

gốc của hiện tượng vật chất. Tiến sĩ Phổ Lãng Khắc người Đức, thầy của Ái Nhân Tư Thản, 

suốt đời chuyên nghiên cứu vật lý, nghiên cứu nguyên tử. Tôi cảm thấy cống hiến lớn nhất 

của ông là đã giải quyết được vấn đề cái gì gọi là vật chất. Ông nói căn cứ nghiên cứu của 

mình, trên thế gian này căn bản không có thứ gì gọi là vật chất, rốt cuộc vật chất là gì? Vật 

chất là huyễn tướng sanh ra từ ý niệm. Thế nên ông ta nói cơ sở của vật chất là ý niệm, chính 

là ý niệm, ý niệm từ đâu đến? Ý niệm thuộc về hiện tượng tinh thần. 

Các nhà khoa học nói, hiện tượng tinh thần là từ không sinh ra có, cách nói này chúng ta 

hiểu được. Thật ra, từ không sinh ra có là nói một cách rất hàm hồ, rất chung chung, không 

nói rốt ráo như Phật giáo. Giới khoa học phát biểu, giữa vũ trụ có ba yếu tố, thực tế mà nói 

vũ trụ có ba thứ: Vật chất, tin tức, năng lượng. Phát hiện này, căn cứ những gì kinh điển đại 

thừa nói hầu như hoàn toàn tương đồng. Đây là gì? Là A lại da, tam tế tướng của A lại da. 

Chính là vật chất, tướng phần của A lại da là vật chất. Kiến phần của A lại da là tinh thần. 

Nghiệp tướng của A lại da là năng lượng. Đây là đều vô cùng khó và cũng rất đáng quý. 

Những  điều  Đức  Như  Lai nói trong 3000  năm  trước, ngày  nay  các  nhà  khoa học đã  chứng 

mình, nhưng A lại da từ đâu mà có? Hiện nay chưa biết, đây là từ trong không sinh ra có. 

Phật pháp biết, đó là một niệm bất giác, trong tự tánh xuất hiện A lại da. Tự tánh là chân tâm, 

A lại da là vọng tâm, tức là vọng niệm. Vọng sinh ra từ chân, rời chân thì không có vọng, 

quan hệ giữa chân và vọng vĩnh viễn không tách rời được, trong chân có vọng, trong vọng có 

chân, vì nó là nhất thể. Chân là giác, vọng là mê, mê ngộ nhất thể. Thế nên Phật pháp không 

những  là  triết  học  cao  cấp,  đồng  thời  cũng  là  khoa  học  cao  cấp.  Có  cách  nào  chứng  được 

pháp thân lý thể chăng? Khoa học không có cách, triết học cũng không có cách, nhưng Phật 

có cách. Đức Phật dạy rằng, nếu buông bỏ tất cả khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trước, 

chúng ta sẽ chứng được, mỗi người đều có thể chứng được. Khi chứng được tức là đã thành 

Phật, trong Phật pháp nói quý vị liền thành Phật. Thế nên trong đại thừa giáo Đức Thế Tôn 

thường nói: “Tất cả chúng sanh vốn là Phật”, lời này là thật không phải giả. Vì trong tự tánh 

không có khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trước, toàn là hư vọng. Vì sao khoa học và triết 

học không cách nào chứng được pháp thân? Chính là họ không buông bỏ vọng tưởng phân 

Tập 450  679 



biệt  chấp  trước.  Vọng  tưởng  tức  là  khởi  tâm  động  niệm,  họ  chưa  buông  bỏ  điều  này  nên 

không thể chứng được, buông bỏ liền chứng được. 

Trong  kinh  điển  đại  thừa  Đức  Phật  nói  rất  rỏ  ràng,  người  thế  gian  dùng  ý  thức,  ý  thức 

chính là tư duy, tưởng tượng_đệ lục ý thức. Năng lực của đệ lục ý thức rất lớn, đối ngoại nó 

có thể duyên đến hư không pháp giới, đối nội có thể duyên đến A lại da, nhưng không duyên 

được tự tánh. Mà tự tánh, tự tánh là bản thể,  trong triết nói bản thể của vũ trụ vạn hữu, nó 

không duyên được. Hiện nay khoa học phát triển có thể đã nói đến cực điểm. 

Duyên đến a lại da, điều này không khác gì với lời Đức Phật nói, trong hồng quan vũ trụ, 

nó duyên đến ranh giới của vũ trụ. Những nhà khoa học này nghiên cứu hồng quan vũ trụ, 

trong báo cáo của họ cũng nói đến, máy móc hiện nay của khoa học có thể quan sát đến vũ 

trụ, chỉ có thăm dò được 10% của toàn vũ trụ, 90% còn lại của vũ trụ không thấy. Chúng tôi 

nghe  kết  luận  này  rất  rỏ  ràng,  họ  nói  không  nhìn  thấy,  chúng  ta  biết  nó  đi  đâu,  nhưng  họ 

không biết. Không thấy, vậy nó đi về đâu? Trở về tự tánh. Trở về tự tánh thì cả ba loại hiện 

tượng này đều không có, thế nên giới khoa học không cách nào thăm dò được, vì đến hiện 

tượng tự nhiên cũng không có. 

Trước đây thầy Phương Đông Mỹ giới thiệu Phật pháp cho tôi đã nói rằng: “Phật pháp là 

triết học cao nhất trên toàn thế giới, học Phật là hưởng thụ cao nhất của đời người”. Trải qua 

60 năm học tập, chúng tôi biết được, chẳng những là triết học cao nhất, mà còn là khoa học 

cao  nhất.  Thế  giới  ngày  nay,  vấn  đề  mà  khoa  học  và  triết  học  không  thể  giải  quyết,  đều  ở 

trong kinh điển đại thừa. Cho nên mật tạng có một tầng ý nghĩa sâu sắc hơn, đó là gì? Vũ trụ, 

hoặc là chúng ta thêm vào chữ: Vũ trụ huyền bí, chính là trong kinh Phật nói mật tạng. Thật 

ra vũ trụ có huyền bí chăng? Không có. Dùng danh từ Phật giáo để nói, là thể- tướng- dụng 

của vũ trụ, trong Kinh Hoa Nghiêm nói là thể-tướng- dụng, đều để trước mắt chúng ta. 

Mật ở đâu? Như trong Pháp Bảo Đàn Kinh, Huệ Năng đại sư nói_Lời này là Huệ Minh 

khi chưa xuất gia, là tướng quân tứ phẩm_Ngài Huệ Năng được truyền y bát xong liền trốn 

đi, bị Huệ Minh đuổi kịp, khi đuổi kịp ngài Huệ Năng không còn cách nào, liền đặt y bát trên 

tảng đá rồi trốn. Huệ Minh nhìn thấy y bát rất vui, cuối cùng cũng đoạt được y bát về. Kết 

quả như thế nào? Dù là tướng quân tứ phẩm, nhưng không nhắc nổi y bát này. Trong lòng 

ông hiểu rõ, người này có thiện căn, là người thông minh, ông biết đây không phải là chuyện 

bình thường. Y bát vốn không nặng lắm, vì sao không nhấc lên được? Lập tức sám hối, tôi 

không nên vì y bát, liền mời ngài Huệ Năng ra: Tôi không phải vì y bát, tôi đến đây là vì cầu 

pháp. Ngài  Huệ  Năng  đã  xuất  hiện, thuyết  pháp  cho ông  ta, và  ông liền khai  ngộ. Ông hỏi 

ngài Huệ Năng: còn có bí mật chăng? Đại sư Huệ Năng đáp một câu: “Mật tại nhữ biên”, ý 

của chữ mật này ở nơi ông chứ không phải bên ngoài. Đây chính là ý nghĩa của mật tạng mà 

ở đây nói. Thể tướng dụng trong vũ trụ ngay trước mắt chúng ta, đây là mật, quý vị nói nó 

thần bí cũng được, nói mật tạng cũng được, nói huyền bí cũng được, đều có thể nói như thế. 

Vì sao vậy? Ở ngay trước mắt nhưng quý vị không nhận ra, vì sao không nhận ra? Vì quý vị 

680  Tập 450 



chưa buông bỏ nên có chướng ngại, chướng ngại này là khởi tâm động niệm, phân biệt chấp 

trước. Chỉ cần quý vị có những thứ này, thì không thể thấy được tự tánh. Buông bỏ hết những 

điều này liền minh tâm kiến tánh, trong Phật pháp gọi là kiến tánh thành Phật, nên câu nói 

này của Huệ Năng đại sư nói rất hay! Chẳng thể nói không có bí mật, có nhưng do chúng ta 

không thấy  được. Hay  nói  cách  khác, đại sư  Huệ  Năng đã  nhìn  thấy, người  minh tâm  kiến 

tánh hoàn toàn thấy được. 

2000  năm  nay,  Phật  giáo  truyền  đến  Trung  quốc  là  năm  67  sau  công  nguyên, đến  năm 

2060 là tròn 2000 năm. Ở Trung quốc, có bao nhiêu người minh tâm kiến tánh? Theo tính 

toán bảo thủ nhất, chắc khoảng hơn 3000 người, không thể nói điều này là giả. Nhiều người 

như vậy đều kiến tánh, mật tạng ở đây nói, họ đều thấy được, điều này không phải giả. 

Có nói đến pháp thân chăng? Pháp thân sở hiện tất cả hiện tượng, toàn bộ âm thanh giữa 

vũ trụ, đều đang diễn thuyết, hiện tượng đang diễn thuyết, âm thanh đang thuyết pháp. Chỉ là 

chúng ta không nghe được, cũng không nhìn thấy được. Mắt và tai chúng ta có vấn đề, điều 

này hiện nay khoa học đã chứng minh, mức độ ánh sáng chúng ta nhìn thấy rất có giới hạn. 

Dao động ánh sáng dài hơn chúng ta không nhìn thấy, dao động ánh sáng ngắn hơn chúng ta 

cũng không nhìn thấy được. So với dao động ngắn và dao động dài mà chúng ta có thể  nhìn 

thấy được là vô lượng vô biên, chúng ta chỉ nhìn thấy một chút trong kẻ hở, năng lượng của 

nhĩ căn cũng như thế. Chúng ta nghe dao động âm thanh, âm thanh dao động này cao hơn âm 

thanh  chúng  ta  nghe  được,  thì  chúng  ta  không  nghe  được,  thấp  hơn  chúng  ta  cũng  không 

nghe được. 

Thế nên trong Phật pháp nói về thiên nhãn, thiên nhãn của Phật không có chướng ngại, 

cũng chính là nói chúng ta hoàn toàn buông bỏ khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trước, thì 

bất cứ âm thanh nào trong vũ trụ cũng có thể nghe được, bất cứ loại ánh sáng dao động nào, 

cũng đều nhìn thấy được. Họ không có chướng ngại, nên thiên nhãn thông đạt vô ngại, như 

vậy mới thấy được chân tướng của toàn thể vũ trụ. Những thứ chúng ta nhìn thấy có lệch lạc, 

rất nhỏ hẹp, rất có hạn, đây là tri thức, trí tuệ không có hạn lượng. Trí tuệ có thể giải quyết tất 

cả vấn đề mà tri thức không làm được. Những vấn đề dùng tri thức giải quyết, về sau mang 

lại rất nhiều di chứng. 

Giáo dục thánh hiền phương đông là cầu trí tuệ, người phương tây là cầu tri thức, không 

giống  nhau.  Phương  đông  đời  này  qua  đời  khác  có  thánh  hiền  xuất  hiện,  thời  đại  này  của 

chúng ta không có. Có thể nói, 100 năm gần đây, nếu suy về trước thì phải suy luận đến 200 

năm trước không còn thánh hiền, vì sao không còn? Nói một cách đơn giản, không có người 

nào buông bỏ được, ai chịu buông bỏ? Trong kinh điển đại thừa dạy rằng, buông bỏ chính là 

thánh hiền. Không khó! Khó ở chổ chúng ta không chịu buông bỏ. Vì sao không chịu buông 

bỏ? Chúng ta thiếu sự hiểu biết về chân tướng của vũ trụ nhân sinh, mê quá sâu, thời gian mê 

quá dài, nên rất khó quay đầu. 

Tập 450  681 



200 năm gần đây, giáo dục Phật giáo phơi bày sự suy yếu, người trẻ tuổi đều hướng đến 

khoa học kỷ thuật nên lãng quên Phật giáo. Khoa học kỷ thuật phát triển, có thể hủy diệt địa 

cầu, con người có năng lực này, không cách nào cứu vãn được, trí tuệ có cách, nhưng người 

bây giờ họ không tin. Không tin nên thánh hiền không xuất hiện ở đời, không xuất thế là từ 

bi. Nếu họ xuất thế mà chúng ta không tin họ, hủy báng họ, chà đạp họ, nói họ là mê tín, là tà 

giáo, như vậy thì tội rất nặng! Tất cả những tội này đều là tội vô gián địa ngục, thế nên Phật 

không xuất hiện ở thế gian này, để tránh mọi người tạo nghiệp. 

Do đây có thể thấy, Phật xuất hiện ở thế gian là đại từ đại bi, ngài không xuất hiện ở thế 

gian cũng là đại từ đại bi, chân thành từ bi đến cực điểm, đây là một tầng nghĩa thâm sâu 

trong mật tạng. Mật ở trong quý vị, câu này của ngài Huệ Năng đã nói rất thấu triệt, chứng 

minh Phật pháp không có bí mật, Phật pháp cũng không có thần bí. Tất cả đều để trước mắt, 

chỉ là chúng ta không nhìn thấy được, không nghe được, không lãnh hội được, như vậy mà 

thôi. Chỉ cần tĩnh tâm, buông bỏ tư lự, vọng tưởng, phiền não, tập khí, từ từ chúng ta có thể 

nhập vào cảnh giới, liền có thể lãnh hội được, đây gọi là mật tạng. 

Đoạn này, tuy ở trước chúng ta đã học qua, nhưng chúng ta đọc lại một lượt: “Ý vị pháp 

thân Như Lai sở thuyết”. Ý nghĩa lúc nãy tôi vừa nói, không những sở thuyết mà ngài còn sở 

hiện. Tướng hiện ra, nói ra là lời nói chân thật thâm sâu huyền ảo, chữ lời nói nếu thay vào 

chữ  nghĩa sẽ  càng tốt_Chân  thật  nghĩa. Như  trong  bài kệ  khai kinh  nói:  “Nguyện  giải  Như 

Lai chân thật nghĩa”, đây là mật tạng. 

Trong  Tăng  Sử  Lược  nói:  Mật tạng  chính  là pháp  Đà  la  ni,  là  pháp bí  mật, không phải 

cảnh giới của nhị thừa, chư Phật Bồ Tát đều có thể thấu triệt. Đà la ni là tiếng phạn, thông 

thường chúng ta dịch nó thành chú. Pháp này là bí mật, bí mật có nghĩa là thâm mật, nó quá 

thâm sâu, không phải cảnh giới của nhị thừa, vì sao vậy? Vì hàng nhị thừa chưa buông bỏ, 

nhưng nhị thừa cũng đã giỏi lắm rồi. Ba loại phiền não lớn, họ buông bỏ một loại, nghĩa là họ 

không còn chấp trước, họ không còn chấp trước pháp thế xuất thế gian, coi như là không tệ. 

Điều đầu tiên là họ không chấp trước thân này là ta. Trong Kinh Kim Cang nói:  “Vô ngã 

tướng, vô nhân tướng, vô chúng sanh tướng, vô thọ giả tướng”, họ hoàn toàn khẳng định, họ 

đã nhập vào cảnh giới này. Nên đã phá được ngã chấp, nhưng vẫn tồn tại pháp chấp, họ chấp 

trước pháp là thật. Thân tướng này của ta là giả, thân tướng là vật gì? Ngũ uẩn, giả tướng do 

sắc thọ tưởng hành thức hợp lại mà thành. Họ cho rằng sắc thọ tưởng hành thức là thật, chưa 

buông bỏ được điều này. Đã đoạn tận kiến tư phiền não, nhưng vẫn tồn tại vô minh và trần sa 

phiền não, nên họ không thấy được pháp thân Như Lai. Đối với họ mà nói, đây là mật tạng. 

Mật tạng tức Đà la ni, pháp này thâm  mật. Ở đây nói rất hay, nó không phải bí  mật, là 

thâm  mật. Không phải Phật Bồ Tát của tiểu thừa giáo có thể thực hiện được. Phật của tiểu 

thừa  giáo,  chính  là  Phật  của  mười  pháp  giới.  Thanh  văn  trong  mười  pháp  giới,  mười  pháp 

giới có bốn tầng lớp: Thứ nhất là Thanh văn, tức là A la hán. Cao hơn một bậc là Bích Chi 

682  Tập 450 



Phật, cũng gọi là Duyên giác. Cao hơn nữa là Bồ Tát, và cao hơn nữa chính là Phật. Đây đều 

là thuộc tiểu thừa_Tứ thánh pháp giới. 

Vì sao nói họ là tiểu thừa? Vì tâm lượng nhỏ. Chư vị đồng học nên chú ý, đại thừa tâm 

lượng lớn, người của đại thừa “tâm bao thái hư, lượng châu sa giới”, vì họ không có phân 

biệt chấp trước. Tiểu thừa không chấp trước, nhưng họ còn phân biệt. Tiểu thừa đến quả vị 

Phật thì phân biệt chấp trước đều không còn, nhưng họ còn khởi tâm động niệm. Có khởi tâm 

động niệm là vọng tâm, nghĩa là còn A lại da, không khởi tâm động niệm thì A lại da cũng 

không còn. A lại da là hư vọng, không phải thật, tự nhiên sẽ không còn, chân tâm liền hiện 

tiền. Lúc này trong đại thừa giáo gọi người này là pháp thân Bồ Tát, địa vị của pháp thân Bồ 

Tát cao hơn Phật của tiểu thừa. Họ thoát ly mười pháp giới, mười pháp giới không phải thật, 

giống  như  giấc  mộng  vậy.  Luân  hồi  lục  đạo  là  mộng  trong  mộng,  rất  đáng  thương.  Chứng 

được A la hán thì mộng này mới tỉnh lại, tỉnh lại rồi sao? Vẫn ở trong mộng, cần phải tỉnh 

giấc mộng trong mười pháp giới, mới được coi là tỉnh thật sự. Lần này tỉnh lại, mười pháp 

giới biến mất, mười pháp giới không phải thật nên không còn nữa, còn lại là nhất chân pháp 

giới, chính là cõi thật báo trang nghiêm của Chư Phật Như Lai. Cõi thật báo không có phần 

của Phật Bồ Tát tiểu thừa. 

“Kim kinh vân Cực Lạc đại sĩ”, chư vị đại thừa Bồ Tát ở thế giới Cực Lạc, đại sĩ là chứng 

được pháp thân Bồ Tát, như Quán Âm, Đại Thế Chí, Văn Thù, Phổ Hiền, đều thuộc về đại sĩ. 

Ngài  Huệ  Năng  minh  tâm  kiến  tánh  cũng  là  đại  sĩ.  “Ư  Chư  Phật  mật  tạng,  cứu  cánh  minh 

liễu”,  đối  với  chân  tướng  của  nhân  sinh  vũ  trụ_trong  Kinh  Bát  Nhã  nói:  “thật  tướng  các 

pháp”, chính là mật tạng của chư Phật, hoàn toàn thông đạt thấu triệt. 

“Tổng thượng nhị nghĩa”, nhìn từ hai nghĩa ở trên, chư vị đại sĩ chính là pháp thân Như 

Lai. Chư vị đại sĩ này là người vãng sanh thế giới tây phương Cực Lạc. Những người nào? 

Báo thân Bồ Tát trong cõi thật báo trang nghiêm của thế giới Cực Lạc, là họ chứ không phải 

ai  khác.  Nhưng  cõi  phương  tiện  ở  thế  giới  Cực  Lạc  tương  đương  với  tứ  thánh  pháp  giới: 

Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát, Phật của thế giới Ta Bà. Cõi phàm thánh đồng cư của thế 

giới Cực Lạc, tương đương với lục đạo của chúng ta. Nhưng lục đạo ở thế giới Cực Lạc, chỉ 

có hai đường, còn bốn đường khác không còn. Bốn đường khác là: Ngạ quỷ, địa ngục, súc 

sanh và A tu la. Thế giới Cực lạc không có bốn đường này, chỉ có trời và người. 

Họ như thế nào? Thật hy hữu, họ được công đức 48 nguyện của Phật A Di Đà gia trì, nên 

trí tuệ, thần thông, đạo lực của họ, hầu như là tương đương, không có gì khác với pháp thân 

đại sĩ trong cõi thật báo. Đây không phải do họ tu thành, mà là nhờ oai thần bổn nguyện của 

Phật A Di Đà gia trì. Do đó họ đều rốt ráo thâm nhập, minh bạch tất cả đối với ý nghĩa thâm 

sâu huyền bí, xa rời ngôn ngữ của pháp thân Như Lai, và rất nhiều ngôn ngữ cùng đà la ni 

khó hiểu khác, không tuyệt vời sao? Quả thật rất tuyệt vời! 

Tập 450  683 



Từ điểm này chúng ta có thể nhìn thấy sự thù thắng của thế giới Cực Lạc, thế giới Cực 

Lạc là không có bất cứ quốc độ nào có thể sánh được. Trí tuệ, thần thông, đạo lực của Bồ Tát 

trong cõi đồng cư, cõi phương tiện, bình đẳng với cõi thật báo, chỉ có thế giới Cực lạc. Ngoài 

thế giới Cực Lạc ra, trong tất cả các cõi nước của Chư Phật đều không có. Chúng ta cần phải 

hiểu chân tướng sự thật này. Như vậy chúng ta phát tâm cầu sanh Tịnh độ, ý niệm này không 

cao siêu sao? Ý niệm này là gì? Chúng ta sẽ thành Phật ngay trong đời này, ngay trong đời 

này chúng ta sẽ làm A Duy Việt Trí Bồ Tát. Sanh đến thế giới tây phương Cực Lạc, chúng ta 

không có gì khác với chư vị pháp thân đại sĩ. Đối với thâm mật mà Chư Phật Như Lai trong 

mười  phương  thế  giới  diễn  thuyết,  hoặc  là  chúng  ta  nói  diễn  nghĩa_biểu  diễn  của  họ,  mật 

nghĩa của họ, chúng ta thấu suốt thông đạt hoàn toàn, rốt ráo thật tướng các pháp, điều này 

đáng quý và thù thắng biết bao, trong đời này chúng ta thành tựu được. 

Bên  dưới  giải  thích  về  việc  điều  phục,  điều  phục  các  căn,  thân  tâm  nhu  nhuyến.  Điều 

phục, trong Thám Huyền Ký nói: Điều là điều hòa, phục là chế phục, đây đều là công phu 

chân thật của người tu hành. Điều hòa là chế ngự nghiệp thân khẩu ý, chế phục trừ diệt các 

hành vi ác. 

Hiện nay chúng ta, trong phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện nói về sám hối, kệ Bồ Tát Phổ 

Hiền nói rất hay. Vô lượng kiếp đến nay, tập khí phiền não của chúng ta rất nặng, dùng thân 

khẩu ý tạo ra vô lượng vô biên tội nghiệp. Thế nên Bồ Tát Phổ Hiền dạy chúng ta phải nổ lực 

cần cầu sám hối, sửa đổi chính mình, phải quay đầu là bờ. Nghiệp thân khẩu ý là công cụ, tập 

khí phiền não là nguyên nhân chính, nhân và duyên hợp lại tội nghiệp liền thành tựu, quả báo 

liền thành tựu. Quả báo là gì? Địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh. Tuy những thứ này cũng không 

phải thật, trong Kinh Bát Nhã nói rất hay: “Phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”. Như giấc 

mơ của chúng ta vậy, mơ không phải là thật, nhưng khi thấy ác mộng rất đau khổ, thường ở 

trong mộng sợ hãi đến toàn thân đẫm mồ hôi, khi tỉnh lại thấy thì ra là cảnh mộng không phải 

thật. Nhưng khi ở trong mộng, không biết đó là đang nằm mộng. 

Chúng ta từ lâu xa đến nay sống trong lục đạo, bỏ thân thọ thân không biết bao nhiêu lần, 

khổ  không  sao  nói  hết, xưa  nay  chưa  hề  tỉnh táo. Ác  mộng  này  tiếp  nối  ác  mộng kia, nằm 

mộng mãi trong lục đạo, mà tự mình không hề hay biết. Phật Bồ Tát biết, thấy một cách rất 

rõ ràng, cảnh giới trong mộng, họ thấu hiểu như lòng bàn tay. Trong mắt Bồ Tát, chúng sanh 

trong lục đạo là người rất đáng thương, chúng ta làm sao để lãnh hội mấy câu này? 

Thế nên Bồ Tát Phổ Hiền nói: Xưa nay đã tạo bao ác nghiệp, đều do vô thỉ tham sân si, từ 

thân miệng ý mà sinh ra, bắt đầu từ nay xin sám hối. Sám trừ ác nghiệp, thì ác báo không còn 

nữa. Ác nghiệp không đếm hết, không có số lượng, vì sao vậy? Vì khởi một ý niệm là đã tạo 

nghiệp. Bồ Tát Di Lặc nói với chúng ta rằng: Một khảy móng tay có 32 ức 100 ngàn niệm, 

cũng chính là 320 triệu, một khảy móng tay có 320 triệu ý niệm. Mỗi niệm đều thành hình, 

hình đều có thức. Hay nói cách khác, một khảy móng tay chúng ta tạo bao nhiêu nghiệp? 320 

triệu. 

684  Tập 450 



Hiện nay khoa học đối với thời gian là lấy giây làm đơn vị. Nếu trong một giây chúng ta 

khảy móng tay được năm lần, đó tức là 1600 triệu. Một phút là 1600 triệu, mà suốt ngày đêm 

không ngừng. Tự mình thử nghĩ xem, kiểu tạo nghiệp này là thiện niệm nhiều hay ác niệm 

nhiều! Ác niệm là gì? Vì mình chính là ác niệm, nếu quý vị hỏi vì sao? Vì mình đâu có sai, vì 

mình  sao  lại là  ác niệm?  Trong  Phật pháp  gọi  ác niệm, đặc  biệt là  Phật  pháp đại thừa. Đại 

thừa  Phật pháp, mở  đầu  là phải  phá ngã chấp, mỗi  niệm  quý vị đều  có  cái ta, là  đang  tăng 

trưởng ngã chấp, tăng cường ngã chấp, thế nên đây chính là ác nghiệp. Nếu phá được chấp 

ngã,  trong  tiểu  thừa  là  thành  tựu  Tu  đà  hoàn,  quý  vị  chính  là  thánh  nhân  chứ  không  phải 

phàm  phu.  Trong  đại  thừa,  phá  ngã  kiến_là  tứ  kiến  trong  Kinh  Kim  Cang_ngã  kiến,  nhân 

kiến, chúng sanh kiến, thọ giả kiến. Hạng người nào phá được tứ kiến? Viên giáo sơ trú Bồ 

Tát, biệt giáo sơ địa Bồ Tát, chính là pháp thân đại sĩ mà ở đây nói. 

Từ đó cho thấy, ngã chấp là chướng ngại lớn nhất trong việc học Phật khai ngộ chứng quả. 

Chỉ cần chấp trước thân này là ta, họ sẽ có tự tư tự lợi, phiền não sanh khởi theo nó vô lượng 

vô biên. Người thường chúng ta không biết, cho rằng vì bản thân là đúng, điều này có gì sai! 

Quý vị thâm nhập đại thừa sẽ biết, thân là cái giả ngã, chứ không phải cái chân ngã, có cái 

chân ngã. Vứt bỏ cái giả ngã, cái chân ngã sẽ hiện tiền. Định nghĩa của ngã đã hổn hợp. 

Thế nào gọi là ngã? Trong kinh giải thích, có hai ý nghĩa quan trọng, nghĩa thứ nhất là 

chủ tể, nghĩa thứ hai là tự tại. Trên thân không tìm thấy hai nghĩa này, thân này không có chủ 

tể. 

Thân thể này của chúng ta là tế bào cấu thành, những tế bào này thay đổi liên tục, mỗi 

niệm không giữ được. Tế bào cũ chết đi, tế bào mới sanh ra, thay đổi liên tục, tìm không thấy 

chủ tể. Quý vị muốn nó vĩnh hằng bất biến, không thể ngăn chặn hiện tượng sanh diệt của nó, 

đây chính là không tự tại, thế nên trong thân tướng đích thực không tìm thấy tự ngã. Phật dạy 

chúng ta buông bỏ những hư vọng này, thì chân ngã liền hiện tiền. Chân ngã là gì? Chân ngã 

là Phật, quý vị vốn là Phật. Từ chân ngã mà nói, quý vị vốn là Phật, quý vị với Phật Thích Ca 

và Phật Di Đà không có gì khác biệt. 

Thích Ca là nhân từ, nghĩa là nhân từ. Di Đà nghĩa là vô lượng giác, nếu quý vị đã buông 

bỏ, quý vị cũng là vô lượng giác. Nếu quý vị đã buông bỏ, đại đức đại năng trong tự tánh, 

chính là đại từ đại bi tự nhiên sẽ hiển lộ. Thế nên các bậc thánh hiền nói rất hay: “Tánh người 

vốn thiện”, lời này nói rất hay. Ngày xưa các bạn nhỏ học Tam Tự Kinh, câu đầu tiên: “Nhân 

chi sơ tánh bổn thiện”. Trong đại thừa Phật dạy chúng sanh, câu đầu tiên Phật dạy rằng: “Tất 

cả chúng sanh vốn là Phật”. Chúng ta phải tin mới có thể thành Phật, chúng ta phải tin mới có 

thể trở về bản thiện, điều này đều dựa vào giáo dục. 

Thế nên thánh hiền trú thế, Phật Bồ Tát trú thế, có ai không dạy học? Không có ai. Chỉ 

đến ngày nay, gọi là mạt pháp, mọi người đã lãng quên việc giáo dục. Khi Đức Thế Tôn còn 

tại thế, từ lúc khai ngộ, 30 tuổi ngài khai ngộ, khai ngộ là bắt đầu dạy học, 79 tuổi viên tịch. 

Tập 450  685 



Trong kinh ghi chép rằng, ngài giảng kinh hơn 300 hội, thuyết pháp suốt 49 năm, ngài không 

có  bỏ  lỡ  ngày  nào,  ngày  nào  cũng  dạy,  ngày  nào  cũng  giảng,  mỗi  ngày  đều  biểu  diễn,  vì 

người diễn thuyết, diễn là gì? Thân giáo. Những gì Phật dạy chúng ta, ngài đều làm được, 

không làm được ngài sẽ không nói, ngài nói được làm được. Thế nên cách dạy của ngài học 

trò rất khâm phục, đây là thầy giáo giỏi nhất. 

Điều này, trên địa cầu của chúng ta, từ xưa đến nay chỉ có người xưa biết, nhưng người 

xưa không được vì vậy mà kiêu ngạo, kiêu ngạo là coi như xong. Đáng để chúc mừng mới 

chính xác, không được gọi là kiêu ngạo, ngạo mạn là công đức vứt hết. Khổng tử nói: “Sử 

kiêu thả lận, kỳ dư tắc bất túc quán dã”, dù có tốt đến đâu,  nhưng không có chút ngạo khí 

nào, không có chút ít kỷ nào, như vậy mới đáng quý, chúng ta mới có thể trở về bổn thiện. 

Thiện của bổn thiện, không phải thiện của thiện ác. Thiện của thiện ác chỉ có trong lục đạo có, 

tứ thánh pháp giới không có. Tứ thánh pháp giới đều không có thiện ác nhị biên, nên nó gọi 

là pháp giới thanh tịnh, tâm thanh tịnh hiện tiền. 

Tâm của lục đạo nhiễm ô, ô nhiễm mới có thiện ác, trong tâm thanh tịnh không có thiện 

ác, trong tự tánh đến nhiễm ô đều không có, nó không có đối lập. Có đối lập, chúng sanh của 

mười  pháp  giới  mới  có,  mười  pháp  giới  toàn  là  phàm  phu,  thánh  nhân  không  có  đối  lập. 

Chúng ta muốn học thánh nhân, đầu tiên phải buông bỏ ý niệm đối lập, không đối lập với bất 

kỳ ai. Họ đối lập với chúng ta thì được, nhưng chúng ta không đối lập với họ, vì sao vậy? Họ 

mê, chúng ta hiện nay đã hiểu, đã giác ngộ. Người giác ngộ không có đối lập, người mê có. 

Nên  phương  pháp  điều  hòa  khống  chế  này  rất  hay,  đều  dùng  trong  sinh  hoạt  hằng  ngày, 

chúng ta phải khống chế tập khí phiền não của mình, không nên để nó phát tác. Chúng ta phải 

điều hòa tam nghiệp thân khẩu ý, không để nó tạo nghiệp ác. 

Bên dưới nói: Điều phục chế ngự ba nghiệp, làm cho xa lìa hành vi ác, không thể làm ác. 

Các căn, nhãn nhĩ...sáu căn, chính là nhãn nhĩ tỷ thiệt thân ý. Năm căn trước là sắc pháp, ý 

căn là tâm pháp. Điều phục các căn tức là điều chế thân tâm. Thân có năm: nhãn nhĩ tỷ thiệt 

thân, tâm chính là ý. Khiến xa lìa trần cấu tà ác. Trần cấu là ví cho sự ô nhiễm, trong nhiễm ô 

điều đầu tiên chính là tự tư tự lợi. Tâm tự tư tự lợi của chúng ta, làm cho thân tâm chúng ta 

đều  ô  nhiễm,  danh  văn  lợi  dưỡng,  ngũ  dục  lục  trần đều theo đó  mà  khởi  lên.  Làm  sao  để 

khống chế nó, làm sao để phòng bị nó? 

Thế gian ngày nay vì sao thiên tai phát sanh? Vì sao có thiên tai? Chúng ta đem kinh điển 

đối chiếu xem, vì sao thế giới Cực Lạc không có thiên tai? Người ở thế giới Cực Lạc hòa 

mục như vậy, cuộc sống của họ tốt đẹp như vậy, hạnh phúc tự tại. Vì sao người ở thế gian 

này lại sống một cách đau khổ như vậy? Đều là người giống nhau, sao lại có sự sai biệt lớn 

đến thế? Nguyên nhân chính là một bên thì giác ngộ, một bên lại mê hoặc. Thế giới Cực Lạc 

người người giác ngộ, thế gian chúng ta người người mê hoặc điên đảo. 

686  Tập 450 



Vì sao họ giác ngộ? Lúc nảy tôi  mới nói, họ hiểu được giáo dục. Mảnh đất lớn này, tổ 

tông của chúng ta, ngàn vạn năm trước biết cách dạy học, biết cách giáo dục con cái, mà còn 

lấy mình làm gương. Như trong kinh Phật nói: Vì người diễn thuyết, diễn là biểu diễn, ngôn 

hành, cử chỉ đều làm gương cho bọn trẻ, từ nhỏ đã học những điều tốt đẹp. Xã hội này, đại 

địa này không có người ác, toàn là thánh nhân quân tử. Thế nên lịch sử đất nước này, người 

ngoại quốc đều ca ngợi, có nền trị an lâu dài. 

Nhưng triều đại này, đế vương triều đại sau cũng thật chẳng ra sao, mới có người khởi 

cuộc  cách  mạng  lật  đổ  ông  ta.  Vương  triều  sau  được  kiến  lập,  xã  hội  khôi  phục  trật  tự  rất 

nhanh, đó là nguyên nhân gì? Căn bản dạy học sâu dày. Hiện nay, tuy chúng ta đã sơ suất 

một hai trăm năm, thật vậy, nhưng căn bản vẫn còn. Trước đó chúng ta cũng không giám tin, 

vứt bỏ một hai trăm năm nay, bây giờ nói khôi phục đâu phải chuyện dễ! 

Chúng tôi cũng tham dự hội nghị hòa bình của Liên Hiệp Quốc, điều tham dự rất nhiều 

lần.  Những  người  tham  dự  nghe  tôi  báo  cáo,  tôi  cũng  báo  cáo  rất  nhiều  lần,  đem  lý  niệm 

truyền thống văn hóa xưa giới thiệu cho mọi người. Họ nghe rất hoan hỷ, nghe những điều 

chưa từng nghe, nhưng khi nghe rồi sinh ra hoài nghi. Rất nhiều người nói với tôi:Thầy à! 

Báo cáo của thầy rất hay, nhưng đó là lý tưởng, không thực hành được! Câu nói này khiến tôi 

rất áp lực, vì sao vậy? Gọi là nguy cơ về lòng tin, nếu họ không tin thì hết cách. Làm sao để 

họ tin? Nhất định phải làm thí nghiệm. Khoa học, khoa học phải có chứng cứ, chúng tôi rất 

nổ  lực,  tìm  kiếm  khắp  nơi,  muốn  tìm  một  địa  điểm  để  làm  thí  nghiệm.  Tìm  suốt  ba  năm 

nhưng không tìm được, không có người hợp tác. 

Năm  2005,  tôi  trở  về  thăm  quê,  xa  quê  70  năm  chưa  trở  về.  Quê  nhà  còn  có  phụ  lão 

huynh đệ, tuổi tác đều đã lớn. Tôi đem sự việc này nói với họ, họ vô cùng hứng thú: Trở về 

quê, chúng ta cùng làm! Do đó tháng 11 năm 2005, chúng tôi bắt đầu đào tạo thầy cô giáo, tổ 

chức một trung tâm giáo dục văn hóa ở Lô Giang để làm thí nghiệm. Dùng thị trấn nhỏ này, 

cư dân ở thị trấn nhỏ này có tám vạn bốn ngàn người. 

Chúng tôi từng nghĩ đến, trước đây Đào Hành Tri là nhà giáo dục đầu năm dân quốc. Họ 

cũng từng làm, nhưng đều thất bại, tôi nhớ hai lần đều không làm thành công. Thế nên tôi 

nghĩ, tại sao họ thất bại? Dạy học phải có đối tượng, dạy lớp trẻ, dạy luân lý đạo đức cho lớp 

trẻ. Người nhà họ không có học, chúng bước chân vào xã hội, mọi người cũng chưa học, tôi 

tin rằng lòng tin của họ sẽ hạ thấp, nên mới làm không thành công. 

Chúng tôi thông qua giáo huấn của cổ nhân, liền nghĩ đến thị trấn này lãng quên truyền 

thống  văn  hóa  ít  nhất  100  năm.  Ngày  nay  muốn  khôi  phục  phải  khiến  nam  nữ  già  trẻ,  các 

ngành các nghề ở thị trấn nhỏ này cùng đến học, đã làm thành công, mà còn thành công rất 

nhanh.  Trong  tưởng  tượng  chúng  tôi,  chắc  phải  hai  đến  ba  năm  mới  thấy  được  thành  tích, 

không ngờ chưa đầy bốn tháng, hiệu quả vượt trội, đã chứng minh hai câu nói. Các bậc cổ 

đức nói: Tánh người vốn thiện, chỉ cần chúng ta dạy họ, thì bản thiện_lương tâm của họ xuất 

Tập 450  687 



hiện  rất  nhanh.  Khi  lương  tâm  thức  tỉnh,  cảm  thấy  ngại  khi  làm  việc  xấu.  Thật  hiếm  có, 

chúng tôi không tưởng tượng được. 

Câu nói thứ hai: Con người có thể dạy thành người tốt. Cổ nhân nói: Thánh hiền nhân đều 

do đào tạo mà ra, trong Phật pháp nói, Phật Bồ Tát đều học tập mà được. Xem quý vị dạy 

như thế nào, vừa dạy đã biết, chúng ta hoan hỷ vô lượng, cảm ân vô lượng, cám ơn những 

người thầy này, công của họ không thể nói hết được. 

Ngày đầu tiên đào tạo thầy cô giáo, tôi nói với họ_các thầy cô giáo này trình độ không 

cao, thầy cô giáo mẫu giáo, thầy cô giáo tiểu học, cao nhất là thầy cô giáo trung học, đều là 

người trẻ tuổi, cũng đều là hàng hậu học. Tôi nói: quý vị đến đây học tập, từ bỏ công việc 

trước đây, ở đây là giáo dục thần thánh, mọi người phải có sứ mạng. Truyền thống văn hóa 

có phục hưng được hay không, phải xem quý vị dạy học như thế nào, trách nhiệm quý vị rất 

lớn. Tôi nói: trong lịch sử, Đức Thế Tôn giáo dục đã thành công, Khổng tử giáo dục thành 

công. Đức Thế Tôn dạy suốt 49 năm, Khổng tử chỉ dạy 5 năm, vì sao có hiệu quả lớn như 

vậy, quý vị có biết chăng? Bí quyết là lời nói đi đôi với việc làm. Tôi nghĩ dạy người khác, 

chính mình phải làm trước, mình không làm được thì không nên nói. Đức Như Lai và Khổng 

tử đều hành trì rồi mới dạy cho người khác, người ta tin quý vị, thì tâm thành khẩn phát xuất 

từ nội tâm, muốn đến học với quý vị, như vậy quý vị đã thành công. Nếu chỉ dạy người khác 

thực hành, còn chính mình thì không làm gương, giáo dục của quý vị chắc chắn thất bại, họ 

đều ghi nhớ. 

Tôi nói, hy vọng trong vòng bốn tháng quý vị thực hành được Đệ Tử Quy. Đệ Tử Quy tất 

cả  có  1080  chữ,  trong  đó  nói  đến  113  vấn  đề. 113  vấn  đề  này,  chúng  ta  phải  đem  nó  thực 

hành trong cuộc sống, thực hành trong công việc, thực hành trong đối nhân tiếp vật. Các thầy 

cô giáo rất hợp tác, tôi cảm thấy đây là đức của tổ tông, không phải ngẫu nhiên, hai tháng đã 

thực hành được. Các thầy cô giáo gọi điện cho tôi, đã thực hành rồi, kế đến là làm thế nào? 

Nếu đã thực hành được thì nên bắt tay vào công việc, đi vào biểu diễn trong mỗi gia đình, 

biểu diễn điều gì? Biểu diễn hiếu tử hiền tôn. 

Quý vị thấy họ có người già, người già chính là cha mẹ mình. Chúng ta học Đệ Tử Quy, 

Cảm Ứng Thiên, phải làm sao trở về nhà thực hành nó, làm được như thế, hiệu quả liền xuất 

hiện, mọi người rất cảm động. Người lớn cảm động, vì chưa dạy tốt bọn trẻ, con cái họ cảm 

động, cảm thấy chúng ta có lỗi với cha mẹ, chưa tận được hiếu đạo. Các thầy cô giáo chúng 

tôi về quê phục vụ như vậy suốt hai ba tuần, sau đó nói với mọi người, trung tâm mở lớp, hy 

vọng mọi người cùng đến học tập, nhờ vậy mà làm thành công. 

Hơn  ba  tháng, toàn  bộ  thị  trấn nhỏ  này  thay  đổi 180 độ. Tôi nhìn  thấy  hiện  tượng này, 

liền  nghĩ  đến  làm  sao  để  giới  thiệu  với  Liên  Hiệp  Quốc.  Tôi  rất  hiểu  về  Liên  Hiệp  Quốc, 

không dễ giao tiếp, đối tượng của họ là hội viên của quốc gia. Chúng tôi chỉ cầu Phật Bồ Tát, 

cầu  các bậc  cổ đức gia  trì, không  ngờ cảm  ứng  thật. Lớp học  đó  của  chúng  tôi, năm  tháng 

688  Tập 450 



thành tích rất rõ ràng. Lúc đó hình như là tháng bảy, hai tháng sau, Liên Hiệp Quốc đến tìm 

tôi, đây là cảm ứng hiện tiền. Lần này tìm tôi rất đặc biệt, mời tôi hợp tác với họ, đứng ra tổ 

chức hoạt động này, không phải là hiệp trợ tổ chức. Tôi từng làm hiệp trợ tổ chức của Liên 

Hiệp Quốc, nhưng chưa từng làm người đứng ra tổ chức. 

Hội nghị định vào tháng 10, tháng mười năm 2006, tôi có thời gian mấy tháng để chuẩn 

bị. Có ba bốn tháng, chuẩn bị nhanh chóng gấp rút. Trong lần đại hội này, chủ đề hoạt động 

của lần đại hội này là kỷ niệm chu niên 2550 của Đức Thế Tôn, chủ đề là: Phật giáo đồ đối 

với cống hiến của nhân loại. Một đề mục quá hay. Không ngờ Liên Hiệp Quốc xưa nay chưa 

từng đụng đến Tôn giáo, họ tìm đơn vị tổ chức chính là Thái Lan, đây là chính xác. Thái Lan 

là quốc gia Phật giáo, lấy Phật giáo làm quốc giáo, một đất nước như vậy. 

Lần đầu tiên tôi tham gia vận động hòa bình Liên Hiệp Quốc, tại đại học Bangkok, nên 

tôi đã kết nhân duyên với Thái Lai. Hoạt động này là đại sứ Thái Lai giới thiệu với Liên Hiệp 

Quốc, mời tôi làm đơn vị đứng ra tổ chức, nhân duyên chính là như vậy. Chúng tôi dùng tám 

tiếng đồng hồ báo cáo tường tận, ngoài ra còn có ba ngày triển lãm. Sau đại hội, đại biểu đặc 

sứ của 192 quốc gia tham dự tổ chức giáo khoa văn, đều muốn đến Thang Trì khảo sát, học 

tập. Thật hiếm có, đã làm thành công. 

Truyền thống văn hóa xưa, vẫn lưu chảy hiệu quả trong xã hội hiện nay. Ở Tam Trùng 

của Đài Loan đang làm, nghe nói làm cũng tương đối thành công, nghe nói Bình Đông cũng 

đang làm. Ở nước ngoài, Malaysia muốn làm. Lần này tôi giảng kinh ở Cương Sơn Nhật Bản, 

người  Nhật  biết  tin  này  cũng  muốn  làm,  là  việc  tốt, thật  sự  có  thể  làm  được!  Có  một  điển 

hình, toàn thế giới nghe đến những báo cáo này, tự thân đi khảo sát, đi xem, họ cảm thấy đây 

là thật không phải giả. Truyền thống văn hóa xưa và Phật pháp đại thừa, có thể giúp thế giới 

này khôi phục hòa bình an định, có thể giúp địa cầu hóa giải thiên tai. Những lời này là kết 

luận của giới triết học phương tây, giới khoa học đều đồng ý nhận định này, khẳng định nhận 

định này, chính chúng ta phải giác ngộ. 

Phương pháp cụ thể chính là dạy học, chứ không phải gì khác, nên Phật giáo phải thật sự 

làm được chánh pháp cửu trú, nhất định phải trở lại việc dạy học của Đức Thế Tôn. Lúc Thế 

Tôn còn tại thế, ngày ngày giảng kinh dạy học không hề gián đoạn. Nếu Đài Loan có một đạo 

tràng, là đạo tràng dạy học của Phật giáo, Phật giáo ở đây mới có thể hưng thịnh. Chỉ cần có 

một nơi dẫn đầu, làm đạt thành tích thì mọi người sẽ làm theo. Phàm việc gì khởi đầu luôn 

khó khăn, khởi đầu cần phải có trí tuệ, phải có phương pháp, phải có nghị lực, có quyết tâm, 

nhất định làm  tốt được  việc  này. Cơ  bản chính là  ở đây  nói, phải  tự  mình  đoạn  ác tu thiện 

trước, tự mình phải cải tà quy chánh trước. Tự mình không đoan chánh thì không thể phát 

sinh hiệu quả. Muốn dạy người khác trước phải dạy tốt bản thân, chưa dạy tốt bản thân nhất 

định không thể dạy người khác. 

Tập 450  689 



Ngày nay chúng ta đối diện với xã hội động loạn, khắp nơi đều có tin tức về thiên tai trên 

địa cầu, biết được sứ mạng này rất nặng nề. Thật sự giác ngộ, thật sự quay đầu, chắc chắn 

được Tam bảo gia trì, tổ tông phù hộ. Chúng ta tỉnh tâm quan sát thế gian này, chỉ có mãnh 

đất này, gốc rễ của nó là luân lý đạo đức, tổ tông tích đức dày. Ngày nay chúng ta tuy đánh 

mất báu vật của tổ tông một hai trăm năm rồi. Cổ nhân nói: “không nghe lời người đi trước, 

chịu thiệt ngay trước mắt”, hiện nay đang chịu thiệt trước mắt, phải làm sao? Phải tìm báu vật 

của tổ tông trở về, chúng ta mới được cứu. Nếu không tin người xưa, như vậy có thể như các 

nhà khoa học nói, địa cầu này sẽ diệt vong, ngày tận thế của nhân loại sẽ hiện tiền, nếu như 

không tin các bậc tổ đức mà tin vào khoa học. 

Người  học  Phật  còn  có  một  hy  vọng,  đây  là  điều  trước  khi  vãng  sanh  một  ngày,  là  di 

ngôn sau cùng của thầy Lý. Trước mặt chư vị đồng học lúc đó, ông nói: Thế gian này đã loạn, 

Chư Phật Bồ Tát thần tiên hạ phàm cũng không cứu được. Ông nói thêm: quý vị chỉ có một 

con đường sống, là niệm Phật cầu sinh Tịnh độ, đây là di ngôn sau cùng của thầy. Thầy Lý ở 

Đài Trung dạy học được 38 năm, thời gian không phải ngắn, tôi theo thầy 10 năm. Năm 31 

tuổi tôi theo thầy, 41 tuổi rời khỏi đó, thầy rất từ bi. Hôm nay chúng ta đọc kinh văn này, cảm 

khái vạn phần, không thể đọc hết nó thì thôi, như vậy không đạt được lợi ích. Sau khi đọc 

xong, cố gắng nghĩ xem nên thực hành như thế nào. 

Chế phục trừ diệt các hành vi ác, khiến lìa xa hành vi ác, điều phục các căn, phải tu nhu 

nhuyến. Trong Hoàn Nguyên Quán, Hiền Thủ quốc sư nói về tứ đức, người tu hành, đặc biệt 

là Bồ Tát nhất định phải tuân thủ. Thứ nhất là tùy duyên diệu dụng. Trong 10 nguyện Phổ 

Hiền  nói:  hằng  thuận  chúng  sanh,  tùy  hỷ  công  đức.  Diệu  dụng  là  gì?  Diệu  dụng  là  không 

chấp  tướng:  “Vô  ngã  tướng,  vô  nhân  tướng,  vô  chúng  sanh  tướng,  vô  thọ  giả  tướng”,  đó 

chính là diệu! Mọi diễn thuyết, cho đến khởi tâm động niệm không có điều gì vì mình, đều là 

làm sao để giúp chúng sanh khổ nạn, làm sao để giúp chánh pháp cửu trú. Ngoài ra không có 

gì, chỉ có hai việc này, chúng ta mới thật sự có thể thực hành hai điều này. Giúp chúng sanh, 

chánh pháp cửu trú, đều cần việc dạy học. 

Trong kinh điển Đức Phật thường giáo giới, không cần ghi nhớ, mà đều rất quen thuộc: 

Thọ trì đọc tụng, vì người khác diễn thuyết. Trong Kinh Kim Cang nói câu này bao nhiêu lần? 

Đã nói mười mấy lần. Thọ là tín thọ, chúng ta thật sự tin tưởng, tiếp nhận nó. Trì là duy trì, 

không thể vứt bỏ nó, còn phải làm được, hành pháp cụ thể chính là vì người khác mà diễn 

thuyết. Quý vị làm là vì người, nói cũng là vì người, như Đức Thế Tôn vậy, không phải vì 

mình,  vì  mình  tức  là  không  diệu.  Vì  mình,  trong  vì  mình  sẽ  xen  lẫn  danh  văn  lợi  dưỡng, 

không thanh tịnh bị ô nhiễm. Không nên vì bản thân, không có bản thân, thân tâm thanh tịnh, 

không nhiễm chút bụi trần, đều vì người khác, đây gọi là diệu. 

“Oai nghi hữu tắc”, đây là nói một cách cụ thể, diễn bằng cách nào? Đi đứng ngồi nằm, 

khởi tâm động niệm đều phải tuân thủ giới luật, oai nghi, y giáo phụng hành! Thứ ba, câu thứ 

ba  của  đức  này  là:  “Nhu  hòa  chất  trực”,  tâm  phải  nhu  hòa,  tâm  phải  chân  thành,  chất  trực 

690  Tập 450 



chính là chân thành. Biểu hiện ở bên ngoài là gì? Từ bi hòa nhã, không ai không thích tiếp 

xúc với quý vị. Câu sau cùng: “đại  chúng sanh khổ”, chúng ta biểu diễn những điều này rất 

gian gian. Vì sao vậy? Vì chúng sanh, hy vọng chúng sanh thấy được, nghe được, tiếp xúc 

được, có chút cảm ngộ, đây là chịu khổ thay chúng sanh. 

Trong Hoàn Nguyên Quán nói về tứ đức, và ở đây nói: Tâm nhu hòa mà tùy thuận là đạo. 

Ngược lại, trái với điều này là cang cường, cang cường tức khó giáo hóa, nhất định không 

được dùng cang cường, nhất định không được dùng mệnh lệnh, dùng cưỡng bức, đó là thất 

bại. Vì sao vậy? Khẩu phục mà tâm không phục, phải làm sao cho người khác tâm phục khẩu 

phục mới thành công thật sự. 

Kinh Pháp Hoa dạy rằng: “Mặc dù chúng sanh đã tín phục, ý chất trực nhu nhuyến”. Quý 

vị xem câu này, hoàn toàn tương đồng với câu thứ ba trong tứ đức. Câu thứ ba của tứ đức 

trong Hoàn Nguyên Quán là: “Nhu hòa chất trực”, còn trong Kinh Pháp Hoa nói: “Ý nhu hòa 

chất trực”, cùng một ý nghĩa. Chất trực chính là chân thành, nội tâm chân thành, biểu hiện ra 

bên ngoài nhu hòa, có nghĩa là thân tâm nhu hòa. Vậy là sao? Vì đây là phương tiện độ chúng 

sanh.  Phật  pháp  thường  nói:  Giáo  hóa  chúng  sanh,  đầu  tiên  phải  kết  pháp  duyên,  kết  pháp 

duyên như thế nào? Tứ đức trong Hoàn Nguyên Quán chính là kết pháp duyên. Thực hành 

được tứ đức này, pháp duyên của quý vị chắc chắn rất tốt. Nếu trái với tứ đức mà muốn pháp 

duyên thù thắng là điều vô cùng khó khăn. 

Bên dưới giải thích: Chánh tuệ, trí tuệ chơn chánh, trí tuệ chân thật từ đâu mà có? Có từ 

tâm thanh tịnh, không liên quan đến việc học hỏi ghi nhớ. Từ trong Lục Tổ Đàn Kinh chúng 

ta thấy, đại đệ tử Thần Tú của ngũ tổ Hoằng Nhẫn, Thần Tú thân cận ngũ tổ bao nhiêu năm. 

Ngày ngày nghe giáo huấn của ngũ tổ, học với ngũ tổ không tệ, có thể trở thành trợ giáo cho 

ngũ tổ. Thế nên Ngũ tổ truyền pháp, trong lòng đại chúng đều nghĩ chắc chắn là truyền cho 

Thần Tú, không ngờ lại truyền cho ngài Huệ Năng, không có người nào phục. Điều này làm 

phát khởi cuộc truy bắt của tất cả đại chúng trong chùa, muốn đoạt y bát trở về.Thần Tú ở 

bên Ngũ tổ, tuy học được không ít, nhưng chưa đạt được sở học thật sự. Sở học thật sự là gì? 

Là tâm, chưa đạt được tâm thanh tịnh. Hay nói cách khác, chưa phá được ngã chấp. Quý vị 

thấy bài kệ của ngài:            

“Thân thị bồ đề thọ 

Tâm như minh cảnh đài 

Thời thời cần phất thức 

Vật sử nhạ trần ai”. 

Thần Tú chưa buông bỏ được thân tâm. 

Tập 450  691 



Lục tổ Huệ Năng sửa bài kệ của Thần Tú, ngài chưa từng được học, không biết chữ, làm 

sao biết làm bài kệ? Cho rằng bài kệ của ngài Thần Tú có vấn đề nên đem nó sửa lại: 







“Bồ đề bổn vô thọ 







Tâm cảnh diệc phi đài 







Bổn lai vô nhất vật 







Hà xứ nhạ trần ai” 

Rất hay! Không hề biết chữ, chưa nghe kinh ngày nào, giảng đường trong chùa Ngũ tổ 

ngài chưa từng đến, thiền đường cũng chưa hề đến. Công việc của ngài là ở nhà củi, chẻ củi 

giả gạo phục vụ cho nhà bếp. Ngài ở đó làm khổ công suốt tám tháng, vậy mà ngũ tổ đem y 

bát truyền cho ngài. Từ điểm này chúng ta có thể thấy rõ, tổ sư truyền y bát, tìm người kế 

thừa,  là  tìm  trí  tuệ. Thân  tâm  nhu  hòa,  trí  tuệ  chơn  chánh,  hạng  người  này  có  thể  kế  thừa. 

Theo họ lâu năm, nhưng không khai ngộ, người đó không phải là người kế thừa, thế nên điều 

gì quan trọng? Về mặt tri thức mà nói, Thần Tú vượt qua Huệ Năng, nhưng từ về mặt trí tuệ 

mà nói thì Thần Tú không bằng Huệ Năng. 

Xã hội ngày nay, dạy học toàn là dạy tri thức. Tôi ở Úc Châu, trường đại học Côn Sĩ 

Lan, khi phát sinh sự kiện 11/9. Hiệu trưởng phái hai vị giáo thọ lên núi tìm tôi_tôi ở trên núi, 

nói rõ đến làm gì, hy vọng tôi có thể đến trường, mở một buổi tọa đàm cùng với các giáo thọ 

của học viện hòa bình, đến thảo luận làm sao hóa giải vấn đề xung đột. Đây là việc tốt, tôi 

không thể từ chối, nên tôi đã đến tham dự, tôi mới biết trong trường đại học có học viện hòa 

bình, trước đây tôi chưa nghe đến. Họ còn nói với tôi, trường đại học trên toàn thế giới, chỉ 

có tám trường thiết lập học viện hòa bình. Ở đó có lớp tiến sĩ, có học vị, nói chung khi tốt 

nghiệp đa phần đều công tác tại Liên Hiệp Quốc. Đồng nghĩa là điều đình sự xung đột của 

quốc tế, bồi dưỡng những nhân tài như vậy. Thật hiếm có, tôi nghe vậy rất hoan hỷ. 

Đối  diện  tôi  trong  buổi  tọa  đàm,  đại  khái  là  vị  giáo  thọ  thâm  niên  người  Mỹ_Ngồi  đối 

diện với tôi. Vì tôi nhìn thấy trong danh sách, ông ta xếp ở vị trí thứ hai. Tôi đến thỉnh giáo 

ông ta, tôi nói: giáo dục của Mỹ, từ mẫu giáo đến thạc sĩ, phải chăng đều là nói về cạnh tranh? 

Ông ta nói: đúng vậy. Tôi nói: vấn đề thảo luận chủ yếu của học viện hòa bình này, là làm 

sao  hóa  giải  xung  đột, nhưng giáo  dục  hiện nay  trái  ngược  với việc  hóa  giải xung đột này. 

Ông ta vẫn chưa hiểu ý tôi, sau đó tôi nói tiếp với ông ta: Nền giáo dục của xã hội ngày nay, 

phổ biến dạy về việc cạnh tranh. Nếu nâng cao việc cạnh tranh là gì? Chính là xung đột, nâng 

cao  cạnh  tranh  chính  là  đấu  tranh, cao  hơn  đấu  tranh  chính  là  chiến  tranh. Ngày  nay  chiến 

tranh là vũ khí hạt nhân, chiến tranh hóa học, thế giới này sẽ hũy diệt. Giáo dục này, tiền đồ 

của nó là con đường chết. 

692  Tập 450 



Tôi nói, hôm nay quý vị tìm tôi đến, cũng coi như là tìm đúng. Giáo dục của thánh hiền 

phương đông, giáo dục của Đức Phật Ấn Độ không dạy cạnh tranh, dạy điều gì? Dạy nhẫn 

nhường. Hay nói cách khác, nhất định không thể phát sinh xung đột. Trên nhẫn nhường là 

khiêm nhường, khiêm tốn, khiêm nhường. Trên khiêm nhường là lễ nhường, phương đông là 

nhường đến cùng, không tranh giành, mọi người nhường nhịn lẫn nhau, xã hội này rất êm ấm. 

Nếu có tâm chiến tranh, khởi tâm động niệm chắc chắn là tổn người lợi mình, mỗi người đều 

tổn  người  lợi  mình,  không  phải  xung  đột  phát  sinh  đó  sao?  Như  vậy  làm  sao  giải  quyết? 

Muốn không phát sinh xung đột, hóa giải xung đột, thì phải biết cách nhẫn nhường. Đất nước 

này mấy ngàn năm nay, bất luận là đối với mình hay đối với nước ngoài, đều nói đến nhường 

nhịn, không nói đến tranh giành. Tranh giành là chuyện rất xấu hổ, sao có thể làm điều ngu 

ngốc đó? Thế nên giáo dục của đất nước này là dạy từ nhỏ, dạy cách yêu thương, giáo dục ở 

đây là giáo dục của tình yêu thương. Căn nguyên của nó là phụ tử hữu luân trong Ngũ Luân, 

đây là thiên tánh, là tánh đức, tánh đức là yêu thương. 

Quý vị xem, cha mẹ yêu thương đối với con cái, con cái thương yêu đối với cha mẹ, khi 

nào?  Khi trẻ  con  mới ba bốn tháng. Quý vị  xem, không ai dạy  chúng, quý vị  thấy, cha  mẹ 

thương yêu chúng không có bất cứ điều kiện nào. Biểu đạt cảm tình của trẻ con đối với cha 

mẹ mình, quý vị có thể nhận ra_Phụ tử hữu thân, lúc đó có thể nhận ra. Nếu không dạy dỗ tốt, 

lớn lên rất dễ hư, lớn lên, bản tánh không còn, hoàn toàn tùy thuận tập tánh. Nhưng tập tánh 

bất thiện, bản tánh thiện. Nên mục tiêu sau cùng của giáo dục là làm sao để giúp người, từ tập 

tánh bất thiện trở về đến bản thiện, giáo dục thành công. 

Giáo  dục  của  Đức  Thế  Tôn  là  làm  sao  giúp  người phàm_chuyển  phàm  thành  thánh, họ 

làm Phật, như vậy giáo dục Phật giáo thành công, điều này đáng để chúng ta phản tỉnh một 

cách sâu sắc. Quý vị dạy như thế nào, sau đó sẽ có thành quả như thế xuất hiện, con người là 

dạy  rất  tốt.  Phật  Bồ  Tát  cũng  là  con  người,  đều  do  dạy  mà  ra.  Vì  sao  xã  hội  ngày  nay  trở 

thành loạn như vậy? Cũng là dạy mà ra. Hiện nay ai đang dạy? Nhà trường truyền thụ tri thức, 

nhưng không  truyền thụ luân lý đạo đức,  cũng học  phương  tây  cạnh  tranh,  không nói đến 

khiêm nhường. Cho rằng như thế nào? Cho rằng nếu lúc nào cũng nhượng bộ, hình như là 

không thể sinh tồn trên thế gian này, quan niệm này là sai lầm. 

Trong đời này, tôi học được từ trong Nho giáo, từ trong Phật học sự nhẫn nhường, suốt 

đời nhẫn nhường, cuộc đời an vui hơn bất cứ ai. Thầy Phương nói với tôi: Học Phật là hưởng 

thụ cao nhất của đời người, tôi đã được điều này. Nếu tôi không nghe lời thầy, cuộc đời tôi 

cũng đau khổ, cũng phiền não. Nghe lời thầy “nhất môn thâm nhập trường thời huân tu”, thật 

sự an vui vô cùng, hạnh phúc viên mãn. Chứng minh giáo huấn thánh hiền là chính xác, đích 

thực có thể hóa giải vấn đề, phương pháp hóa giải chính là dạy học. Lúc Thế Tôn còn tại thế, 

ngài dạy hằng ngày. 

Chúng ta ngày nay, lợi dụng khoa học kỹ thuật, lợi dụng mạng internet, lợi dụng truyền 

hình vệ tinh, ngày ngày cùng nhau học tập, cùng với các bạn đồng chí hướng trên toàn thế 

Tập 450  693 



giới, vô cùng an lạc. Tôi nghĩ tôi còn có hai ba năm, trong các vị đồng học, có người rất ưu tú, 

thậm chí có người nói hay hơn tôi, tôi tìm mấy người, tìm năm sáu người. Chúng tôi có thể tổ 

chức một trường học từ xa, chúng tôi dạy học không gián đoạn suốt 24 tiếng đồng hồ, mỗi 

người một ngày ít 12 tiếng, thì trường học không gian này sẽ thành tựu. Đồng học, bạn lữ đầy 

khắp trên thế giới, đối với sự an định hòa bình của thế giới, chắc chắn giúp ích rất lớn, khởi 

tác dụng rất lớn, mọi việc khác không cần làm. 

Thật sự làm được như vậy, đối với người không tranh, đối với thế gian không cầu, chúng 

ta sẽ sống một cách an vui nhất. Dùng hành động của chúng ta, sửa đổi lại quan niệm sai lầm 

này của mọi người, đây là điều chúng ta có thể làm được. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

Tập 457 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian:18.06.2011 

Địa điểm: Cao Hùng_Đài Loan 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải, trang 580, bắt đầu xem từ hàng thứ tư, câu thứ hai. Chánh tuệ, trí tuệ chơn 

chánh, bắt đầu xem từ đây. 

Chân là chân thật, chánh là không tà ngụy, xa lìa điên đảo là chánh, khế nhập chân thật là 

chánh. Nên xa rời hư vọng phân biệt, soi rỏ trí tuệ của chân tâm, gọi là trí tuệ chơn chánh. 

Chánh tuệ rất quan trọng đối với người tu học chúng ta, sở cầu của đại thừa chính là trí tuệ 

chân thật. Trong kinh này Đức Phật dạy cho chúng ta về ba loại chân thật. 

Chân thật rốt ráo là nói về bản thể, trong Kinh Hoa Nghiêm gọi là thể tướng dụng_Chân 

thật rốt ráo là nói về thể. Thứ hai là trí tuệ chân thật, thứ ba là lợi ích chân thật. Ba thứ này 

đều nói đến cứu cánh viên mãn, vô cùng hy hữu, chúng ta cần phải biết. Ba thứ này đều là 

tánh đức vốn có trong tự tánh, không phải từ bên ngoài đến, tất cả chúng sanh vốn đã có, chỉ 

là lục đạo chúng sanh mê mà không giác, như ở trước nói. Mấy câu văn này đều là giải thích 

694  Tập 450 



trí tuệ chân thật, ở nơi đề kinh này: Thanh tịnh bình đẳng đại giác sở sanh, đều gọi là trí tuệ 

chân  thật.  Do  đó  trí  tuệ  chân  thật  có  sâu  cạn  rộng  hẹp  khác  nhau,  điểm  này  cần  phải  nhận 

thức rỏ ràng. Học được từ bên ngoài đều là tri thức, từ nội tâm phát xuất ra là chân thật trí tuệ, 

nên cái đầu tiên chính là tâm thanh tịnh. 

Hạng người nào tâm thanh tịnh? A la hán đã thanh tịnh, vì sao vậy? Vì đã đoạn tận kiến 

tư phiền não, tâm thanh tịnh mới hiện tiền. Do đây mà biết, thân tâm chúng ta không thanh 

tịnh  chính  là  vì  có  kiến  tư  phiền  não. Trong  kiến  tư  phiền  não, Phật  dạy  rằng, chúng  ta  có 

thân kiến, chấp trước thân này là ta, không buông được. Có biên kiến, biên kiến có thể nói 

chính  là  thiên  kiến, thiên  lệch  một  bên, kiến  giải  này  không  đúng. Nó  trở  ngại  chúng  ta tu 

hành, trở  ngại  chúng  ta  sanh  thiện  căn, trở  ngại  chúng  ta  được  định, chướng  ngại chúng  ta 

khai trí tuệ. Ngoài ra chính là kiến thủ kiến và giới thủ kiến, hai loại này chúng ta thường hợp 

nó thành một, đều gọi nó là thành kiến, thành kiến người nào đó rất sâu. Thành kiến là gì? Tự 

cho mình đúng, nhưng chưa chắc đúng thật, tự cho mình đúng. Trên mặt nhân, thành kiến gọi 

là giới thủ kiến, trên mặt quả, thành kiến gọi là kiến thủ kiến. Ngoài bốn loại này ra, còn một 

loại nữa là tri kiến sai lầm, cũng chính là nói quý vị thấy sai đối với người- sự- vật, đó gọi là 

tà kiến. Đây là năm loại kiến phiền não. 

Tư  phiền  não,  chính  là  quý  vị  khởi  tâm  động  niệm  đều  nghĩ  sai,  trên  mặt  tư  tưởng  sản 

sanh sai lầm gọi là tư hoặc. Cũng có năm loại lớn, là tham sân si mạn nghi, đây là năm độc! 

Nếu tham sân si mạn nghi nghiêm trọng, gây thương tổn cho mình chính là bệnh khổ tai họa, 

đối với hoàn cảnh cư trú gây nên ảnh hưởng. Người bây giờ gọi nó là tai hại tự nhiên, thật ra 

không  phải  tự  nhiên,  mà  do  tư  phiền  não  chiêu  cảm  mà  ra.  Thật  sự  minh  bạch,  giống  như 

Phật Bồ Tát nói, không có gì không phải là tự làm tự chịu. Nói nó là tai hại tự nhiên, là oan 

uổng cho đại tự nhiên, đại tự nhiên là tốt đẹp, đại tự nhiên là lành mạnh. Trong Phật pháp nói, 

đại tự nhiên trang nghiêm vô cùng, làm sao nó có tai hại được? Không có đạo lý này! 

Rất nhiều nơi trong kinh điển đại thừa, giải thích tự nhiên thành bản tánh, rất có đạo lý, vì 

tự tánh có thể sanh vạn pháp. Tự tánh là năng sanh năng hiện, vạn pháp là sở sanh sở hiện, 

năng sở là một không phải hai. Từ những khai thị này, người lợi căn có thể lập tức kiến tánh, 

kiến tánh thành Phật. Nên trí tuệ là gì, tri thức là gì, chúng ta phải phân biệt rõ ràng, không 

thể  nói  một  cách  hổn  hợp.  Trí  tuệ  chân  thật  sinh  ra  từ  tâm  thanh  tịnh,  sanh  ra  từ  tâm  bình 

đẳng, sanh ra từ tâm đại giác. Chữ giác trên đề kinh là nói đại trí đại giác, là những gì Như 

Lai  chứng  được.  Tâm  này  đã  buông  bỏ  triệt  để_tâm  Phật,  tâm  thanh  tịnh  là  tâm  nhị 

thừa_Thanh văn, Duyên giác. Tâm bình đẳng là tâm Bồ tát, đại triệt đại ngộ là tâm Phật, đều 

sanh trí tuệ chân thật. Chân là chân thật, chánh là không tà, cách nói này dể hiểu. 

Bên dưới giải thích rằng: Xa lìa điên đảo là chánh. Tam đồ, lục đạo, mười pháp giới có 

thể nói đều là điên đảo. Tứ thánh pháp giới cũng điên đảo chăng? Đúng. Về mặt sự, tứ thánh 

pháp giới hình như không có điên đảo, nhìn về mặt lý nó điên đảo, vì sao vậy? Vì không có 

bình đẳng giác, cùng lắm họ chỉ đạt được thanh tịnh, bình đẳng chưa đạt được, chưa đạt được 

Tập 450  695 



chánh  giác,  nên  họ  không  thể  chuyển  thức  thành  trí.  Vẫn  dùng  A  lại  da,  nhưng  dùng  rất 

chánh. Bởi Phật pháp học được, họ đều có thể thực hành trong cuộc sống hằng ngày. Cũng 

chính là nói khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác, tương ưng với tánh đức.Từ truyền thống 

văn hóa mà nói, họ tương ưng với luân lý, đạo đức, không trái với nhân quả, tương ưng với 

giáo huấn  của  Thế  Tôn, nên họ  dùng  chánh đáng. Đoạn được kiến  tư, nhưng trần  sa  và  vô 

minh vẫn còn, cũng được coi là trí tuệ chân thật. 

Câu tiếp theo: Khế nhập chân thật là chánh, cảnh giới này cao hơn ở trước. Ở trước xa lìa 

điên đảo là chánh, A la hán, Bích Chi Phật làm được. Khế nhập chân thật, A la hán chưa làm 

được, Bích Chi Phật cũng chưa làm được. Trên mười pháp giới là Bồ Tát, là Phật, Bồ Tát và 

Phật cũng chưa làm được. Phật trong mười pháp giới là tiểu thừa Phật, Thiên Thai gọi là tạng 

giáo Phật, chính là Phật của mười pháp giới. Phật của thông giáo cũng chưa kiến tánh, khế 

nhập chân thật là minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. Chân là vĩnh hằng bất biến, thật 

chắc chắn không hư ngụy, thế nên chân thật gọi là chân. 

Xa lìa hư vọng phân biệt, trí tuệ chân tâm chiếu sáng, gọi là trí tuệ chân thật. Trí tuệ chân 

thật của pháp thân Bồ Tát, trí tuệ chân thật của diệu giác Như Lai, vì sao? Họ xa lìa hư vọng, 

hư vọng là vô minh phiền não, phân biệt là trần sa phiền não. Đây là thật sự minh tâm kiến 

tánh, đại triệt đại ngộ soi sáng chân tâm. Chiếu là chiếu kiến, liễu là thấu triệt, chính là minh 

tâm kiến tánh. Tâm hiện nay ở đâu? Đâu đâu cũng có, lúc nào cũng có, nó tồn tại mọi lúc mọi 

nơi, vạn sự vạn pháp là giả tướng. Thể của nó thì sao? Thể là chân thật, chân vọng không hai, 

chân vọng nhất như. Hiện tượng này, pháp thân Bồ Tát nhìn thấy. Trong kinh điển đại thừa 

nói, nó là như như, pháp tánh như, pháp tướng như. Tánh như tướng của nó, tướng như tánh 

của nó, tánh tướng nhất như. 

Đối với chân tướng sự thật, triệt để thông đạt thấu suốt, gọi là chứng đắc, gọi là khế nhập. 

Trí tuệ này là trí tuệ của pháp thân đại sĩ, là trí tuệ của quả giác Như Lai, là chân thật trí tuệ, 

chúng ta đều có, tất cả chúng sanh cũng đều có. Đức Phật nói rất hay: Vì có vọng tưởng chấp 

trước mà không thể chứng đắc. Trong vọng tưởng chấp trước còn có phân biệt. Nói trước và 

sau,  còn  ở  giữa  cũng  bao  hàm  trong  đó,  có  thể  tỉnh  lược.  Nói  tường  tận  là  vì  vọng  tưởng, 

phân biệt, chấp trước, nên không thể chứng được. Hiện nay chúng ta dùng tâm là hư ngụy, A 

lại da là hư ngụy. Phân biệt của thức thứ sau, chấp trước của thức thứ bảy toàn là giả, không 

có thứ gì là thật. Thế nên từ tiêu chuẩn của Phật mà nói, ngày nay chúng ta chỉ có tri thức, 

không có trí tuệ, vì nguồn gốc của tri thức và trí tuệ không giống nhau. 

Nghe kinh nghe pháp, quảng học đa văn. Nghe nhiều, thấy nhiều, ghi nhớ rất nhiều, đây 

đều thuộc về tri thức. Trong kiến văn có chổ ngộ, đó là trí tuệ. Ngộ là gì? Không thông qua tư 

duy, không qua tâm ý thức, hoát nhiên đại ngộ, lập tức minh bạch. Đây là trí tuệ, không phải 

tri thức, người người đều có, hiện nay là mê mà không giác. Chúng ta rất muốn hướng đến 

khôi phục trí tuệ, có thể khôi phục đức năng. Khôi phục trí tuệ, đức năng, thì tướng hảo nhất 

định cũng theo đó mà khôi phục. Khôi phục như thế nào? Một nguyên tắc chung chính là 

696  Tập 450 



phải buông bỏ, nếu không chịu buông bỏ, thì vĩnh viễn giống như người thường ở thế gian 

hiện nay, theo đuổi tri thức không có trí tuệ. Vì trí tuệ và tri thức là hai việc ngọn nguồn khác 

nhau. 

Tri thức có thể dùng tư duy để nghiên cứu, trí tuệ không cần. Phật nói buông bỏ tư duy, 

buông bỏ tâm ý thức, trí tuệ liền hiện tiền. Ở đây có một tin tức quan trọng, nếu không thể 

buông bỏ thì cầu trí tuệ cũng biến thành tri thức. Người chịu buông bỏ, cầu tri thức điều biến 

thành trí tuệ. 

Chúng ta xem danh từ bên dưới: Dư tập. Sau khi đoạn phiền não, tập khí còn sót lại gọi là 

dư tập, lại còn gọi là tàn tập, hoặc còn gọi là tập khí, chúng ta dùng nhiều từ nhưng đều gọi là 

tập khí. Phiền não dể đoạn, tập khí không dể đoạn. A la hán đoạn tận phiền não, nhưng chưa 

đoạn tập khí. Phiền não là gì? Tham sân si mạn nghi. A la hán đều đoạn hết, nhưng tập khí 

của tham sân si mạn nghi A la hán chưa đoạn. Ai đoạn được? Bích Chi Phật đoạn được, cũng 

chính  là  nói  A  la  hán  ở  trong  tứ  thánh  pháp  giới  tu  hành  như  thế  nào?  Đoạn  tập  khí  kiến 

phiền não. Đoạn tận tập khí kiến tư, họ được thăng cấp, nâng đến Bích Chi Phật, thế nên Bích 

Chi  Phật  cao  hơn  A  la  hán.  Tập  khí  kiến  hoặc  không  còn,  nhưng  họ  có  trần  sa  phiền  não. 

Trần sa phiền não chính là phân biệt, nhẹ hơn chấp trước, chấp trước là nghiêm trọng nhất. 

Thế nên chấp trước tạo thành luân hồi lục đạo, đoạn tận khiến tư phiền não, luân hồi lục đạo 

sẽ không còn. Luân hồi lục đạo là giả, kiến tư phiền não vừa đoạn, luân hồi lục đạo liền biến 

mất, giống như quý vị nằm mộng tỉnh lại. Cảnh giới khi tỉnh lại là tứ thánh pháp giới: Thanh 

văn, Duyên giác, Bồ Tát, Phật, là cảnh giới này hiện tiền, cảnh giới này là Tịnh độ, do tâm 

thanh tịnh chiêu cảm. Kiến tư phiền não là nhiễm ô nghiêm trọng, kiến tư phiền não vừa đoạn, 

tâm liền thanh tịnh, thanh tịnh trên đề kinh này, chính là cảnh giới này. 

A la hán còn mang theo tập khí, đoạn tận tập khí liền trở thành Bích Chi Phật. Bích Chi 

Phật đoạn tiếp điều gì? Đoạn trần sa phiền não, đoạn tận trần sa phiền não họ liền được nâng 

cao, họ được gọi là Bồ Tát. Bồ Tát đoạn tận trần sa phiền não, nhưng còn tập khí của trần sa 

phiền não, thế nên Bồ Tát tu hành, chính là đoạn tập khí trần sa phiền não, tức là tập khí của 

phân biệt. Tập khí này đoạn tận, họ liền thành Phật, Phật trong mười pháp giới, Phật của tiểu 

thừa, Thiên Thai đại sư nói là Phật của tạng giáo. Có thể nói ngài đã đoạn tận trần sa phiền 

não, kiến tư phiền não, bao gồm tập khí đều đoạn tận, nhưng chưa đoạn tận vô minh phiền 

não.  Vô  minh  phiền  não  là  gì?  Khởi  tâm  động  niệm.  Họ  còn  khởi  tâm  động  niệm,  nhưng 

không có phân biệt chấp trước, đến tập khí phân biệt chấp trước cũng không còn, cao nhất 

trong mười pháp giới. 

Vô  thỉ vô  minh, chúng ta thường  đề  cập đến  khởi tâm  động  niệm, khởi  tâm  động niệm 

chính là vô thỉ vô minh, chính là căn bản vô minh. Đoạn được phiền não này, lục căn ở trong 

cảnh giới lục trần, thật sự làm được không khởi tâm, không động niệm. Họ đã rời xa mười 

pháp giới, tứ thánh pháp giới không còn, nên tứ thánh pháp giới vẫn là cảnh mộng. Khi tĩnh 

lại, tĩnh lại là cảnh giới gì? Là cõi thật báo trang nghiêm của Chư Phật Như Lai, chúc mừng! 

Tập 450  697 



Quý vị đã thành Phật, nhìn thấy cõi báo của Chư Phật. Nếu chưa thành Phật, làm  sao nhìn 

thấy được? Chỉ có thành Phật mới nhìn thấy được, quý vị thành Phật thật, không phải giả. 

Thiền tông gọi là minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. Cảnh giới này không giống 

mười pháp giới, không giống với luân hồi lục đạo, vì mười pháp giới và lục đạo là giả, là 

cảnh giới trong mộng. Cõi báo của Phật là thật, gọi là nhất chân pháp giới. Trong Phật pháp 

định nghĩa thật và giả: Phàm những gì vô thường đều là giả, không phải thật, có sanh có diệt. 

Đức Phật nói: động vật có sanh lão bệnh tử, thực vật có sanh trụ dị diệt, khoáng vật có thành 

trụ hoại không, nó đều không phải thật. Thật là gì? Vĩnh hằng bất biến. Trong cõi thật báo là 

vĩnh hằng bất biến, Phật Bồ Tát bất biến, không có sanh lão bệnh tử. 

Sanh  đến  đó  là  hóa  sanh,  không  phải  sanh  ra  từ  nhỏ  rồi  dần  lớn  lên,  không  phải  hiện 

tượng này. Cõi thật báo là hóa sanh, sanh đến đó thấy được thân tướng của mình hoàn toàn 

tương đồng với Phật A Di Đà. Cây cỏ hoa lá trong cõi thật báo, vĩnh viễn không héo tàn. Sơn 

hà đại địa trong cõi thật báo,  mãi  mãi không có biến hóa, nên gọi là nhất chân pháp giới. 

Người trong nhất chân pháp giới, hoàn toàn buông bỏ vọng tưởng phân biệt chấp trước. Cũng 

chính là nói vô minh, trần sa, kiến tư, cả ba loại phiền não này đều đoạn tận. Nhưng còn một 

thứ, là tập khí phiền não vô thỉ vô minh vẫn còn, đây là sau cùng. Nếu có một ngày họ đoạn 

tận tập khí vô thỉ vô minh, thì cõi thật báo liền biến mất. Cõi thật báo là nhất thời đốn hiện, vì 

nó không có biến hóa. Khi đoạn tận tập khí phiền não vô thỉ vô minh, nó nhất thời đốn hiện, 

đột  nhiên  biến  mất.  Trong  Kinh  Bát  Nhã  Đức  Phật  nói:  “Phàm  sở  hữu  tướng  giai  thị  hư 

vọng”. 

Cõi đồng cư là luân hồi lục đạo, cõi phương tiện là tứ thánh pháp giới, trong đây đầy đủ 

ba loại hiện tượng: Có hiện tượng vật chất, có hiện tượng tinh thần, có hiện tượng tự nhiên. 

Trong cõi thật báo không có hiện tượng vật chất, không có hiện tượng tinh thần, nhưng có 

hiện tượng tự nhiên. Tuy họ cũng hiện thân, hiện cõi nước, nhưng họ không khởi tâm động 

niệm, không  phân  biệt  chấp trước, điều này  không thể không biết. Họ  chỉ  có tập  khí phiền 

não vô thỉ vô minh, tập khí đó không chướng ngại gì, họ đã chuyển bát thức thành tứ trí. 

Kinh Hoa Nghiêm nói: “Duy tâm sở hiện, duy thức sở biến”, nên nhất chân pháp giới là 

duy tâm sở hiện, không có duy thức sở biến, thức đều đã chuyển thành trí, chuyển bát thức 

thành tứ trí. Trong cảnh giới này không có biến hóa, chúng ta gọi nó là nhất chân. Đạo lý nào 

khiến hiện tượng này tồn tại? Chính là tập khí vô thỉ vô minh, một khi đoạn tận tập khí vô thỉ 

vô minh, thì cõi thật báo sẽ không còn. Kinh Bát Nhã nói: “Phàm sở hữu tướng giai thị hư 

vọng”, không hề nói cõi thật báo là ngoại lệ, không nói. Do đây mà biết, phàm những gì có 

tướng đều là hư vọng, bao gồm cõi thật báo trong đó. Từ chỗ này chúng ta tường tận lãnh hội 

được chân thật. Chân thật là gì? Thường tịch quang là chân thật, không thể không biết điều 

này. Vì trong thường tịch quang, cả ba loại hiện tượng đều không có, nghĩa là hiện tượng vật 

chất, tinh thần, tự nhiên đều không có. 

698  Tập 450 



Quý vị xem, cõi thật báo trang nghiêm, không có hiện tượng tinh thần và hiện tượng vật 

chất, hiện tượng tự nhiên tồn tại. Đến thường tịch quang Tịnh độ, hiện tượng tự nhiên cũng 

không  tồn  tại,  đây  là  thật,  thuần  chân  vô  vọng.  Trong  đây  không  có  hiện  tượng  tinh  thần, 

không  có  hiện  tượng  vật  chất,  cũng  không  có  hiện  tượng  tự  nhiên.  Nhưng  nếu  gặp  nhân 

duyên họ có thể năng sanh năng hiện, hiện tượng gì cũng hiện được, nhưng họ không phải là 

gì cả, đây mới là cứu cánh viên mãn.       Chứng được cảnh giới này, Kinh Hoa Nghiêm gọi là 

diệu  giác  quả  Phật. Đây  là  chí  cao  vô  thượng, trên  họ  không  còn  nữa,  đến  đây  tức  là  đỉnh 

điểm. Thường tịch quang chính là Đại Bát Niết Bàn, Đại Bát Niết Bàn chính là chân như tự 

tánh của chính mình. Như Tông môn nói: “bản lai diện mục khi cha mẹ chưa sanh”. Chốn về 

sau cùng của học Phật tu hành là thường tịch quang tịnh độ, trở về tự tánh, trở về tự tánh viên 

mãn, đây chính là chứng được diệu giác quả vị. Trong tình huống nào diệu giác hiện hình? 

Trong  phẩm  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện  nói:  “Hằng  thuận  chúng  sanh,  tùy  hỷ  công  đức”,  đây 

chính là duyên. 

Chúng sanh phải niệm Phật, tự tánh Phật trong thường tịch quang, chúng ta niệm nó, nó 

sẽ  cảm  ứng  đạo  giao  với  chúng  ta.  Khi  nó  khởi  cảm  ứng  liền  hiện  thân,  liền  thuyết  pháp. 

Kinh Lăng Nghiêm nói: “tùy chúng sanh tâm ưng sở tri lượng”, chính là nói về điều này. Bồ 

Tát  Phổ  Hiền  nói:  “Hằng  thuận  chúng  sanh,  tùy  hỷ  công  đức”,  hiện  thân,  thuyết  pháp,  độ 

chúng sanh, chúng ta hỏi ngài có khởi tâm động niệm chăng? Có phân biệt chấp trước chăng? 

Nói với chư vị: không có, hoàn toàn không có. Nếu có thì ngài bị đọa lạc biến thành phàm 

phu rồi. Không có, không khởi tâm động niệm, không phân biệt chấp trước, ngài có thể làm 

được rất nhiều việc. Đây gọi là diệu dụng, tùy duyên diệu dụng, điều này chứng tỏ tự tánh 

không phải không có tác dụng, có! Đầy đủ thể- tướng- dụng. 

Khi khởi tác dụng, không có gì sai biệt với chúng sanh trong mười pháp giới, điều khác 

biệt duy nhất, chính là chúng sanh có khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trước, ngài không 

có. Ngài không có khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trước, mới có thể độ chúng sanh, mới 

có thể giúp chúng sanh phá mê khai ngộ, giúp chúng sanh trở về tự tánh. Nếu ngài có khởi 

tâm động niệm là coi như xong, như vậy ngài đã đọa lạc, diệu này thật không thể nghĩ bàn. 

Tuyệt diệu, thần diệu! 

Phàm phu chúng ta thấy hình như ngài cũng khởi tâm động niệm, trên thực tế thì không. 

Ngài  khởi  tâm  động  niệm  thuần  túy  là  tự  nhiên,  tuyệt  đối  ngài  không  có  ý,  hoàn  toàn  là  ý 

niệm chúng sanh có cảm, diệu giác Như Lai tự nhiên có ứng. Ứng đây là gì? Phản ứng, ứng 

hóa tùy theo tâm lượng chúng ta, câu này nói rất hay. Ứng hóa tự nhiên tùy theo cảm của 

chúng sanh, người cảm có tâm có niệm, người ứng vô tâm vô niệm. Đây gọi là diệu, thật là 

diệu không thể nói được. Ở đây chúng ta dể dàng lãnh hội được, cõi báo 41 vị pháp thân đại 

sĩ ở, thời gian bao lâu? Trong Kinh Hoa Nghiêm Phật nói, ba a tăng kỳ kiếp, thời gian rất dài. 

Vì sao cần thời gian dài như vậy? Đoạn sạch tập khí vô thỉ vô minh, phải cần thời gian dài 

như vậy. 

Tập 450  699 



Nhưng Bồ Tát của thế giới Cực Lạc, dài nhất là thời gian ba đại a tăng kỳ kiếp. Chúng ta 

có lý do tin rằng, tuyệt đại đa số  không cần dài như vậy, họ liền thành Phật. Thành Phật là gì? 

Chứng được diệu giác vị, tức thành Phật, trở về thường tịch quang, vì sao? Vì A Di Đà Như 

Lai, A Di Đà Như Lai là quả vị cứu cánh. Ngài là Diệu giác Như Lai, không phải Đẳng giác. 

Diệu giác Như Lai thị hiện trong cõi thật báo. Địa vị gì? Thị hiện địa vị Đẳng giác trong cõi 

thật báo, vì chúng sanh cõi thật báo, tức những vị Bồ Tát này, 41 vị pháp thân đại sĩ này mà 

giảng kinh thuyết pháp. 

Giảng kinh không phải dùng ngôn ngữ, không cần làm mẫu như oai nghi hữu tắc, không 

cần. Chúng ta  nhìn  thấy  trong  kinh  điển  gọi  là phóng quang, phóng quang  có ý  nghĩa biểu 

pháp. Chư vị pháp thân Bồ Tát hiểu, không cần nói, chỉ phóng quang, mọi người đều hiểu rõ. 

Thật ra, thế giới hiện tại của chúng ta cũng đang phóng quang, chúng ta đi đến ngã tư, quý vị 

thấy tín hiệu bật màu xanh là có thể đi, màu vàng là dừng lại, không phải cũng đang phóng 

quang đó sao? Chúng ta quá ít, không phải thường dùng. Trong cõi thật báo, tác dụng của nó 

toàn là phóng quang, vô lượng quang minh, vô lượng quang sắc. Phật phóng quang, chư vị 

Bồ Tát đều biết. Chúng ta tưởng tượng được, giúp những vị Bồ Tát này viên mãn trí tuệ, giúp 

những Bồ Tát này viên mãn đức tướng. Tập khí vô thỉ vô minh của họ, tự nhiên được tiêu trừ, 

đoạn phiền não phải dựa vào trí tuệ, đoạn tập khí lại càng cần trí tuệ. 

Trí tuệ đăng phong tạo cực là phóng quang, không cần thông qua ngôn ngữ, không cần 

thông qua tư duy. Thế nên bát thức, 51 tâm sở đối với họ là vô dụng, họ đã vứt bỏ từ lâu. 

Chuyển bát thức thành tứ trí, chuyển A lại da thành đại viên cảnh trí, chuyển mạt na thành 

bình đẳng tánh trí, chuyển đệ lục ý thức thành diệu quan sát trí, chuyển tiền ngũ thức thành 

thành  sở  tác  trí.  Đây  là  tình  hình  giáo  hóa  của  Phật  A  Di  Đà  trong  cõi  thật  báo.  Tuy  vãng 

sanh đến thế giới Cực Lạc, ở trong cõi đồng cư, khi Phật A Di Đà dạy học ở cõi đồng cư, quý 

vị cũng có thể đến tham gia. Nên thế giới Cực Lạc học tập rất nhanh, đặc biệt thành tựu rất dể, 

đạo lý chính là đây. 

Có thể nói chỉ có thế giới tây phương Cực Lạc xưa nay chưa dừng việc dạy học. Không 

những  không  nghỉ  ngày  nào,  mà  có  thể  nói  một  giây  một  phút  cũng  chưa  từng  gián  đoạn. 

Phật là thân kim cang bất hoại, Bồ Tát cũng là thân kim cang bất hoại, không cần ăn uống, 

không cần ngủ nghỉ. Họ luôn tinh tấn tu học, ở đó mới thật sự thấy được, tinh tấn là thiện căn 

duy nhất của Bồ Tát. Thiện căn của thế gian pháp là không tham, không sân, không si. Thiện 

căn của đại thừa Bồ Tát chỉ có một là dõng mãnh tinh tấn. Chỉ thấy được ở thế giới Cực Lạc, 

không nhìn thấy ở nơi khác, đây là nói tập khí. 

Chúng ta xem tiếp đoạn văn sau:       Nhị thừa không thể đoạn trừ dư tập, chỉ có Phật 

mới có thể đoạn trừ. Hàng tiểu thừa, tập khí này là tập khí phiền não vô thỉ vô minh. Đại Trí 

Độ Luận nói rằng: A la hán, Bích Chi Phật, đây là tiểu thừa. Tuy đã phá trừ tam độc, tam độc 

là tham sân si, cũng chính là nói họ đã đoạn tham sân si, thật sự buông bỏ. Khí phần chưa tận, 

đây chính là tập khí, tập khí chưa đoạn. 

700  Tập 450 



Ở dưới đưa ra ví dụ: Ví như hương tại khí trung, khí là lư hương, đốt hương nhất định 

cắm vào lư hương. Hương tuy tàn, hương đốt xong biến thành tro, hương không còn, độ ấm 

không còn, nhưng dư khí vẫn tồn tại. Quý vị ngửi thử trên lư hương thấy vẫn còn mùi hương. 

Dùng mùi hương để ví dụ cho tập khí, như thế nào gọi là tập khí. 

Lại như cây thảo mộc, đây đều là những chất đốt ngày xưa. Đốt lửa khói bay ra_60 năm 

trước, trong thời kỳ kháng chiến, thời kỳ chiến tranh Trung Nhật, 70 năm trước. Ở nông thôn, 

đại khái đều đốt thảo mộc để nấu cơm_ngày xưa nấu bằng lò đất_Dùng thứ này làm nhiên 

liệu. “Hỏa thiêu yên xuất, than hôi bất tận, hỏa lực bạc cố”, đặc biệt là chúng ta đốt củi, sau 

khi đốt xong, củi biến thành than, đó là gì? Đích thực là hỏa lực không đủ. Khi củi đốt xong 

biến  thành  than,  than  cũng  có  thể  đốt,  than  đa  phần  dùng  lò  nhỏ  để  hầm  thức  ăn.  Đốt  củi 

trong bếp lò, đốt thành than sau đó kiểm tra lại trong lò. Dùng điều này để ví dụ. 

Phật  đã vĩnh  viễn  đoạn  tận tam  độc  không  còn  thừa.  Ở  đây  nói đến  Phật  chính  là  pháp 

thân Bồ Tát, chuyển bát thức thành tứ trí. Trong Kinh Hoa Nghiêm nói 41 vị pháp thân đại sĩ, 

họ vĩnh viễn đoạn tận kiến tư phiền não. Ví dụ kiếp tận lửa cháy núi tu di, tất cả đất đều tận, 

không có khói không có than. Cảnh giới này thật khó tưởng tượng, nhưng ngày nay chúng ta 

không  khó  hiểu  ra,  vì  sao  vậy?  Vì  đạn  hạt  nhân,  bom  nguyên  tử  nổ  tung,  đích  thực  là  đốt 

cháy sạch sẽ, vì sao vậy? Vì nhiệt độ của nó là mấy nghìn độ, sen-xi-uýt mấy ngàn độ, đến 

sắt thép đều không lưu lại dấu vết, đốt một cách sạch sẽ. Điều này gần giống với lửa đốt núi 

tu di, lửa đốt núi tu di, chính là tinh cầu này hủ y diệt, tinh cầu này bị lửa đốt cháy, đến cặn 

bả cũng không còn. Tất cả đất đai đều tận, không có khói không có than, đây là đốt hết toàn 

bộ.  Ý  này  ví  dụ  cho  điều  gì?  Đến  tập  khí  cũng  không  còn.  Không  phải  ngọn  lửa  như  vậy, 

chắc chắn còn lưu lại một ít cặn bã chưa đốt hết, đó gọi là dư tập. 

Bên dưới đưa ra mấy ví dụ, đây là Phật thường nói trong kinh điển, là câu chuyện trong 

kinh Phật, những câu chuyện này trong Pháp Uyển Châu Lâm có, trong Kinh Luật Dị Tướng 

có. Như Xá Lợi Phất vẫn còn sót lại tập khí sân nhuế, thực tế mà nói đây đều là Bồ Tát thị 

hiện, vì sao vậy? Vì những vị đệ tử Phật đều là cổ Phật tái lai, họ làm gì có dư tập! Thị hiện 

làm A la hán, thị hiện tập khí này, không phải thật. Sân nhuế của Xá Lợi Phất, là sân nhuế 

của dư tập. Nan Đà vẫn còn dư tập của sự dâm dục, Tất Lăng Già Bà Sa còn dư tập của ngạo 

mạn, trong kinh Phật thường nói, đây là tập khí của họ, đây là biểu diễn của hàng nhị thừa. 

Ví dụ người bị trói khi mới mở trói ra, đi đứng vẫn chưa tiện. Đây là người phạm tội bị xích 

tay chân, xích thời gian lâu ngày, hiện nay quý vị mãn hạn được thả ra, xích tay xích chân 

được mở, họ đi đứng vẫn không dễ dàng, đây là gì? Tập khí, cần phải trải qua một thời gian 

mới hồi phục lại. 

“Hiện Cực Lạc đại sĩ vô phục dư tập”, họ không còn tập khí, dư tập này là gì? Dư tập của 

kiến tư phiền não, dư tập của trần sa phiền não không còn. Tập khí của vô thỉ vô minh không 

chướng  ngại  gì,  không  như  kiến  tư  phiền  não,  dư  tập  của  kiến  tư  phiền  não  mới  thật  sự 

Tập 450  701 



chướng ngại, sẽ dẫn đến ngộ nhận cho một số người, tạo thành kết quả không tốt. Vô thỉ vô 

minh không như vậy, tập khí vô thỉ vô minh có khi tự mình không hề hay biết. 

“Biểu năng hành chí Phật chi hành xứ”, nghĩa là Phật có thể làm được, các vị pháp thân 

đại sĩ cũng có thể làm được, vì họ không có dư tập. “Cố Ngụy Dịch vị bỉ độ chư đại sĩ, cứu 

cánh nhất thiết Bồ Tát sở hành, cụ túc thành tựu vô lượng công đức”. Ngụy Dịch chính là bản 

của Khương Tăng Khải, nói rất hay. Cứu cánh Bồ Tát sở hành, Bồ Tát ở đây là 41 vị pháp 

thân đại sĩ, thành tựu đầy đủ vô lượng công đức. Thành tựu vô lượng công đức, thì y chánh 

trang nghiêm của thế xuất thế gian. Đoạn này chúng ta chỉ học đến đây, đây là hai câu kinh 

văn “Thâm nhập chánh tuệ, vô phục dư tập”. 

Ở dưới là một đoạn nhỏ: “Y Phật sở hành, thất giác thánh đạo, tu hành ngũ nhãn, chiếu 

chân đạt tục”. Bên dưới giải thích về “Thất giác”, trong 37 phẩm trợ đạo: Thất giác tức thất 

giác chi, còn gọi là thất giác phần, hoặc là thất bồ đề phần, đều là nói về điều này. Giác có 

nghĩa là giác liễu hay giác sát, có hai nghĩa. Liễu là thấu suốt, sát là quán sát, giác là trí tuệ 

chân thật, dùng trí tuệ chân thật để thấu triệt nó, giác sát được nó. Giác pháp chia thành bảy 

loại, cho nên gọi là chi, hoặc gọi là phần: Thất phần, thất chi. Bên dưới kể ra tên của bảy loại 

này. 

Thứ  nhất  là  niệm.  Thứ  hai  là  tuệ, còn  gọi  là  trạch  pháp.  Thứ  ba  là  tinh  tấn.  Thứ  tư   là 

khinh an. Thứ năm là hỷ. Thứ sáu là định. Sau cùng là hành xả, hành xả chính là buông bỏ. 

Đây là nghĩa của thất giác chi, bên dưới giải thích từng phần cho chúng ta. 

Giác có nghĩa là Phật, Phật là tiếng Ấn Độ_Phật Đà Da, dịch sang chữ hán có nghĩa là 

giác. Giác là gì? Thể của giác là tánh, tánh khởi tác dụng chính là giác. Từ trên thể mà nói là 

giác tánh, từ trên tác dụng mà nói là giác chi. Tất cả chúng sanh đều có Phật tánh, Phật tánh 

chính là giác, nó khởi tác dụng vô lượng vô biên. Tác dụng vô lượng vô biên, đem nó quy 

nạp thành bảy loại lớn, gọi nó là thất giác chi, hoặc gọi nó là thất bồ đề phần. 

Thứ  nhất  là  trạch  pháp  giác  chi,  “dĩ  trí  tuệ  giản  trạch  pháp  chi  chân  ngụy”.  Trong  giải 

thích, đem điều này đặt ở đầu tiên, ý này rất thâm sâu, cũng rất quan trọng. Bất luận là pháp 

thế gian hay pháp xuất thế gian, quý vị phải có năng lực phân biệt, nó là thật hay là giả, là 

chánh hay là tà. Chân vọng, tà chánh, thị phi, quý vị phải có năng lực phân biệt thì mới có thể 

hành chánh đạo, mới không sai lầm. 

Đức Thế Tôn xuất hiện ở thế gian 3000 năm trước, thị hiện bát tướng thành đạo. Những 

điều ngài thị hiện toàn là chánh pháp, thị hiện trái với ngài đó chính là tà pháp. Mặc dù không 

tà, nó cũng thiên lệch. Chánh là không lệch lạc, không tà, nó có tiêu chuẩn. Tiêu chuẩn tuyệt 

đối là nương vào tự tánh tánh đức, nương vào điều này làm tiêu chuẩn, nhất định phải tương 

ưng với tánh đức. Tự tánh không tịch không có sở hữu, ngày nay chúng ta mỗi niệm đều chấp 

có, đó là sai lầm. 

702  Tập 450 



Tiểu thừa Tu đà hoàn và Bồ Tát sơ tín vị của đại thừa. Chúng ta lấy thập tín ví với tiểu 

học của Phật giáo, thập trú chính là trung học, thập tín là cao trung, thập hồi hướng là đại học, 

thập địa là thạc sĩ, đẳng giác là tiến sĩ, chúng ta ví dụ như vậy mọi người dể hiểu. Phật pháp 

là giáo dục, là dạy học, đích thực như vậy. Trong Tạng Kinh Phật nói rất hay, đây là Đức Thế 

Tôn tự nói: “Đệ tử Phật, không học tiểu thừa trước, sau mới học đại thừa, không phải đệ tử 

Phật”. Đức Phật không thừa nhận quý vị, vì sao vậy? Vì quý vị không theo thứ tự, không học 

tiểu  học  mà  học  đại  học  trước,  làm  gì  có  đạo  lý  này!  Thế  nên  Đức  Phật  không  thừa  nhận. 

Phật không cho phép học trò không học theo thứ tự, phải đi tuần tự, từ tiểu học, trung học, 

đại học, thạc sĩ, đi lên từ từ như vậy. Đây là Phật dạy chúng ta, đối với số ít thiên tài, những 

người đó không thể bàn luận chung được, phải có phương pháp dạy học đặc thù, không  ở 

trong thể chế này. Thể chế này là dạy thông thường, gọi là con đường thông thường, tuyệt đại 

đa số đều phải tuân thủ. 

Phật  giáo  truyền  đến  Trung  quốc,  thời  đại  Tùy  Đường, khoảng  600  năm,  các  bậc  tổ  sư 

này phân khoa phán giáo. Toàn bộ kinh điển mà Đức Thế Tôn thuyết trong suốt 49 năm, một 

người học cả đời cũng không hết, phải làm sao? Đem nó phân khoa. Giống như trường đại 

học hiện nay, phân nó thành học viện, học viện phân thành hệ, đây tức là phương tiện học tập. 

Thế nên Phật giáo phân tông, phân phái. Bên dưới tông còn có phái, phái biệt. Đại thừa và 

tiểu thừa tất cả xuất hiện 10 tông phái, đại thừa tám tông, tiểu thừa hai tông. Nương vào Câu 

Xá Luận tu hành là chủ yếu, tông này xưng là Câu Xá Tông. Còn có Thành Thật Luận, lấy 

Thành Thật Luận làm chủ, gọi là Thành Thật Tông, đây là hai tông phái của tiểu thừa. Học 

Phật cần phải học tiểu thừa trước, sau mới học đại thừa. 

Vào  giữa  thời  nhà  Đường,  cũng  chính  là  nói  hai  tông  phái  này  của  tiểu  thừa,  tồn  tại  ở 

Trung  quốc  khoảng  chưa  đến  100  năm  thì  không  còn  người  học,  có  trái  với  giáo  huấn  của 

Thế  Tôn  chăng?  Người  Trung  quốc  không  như  vậy,  vì  sao?  Từ  xưa  đến  nay  người  Trung 

quốc hiểu được hiếu thân tôn sư. Phật là thầy, sao có thể trái với thầy, vậy tại sao không học 

tiểu thừa? Các bậc cổ đức phát hiện, nguyên lý nguyên tắc, phương pháp tu học mà tiểu thừa 

nói rất giống với truyền thống giáo dục của Thánh hiền, nên đã dùng giáo dục truyền thống 

thay thế tiểu thừa, đã làm thành công. Thế nên sau thời kỳ giữa nhà Đường, tiểu thừa không 

còn truyền thừa nữa, đến nhà Tống là hoàn toàn không còn. Hiện nay Trung quốc chỉ còn tám 

tông  phái  của  đại  thừa,  hai  tông  phái  này  của  tiểu  thừa  rất  ít  người  biết  đến,  đến  tên  cũng 

không biết. Người Trung quốc dùng Nho, Đạo để thay thế, thành tích tốt, rất khả quan. 

1500  năm  nay,  trong  tông  môn  thành  tựu,  như  Ngũ  Đăng  Hội  Nguyên  1700  công  án, 

Cảnh Đức Truyền Đăng Lục ghi chép, đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Đẳng cấp như 

ngài Huệ Năng là đốn ngộ, còn đa phần là tiệm ngộ, chỉ cần khai ngộ, đẳng cấp đều tương 

đồng. Giáo môn đại khai viên giải, hợp lại tính một cách bảo thủ nhất, chắc chắn vượt qua 

3000 người. Đó chính là nói, ở Trung quốc trong 1500 này, có 3000 vị Phật xuất hiện, quả 

Tập 450  703 



thật  đáng  nể, không  kể  Tịnh  tông  trong đó. Nếu  tính  cả  Tịnh  tông  lại  càng  khả  quan, Tịnh 

tông niệm Phật vãng sanh thành tựu, không chỉ vượt qua gấp 10 lần số lượng này. 

Phật pháp ở Trung quốc có thành tựu như vậy, trên thực tế vượt qua Ấn độ rất nhiều. Phật 

giáo suy yếu là suy yếu vào 200 năm gần đây, khởi nguồn là do Từ Hy Thái Hậu làm sai. Khi 

bà  nắm  quyền,  đối  với  truyền  thống  giáo  dục  Trung  quốc,  đối  với  Phật  pháp  rất  khinh  thị 

không coi trọng, thế nên trên làm dưới theo. Người lãnh đạo không coi trọng, người bên dưới 

cũng qua loa. 

100 năm trước còn có nói, nhưng không làm, gọi là ngụy quân tử, có thể nói không thể 

làm. Mãn Thanh mất nước đến nay là 100 năm, 100 năm sau này đến người nói cũng không 

có,  nên  mới  dẫn  đến  xã  hội  động  loạn  ngày  nay.  Trung  quốc  loạn,  toàn  thế  giới  loạn.  Nếu 

Trung  quốc  không  loạn, toàn  thế  giới không  đến  nỗi động  loạn  như  ngày  hôm  nay. Vì  sao 

vậy?  Vì có tồn tại một chủ lưu, mọi người có gương mẫu để học tập. Ngày nay chủ lưu đã đổ, 


đóng cửa, toàn thế giới không có tiêu chuẩn nên tất cả động loạn, loạn thành như ngày hôm 

nay. Nguyên nhân căn bản là gì? Nhân tâm hư hỏng, ngũ luân ngũ thường tứ duy bát đức 

không còn, lòng người băng hoại. Chiêu cảm ra toàn bộ địa cầu đều sản sinh biến hóa, biến 

thành như thế nào? Biến thành thiên tai. 

Điều này trong kinh Phật nói rất rõ ràng, chúng ta phải nói nhiều, thường xuyên nói để 

cảnh tỉnh mọi người. Thủy tai từ đâu mà có? Do tâm tham chiêu cảm, có cảm liền có ứng, 

sơn hà đại địa liền có ứng, tâm tham nước đến ứng. Sân nhuế lửa đến ứng, núi lửa bộc phát, 

nhiệt độ địa câu tăng lên, đều là sân nhuế chiêu cảm. Phong tai là ngu si chiêu cảm, động đất 

ngạo mạn chiêu cảm, còn có hoài nghi_tham sân si mạn nghi. Hoài nghi càng đáng sợ, hiện 

nay tâm bệnh hoài nghi này thật đáng sợ, nghiêm trọng đến mức độ nào? Không tin chín bản 

thân mình, như vậy không đáng sợ sao? Con người không có tâm tự tin, gốc ở gia đình, cha 

con hoài nghi, vợ chồng hoài nghi, anh em hoài nghi, bạn bè hoài nghi. Hoài nghi đối với các 

bậc tổ tông, hoài nghi đối với giáo huấn thánh hiền, hoài nghi đối với Phật Bồ Tát, không có 

điều gì không hoài nghi. 

Hoài  nghi  đem  đến  cho  chúng  ta  điều  gì?  Đại  địa  lõng  lẻo,  đại  địa  lõng  lẻo  núi  sẽ  đổ 

xuống, mặt đất sẽ chìm xuống đáy biển, dẫn đến thảm họa này. Thế nên có thiên tai tự nhiên, 

họa này đều do tham sân si mạn nghi của chúng ta gây nên, không thể không biết điều này. 

Ngày nay khoa học nghiên nặng về nghiên cứu vật chất, không nghiên cứu tâm lý. Tiến sĩ 

Phổ Lãng Khắc người Đức, ông suốt đời nghiên cứu nguyên tử, nghiên cứu lượng tử lực học. 

Ái Nhân Tư Thản mọi người đều biết, ông ta là học trò của Phổ Lãng Khắc. Trong báo cáo 

luận văn ông nói với chúng ta, vật chất là gì? Cơ sở của vật chất là ý niệm. Hay nói cách khác, 

vật chất là từ ý niệm biến hiện ra, báo cáo này rất quan trọng. Khoa học nghiên nặng về vật 

chất, mà sơ sót về phương diện tinh thần, ông ta đã đưa ra vấn đề này, ý niệm là cơ sở của tất 

cả hiện tượng vật chất. Nói cách khác, ý niệm có thể thay đổi vật chất. 

704  Tập 450 



Ý niệm tham sân si mạn nghi của chúng ta phá hoại toàn bộ địa cầu này. Biết được đạo lý 

này chúng ta quay đầu lại, sửa đổi ý niệm sai lầm này của chúng ta: Không tham, không sân, 

không si, không ngạo mạn, không hoài nghi, trái đất này được khôi phục như cũ. Học thuyết 

của Phổ Lãng Khắc phát hiện, hoàn toàn tương đồng với trong Kinh Phật nói. Chúng ta đọc 

bài  luận  văn  này  rất  hoan  hỷ,  3000  năm  trước  Đức  Thích  Tôn  nói, hiện  nay  giới  khoa  học 

chứng minh lời ngài nói. 

Tiến  sĩ  Giang  Bổn  Thắng  người  Nhật,  dùng  nước  làm  thí  nghiệm,  nước  là  khoáng 

vật_Vật chất là khoáng vật. Phát hiện nước có thể nhìn, nó biết nhìn, biết nghe, nó hiểu được 

ý người. Tôi nói với ông: bất cứ vật chất nào, một hạt cát hay một sợi lông, nó đều biết nhìn, 

đều biết nghe, đều hiểu được ý người. Mọi thứ vật chất đều là sống, thuật ngữ hiện nay gọi là 

thể hữu cơ. Cây cỏ hoa lá, sơn hà đại địa trên trái đất này đều là thể hữu cơ, ý niệm con người 

chúng ta ở đây làm chủ. Ý niệm chúng ta thiện thì sơn hà địa địa này không có gì khác với 

thế giới Cực Lạc. Nhân tâm chúng ta bất thiện, ý niệm bất thiện, hành vi bất thiện, sẽ tạo ra 

rất nhiều thảm họa, đạo lý chính là như vậy. 

Thế  nên trạch pháp giác  chi vô  cùng quan trọng, ngày  nay  chúng ta trạch pháp  là  chọn 

thành  mặt  trái,  phản  phương  hướng.  Chúng  ta  chọn  điều  gì?  Chọn  lấy  con  người  làm  gốc, 

hoàn toàn là lấy tự tư tự lợi làm gốc, điều này không đáng sơ sao? Lựa chọn này sai. 

Giáo dục hiện nay, từ mầm non đến thạc sĩ, tất cả đều dạy về tranh giành. Hai chữ cạnh 

tranh này không tìm thấy trong cổ điển, mấy ngàn năm giáo dục của Trung quốc, không hề 

nói đến cạnh tranh. Giáo dục thánh hiền thời thượng cổ, đều dạy người nhẫn nhường không 

tranh, giáo dục thời thượng cổ cũng rất ít nói đến quốc gia. Quý vị xem sách tịch cổ đề cập 

đến điều gì? Thiên hạ, không phải nói đến quốc gia. Vì thiên địa lập tâm, vì sanh dân lập 

mệnh, vì kế thừa tuyệt học của các vị thánh đi trước, vì mở thái bình cho thiên hạ, tâm địa 

người xưa rất rộng rãi. 

Phật  pháp  nói  lượng  lớn  phước  lớn,  tâm  của  Chư  Phật  Bồ  Tát  là  ôm  trọn  cả  hư  không 

pháp giới, đây là giáo dục của người phương đông. Truyền thống giáo dục của người phương 

đông không giống với nước ngoài. Cạnh tranh, cao hơn cạnh tranh chính là đấu tranh, cao 

hơn đấu tranh chính là chiến tranh. Ngày nay chiến tranh là chiến tranh hạt nhân, chiến tranh 

hóa học, đó là chiến tranhhủy diệt toàn bộ trái đất. Thế nên loại chiến tranh này không có hơn 

hay thua, mọi người cùng chết. Nghĩa là sống quá mệt mỏi rồi, thôi thì mọi người cùng chết, 

không phải chính là ý này sao? Đây là việc con người làm sao? Là người có trí tuệ làm nên 

điều này chăng? 

Thế nên Thang Ân Tỷ nói rất hay, ông là người Anh. Ông nói: giải quyết vấn đề xã hội 

của thế kỷ 21, chỉ có học thuyết Khổng Mạnh và Phật pháp đại thừa. Đây là lời người nước 

ngoài nói. Học thuyết Khổng Mạnh là gì? Phật pháp đại thừa là gì? Hiện nay thế giới rất loạn, 

chúng ta dùng ngôn ngữ đơn giản nhất, từ vựng ít nhất, mọi người có thể tiếp thu, có thể hoan 

Tập 450  705 



hỷ, mới có thể trở về với học thuyết Khổng Mạnh, Phật pháp đại thừa. Nên tôi chỉ đưa ra bốn 

chữ, học thuyết Khổng Mạnh, Khổng tử nói “thành nhân”, Mạnh tử nói “thủ nghĩa”. Trong 

Luận Ngữ có câu, suy nghĩ của học trò đối với thầy. “Phu tử chi đạo, trung thứ nhi dĩ hỷ”, hai 

chữ này quá hay! 

Chúng ta lấy của Khổng Mạnh bốn chữ, “nhân”, nhân là thương người, thương người thì 

không thể giết người. “Nghĩa”, nghĩa là y theo đạo lý, Mạnh Tử nói như vậy. Khởi tâm động 

niệm, ngôn ngữ tạo tác, hợp tình hợp lý hợp pháp, đây gọi là nghĩa. “Trung”, dùng tâm không 

lệch lạc không tà. “Thứ” tức là đối với xã hội hiện tại đặc biệt quan trọng. Tất cả mọi người 

tạo  ra  tội  ác,  đều  phải  tha  thứ  cho  họ,  không  nên  truy  cứu.  Thái  độ  xử  thế  của  Khổng  Tử, 

“Thành sự bất thuyết”, việc đã làm thành công, không nhắc đến nữa, làm sai cũng không nói. 

“Toại sự bất gián”, nhìn thấy họ làm việc này, chắc chắn sẽ làm thành công, đừng khuyên họ, 

vô dụng, họ không tiếp nhận. “Ký vãng bất cửu”, việc quá khứ không nên truy cứu, nhân tâm 

như vậy sẽ an định. Trong sự ổn định đó tiếp thu giáo dục thánh hiền, xã hội này sẽ được cứu. 

Những sai lầm trước đây phạm, là bình thường, đáng như vậy, vì sao? Vì không ai dạy họ 

mới làm sai việc, thế nên không cần truy cứu, phải có lòng bao dung. Giáo dục của đại thừa 

cũng là bốn chữ: “Chân thành, từ bi”. Khổng Mạnh và đại thừa hợp lại thành tám chữ, tám 

chữ này có thể cứu xã hội chăng? Có thể. Có thể cứu trái đất chăng? Được. Phải có người 

thực sự có sức ảnh hưởng đi thúc đẩy, người có sức ảnh hưởng này là ai? Tôi thường nói có 

hai hạng người, có thểhủy diệt địa cầu, cũng có thể cứu vãn địa cầu. Một người là lãnh đạo 

quốc gia, hai là giới truyền thông. Truyền thông điều gì? Ngày ngày đang dạy, đây là những 

năm trước, lần đầu tiên tôi gặp Lưu Trường Lạc. Tôi nói với ông ta, quý vị làm truyền thông, 

người chủ trì truyền thông. Quý vị muốn cứu thế giới, hay là muốn hủy diệt thế giới, đều 

trong một niệm của quý vị, đây đều là thuộc trạch pháp. 

Truyền thông không phải xấu, nó không có thiện ác, nó là công cụ. Quý vị dùng nó như 

thế  nào, nếu quý vị dùng truyền thông  để  dạy  học, để dạy  đạo  của thánh hiền,  để thúc đẩy 

giáo  dục  tôn  giáo,  truyền  thông  như  vậy  rất  tốt,  có  thể  cứu  thế  giới.  Nếu  nội  dung  truyền 

thông này mỗi ngày đều phát sóng: Sát đạo dâm vọng, bạo lực sắc tình, quý vị sẽđẩy thế giới 

này đến chỗ hủy diệt, đây là việc lớn chứ không phải việc nhỏ. 

Trạch pháp phải có trí tuệ chân thật, “dĩ trí tuệ giản trạch pháp chi chân ngụy”, điều này 

rất quan trọng đối với việc học Phật. Tám vạn bốn ngàn pháp môn đều là thật, không có giả. 

Đối với tôi mà nói, tôi nên chọn những điều này như thế nào? Trong đời này, trình độ của ta, 

công việc của ta, hoàn cảnh sinh hoạt của ta, không hề có chướng ngại. Pháp môn này không 

phương hại gì đối với ta, ta nhất định có thể tu thành công, có thể đạt được quả báo tu học thù 

thắng. Đối với ta mà nói, pháp môn này là thật, pháp môn này rất hay. Trí tuệ và năng lực của 

ta không học được, nó quá sâu quá rộng, ta tu học nó, như vậy thời gian đời này của ta sẽ 

uổng phí, cuối cùng không đạt được hiệu quả, pháp môn này đối với ta là ngụy, quý vị phải 

hiểu cách chọn lựa này! 

706  Tập 450 



Tự chúng ta không có năng lực lựa chọn, Đức Thế Tôn từ bi, ngài đã thay hậu thế nói ra 

một  nguyên  tắc. Nguyên  tắc  này  nói:  thời  kỳ  chánh pháp, giới  luật thành tựu, quý vịkhông 

biết chọn, Đức Phật chọn thay quý vị. Sau khi Phật diệt độ, 1000 năm chánh pháp đầu tiên, 

siêng năng trì giới có thể được định, có thể khai trí tuệ. Thời kỳ tượng pháp là 1000 năm thứ 

hai, căn tánh con người không như trước, tu giới luật không đạt được định, không thể khai 

ngộ. Thế nên Phật dạy chúng ta tu thiền định, thiền định thành tựu. 

Phật  pháp  truyền  đến  Trung  quốc  là  sau  khi  Phật  diệt  độ  1000  năm,  cũng  chính  là  qua 

thời kỳ chánh pháp, và mới bắt đầu thời kỳ tượng pháp, nên thiền ở Trung quốc rất thịnh. Vì 

thời kỳ tượng pháp của Phật, nếp sống thiền phổ biến khắp toàn quốc, quý vị xem tự viện đều 

gọi là thiền tự. Pháp vận của thiền cũng đã qua, hiện nay là mạt pháp. Đức Phật nói thời kỳ 

mạt pháp, mạt pháp một vạn năm, Tịnh độ thành tựu. Niệm Phật A Di Đà cầu sanh thế giới 

Cực Lạc, điều này rất tốt, có thể thành công, tu các pháp môn khác khó. 

Quý vị tu thiền có thể đạt được định chăng? Có thể khai ngộ chăng? Quý vị học giáo có 

thể đại khai viên giải chăng? Quý vị học mật, có thể đạt được tam mật tương ưng chăng? Quý 

vị có thể tức thân thành Phật chăng? Thật sự tức thân thành Phật, vãng sanh thế giới Cực Lạc 

liền thành Phật. Thế nên chọn Tịnh độ Tông, nhất môn thâm nhập trường thời huân tu, đây là 

Đức Thế Tôn chỉ thị. Chính chúng ta không có năng lực, không có trí tuệ để lựa chọn, nghe 

lời. Thật thà, nghe lời, thực hành còn được, người như vậy là trí tuệ chân thật, ngay trong đời 

này có thể thành tựu. Thế nên chọn pháp ngay trong cuộc sống hằng ngày, lúc nào cũng hữu 

ích.  Ngày  nay  chúng  ta  chọn  pháp,  nhất  định  phải  nghĩ  đến  không  thể  chuyên  vì  mình, 

chuyên  môn làm những điều tự tư tự lợi, quý vị sẽ mê hoặc điên đảo, rất dể chọn sai pháp 

môn. 

Quý vị phải mở rộng lòng mình, khởi tâm động niệm phải nghĩ đến chúng sanh khổ nạn 

trên trái đất này, chúng ta dùng cách gì để giúp họ. Phải nghĩ đến chánh pháp cửu trú, Phật là 

chánh pháp, Nho cũng là chánh pháp, Đạo cũng là chánh pháp. Trên thế giới rất nhiều tôn 

giáo lớn, đều là chánh pháp, nếu nó không phải chánh pháp, thì không thể truyền lâu như vậy, 

không thể có nhiều tín đồ như vậy. Mỗi quốc gia khu vực, những gì tổ tông họ truyền lại, quý 

vị học tập nghiên cứu tường tận, đều là chánh pháp, vì sao vậy? Vì Nho, Phật, Đạo nó đều có 

thể quán thông. 

Mặc dù là chánh pháp, chúng ta cũng phải ủng hộ, chúng ta cũng phải học tập, phải có sứ 

mạng phát triển rộng rãi, trong danh từ hiện nay gọi là văn hóa đa nguyên. Ý nghĩa này vẫn 

chưa nói xong, chúng ta dành lại tiết học sau, bây giờ hết giờ rồi. 



 

Tập 458 

Tập 450  707 



Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian:19.06.2011 

Địa điểm: Cao Hùng_Đài Loan 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô Lượng Thọ 

Kinh Giải,trang 580 hàng sau cùng, bắt đầu xem từ câu thứ hai. 

“Thử thất giác chi chi nghĩa vi. Nhất, trạch pháp giác chi, dĩ trí tuệ giản trạch pháp chi 

chân ngụy”. Bài trước chúng ta học đến đây, ý này vẫn chưa nói hết, còn phải bổ sung nói rõ. 

Pháp bất luận là pháp thế gian hay Phật pháp, nếu muốn có thành tựu, lựa chọn pháp môn là 

một việc quan trọng nhất. Then chốt phước họa kiết hung thành bại trong đời của một người, 

có quan hệ rất lớn với điều này. 

Chúng ta thử nghĩ, trong thời cổ đại, lịch sử ghi chép về cổ thánh tiên vương, các bậc 

tổ tông của chúng ta đích thực lấy trí tuệ để chọn lựa pháp, để hướng dẫn hậu nhân thế nào là 

chân, thế nào là giả. Trong Phật pháp nói, tương ưng với tánh đức là chân, không tương ưng 

với tánh đức là giả. Tánh đức là gì? Các bậc thánh hiền nói: tánh người vốn thiện, thiện này 

không phải thiện của thiện ác, mà là một từ ngữ tán thán. Đó chính là hoàn mỹ, viên mãn đến 

cực điểm, không có chút khiếm khuyết nào, đây gọi là thiện. Trong Đại Học nói: “Đại học 

chi đạo, tại minh minh đức, tại thân dân, tại chỉ ư chí thiện”, điều này nói rất rõ ràng. Tự tánh 

là minh đức, minh là trí tuệ, tương ưng với trí tuệ gọi là minh đức. Tại thân dân, thân này là 

thân ái. Câu đầu tiên trong ngũ luân nói phụ tử hữu thân, chính là ý này. Phàm là do thân ái 

mà dẫn xuất ra chủng chủng đức hạnh, không có điều gì không phải là chỉ ư chí thiện. Cuộc 

đời của một người mới có thể hưởng thụ cuộc sống hạnh phúc mỹ mãn. Trạch pháp, loại trí 

tuệ này đạt đến cứu cánh, có thể nói là chư Phật Như Lai. Chư Phật Như Lai điều đầu tiên lựa 

chọn chánh pháp cho đại chúng, chính là thập thiện: không sát sanh, không trộm cắp, không 

tà dâm, không vọng ngữ, không lưỡng thiệt, không ỷ ngữ, không ác khẩu, không tham, không 

sân, không si, đây là chân, nên gọi là Thập Thiện Nghiệp Đạo. Ngược lại, sát đạo dâm vọng 

đều là giả, đây không phải chân, đây là ngụy, sẽ đem đến cho chúng ta thảm họa vô cùng. 

Từ điểm này quan sát, lãnh hội, chúng ta sẽ biết trí tuệ này quan trọng hơn bất cứ điều gì, 

nên đặt nó ở điều thứ nhất. Quý vị phải giác, phải biết lựa chọn. Lựa chọn, mỗi người căn 

tánh không giống nhau, sở thích không giống nhau, bối cảnh văn hóa không tương đồng, chí 

hướng không tương đồng. Nhưng vạn sự vạn vật, chỉ cần tùy thuận tánh đức chính là chân, 

cũng nghĩa là chúng ta có thể tùy thuận Thập Thiện Nghiệp Đạo. Trong truyền thống văn hóa, 

708  Tập 450 



có thể tùy thuận luân thường bát đức, hiệu quả của nó không có gì khác với Chư Phật Bồ Tát 

nói về Thập Thiện Nghiệp Đạo. 

Phật  giáo đại thừa, sau  thời  kỳ  giữa  nhà  Đường, không  còn  dùng  kinh  luận  Tứ  A  Hàm 

của tiểu thừa, không học những kinh này. Dùng Nho và Đạo thay thế tiểu thừa, trực tiếp nhập 

vào đại thừa, đây đều là trí tuệ giản trạch của chư vị cổ đức. Trong 1500 năm nay, tu học 

Phật pháp chứng quả, đích thực đạt được thành quả rất huy hoàng. Phật pháp suy yếu, là suy 

yếu vào 200 năm gần đây. Sao lại suy yếu? Chúng ta chọn sai pháp, không kiên trì theo giáo 

huấn  của  tổ  tông. 200  năm  nay,  chúng  ta  chịu  ảnh  hưởng  của  văn  hóa  phương  tây, tin  vào 

khoa học. Thậm chí có thể nói, chúng ta mê tín khoa học. Khoa học là gì? Người thật sự hiểu 

không  nhiều,  biết  về  khoa  học  không  phải  là  việc  xấu,  nhưng  biết  về  khoa  học  mà  vứt  bỏ 

thánh học của các bậc tổ tông, như vậy chính là việc xấu. 

Thế nên ngày nay xã hội động loạn, trong hoàn cảnh cư trú của chúng ta thiên tai khác 

thường, vì sao vậy? Vì nhiều người đang nghĩ, nhưng không cách nào nghĩ ra được, vì sao? 

Vì  họ  học  phương  pháp  luận  của  khoa  học.  Khoa  học  có  thể  phát  hiện  có  thiên  tai,  nhưng 

không giải quyết được thiên tai. Có thể hóa giải thiên tai là giáo huấn trí tuệ của thánh hiền, 

nhưng hiện nay nói ra không ai tin. Nguyên nhân không ai tin điều này, cũng chính là khoa 

học tạo thành. Đối tượng nghiên cứu của khoa học là vật chất, nên ngày nay khoa học gọi là 

vật lý học. Vật lý học cận đại đi đến hai cực đoan, một là nghiên cứu vũ trụ hồng quan, tương 

phản là nghiên cứu lượng tử lực học. Vũ trụ hồng quan là vô cùng lớn, lượng tử lực học là vô 

cùng nhỏ, hai cực đoan lớn nhỏ, có thành tựu. Những nhà khoa học họ nghiên cứu quan sát 

cần phải có hiện tượng, hiện tượng này có thể phân thành ba loại lớn là: hiện tượng vật chất, 

hiện tượng tinh thần, hiện tượng tự nhiên. Nhưng căn nguyên của các pháp, trong khoa học 

nói hay nhất, là họ cho rằng đây là hiện tượng tự nhiên, nói cũng như là không tệ. Nhưng họ 

nói một cách rất mơ hồ, không đủ thấu triệt, vì sao có hiện tượng tự nhiên này, họ không có 

ra được. 

Trong Phật pháp nói một cách rõ ràng, hai năm trước chúng ta học “Tu Hoa Nghiêm Áo 

Chỉ  Vọng  Tận  Hoàn  Nguyên  Quán”,  đây  là  một  bài  luận  văn  của  Hiền  Thủ  quốc  sư  trong 

Tông Hoa Nghiêm thời đại Tùy Đường. Bài luận văn này không dài, hoàn toàn y vào Kinh 

Hoa Nghiêm, liệt kê cho chúng ta một cách đơn giản rõ ràng về nguyên khởi của vũ trụ, nói 

rất rõ ràng, rất minh bạch. 

Tùy thuận tánh đức, tánh tu bất nhị, đưa ra cho chúng ta bốn cương lĩnh lớn. Thứ nhất 

là tùy duyên diệu dụng, thứ hai là oai nghi hữu tắc, thứ ba là nhu hòa chất trực, thứ tư là đại 

chúng sanh khổ. Hóa thân Phật của Chư Phật Như Lai thị hiện, làm tấm gương tốt của tất cả 

chúng sanh, cuộc sống như vậy mới là hạnh phúc viên mãn cứu cánh, đầy đủ chân thiện mỹ 

tuệ. 

Tập 450  709 



Người thế gian chúng ta, nói chân thiện mỹ tuệ là giả, hữu danh vô thực. Trong Phật pháp 

đại thừa là thật không phải giả, lựa chọn này hoàn toàn là thật. Ngày nay chúng ta muốn ly 

khổ đắc lạc, không thể không coi trọng vấn đề này. Nói thực tế nhất, hiện nay có ai không 

muốn phát tài, người nào không muốn có trí tuệ, người nào không muốn mạnh khỏe trường 

thọ? Rất hiện thực. Đi khắp thế giới, quốc tịch khác nhau, chủng tộc khác nhau, tôn giáo tín 

ngưỡng khác nhau, văn hóa khác nhau, quý vị hỏi họ có cần ba thứ này chăng? Tất cả đều 

cần, chẳng ai nói không. Như thế nào mới phát tài, như thế nào mới có trí tuệ, như thế nào 

mới được mạnh khỏe trường thọ? Như vậy quý vị phải chọn lựa. 

Ba loại này đều là quả báo, quả nhất định có nhân, nhất định có duyên, nhà Phật gọi là 

nhân duyên quả báo. Nếu tu nhân, nếu tùy duyên, quả báo liền hiện tiền. Nhân của giàu có là 

gì? Đức Phật dạy là bố thí tài, càng thí càng nhiều. Càng keo kiệt thì càng ít, càng có hạn. 

Người  Đài  Loan,  ngay  trong  thế  gian  hiện  tại  này,  trên  trái  đất  này,  là  người  rất  khẳng 

khái, thích bố thí. Một chủng tộc như vậy, nên dân tộc này có phước báo, khẳng khái bố thí, 

xả bỏ được. Nếu chúng ta muốn thông minh trí tuệ, nhân của thông minh trí tuệ là bố thí pháp, 

điểm này chúng ta làm chưa đủ. Thông minh trí tuệ là nhờ bố thí pháp, bố thí pháp như thế 

nào? Đầu tiên tự mình phải siêng năng tu học, nếu không học làm sao bố thí? Bố thí chính là 

vì người diễn thuyết, đây là bố thí pháp. Diễn là biểu diễn, làm ra cho người khác thấy, người 

ta mới tin. Cái khó của việc bố thí pháp là chúng ta phải siêng năng tu học, mới có pháp. Như 

bố thí tài vậy, quý vị phải có của mới có thể bố thí, không có của lấy gì để bố thí, nhưng việc 

bố thí này càng thí càng nhiều. 

Khi tôi mới học Phật, tôi cũng đề cập với quý vị rất nhiều lần, khuyến khích mọi người. 

Trước khi tôi chưa học Phật, con người có vận mệnh, con người nhất định phải chấp nhận 

vận mệnh, quý vị mới có hạnh phúc, mới có an vui. Mạng phú quý, chúng ta có niềm vui của 

phú quý. Mạng bần tiện, quý vị có niềm vui của sự bần tiện, đây gọi là đạo. Hạnh phúc an vui 

mỹ mãn, thực tế mà nói không liên quan đến giàu nghèo sang hèn, liên quan với điều gì? Có 

liên quan đến việc hiểu rõ lý lẽ. Trong kinh điển đại thừa nói rằng, thật tướng các pháp, quý 

vị thông đạt thật tướng các pháp, có liên quan với điều này. Thông đạt thật tướng các pháp 

gọi là ngộ đạo, gọi là đắc đạo, quý vị đã đắc đạo, hiểu rõ lý lẽ. Lý đắc tâm sẽ an, tâm an liền 

sanh trí tuệ, trí tuệ có thể thông đạt hiểu rõ chân tướng của các pháp. Trong đây có niềm vui, 

có niềm vui vô cùng. Quý vị đắc đạo, có thể dạy người khác, đi dạy mãi không có cảnh dừng, 

trí tuệ của quý vị sẽ không ngừng nâng cao, đây là phương pháp đạt được thông minh trí tuệ. 

Đây không phải tri thức, mà đây là trí tuệ. 

Mạnh khỏe trường thọ là bố thí vô úy, hoan hỷ giúp những chúng sanh đau khổ, hy sinh 

tánh mạng mình cũng không tiếc, quả báo là mạnh khỏe trường thọ. Quý vị tu ba loại nhân, 

nhất định đạt được ba loại quả báo, đây là chọn pháp hiện thực nhất. Nếu quý vị không hiểu 

đạo  lý  này,  muốn  phát  tài,  như  vậy  phải  xem  số  mạng  quý  vị  có  hay  không.  Nếu  quý  vị 

không có mạng phát tài, thì suốt đời nghĩ hết cách cũng không phát tài được, vì sao vậy? Vì 

710  Tập 450 



số mạng không có của cải, quý vị phát như thế nào? Quý vị hiểu Phật pháp, số mạng nghèo 

hèn cũng có thể phát tài, tôi là một trường hợp. 

Phương pháp này Chương Gia đại sư dạy cho tôi, tôi đã dùng 60 năm, rất hiệu quả. Lúc 

thầy dạy tôi tu bố thí, khi đó cuộc sống của tôi rất khó khăn. Tôi làm một công viên nhỏ, thu 

nhập rất ít ỏi, chỉ miễn cưỡng duy trì cuộc sống của bản thân, tiền đâu để bố thí! Chương Gia 

đại sư hỏi: một hào cũng không có ư? Tôi nói: một hào thì được. Một đồng được chăng? Một 

đồng còn có thể. Vậy anh nên bắt đầu bố thí từ một hào, một đồng đó, tâm bố thí không thể 

gián đoạn. Thường có tâm này, tận tâm tận lực đi bố thí, quả thật là càng thí càng nhiều. 

Tôi không biết tiền từ đâu đến, mười  mấy năm lại đây, mỗi năm tôi bố thí để làm việc 

thiện, là một ngàn vạn tiền mỹ. Không ít hơn con số này, chính tôi cũng không giám tưởng 

tượng, hiện nay vẫn còn sức mạnh lớn như vậy để bố thí. Thầy không gạt tôi, tôi luôn để hình 

thầy  trước  mặt  tôi, cảm  ân!  Ba  loại  bố  thí  đều  là đại sư  dạy  tôi, tiền  tôi dùng  không thiếu, 

không bắt người khác cúng dường, không quyên góp. Thường khuyên mọi người đừng cúng 

tiền cho tôi, nhưng không biết từ đâu đến, đích thực tâm tưởng sự thành. Muốn làm điều gì, 

tài lực, vật lực đều không thiếu. 

Hiện  nay  tuổi  tác  đã  lớn,  không  muốn  làm  gì  nữa,  chỉ  muốn  mỗi  ngày  giảng  kinh  bốn 

tiếng, như vậy tôi đã rất mãn nguyện, ngoài ra không làm gì nữa. Đối với mọi người ở hải 

ngoại, quý vị đến thăm tôi, tôi hoan nghênh, nhưng tôi không đi thăm ai hết. 85 tuổi, không 

đi thăm ai cũng được rồi. Cho nên chọn pháp quan trọng hơn bất kỳ điều gì. Học Phật chọn 

pháp môn càng quan trọng, đời này quý vị có thành tựu hay không, then chốt này rất lớn. 

Chư Phật Bồ Tát, chư vị tổ sư từ bi. Chúng ta phàm phu ngu si không có trí tuệ, không 

biết lựa chọn, nhưng các ngài thường dặn dò hướng dẫn chúng ta. Trong Đại Tập Kinh, Đức 

Thế  Tôn  dạy  chúng  ta,  thời  kỳ  chánh  pháp,  giới  luật  thành  tựu.  Thời  kỳ  tượng  pháp,  thiền 

định thành tựu. Thời kỳ mạt pháp, Tịnh độ thành tựu, đây là Đức Như Lai từ bi. Chúng ta 

sanh trong thời đạo nào? Hiện nay sanh trong thời kỳ mạt pháp. Thời mạt pháp một vạn năm, 

nay đã qua 1000 năm, về sau còn có 9000 năm nữa. 

Cổ nhân ghi chép, điều này lịch đại tổ sư đều tin tưởng, không hoài nghi, Đức Phật ra đời 

là năm Chiêu Vương thứ 24. Quý vị xem, trong Phổ Phật Kệ Tán đều nói rất rõ ràng, giáp 

dần, Đức Thế Tôn tuổi con cọp, viên tịch vào năm Chu Mục Vương thứ 53. Thế Tôn trú thế 

80 năm, người Trung quốc tính tuổi mụ, người ngoại quốc nói 79 năm, 79 tuổi viên tịch. Tính 

theo niên đại này, Đức Phật diệt độ đến nay là 3038 năm, khác với thuyết của người ngoại 

quốc. Nước ngoài là 2506 năm, khác biệt rất lớn, nhưng không cần so sánh điều này, cũng 

không cần khảo chứng, vì nó không cần thiết. Quan trọng nhất là ngày nay chúng ta làm sao 

để vãng sanh thế giới Cực Lạc, vấn đề này quan trọng, ngoài ra đều không quan trọng. 

Tập 450  711 



Thời kỳ mạt pháp đã qua 1000 năm, các bậc tổ sư đều khuyên chúng ta chọn pháp môn 

Tịnh độ, tốt! Tịnh độ rất thích hợp với thời đại hiện nay, vì sao vậy? Vì kinh điển của Tịnh 

độ ít, tổng cộng chỉ có sáu bộ kinh: Kinh Vô Lượng Thọ, Kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật, 

Kinh A Di Đà, đây là ba bộ kinh. Còn một bộ luận là Vãng Sanh Luận, nguyên bản là Tam 

Kinh Nhất Luận, 

Trong thời kỳ Hàm Phong thời nhà Thanh, cư sĩ Ngụy Mặc Thâm, chính là cư sĩ Ngụy 

Nguyên,  đem  quyển  sau  cùng  của  Tứ  Thập  Hoa  Nghiêm,  quyển  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện 

Phẩm sau cùng, kèm theo sau ba bộ kinh, gọi là tứ kinh_Tứ kinh nhất luận. Nếu quý vị nhìn 

thấy có tứ kinh nhất luận, chính là ba bộ kinh một bộ luận của Tịnh độ, quý vị sẽ hiểu. Thập 

Đại Nguyện Vương Đạo Quy Cực Lạc nói rất hay, vì sao vậy? Chúng ta xem phẩm thứ hai 

Đức Tôn Phổ Hiền trong Kinh Vô Lượng Thọ, có thể thấy Bồ Tát ở thế giới tây phương Cực 

Lạc, tu pháp môn gì? Mỗi người đều tu pháp môn Phổ Hiền. 

Trong Kinh Hoa Nghiêm Đức Phật dạy, Bồ Tát không học pháp môn Phổ Hiền không thể 

thành Phật. Bồ Tát muốn thành Phật, nhất định phải tu pháp môn Phổ Hiền. Môn  tu chính ở 

thế giới tây phương Cực Lạc là pháp môn Phổ Hiền, là pháp môn phải tu. Nên bộ kinh này 

kèm theo ở đó rất hay, nên như vậy. 

Đầu năm dân quốc, đại sư Ấn Quang lại đem Kinh Lăng Nghiêm: Đại Thế Chí Bồ Tát 

Viên Thông Chương, kèm theo sau bốn bộ kinh, trở thành Tịnh Độ Ngũ Kinh Nhất Luận. 

Được chăng? Được, rất viên mãn, không cần thêm nữa, đến đây là dừng. Đại Thế Chí Bồ Tát 

Viên Thông Chương, chỉ có 244 chữ, còn ngắn hơn cả Bát Nhã Tâm Kinh. Tâm Kinh 260 

chữ, Đại Thế Chí Viên Thông Chương 244 chữ, có thể nói nó là Tâm Kinh của Tịnh độ. Bát 

Nhã Tâm Kinh là Tâm Kinh của Đại Bát Nhã, Đại Thế Chí Viên Thông Chương là Tâm Kinh 

của Tịnh độ, cũng có thể nói là nhất đại thời giáo của Đức Như Lai, toàn bộ Tâm Kinh của 

Đại Tạng Kinh. 

Nếu  Ấn  Quang  đại  sư  không  có  hành  động  này, chúng  ta  cũng  lơ  là, cũng  sơ  ý, không 

lãnh hội được. Một động tác như vậy của ngài, khiến chúng ta chú ý đến. Tường tận quan sát, 

lãnh  hội  được  nó  là  nhất  đại  thời  giáo  của  Đức  Thế  Tôn,  là  nòng  cốt  của  giáo  pháp  ngài 

thuyết trong suốt 49 năm, quá quan trọng! Ngài nói gì? Chính là khuyên chúng ta niệm Phật 

cầu sanh Tịnh độ: nhớ Phật niệm Phật, hiện tiền đương lai nhất định gặp Phật. Phương pháp 

rất đơn giản: “đô nhiếp lục căn, tịnh niệm tương tục” quý vị sẽ thành công, sẽ viên mãn. Nên 

kinh luận Tịnh độ có thể đến đây là dừng, không cần thêm nữa. Năm bộ kinh một bộ luận, 

phân lượng đều rất ít. 

Đức Như Lai từ bi, chư vị tổ sư từ bi, lại dạy chúng ta: “nhất môn thâm nhập, trường thời  

huân tu”. Nếu thật sự hiểu câu này thì đời này quý vị không có chuyện không thành tựu. Nếu 

căn  tánh  lanh  lợi  sẽ  đại  triệt  đại  ngộ,  minh  tâm  kiến  tánh,  chắc  chắc  được  thượng  thượng 

phẩm vãng sanh, vãng sanh chính là thành Phật. Thượng thượng phẩm vãng sanh, sanh đến 

712  Tập 450 



thế giới Cực Lạc chính là pháp thân Bồ Tát, không cần Phật A Di Đà gia trì, liền thành tựu 

thượng thượng phẩm. Không thể đạt được cảnh giới này cũng không sao, chỉ cần có thể vãng 

sanh về cõi phàm thánh đồng cư, hạ hạ phẩm vãng sanh cũng tốt. Đến được thế giới Cực Lạc, 

công đức 48 nguyện và năm kiếp tu hành của Phật A Di Đà gia trì, liền trở thành A Duy Việt 

Trí Bồ Tát. A Duy Việt Trí là gì? Chính là pháp thân Bồ Tát, đạt được lợi ích quá lớn. 

Trong tất cả pháp môn khác không có, trong quốc độ của tất cả Chư Phật cũng không có. 

Nên Phật A Di Đà được tất cả Chư Phật tôn xưng là  “Quang trung cực tôn, Phật trung chi 

vương”. Ở trước chúng ta đều đã học qua, đây đều là trạch pháp, thế nên chúng ta phải biết 

chọn pháp môn. Chọn đúng một môn, huân tu lâu dài, ít nhất là mười năm. Mười năm học 

một pháp môn tâm sẽ định, nhưng trước khi tu học quý vị nhất định phải có nền tảng. Giống 

như làm nhà vậy, làm lầu lớn nền tảng phải làm thật chắc chắn. Nếu không có nền tảng, tu 

suốt đời cũng không thể thành tựu. Nền tảng này là gì? Chính là những năm lại đây, chúng ta 

đề xướng ba căn bản Nho Thích Đạo. Nền tảng này, nhất định phải làm tốt: Đệ Tử Quy, Cảm 

Ứng Thiên, Thập Thiện Nghiệp. 

Trong  Kinh  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo  Đức  Phật  nói  rất  hay,  căn  bản  này  là  căn  cơ  của 

pháp nhân thiên. Quý vị ở trong nhân đạo, đời sau không mất thân người, cũng có thể sanh 

thiên, nguyên nhân gì? Thập Thiện Nghiệp Đạo là nhân. Nhưng quý vị nên biết, Thập Thiện 

Nghiệp Đạo kiến lập trên nền tảng của Đệ Tử Quy và Cảm Ứng Thiên. Không có nền tảng 

này thì Thập Thiện Nghiệp Đạo không thể thành tựu. 

Hiện  nay  chư  vị  học  Phật,  bất  luận  là  tại  gia  hay  xuất  gia,  đều  không  thực  hành  được 

Thập Thiện Nghiệp, nguyên nhân là gì? Không có nền tảng ban đầu. Thời xưa, nền tảng đầu 

tiên là tiểu thừa, hiện nay chúng ta cũng không cần tiểu thừa, Nho Đạo cũng không cần, nên 

trở thành không có nền tảng, nền móng này của quý vị vĩnh viễn không kiên cố, đất bên dưới 

mềm nhũn. Như vậy  mới biết được Đệ Tử Quy, Cảm Ứng Thiên là có mối liên quan quan 

trọng biết mấy với Phật học, nhất định không được lơ là. Thế nên ba gốc rễ của Nho Thích 

Đạo  phải  cắm  thật  chặt,  sau  đó  thâm  nhập  vào  một  môn.  Trong  Ngũ  Kinh  Nhất  Luận  chỉ 

chọn một là đủ, quý vị dùng thời gian mười năm, chuyên tu chuyên học y theo bộ kinh này, 

như vậy tâm sẽ định. 

Người bình thường, người bình thường là người cắm chặt cơ sở của ba gốc rễ này, không 

có ba căn này thì không tính, khoảng ba bốn năm sẽ được niệm Phật tam muội, cũng chính là 

nói họ được tâm thanh tịnh. Tâm thanh tịnh khởi tác dụng liền sanh trí tuệ, tâm không thanh 

tịnh khởi tác dụng sanh phiền não. Được tam muội, có người ba bốn năm khai ngộ, cho dù 

không thể đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, nhưng chắc chắn có đại ngộ. 

Trước đây thầy Lý nói với tôi, đại triệt đại ngộ. Sở ngộ của ông là giáo lý, nên ông đều 

quán thông tất cả kinh điển, không cần học mà tự nhiên biết, đó là đại triệt đại ngộ, tiếp theo 

đó là đại ngộ. Tuy không thể thông đạt giáo nghĩa của các tông phái, nhưng thông đạt được 

Tập 450  713 



bổn tông. Bổn tông thông là gì? Tịnh độ Tông, những kinh điển liên quan đến Tịnh độ tông, 

cũng đều thông đạt hết. Cổ nhân nói: “Thông một kinh, tất cả các kinh tự nhiên đều thông”. 

Quý  vị  không  cần  học,  mà  tự  nhiên  thông  đạt.  Thật  chăng?  Thật.  Có  trường  hợp  như  vậy 

chăng? Có. Quý vị xem Lục Tổ Đàn Kinh, ngài Huệ Năng chính là một ví dụ rất hay. Ngài 

không  biết  chữ,  chưa  từng  đọc  kinh,  ngài  ở  trong  đạo  tràng  của  Ngũ  tổ  tám  tháng.  Ngũ  tổ 

phân công việc cho ngài là làm khổ công, chặt củi giả gạo ở trong nhà củi, làm những công 

việc này. Thế nên giảng đường trong đạo tràng, ngài cũng chưa đến, thiền đường cũng chưa 

từng đến. Giảng đường là giải môn, thiền đường là hành môn. Hay nói cách khác, ngài đến 

cửa của hành giải cũng chưa đụng đến, ngài đã khai ngộ. Ngài dựa vào điều gì để khai ngộ? 

Thành thật, nghe lời, thực hành, ngài dựa vào những điều này để khai ngộ. 

Ngài có vạn phần thành kính đối với ngũ tổ, ngũ tổ nói với ngài, ngài liền được vạn phần 

lợi ích, đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Đêm sau cùng, ngũ tổ giảng Kinh Kim Cang 

cho ngài, ngài không biết chữ, đương nhiên không có kinh. Giảng đại ý Kinh Kim Cang đến 

câu: “ưng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm”, ngài liền khai ngộ. Khi đã ngộ, thì ở sau không cần 

giảng mà hoàn toàn minh bạch. Ngũ tổ truyền y bát cho ngài, dạy ngài nhanh chóng ra đi, tìm 

nơi nào đó mà trốn, sợ bị người hãm hại. Ngài trốn suốt 15 năm, khi mọi người dần quên sự 

việc này_15 năm qua đi, mọi người đã quên thì ngài liền xuất hiện. 

Căn cứ những ghi chép trong Lục Tổ Đàn Kinh, trên đường ngài chạy nạn, ngài gặp tỳ 

kheo ni Vô Tận Tạng, vị tỳ kheo này thọ trì Kinh Đại Niết Bàn. Chúng ta biết phân lượng 

Kinh Đại Niết Bàn rất lớn, có hai bản dịch, một loại 36 quyển, một loại 40 quyển. Quý vị 

nghe  số  quyển,  sẽ  biết  được  phân  lượng  này  rất  lớn.  Vị  tỳ  kheo  này  ngày  ngày  đọc,  ngày 

ngày đọc tụng, lúc đó ngài Huệ Năng 24 tuổi. Ngài ở một bên nghe, sau khi nghe vị tỳ kheo 

đọc xong, ngài Huệ Năng liền đem ý của đoạn mà cô ta vừa đọc, giảng cho vị tỳ kheo nghe. 

Vô Tận Tạng tỳ kheo ngơ ngác, thật là cao nhân, nói một cách rất thấu triệt, liền đem kinh 

đến thỉnh giáo ngài. 

Ngài Huệ Năng nói: tôi không biết chữ, đừng đưa kinh cho tôi. Vô Tận Tạng nói: ngài 

không biết chữ sao lại lãnh ngộ thâm sâu đến thế, giảng hay  đến thế? Điều này không liên 

quan đến việc biết chữ hay không biết chữ, khi đã ngộ thì tất cả các kinh điều thông đạt. Ngài 

biết chữ, vừa nhìn  liền  minh  bạch, ngài không biết  chữ, vừa nghe  liền  minh  bạch, vừa tiếp 

xúc liền minh bạch. Một kinh thông thì tất cả các kinh đều thông, không hề chướng ngại. 

Trong Đàn Kinh ghi chép, Pháp Đạt thiền sư là người trì tụng Kinh Pháp Hoa, đến Tào 

Khê thân cận Lục Tổ. Khi đảnh lễ đầu không sát đất, sau khi đứng lên, Lục tổ liền hỏi: Lúc 

nãy ông đãnh lễ, tôi nhìn thấy đầu không sát đất, ông có gì đáng để kiêu ngạo ư? Ông nói, 

ông đã tụng 3000 bộ Kinh Pháp Hoa. Kinh Pháp Hoa phân lượng lớn, một ngày đọc một bộ, 

3000 bộ cũng phải mười năm, thật hiếm có, cũng không dễ dàng gì. Lục tổ hỏi: trong Kinh 

Pháp Hoa nói gì? Ông không đáp được, lại đến thỉnh giáo Lục Tổ. Lục tổ nói: Ta chưa nghe 

qua kinh này. Ông đã đọc 3000 lần, vậy hãy đọc cho ta nghe. Ông đọc đến phẩm Phương 

714  Tập 450 



Tiện thứ hai, đọc đến phẩm thứ hai Lục Tổ liền nói: Được rồi, đừng đọc nữa, ta đã hiểu rồi. 

Liền đem đại ý Kinh Pháp Hoa giảng cho ông nghe, ông liền khai ngộ. Khi đảnh lễ lại, đầu 

đã sát đất. 

Chư vị thử nghĩ xem, quý vị muốn thông tông thông giáo, không khai ngộ không được, 

như thế nào mới có thể khai ngộ? Khai ngộ, nói thực tế mỗi người đều có phần, thế nên pháp 

môn bình đẳng, không có cao thấp. Chỉ cần quý vị chịu buông bỏ thì liền khai ngộ. Buông bỏ 

điều  gì?  Buông  bỏ  vọng  tưởng  phân  biệt  chấp  trước.  Trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói_Trong 

kinh đại thừa nói: Vô minh phiền não, trần sa phiền não, kiến tư phiền não. Quý vị buông bỏ 

những thứ này liền đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, quý vị giống như ngài Huệ Năng 

vậy, không có gì không thông đạt. Tất cả pháp thế xuất thế gian, không có gì quý vị không 

hiểu, đây gọi là gì? Là trạch pháp. Chúng ta học Phật nên lựa chọn như vậy. 

Nói  tường  tận  về  Tịnh  độ  chính  là  Kinh  Vô  Lượng  Thọ,  lược  thuyết  Tịnh  độ  chính  là 

Kinh A Di Đà. Trong Quán Kinh, chỉ nói hai điều trong Tịnh độ, một điều là nói về nguyên 

lý, một  điều  là  nói về  phương  pháp. Nói thực tế, nguyên  lý  chỉ  có  bốn  chữ, nguyên  lý  của 

Tịnh tông, bốn chữ là: “Thị tâm thị Phật”. Chính là trong Kinh Hoa Nghiêm Phật dạy: “Tất 

cả chúng sanh vốn là Phật”. Trong Quán Kinh nói càng đơn giản: “Thị tâm thị Phật”. Phương 

pháp thì sao? “Thị tâm tác Phật”, làm như thế nào? Đưa ra 16 phương pháp, tức Thập Lục 

Quán. Loại sau cùng trong 16 loại này, chính là nhất tâm chuyên niệm Phật A Di Đà, đây là 

quán thứ 16, nói một cách rốt ráo. Trong Kinh nói rất đơn giản, bốn chữ: “Thị tâm thị Phật”. 

Như chúng ta nói ở đây, thì nói suốt 100 năm cũng không hết, nghĩa lý từng câu từng chữ vô 

cùng vô tận, đây là thật không phải giả. 

Trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói:  “Một  tức  tất  cả,  tất  cả  tức  một”.  Thế  nên  chọn  pháp  là 

nhân tố thành công hay thất bại đầu tiên của chúng ta trong thế xuất thế gian. Quý vị chọn 

thích đáng thì thành tựu rất nhanh, còn nếu chọn không đúng thì phiền phức liền đến. Các bậc 

tổ sư lựa chọn thích hợp, chọn là ngũ luân, ngũ thường, tứ duy, bát đức, nên đời này qua đời 

khác đều hưng thịnh, trong lịch sử nói là thái bình thịnh thế. 200 năm gần đây đã vứt bỏ nó, 

không học, không cần nữa, nên đã gây nên thảm họa. 

Cổ  nhân  nói:  “không  nghe  lời  người  đi  trước,  chịu  thiệt  ngay  trước  mắt”.  Không  tin  tổ 

tông là đại bất hiếu. Không tin thánh hiền, không tin Phật Bồ Tát là đại bất kính. Bất hiếu bất 

kính, thảm họa liền đến. Vấn đề này chúng ta chỉ nói đến đây, chúng ta xem tiếp vấn đề thứ 

hai. 

“Tinh tấn giác chi”. Giác này chính là trí tuệ. Ở trước nói với quý vị, không có trí tuệ thật 

sự, không có năng lực lựa chọn, quý vị không biết lựa chọn như thế nào là tốt, tinh tấn cũng 

như vậy. Không có trí tuệ quý vị không thể tinh tấn được. Lấy tâm dõng mãnh xa rời tà hạnh, 

hành chân pháp. Ở đây nói rất rộng. Tà hạnh là gì, chân pháp là gì? Đây chính là vấn đề đầu 

tiên. Điều đầu tiên là lấy trí tuệ để chọn pháp chân ngụy, tà chính là ngụy. Phải lấy tâm dõng 

Tập 450  715 



mãnh quyết định đương cơ, không chánh đáng thì lập tức buông bỏ, liền đoạn tận nó. Tiêu 

chuẩn của chánh tà ở đâu? Đệ Tử Quy là tiêu chuẩn chánh tà, Cảm Ứng Thiên là tiêu chuẩn 

của chánh tà, Thập Thiện Nghiệp là tiêu chuẩn của chánh tà, ít nhất quý vị phải dùng ba tiêu 

chuẩn này. Đoạn ác tu thiện quý vị mới có thể vĩnh viễn không mất thân người. Nếu quý vị 

không ra khỏi lục đạo, đời đời kiếp kiếp đều ở trong nhân đạo, không đọa vào ngạ quỷ súc 

sanh. Ngạ quỷ súc sanh là hành tà đạo. 

Tà trong các điều tà sẽ đọa địa ngục, người hành chánh đạo quả báo ở nhân thiên. Nếu 

phước báo tu được quá lớn, cõi người không có phước báo lớn như vậy, quý vị tự nhiên được 

sanh lên cõi trời. Trời có 28 tầng, phước báo lớn nhỏ không giống nhau. Chưa đoạn thất tình 

ngũ dục, phước báo lớn nhất sanh đến Tha Hóa Tự Tại Thiên trong cõi dục giới. Cao nhất 

trong cõi dục giới, phước báo lớn nhất. Sự hưởng thụ của cõi nhân thiên này, từ hưởng thụ 

mặt vật chất mà nói, gần giống với thế giới Cực Lạc, gần như vậy, phước báo này quả thật rất 

lớn. Họ thiếu là không có trí tuệ chân thật, cũng chính là nói, họ chưa buông bỏ kiến tư phiền 

não nên họ không xa rời luân hồi lục đạo được. 

Nhất tâm tu học thiền định, đinh công của thiền thâm sâu, sanh vào tứ thiền, tứ thiền có 

18 tầng trời. Sơ thiền, nhị thiền, tam thiền là ba tầng trời, ba với ba là chín tầng trời. Đệ tứ 

thiền  rất  đặc  thù,  ngoại  trừ  ba  tầng  trời  bình  thường  ra,  nó  còn  có  ngoại  đạo  thiên.  Những 

người nào sanh vào đó? Tu vô tưởng định, gọi là vô tưởng thiên. Ngoài ra còn có tiểu thừa 

thánh  nhân  tam  quả  A  na  hàm  ở  đó  tu  hành,  họ  cũng  có  năm  tông  phái  khác  nhau,  nhưng 

cảnh giới tu đạo tương đồng, đều ở tại đó, gọi là ngũ bất hoàn thiên. Bất hoàn là họ không bị 

giáng thấp xuống, họ chỉ có hướng lên trên không hướng xuống thấp, cũng chính là bất thoái 

chuyển, nhưng chưa xa lìa luân hồi lục đạo. Ngũ bất hoàn thiên là ngày càng thăng tiến lên, 

lợi căn chứng quả A la hán vượt ra khỏi luân hồi. Độn căn không ra khỏi luân hồi, họ thông 

qua tứ không thiên, từ phi tưởng phi phi tưởng thiên mới xa lìa lục đạo, sanh đến Thanh văn 

pháp giới của tứ thánh pháp giới. Phàm là hướng cao lên trên đều phải dựa vào tinh tấn. Ý 

nghĩa của tinh_thuần mà không tạp gọi là tinh. Tấn là hướng về phía trước, chắc chắn không 

có thoái lui. Liên kết hai chữ này lại ý nghĩa rất rõ ràng. Thuần mà không tạp mới có thể nâng 

cao lên trên. Tu quá tạp, quá nhiều, quá loạn, như vậy sẽ biến thành gì? Quảng học đa văn, có 

thể nâng cao chăng? Không thể, không cách nào nâng cao lên được. Cho dù là người căn tánh 

đại lợi, thiện căn sâu dày, căn tánh đại lợi, nghe một ngộ ngàn, cũng phải đi con đường tinh 

tấn này họ mới có thể nâng cao, mới có thể siêu việt. Nếu cứ đi theo con đường quảng học đa 

văn này, sợ nhất chính là những sở học này trở thành sở tri chướng. Chướng ngại quý vị được 

định,  chướng  ngại  quý  vị  khai  trí  tuệ,  chướng  ngại  quý  vị  vãng  sanh,  chướng  ngại  quý  vị 

chứng quả, như vậy là sai đến cùng, không thể không chú ý điều này. Hai chữ tinh tấn này, 

phải đặc biệt chú ý chữ tinh. Thâm nhập một môn là tinh, nhất tâm chuyên niệm Phật A Di 

Đà là tinh tấn trong sự tinh tấn. Thật sự buông bỏ vạn duyên, nhất tâm chuyên niệm Phật A 

Di Đà. 

716  Tập 450 



Chúng ta thấy trong Tịnh Độ Thánh Hiền Lục Vãng Sanh Truyện, công phu niệm đến 

thành  tựu,  tự  tại  vãng  sanh,  biết  trước  giờ  chết,  đại  khái  cần  bao  nhiêu  thời  gian?  Thông 

thường nói ba năm. Chư vị thử nghĩ xem, một kẻ phàm phu ba năm liền thành Phật, ai giám 

tin! Sự thật này bày ra trước mắt chúng ta, là thật không phải giả. 40 năm trước, làng Tướng 

Quân ở Đài Nam, có một bà cụ niệm Phật ba năm, đứng vậy mà vãng sanh. 

Có một lần tôi ở đại học Trung Sơn, nói đến vấn đề này. Khi tôi rời bục giảng, có mấy 

người đồng học, đại khái là người làng Tướng Quân đến nghe bài, nói với tôi, họ cũng biết, 

họ còn nhớ điều này, không phải giả. Nhân tài như vậy là ở đây, lấy trí tuệ để chọn pháp chân 

thật, dõng mãnh tinh tấn, ba năm là thành Phật, đứng vãng sanh, không sanh bệnh. Lúc đó tôi 

dạy  học  ở  Phật  Quang  Sơn,  pháp  sư  Tinh  Vân  mua  một  mảnh  đất,  kiến  lập  một  ngôi  Học 

Viện  Phật  Giáo  Phương  Đông.  Là  một  quả  núi  hoang,  không  có  gì  cả.  Tôi  dạy  ở  Phật  học 

viện, Phật Quang Sơn có công nhân làm công lâu ngày, làm lâu dài, là người của làng Tướng 

Quân.  Buổi  tối  chúng  tôi  đang  ngắm  trăng,  trăng  sáng  rất  đẹp_ngắm  trăng.  Ông  đến  chỗ 

chúng tôi, nói với chúng tôi về vấn đề này, ông là láng giềng của bà cụ, nói với chúng tôi là 

thật, không giả chút nào. 

Bà cụ này từ bi nhân hậu, nhưng không hiểu Phật pháp, thần nào cũng lễ lạy, là một bậc 

đại thiện nhân. Ba năm trước, bà cưới một cô con dâu, con dâu hiểu Phật pháp, nên khuyên 

mẹ chồng không nên lễ lạy khắp nơi. Liền thiết bàn Phật trong nhà, ở nhà chuyên niệm Phật 

A Di Đà. Bà cụ này có thiện căn, rất nghe lời, nghe lời con dâu, thật sự không đi lễ lạy lung 

tung  nữa, chỉ  ở  nhà  nhất  tâm  nhất  ý  niệm  Phật  A  Di  Đà, niệm  ba  năm  như  vậy.  Khi  đi  bà 

cũng không nói. Tối hôm đó vãng sanh, khi ăn cơm bà cụ nói với con và dâu: Các con ăn 

trước, mẹ đi tắm đã. Bà cũng không nói bà muốn vãng sanh, bà chỉ nói đi tắm. Con trai và 

con dâu rất hiếu thảo, đợi bà, đợi rất lâu vẫn không thấy bà ra, liền đi xem thử. Bà thật sự 

mới tắm xong, gọi bà cũng không trả lời, đến Phật đường tìm. Bà mặc áo tràng rất tề chỉnh, 

trên tay cầm xâu chuổi, đối trước Phật tiền. Gọi bà không trả lời, xem kỹ lại thì bà đã ra đi. 

Quý vị xem, bà ra đi rất nhẹ nhàng tiêu sái. 

Bà không nói, không ai làm phiền, ra đi rất an tường. Nếu bà nói muốn vãng sanh, có thể 

con và dâu của bà lại nói rất nhiều điều làm phiền bà, nên bà không nói. Ba năm công phu, bà 

đi tự tại như vậy. Đây là công nhân ở làng Tướng Quân kể cho tôi, bây giờ tôi quên tên họ, 

hơn 40 năm rồi, ấn tượng rất sâu sắc. 

Mấy năm gần đây, khoảng bốn năm trước, ở Thẩm Quyến có cư sĩ Hoàng Trung Xương, 

hơn 30 tuổi, ông làm thí nghiệm. Ông nghe tôi nói có nhiều người niệm Phật ba năm liền 

vãng sanh. Ông phát một lời nguyện, niệm ba năm xem có thật sự vãng sanh chăng. Ông bế 

quan ở Thẩm Quyến, Hướng Tiểu Lợi hộ pháp, hộ trì cho ông. Hai năm 10 tháng, ông biết 

trước giờ chết, tự tại vãng sanh, còn thiếu hai tháng là đầy ba năm, là thật không phải giả. 

Hoàng Trung Xương bế quan trong phòng, mỗi ngày tụng một bộ Kinh Vô Lượng Thọ, chính 

là bản hội tập này, một câu A Di Đà Phật, tâm đã định. Phàm phu ba năm thành Phật. Đây là 

Tập 450  717 



hạng người đệ nhất của nhân gian, không ai sánh được với ông ta. Ông nói với chúng ta, mỗi 

người đều làm được điều này, vấn đề chính là tự mình chịu hành trì hay không, không có ai 

không làm được. Thế nên đến thế giới Cực Lạc không khó, chỉ là quý vị không muốn đi, thật 

sự muốn đi thì không khó chút nào. Tinh tấn chúng ta phải học. 

Hoằng pháp lợi sanh là việc tốt, đây là đại từ đại bi. Đặc biệt là trong thời đại này, xã 

hội  động  loạn,  địa  cầu  thiên  tai  dị  thường.  Thật  sự  có  thể  phát  tâm  đại  bồ  đề,  giúp  những 

chúng sanh khổ nạn này, là việc tốt. Như vậy quý vị phải thành tựu trí tuệ, thành tựu biện tài. 

Trí tuệ là chủ, biện tài là phụ thêm. Có trí tuệ tự nhiên được Phật Bồ Tát gia trì, biện tài vô 

ngại, đây không phải học được. 

Sáu  chữ  ở  sau  này  quan  trọng,  mỗi  niệm  không  thể  quên:  “Ly  tà  hạnh,  hành  chân 

pháp”. Chân pháp là gì? Câu A Di Đà Phật này là chân pháp, chân thật trong các điều chân 

thật.Tất cả những gì chướng ngại ta niệm Phật, chướng ngại tâm thanh tịnh bình đẳng giác 

của ta, toàn bộ là tà pháp, phải luôn ghi nhớ. 

Thứ ba là “Hỷ giác chi”. Hoan hỷ này từ đâu mà có? Từ giác mà có, giác liền hoan hỷ. Ở 

trước nói giác liền tinh tấn, giác liền có năng lực chọn lựa tất cả pháp, như vậy không giác 

sao được! Giác từ đâu mà có? Giác từ tâm bình đẳng mà có. Bình đẳng từ đâu mà có? Bình 

đẳng đến từ tâm thanh tịnh. Tâm thanh tịnh từ đâu mà có? Từ chỗ xa lìa tà hạnh mà có. 

Hỷ ở đây, chính là Khổng Tử nói câu đầu tiên trong Luận Ngữ: “Học nhi thời tập chi bất 

diệc  duyệt  hồ”.  Duyệt  ở  đây  chính  là  hỷ  giác  chi,  hỷ  này  là  pháp  hỷ  sung  mãn,  hỷ  duyệt. 

Niềm vui này không phải từ bên ngoài vào, mà  từ nội tâm, từ trong trí tuệ sanh ra. Quý vị 

đem sở học của mình_Tập là gì? Thực hành, những gì học được đều trở thành cuộc sống. 

Hiện nay chư vị thật sự phát tâm, đem Đệ Tử Quý biến thành sinh hoạt hằng ngày, đem 

Cảm Ứng Thiên biến thành khái niệm thường ngày của chính mình. Lấy căn bản đó để học 

Phật, siêng năng học Thập Thiện Nghiệp Đạo, điều thứ nhất trong Tịnh nghiệp Tam Phước 

quý  vị  đã  làm  được,  quý  vị  sẽ  có  pháp  hỷ  sung  mãn,  thường  sanh  tâm  hoan  hỷ.  Người  ta 

thường nói, quý vị đã khế nhập cảnh giới của Phật Bồ Tát, đạt được nếp sống của Phật Bồ 

Tát, như vậy sao không vui được, như vậy sao không hoan hỷ! Niềm vui lớn của pháp hỷ 

sung mãn. 

Hiện nay chúng ta học Phật không đạt được pháp hỷ, không đạt được pháp hỷ, nói cách 

khác là quý vị chưa đạt được Phật pháp. Chúng ta ngày ngày đọc kinh, ngày ngày lạy Phật, 

ngày ngày niệm Phật, ngày ngày nghe kinh, không đạt được. Đây là nguyên nhân gì? Nguyên 

nhân thứ nhất, quý vị không học từ căn bản. Cũng chính là nói, quý vị không hạ thủ từ ba cội 

gốc của Nho Thích Đạo, quý vị bị mất căn bản. Giống như xây nhà vậy, xây thế nào cũng bị 

đổ, không xây được, nền móng của quý vị không vững chắc, đây là nguyên nhân thứ nhất. 

718  Tập 450 



Nguyên nhân thứ hai, sức mạnh mê hoặc bên ngoài quá lớn. Mê hoặc của danh lợi, mê 

hoặc  của  ngũ  dục  lục  trần.  Quý  vị  không  có  năng  lực  đề  kháng  nó,  địch  không  được,  sau 

cùng sẽ đầu hàng, đồng lưu ô hợp, quý vị đi theo nó. Sức mạnh của nó quá lớn  mạnh, sức 

mạnh học Phật của quý vị quá yếu ớt, không địch được, nên quý vị sanh phiền não mà không 

sanh pháp hỷ. Nguyên nhân là như vậy, không thể không biết. Nếu quý vị muốn hỏi: tôi phải 

học Phật như thế nào mới thật sự đạt được lợi ích? Đạt được tướng thọ dụng chính là được 

pháp hỷ, quý vị sẽ rất hoan hỷ, tinh tấn học tập, vì sao? Thích nó nên kiên trì, mới biết được 

đây là hưởng thụ của đời người. 

Thầy  Phương  Đông  Mỹ  nói:  Học  Phật  là  hưởng  thụ  cao  nhất  của  đời  người.  Những 

năm về già, môn ông dạy ở trường toàn là kinh Phật, hiện tại trên thế giới không có trường 

hợp nào như vậy. Ông ở trường đại học Đài Loan, dạy môn của hệ triết học như: Phật Học 

đại thừa, Phật học Tùy Đường, Phật học Ngụy Tấn. Ông dạy những môn học này, đều là tiết 

học lớn, một môn như vậy dạy một, hai học kỳ. 

Khi về hưu, nghĩ hưu ở trường đại học Đài Loan, đại học Phụ Nhân mời ông dạy triết học 

Hoa Nghiêm trong lớp tiến sĩ của trường đại học Phụ Nhân. Lúc đó đối với các vị đồng học 

chọn  môn  học  này,  tôi  đều  tặng  họ  một  bộ  Kinh  Hoa  Nghiêm  hoàn  chỉnh:  Lục  Thập  Hoa 

Nghiêm, Bát Thập Hoa Nghiêm, Tứ Thập Hoa Nghiêm, tặng mỗi học sinh mỗi bộ. Rất tiếc, 

79 tuổi thì thầy ra đi, nếu thầy sống thêm 10 năm, sẽ có ảnh hưởng rất lớn đối với Phật giáo 

Đài Loan, đây cùng là nhân dân Đài Loan chúng ta không có phước báo. Một người thầy tốt 

như vậy, thầy thâm nhập Phật pháp từ triết học, khẳng định triết học trong kinh Phật là triết 

học đỉnh cao nhất trên toàn thế giới. Thầy thật sự đối với Phật pháp đại thừa, tôi cảm thấy 

đến lúc thầy đã khế nhập, là lúc thầy ra đi, thật đáng tiếc. Thầy đạt được pháp hỷ, nên đã đem 

những  thứ  này  dạy  cho  tôi.  Chúng  ta  học  Phật  có  đạt  được  lợi  ích  chân  thật  hay  không, 

phương pháp này có thể trắc nghiệm chính mình. Nếu thật thì sanh khởi tâm hoan hỷ, phiền 

não  nhẹ,  trí  tuệ  tăng  trưởng,  thảm  họa  trước  mắt  cũng  không  sợ  không  hãi  không  hoang 

không mang, đây là được lợi ích của Phật pháp. Trong này có đạo lý lớn, có đại học vấn. 

Thứ tư “khinh an giác chi”. Khinh an này là hưởng thụ. “Đoạn trừ thân tâm thô trọng, sử 

thân tâm khinh lợi an thích”. Đây là trí tuệ, vì sao đạt được khinh an? Thân tâm, quý vị xem 

“khinh lợi an thích”,  mấu chốt ở chỗ buông bỏ, họ thật sự buông bỏ. Họ buông bỏ ưu tư, 

buông bỏ vướng mắc, buông bỏ phiền não, buông bỏ tập khí, nên mới đạt được thân tâm an 

ổn. 

“Thô trọng” là gì? Thô trọng ngày nay chúng ta gọi là áp lực, thân tâm họ đều không có 

áp lực, buông bỏ hoàn toàn. Mỗi ngày sinh hoạt ở thế gian này, cũng phảng phất giống như 

sống ở thế giới Cực Lạc vậy. Cảnh giới hoa nghiêm, lý sự vô ngại, sự sự vô ngại, sống trong 

pháp giới vô ngại. Vì sao vậy? Đáp án rất đơn giản: “pháp nhĩ như thị”, nó vốn là như vậy. 

Cổ nhân có câu ngạn ngữ rất hay:  “Thiên hạ bổn vô sự, dung nhân tự nhiễu chi”. Thế giới 

này vốn là thế giới Cực Lạc, do chính chúng ta làm loạn, lời nói này là thật không hề giả. 

Tập 450  719 



Trong Lục Tổ Đàn Kinh, ngài Huệ Năng nói rất hay, lúc khai ngộ, câu đầu tiên ngài nói: 

“đâu ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh”, câu nói này hay biết bao! Tự tánh là chân tâm của chúng 

ta, vốn là thanh tịnh, có bị ô nhiễm chăng? Không, vĩnh viễn không bị ô nhiễm_chân tâm. Bị 

nhiễm ô là gì? Vọng tâm. A lại da nhận sự nhiễm ô, tâm tánh không nhận sự ô nhiễm, không 

có ô nhiễm. Nói cách khác, quý vị dùng chân tâm chính là thanh tịnh bình đẳng giác, dùng 

vọng tâm mới có ô nhiễm, mới có vọng tưởng phân biệt chấp trước. Vì sao không dùng chân 

tâm? Dùng chân tâm chúng ta chính là Phật Bồ Tát, phàm phu thành Phật chỉ trong một niệm. 

Nhất niệm hồi đầu chúng ta dùng chân tâm, chúng ta không dùng vọng tâm, liền thành Phật. 

Những gì trong kinh nói, quý vị đều đạt được, đều là tự bản thân mình vốn có. 

Nếu quý vị dùng vọng tâm, quý vị trái với tánh đức 180 độ, khổ nạn này là tự tìm, không 

liên quan đến bất cứ ai, càng không liên quan đến tự tánh thanh tịnh tâm. Nhưng cách nói này, 

đều là họa do mê hoặc gây ra. Một niệm mê gây ra luân hồi lục đạo, gây ra ba đường ác. Nó 

vốn không có! Hiện nay có chăng? Hiện nay vẫn còn, mà chính chúng ta cũng cho rằng là có, 

điều này rất phiền phức. Thế nên khinh an vô cùng quan trọng, đây là lợi ích đạt được khi 

mới học Phật. Nếu không có những lợi ích chân thật này, ai chịu học? 

Ngày nay người học Phật rất nhiều, nhưng không được lợi ích, không đạt được lợi ích vì 

sao vẫn học? Cầu một chổ dựa tinh thần, vì thế gian quá khổ. Có đạt được hiệu quả chăng? 

Không đạt được. Nếu nói có hiệu quả, là như trong kinh nói, A lại da trồng xuống hạt giống 

của Phật, chỉ có lợi ích như vậy. Chủng tử này không nảy mầm, thế nên trên thực tế lợi ích 

không ở trong đời này, đời sau kiếp sau gặp được Phật pháp, có thể chủng tử này mới bắt đầu 

nảy mầm sanh trưởng, đơm hoa kết trái, như vậy là tốt. Chúng ta muốn thành tựu ngay trong 

đời này, chúng ta tu hành chắc chắn chỉ có pháp môn Tịnh độ, chỉ có thâm nhập một môn 

huân tu lâu dài. Rất nhiều trường hợp bày ra trước mắt chúng ta, những người này vì chúng ta 

mà làm chứng chuyển. 

Phật dùng ba phương thức để giáo hóa chúng sanh, gọi là tam chuyển pháp luân. Đối với 

hàng thượng thượng căn không cần nói, gặp được Đức Thế Tôn liền khai ngộ, Phật chưa nói 

gì họ đã khai ngộ_hàng lợi căn! Phật biểu diễn ở đó, họ nhận ra, họ vừa thấy lập tức giác ngộ. 

Vì người diễn thuyết, diễn là biểu diễn. Những chân lý giữa vũ trụ đã diễn ra từ trong cuộc 

sống của ngài. Bậc thượng căn biết, hàng trung căn thì không, họ không nhìn ra được, không 

lãnh  hội  được,  như  vậy  phải  nói  tường  tận  với  họ,  dùng  ngôn  ngữ  tuyên  thuyết.  Hàng  căn 

tánh  trung  đẳng,  hạng  người  này  chiếm  đại  đa  số.  Thế  nên  Đức  Như  Lai  thuyết  pháp  49 

năm_hiện nay chúng ta gọi là phần tử tri thức, nói pháp là nói cho lớp phần tử tri thức. Đây là 

khuyên bảo mọi người, phương pháp thứ ba là khuyên họ, họ không tin, họ cần chứng kiến 

tận  mắt  mới  tin  tưởng.  Đức  Phật  liền  dùng  phương  pháp  thứ  ba:  Tác  chứng  chuyển,  làm 

chứng minh để họ nhìn thấy, họ tin tưởng, gọi là tam chuyển pháp luân. 

Chúng ta thật sự nhìn thấy, thật sự thấy được niệm Phật vãng sanh, vãng sanh thật không 

phải giả. Dựa vào bằng chứng  gì để biết thật sự niệm Phật vãng sanh? Khi sắp mạng chung, 

720  Tập 450 



người vãng sanh này sẽ nói với mọi người: Phật đến tiếp dẫn tôi, tôi đi đến thế giới Cực Lạc. 

Nói rất rõ ràng minh bạch. Sau khi nói xong họ ra đi, đây là thật không phải giả. 

Vào thời cổ đại, ngài Huệ Viễn là tấm gương tốt nhất, sơ tổ tông Tịnh độ thời Đông 

Tấn. Ngài Huệ Viễn kiến lập một niệm Phật đường ở Lô Sơn Giang Tây, đây là khởi đầu của 

Tịnh  độ  tông. Những  kinh điển  mà  các  bậc  tổ sư  y  theo, chính  là  bộ  Kinh  Vô  Lượng  Thọ. 

Kinh Quán Vô Lượng Thọ, Kinh A Di Đà chưa dịch ra chữ hán, nhưng chúng ta tin đã truyền 

đến Trung quốc, chỉ là chưa phiên dịch sang chữ hán. Đã dịch chỉ có Kinh Vô Lượng Thọ, bộ 

kinh này phiên dịch sớm nhất.       Niệm Phật Đường Đông Lâm, có 123 vị đại thiện tri thức, 

đều y theo Kinh Vô Lượng Thọ này tu học, tất cả mọi người đều thành tựu vãng sanh, vô 

cùng thù thắng. Trong  này  có  không  ít  chuyên  gia học giả, danh nhân  trong  lịch  sử. Trong 

truyện ký của ngài Huệ Viễn, chúng ta thấy: Khi ngài Huệ Viễn còn tại thế, từng có ba lần ở 

trong định nhìn thấy thế giới Cực Lạc, nhưng không nói với bất kỳ ai. Khi lâm mạng chung 

cảnh giới này lại hiện ra, ngài mới nói với mọi người: Tôi đã thấy thế giới Cực Lạc, Phật A 

Di Đà đến tiếp dẫn tôi. Có người hỏi ngài, ngài thấy thế giới Cực Lạc như thế nào? Hoàn 

toàn giống như trong Kinh Vô Lượng Thọ nói.        Những người vãng sanh trước, đi theo 

Phật A Di Đà đến tiếp dẫn ngài, ngài có thể nói ra đó là những ai, theo bên cạnh Phật A Di 

Đà, hoan nghênh ngài đến thế giới Cực Lạc. Đây là thật không hề giả dối. Không phải nói khi 

đi, thân thể mềm mại, trên đỉnh đầu nóng, như vậy cũng chưa chắc, không đáng tin cậy. Vì 

sao? Vì sanh lên cõi trời thân thể cũng mềm mại, đỉnh đầu cũng nóng, đời sau đến nhân gian 

được đại phú đại quý cũng có tướng này. Thế nên đích thực chứng minh vãng sanh, là họ nói 

ra khi lâm chung. Lâm chung tâm không điên đảo, Phật đến tiếp dẫn họ. 

Trong Kinh Di Đà nói: Nhất tâm bất loạn, tâm không điên đảo. Không điên đảo chính là 

khi lâm chung, hoàn toàn rõ ràng minh bạch, đây là yếu tố vãng sanh đầu tiên. Nếu khi lâm 

chung mê hoặc, không đáng tin. Thế nên như hiện nay, cái gọi là bệnh đãng trí của người già, 

điều này rất phiền. Khi lâm chung, không nhận ra người nhà, chắc chắn họ không được vãng 

sanh. Người còn không nhận ra, làm sao nhận ra Phật? Rất hồ đồ, sợ nhất là điều đó. Thế nên 

lúc  bình  thường  tích  lũy  công  đức,  đây  là  phước  báo.  Tôi  không  ngừng  tu  phước  đức,  để 

hưởng khi lâm mạng chung, khi lâm mạng chung đầu óc tỉnh táo minh bạch, đây là phước 

báo lớn nhất. 

Con người sau khi chết sẽ đọa vào ba đường ác, đều là do mê hoặc điên đảo, làm gì có 

người tỉnh táo chịu vào ác đạo? Do mê hồ mới đi vào đó, khi vào đó thì khó ra khỏi được. 

Thế nên phải coi trọng phước sau cùng trong ngũ phước, là cái chết tốt đẹp, khi ra đi rất nhẹ 

nhàng, đây là phước thứ nhất trong năm phước. Chết tốt, nhất định là sanh tốt, họ không đến 

ác đạo để thọ sanh. Người niệm Phật tu Tịnh độ, hiện tượng này rất nhiều, họ đều làm chứng 

minh cho chúng ta. 

Người niệm Phật hiện tiền nhất định được khinh an, thân tâm không có áp lực. Chúng là 

thường nói không có ưu tư, không có vướng mắc. Tuy rất nhiều thiên tai, nhưng không sợ hãi, 

Tập 450  721 



tâm  an  định.  Ngoài  việc  nghe  kinh  niệm  Phật  ra,  phàm  những  việc  lợi  ích  chúng  sanh  đều 

làm, tích lũy công đức, phước tuệ song tu. Người vãng sanh thế giới tây phương Cực Lạc, 

đều là người có phước có tuệ. Trong Kinh Di Đà nói rất rỏ ràng, không thể thiếu thiện căn 

phước đức nhân duyên mà được sanh về nước này. Thiện căn là trí tuệ, trí tuệ có thể lựa chọn, 

có thể tin, có thể hiểu, đây là trí tuệ. Thực hành, chịu niệm Phật, đồng ý đến thế giới Cực Lạc, 

đây là phước báo. Pháp môn này là phước tuệ song tu, thế nên thân tâm họ lợi lạc, khinh an 

lợi lạc. 

Trong cuộc sống hằng ngày quý vị có thể thấy được, họ không giống như người khác, do 

nguyên nhân gì? Thông thường người phàm tham sống sợ chết, lưu luyến thế gian. Không 

biết rằng thế gian này khi họ chết không mang gì theo được, họ không nghĩ đến vấn đề này, 

tâm được mất quá nặng. Chưa buông bỏ ý niệm chiếm hữu, ý niệm khống chế, nên họ bị áp 

lực rất lớn. Cuộc sống họ không được vui, sống rất khổ sở. Biết được những thứ này toàn là 

giả, không có gì là thật, triệt để buông bỏ, thân tâm được tự tại, như vậy mới đạt được pháp 

hỷ, mới thật sự viễn ly tà hạnh. Thực hành những giáo huấn trong kinh Phật dạy, tâm đã phát 

thật sự. 

Từ pháp hỷ, từ sự khinh an của quý vị, có thể nhận ra được công phu học Phật của quý vị. 

Thông thường người ta nói, nhìn thấy tu dưỡng của quý vị, quý vị tu đến trình độ nào đều rõ 

ràng thấu triệt. 

Thất giác chi, chúng ta học đến thứ tư. Hết giờ rồi, chúng ta tạm dừng ở đây. 



 

 

Tập 459 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian:19.06.2011 

Địa điểm: Cao Hùng_Đài Loan 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải, trang 581, hàng thứ hai, câu thứ hai. Bắt đầu xem câu:ngũ, niệm giác chi. 

722  Tập 450 



“Ngũ, niệm giác chi. Thường minh ký định tuệ nhi bất vọng, sử chi quân đẳng”. Ý này 

nói rõ định tuệ nhất thể, nghĩa là tương tức tương dung, không phải hai. Thông thường khi 

dụng  công,  hoặc  là  tham  thiền,  niệm  Phật,  trì  chú,  cho  đến  nghiên  cứu  giáo  nghĩa,  đều  có 

hiện tượng này. Nếu định nhiều tuệ ít, dễ bị hôn trầm, nếu tuệ nhiều định ít sẽ cảm thấy trôi 

nổi, thân tâm bất an, ý niệm rất nhiều. Thế nên niệm nhất định là định tuệ quân bình, họ mới 

có thể sanh khởi tam muội. 

Người niệm Phật, bất luận là dùng phương pháp tu hành nào cũng không rời Phật hiệu. 

Định tuệ quân bình sẽ được niệm Phật tam muội. Thế nên niệm giác chi rất quan trọng. Đối 

với vấn đề này không những phải nhớ rõ, mà còn phải thiện dụng. Thiện dụng ở đây chính là 

tuệ, dùng trí tuệ để điều chỉnh tâm trạng tu học của chính mình. Bình thường chúng ta nói, 

trong ổn định cầu tinh tấn. Chỉ có quân bình định tuệ, trí tuệ mới có thể hiện tiền. 

Bên dưới là thứ sáu: định giác chi. Khiến tâm trú vào một cảnh giới, không tán loạn. Điều 

này trong kinh điển Đức Thế Tôn thường nói: “chế tâm nhất xứ, vô sự bất biện”. Tâm phàm 

phu đều tán loạn. Trong nhà Phật lễ kính dùng cách chắp tay, chắp tay là tượng trưng sự nhất 

tâm, mười ngón tay tượng trưng sự tán loạn. Đem tâm tán loạn quy về một chỗ, nên tay phải 

bằng, ở giữa không nên trống, trống sẽ phân tán, sẽ phân thành hai bên. Nhất định phải chắp 

thành một, tượng trưng cho nhất tâm, nhất tâm là cung kính nhất, không có tạp niệm. Thế nên 

đây đều là thuộc về biểu pháp, biểu cho định, biểu nhất tâm bất loạn. 

Tâm trú vào một cảnh giới, trong Tịnh độ, đặc biệt là trong thời đại hiện nay, trú vào câu 

danh hiệu Phật A Di Đà quan trọng hơn bất cứ điều gì. Như Trung Phong thiền sư dạy chúng 

ta  trong  Hệ  Niệm  Pháp  Sự:  “Tâm  tôi  tức  là  Phật  A  Di  Đà,  Phật  A  Di  Đà  tức  là  tâm  tôi”. 

Trong tâm ngoài Phật A Di Đà ra, tất cả đều buông bỏ, khiến tâm định trên Phật A Di Đà, sức 

mạnh này rất lớn. Hiệu quả của nó là gì? Hiệu quả là có thể tương ưng với nguyện lực của 

Phật. Nghĩa là nói 48 nguyện của Phật A Di Đà gia trì chúng ta, chúng ta có thể cảm nhận 

được. Trên thực tế, Phật lực gia trì là phổ biến, Ngài rất từ bi, không có phân biệt, gia trì tất 

cả mọi người. Nhưng có người được lợi ích, có người không được lợi ích. Không được lợi 

ích  thì  không  thể  tiếp  thu,  tâm  tán  loạn  không  tiếp  thu  được.  Nếu  nhất  tâm  liền  tiếp  nhận 

được, xem tâm quý vị chuyên nhất đến trình độ nào, càng chuyên nhất thì cảm nhận năng lực 

gia trì càng mạnh. Có thể giúp quý vị_như ở trước nói được pháp hỷ, được khinh an, đây là 

cảm xúc rõ ràng nhất. 

Thường xuyên để Phật A Di Đà trong tâm, niệm Phật vãng sanh Tịnh độ mới chắc chắn 

được. Đối với tất cả pháp của thế gian nhất định phải tùy duyên, không nên có chút miễn 

cưỡng nào, không thể để cảnh giới bên ngoài làm dao động. Không tùy duyên, thì chắc chắn 

là phan duyên, phan duyên làm phá hoại tất cả công phu của chúng ta. Thế nên Phật thường 

dạy chúng ta tùy duyên chứ không phan duyên. 

Tập 450  723 



Khi tùy duyên, có thuận cảnh, có nghịch cảnh, có thiện duyên, có ác duyên, tự mình cũng 

phải dùng trí tuệ để chọn pháp. Ta nên tùy thuận như thế nào, dùng phương pháp nào để đối 

phó, đây đều là dùng trí tuệ, chắc chắn là tự tha đều có lợi. Nhiều người không hiểu, không 

biết  lợi  tha  là  thật  sự  tự  lợi.  Tự  lợi  thường  hay  hại  mình, đối  với  người  khác  cũng  bất  lợi, 

chúng ta thường nói là dùng tâm sai, vì sao dùng sai tâm? Vẫn là do mê mà không giác, giác 

chắc chắn không như vậy. Ở đây quan trọng nhất, học Phật nhất định phải buông bỏ cái ta. 

Quý vị xem trong kiến tư phiền não, cái đầu tiên của kiến phiền não là thân kiến. Lục đạo 

phàm phu, người nào không chấp trước thân này là ta? Có ý niệm này, nhất định có tự tư tự 

lợi, đây là thông bệnh của phàm phu lục đạo, bệnh lớn thứ nhất. Tất cả mọi vấn đề đều xảy ra 

từ đây- không biết thân này là giả. 

Trong kinh luận đại thừa và tiểu thừa, Đức Phật đối với vấn đề này, không biết ngài đã 

nói bao nhiêu lần. Nếu chúng ta không thể giác ngộ, không chịu buông bỏ, cho dù là làm việc 

tốt, lợi ích xã hội, lợi ích chúng sanh, nhưng luôn chen lợi ích cá nhân vào trong đó. Mặc dù 

hết 99% là vì xã hội, trong đó có một phần tự tư tự lợi, công phu quý vị liền bị phá hoại, vì 

sao vậy? Vì không thuần, không thuần đến mức độ nào? Nghiêm trọng đến mức mất hết toàn 

bộ công đức. Có phước đức, quý vị đã làm phước đức, nhưng không có công đức. 

Cũng  như  chuyện  cổ  trong  nhà  Phật,  câu  chuyện  về  Lương  Võ  Đế,  rất  nhiều  bạn  đồng 

học đều biết. Lúc còn tại thế, Lượng Võ Đế là đại hộ pháp của Phật giáo, trong lịch đại đế 

vương, đích thực ông là người phải nói đầu tiên. Chỉ đơn thuần việc vận động ăn chay, là ông 

ta đề xướng. Ngày nay người học Phật ra nước ngoài, thấy người học Phật nước ngoài ăn 

mặn,  cảm  thấy  kỳ  lạ.  Những  người  học  Phật  nước  ngoài,  thấy  người  trong  nước  không  ăn 

mặn, cũng cảm thấy kỳ lạ. Trong giới luật, Đức Phật chỉ nói không sát sanh. 

Khi  Đức  Phật  còn  tại  thế,  phương  thức  sinh  hoạt  của  ngài  là  khất  thực.  Khất  thực, 

người ta cho gì ăn nấy, không phân biệt, không chấp trước. Hiện nay tiểu thừa ở Nam Dương 

cũng như vậy, họ vẫn đi khất thực, chỉ là không sát sanh. Vẫn giữ quy củ “tam tịnh nhục”, 

thịt ở đây là chúng ta không thấy giết, không nghe âm thanh giết, không phải vì tôi mà giết, 

nó bị giết không phải vì tôi, những điều này trong giới kinh cho phép. 

Lương Võ Đế đọc Kinh Lăng Già, trong Kinh Lăng Già Đức Phật nói: Bồ Tát đại từ đại 

bi, không nhẫn tâm ăn thịt chúng sanh, ông rất cảm động, do đó bắt đầu ăn chay. Ông lấy địa 

vị Quốc vương hộ trì Phật pháp, đề xướng việc vận động ăn chay, nên người xuất gia trong tự 

viện am đường là người hưởng ứng đầu tiên, sau đó cư sĩ tại gia cũng hưởng ứng, đây là nét 

văn hóa  ẩm thực đặc sắc của Phật giáo. Chúng ta phải biết điều này, không nên đến nước 

ngoài làm trò cười. 

Phương thức sinh hoạt của họ bình thường, chúng ta cũng bình thường. Nhưng trong thời 

đại hiện tại, không được ăn thịt chúng sanh, vì sao không ăn được? Vì phương thức chăn nuôi 

không bình thường. Hình như là vào năm 2005, hay là 2006 gì đó, tôi không nhớ rõ, cư sĩ Tề 

724  Tập 450 



Tố  Bình  mời  tôi  đến  Khánh  Vân, đi  tham  quan  Chùa  Kim  Sơn  Hải  Đảo.  Lúc  đó  vẫn  chưa 

hoàn toàn hoàn tất, nhưng đại bộ phận đều làm xong. Cách đó không xa, có một cơ sở nuôi 

vịt, quy mô rất lớn. Nghe nói vịt nướng Bắc Kinh là do họ cung cấp hết một phần ba. Họ mời 

và tôi đã đến tham quan.      Nhân viên quản lý ở đây, bắt một chú vịt nhỏ đặt vào tay tôi, lớn 

bằng bàn tay tôi, và dài như vậy, lớn như vậy, đặt trên lòng bàn tay. Họ hỏi tôi: Thưa thầy, 

thầy xem chú vịt này ra đời được mấy ngày? Tôi nghĩ ít nhất cũng từ một tuần đến 10 ngày, 

nó  mới  lớn như vậy. Họ  trả  lời:  mới  sinh  hôm  qua, hôm  nay  đã lớn  như  vậy  rồi. Điều này 

vượt ngoài dự định của tôi. Tôi nói: đàn vịt này cho đến lúc bán đến Bắc Kinh cần bao nhiêu 

thời gian? Hai tuần. Như vậy có thể ăn được sao? Họ dùng gì để chăn nuôi? Hóa học, khiến 

cho chúng lớn nhanh. Thế nên tôi trở về nói với rất nhiều đồng học, trứng gà trứng vịt đều 

không thể ăn. Vì sao vậy? Nó không bình thường. Quý vị nghĩ xem điều này đáng sợ biết bao! 

Nên hiện nay rất nhiều bệnh kỳ lạ, xưa nay chưa từng nghe qua. Bệnh vào từ miệng, như vậy 

sao  có  thể  ăn được! Đến  thức  ăn  chay  cũng  có  vấn  đề. Rau  xanh, gạo  đều  dùng  phân  bón, 

dùng thuốc sâu, hiện nay còn thay đổi gen, càng đáng sợ hơn! 

Trong  tình  hình  này  ép  chúng  ta, chúng  ta  không  thể  không  trồng trọt. Chúng  tôi  ở  Úc 

Châu cũng tự mình trồng trọt, nên đã mua rất nhiều đất đai, đất ở Úc rất rẻ. Nếu nói theo mẫu 

của Trung quốc, thì đất của chúng tôi đã hơn một vạn mẫu, dùng để trồng lương thực. Năm 

nay trồng thử, thu hoạch lần đầu tiên_Lần đầu tiên chúng tôi trồng gạo kê, mùa xuân năm nay 

thu hoạch được mười ba ngàn ký, rất thành công. Hiện nay chúng tôi chuẩn bị trồng lúa nước, 

trồng tiểu mạch, trồng bắp, những thứ này đều là thức ăn chính. Khoai, đậu phụng đều có thể 

làm thức ăn chính. Rau xanh chúng ta đã trồng mười mấy năm, loại này chúng tôi trồng hơn 

20 loại. Thế nên trên cơ bản, cuộc sống của chúng tôi hiện tại có thể tự cung tự cấp, mà vẫn 

còn dư rất nhiều. Đây là không còn cách nào khác, quả thật là đáng sợ! Những loại thuốc sâu, 

phân bón làm ô nhiễm đất đai, đây là điều rất tồi tệ, đất đai làm ô nhiễm nguồn nước. Thế 

nên các nhà khoa học đề xuất, tương lai có nguy cơ về lương thực, có nguy cơ về nước uống, 

không có nước sạch để uống, đây đều là chuyện chết người. Có nguy cơ nguồn năng lượng, 

rất nhiều loại nguy cơ đều đã nhìn thấy, cuộc sống về sau phải làm thế nào? Thầy dạy chúng 

ta, thật thà niệm Phật cầu sanh Tịnh độ. 

Buổi  chiều, trước  khi  thầy  Lý  vãng  sanh  một  ngày, nói  với  những  người  đồng học  bên 

cạnh, đây là di ngôn sau cùng. Thầy nói: thiên hạ đã loạn, Chư Phật Bồ Tát thần tiên hạ phàm 

đều không cứu được. Thầy nói: quý vị chỉ có một con đường sống duy nhất, chính là niệm 

Phật cầu sanh Tịnh độ. Lời nói này là thật, không phải giả. Thế nên ngày nay trong thức uống, 

lành mạnh nhất là nước trắng, đây chính là mạnh khỏe nhất. Thức uống đều có thành phần 

hóa học trong đó, ngày nay ăn uống không thể không cẩn thận. 

Cầu vãng sanh, nhất định tâm phải định trên danh hiệu Phật, yêu cầu bản thân tâm đồng 

với tâm Phật, tâm Phật không có cá nhân. Tâm Phật là: Chúng sanh vô biên thề nguyện độ, 

giúp tất cả chúng sanh có duyên. Có duyên nghĩa là họ có thể tin, có thể hiểu, có thể hành, 

Tập 450  725 



đây chính là chúng sanh có duyên. Họ không tin, họ nghe không hiểu, như vậy thì không nói 

nữa. Có thể tin, nghe  hiểu, chúng sanh  có  duyên, phải giúp  họ. Phải đem  Phật  pháp  nói  rõ 

ràng minh bạch, quan trọng hơn nữa là nói rõ ràng minh bạch cho họ về các pháp môn, người 

ta mới có thể sanh khởi tín tâm, có thể chuyên tu, chuyên niệm. 

Bất luận trong cảnh duyên nào, nghịch cảnh thuận cảnh, thiện duyên ác duyên đều có thể 

tự tại vãng sanh. Tự tại vãng sanh, nhất định lợi ích người khác, vì sao vậy? Người khác đã 

nhìn  thấy,  nhìn  thấy  đều  là  thật,  không  phải  giả.  Giúp  chúng  sanh  xây  dựng  tín  tâm,  tăng 

trưởng tín tâm, công đức này vô lượng vô biên, cũng chính là tác chứng chuyển sau cùng của 

tam chuyển pháp luân. Tôi vãng sanh thế giới tây phương Cực Lạc là làm chứng minh cho 

quý vị. Ở thế gian này, chúng ta mong muốn sự nghiệp có thể thành công thuận lợi, cùng một 

đạo lý đó, cũng là khiến tâm trú vào một cảnh giới. “Nhất môn thâm nhập, trường thời huân 

tu”, không có gì không thành công. Nên nhớ, Phật thường nói: “Chế tâm nhất xứ”. Có khi nói: 

“Chỉ  tâm  nhất xứ”,  chỉ của  đình  chỉ,  không có gì  không làm  được.  Chúng  ta  nghe  lời  thử 

nghiệm xem, rốt cuộc có hiệu quả như thế nào sẽ rõ ràng. 

Sau cùng là hành xả giác chi. “Xả chư vọng mậu, xả nhất thiết pháp, bình tâm thản hoài, 

cánh bất truy ức”. Hành xả, xả chính là buông bỏ. Trong nhà Phật đây là nguyên tắc chỉ đạo 

tu hành cao nhất. Trước đây, khoảng 26 tuổi tôi tiếp xúc với Phật pháp, học triết học với thầy 

Phương. Trước lúc đó, chúng tôi có quan niệm rất sai lầm, xã hội hiện nay rất phổ biến, cho 

rằng Tôn giáo là mê tín, rất coi nhẹ Phật giáo, vì sao vậy? Vì Phật giáo là đa thần giáo, cái gì 

cũng lễ lạy. Chúng ta biết những điều trong xã hội nhận định, Tôn giáo cao cấp chỉ có một 

thần, một vị chân thần, Tôn giáo cấp thấp là mê tín. Phật giáo bị liệt vào đa thần giáo_Tôn 

giáo cấp thấp. Quan niệm này đem đến cho chúng ta một ngộ nhận rất sâu sắc. 

Tôi theo thầy Phương không phải để học Phật, tôi theo thầy học triết học. Thầy dạy cho 

tôi một bộ triết học khái luận, mục sau cùng là triết học kinh Phật. Tôi có hoài nghi, thầy giới 

thiệu cho tôi nói: “Đức Thích Ca là nhà triết học vĩ đại nhất thế giới”. Xưa nay tôi chưa từng 

nghe  nói.  “Triết  học  kinh  Phật  là  đỉnh  cao  nhất  của  triết  học  trên  toàn  thế  giới”.  Đây  là 

nguyên văn của lời thầy, thầy đã dạy tôi như vậy. “Học Phật là hưởng thụ cao nhất của đời 

người”. Sau khi tôi tiếp thu, mới thay đổi quan niệm sai lầm này. 

Trước đó tuyệt đối không bước vào đạo tràng Phật giáo, tôi nhất định không vào tự viện. 

Thầy nói với tôi: “Triết học Phật giáo thật sự không ở trong chùa. Tôi hỏi: vậy ở đâu? Thầy 

nói: “ở trong kinh điển”. Lời nói này rất quan trọng! Thầy nói: những người xuất gia trong tự 

viện trước đây, đích thực đều là nhà đại học vấn, đều là những bậc có đạo đức, có tu dưỡng, 

có học vấn. Chùa chiền hiện nay, những người học Phật này họ không học nữa, không siêng 

năng học tập, học tập rất sơ sài. Nếu thật sự muốn nghiên cứu triết học Phật giáo, phải bắt 

đầu từ nơi kinh điển. Thầy đã chỉ đường cho tôi. 

726  Tập 450 



Nửa năm sau đó, khoảng tháng tư tháng năm, thầy giảng cho tôi về triết học trong kinh 

Phật,  thời  gian  hai  tháng,  chúng  tôi  học  một  tuần  một  lần,  hai  tiếng  đồng  hồ.  Hình  như  là 

tháng bảy quen được Chương Gia đại sư. Lần đầu tiên gặp người xuất gia. Tôi rất cung kính, 

đối với thầy rất cung kính, đưa ra một vấn đề xin thầy chỉ giáo: Từ chỗ thầy Phương con biết 

được Phật giáo là đại học vấn, Phật giáo không phải mê tín. Trong nhà Phật có phương pháp 

để chúng ta nhanh chóng thâm nhập cảnh giới chăng? Tôi đưa ra một vấn đề như vậy. 

Chương  Gia  đại sư  nghe  xong nhìn  tôi, tôi  cũng nhìn  ông, chúng  tôi nhìn nhau  khoảng 

hơn nửa tiếng không nói câu nào. Đại sư nhìn tôi, tôi không hiểu là ý gì, tôi nhìn đại sư là đợi 

ông khai thị. Thật ra đến mười mấy năm sau tôi mới biết, mới minh bạch ông nhìn tôi lâu như 

vậy là ý gì. Người trẻ tuổi tâm trôi nổi, tức là tâm không định, nói với quý vị cũng vô dụng, 

nhất định phải đợi quý vị định tâm ông mới dạy. Thế nên một nửa tiếng đồng hồ giống như 

nhập  định  vậy.  Đại  sư  mở  miệng  nói  một  chữ:  có!  Tinh  thần  chúng  tôi  lập  tức  phấn  chấn 

lên_có! Sau khi nói một chữ xong, ông lại không nói gì nữa. Lần này thời gian ngắn, khoảng 

sáu bảy phút, đợi sáu bảy phút.  Vừa nói một chữ “có” thì tinh thần chúng tôi lại phấn chấn 

lên, định công không còn, đây đều là tập khí của tuổi trẻ. 

Đại sư nói với tôi sáu chữ: “nhìn phải thấu, buông phải được”, như vậy có thể nhập vào 

cảnh giới. Nhìn thấu là thấu triệt chân tướng sự thật, điểm này không dễ, nếu không thấu triệt 

làm  sao  buông  bỏ  được?  Thật  sự  thấu  suốt,  cần  buông  bỏ  quý  vị  sẽ  buông  bỏ,  không  cần 

buông bỏ quý vị sẽ giữ chặt. Ngày đầu tiên gặp mặt, gần hai tiếng đồng hồ, nói chuyện không 

đến 20 câu. Chương Gia đại sư đích thực để lại ấn tượng cho người khác, đi đứng nằm ngồi 

đều ở trong định. Ngôn ngữ từ tốn, động tác cũng rất chậm, thật giống như trong kinh điển 

nói: “Na già thường tại định, vô hữu bất định thời”. Tôi theo đại sư ba năm, thấy được một 

người, đến khởi tâm động niệm cũng đều ở trong định, thật hiếm có. 

Tôi học Phật 60 năm, nền tảng học Phật của tôi có thể nói là do đại sư đặt. Thầy Phương 

giới thiệu Phật pháp cho tôi, thật sự đặt nền móng Phật giáo cho tôi là theo học với đại sư ba 

năm. Đại sư vãng sanh, tôi theo học với thầy Lý ở Đài Trung mười năm. Không có giáo dục 

cắm rễ ba năm của đại sư, tôi ở chỗ thầy Lý không học được nhiều như vậy. Thế nên giáo 

dục  cắm  rễ  của  Chương  Gia  đại  sư  vô  cùng  quan  trọng.  Vạch  rõ  tông  chỉ,  chính  là  đem 

nguyên tắc tu học cao nhất nói cho tôi. 

Phải nhìn thấu, nhìn thấu giúp buông bỏ, buông bỏ giúp cho nhìn thấu. Từ sơ phát tâm 

đến Như Lai địa, hai phương pháp này hổ tương nhau để thành tựu. Giống như đi cầu thang 

vậy, đi lên từng tầng từng tầng một. Nhìn thấu giúp buông bỏ, buông bỏ giúp nhìn thấu. Quý 

vị nhìn thấu nhất định phải buông bỏ, nếu không buông bỏ, chỉ lên được một tầng là không 

lên được nữa. Nếu muốn đi lên trên thì phải buông bỏ. Buông bỏ giúp quý vị càng nhìn thấu, 

như vậy quý vị lại buông bỏ hơn, điều này ở đây nói về hành xả. 

Tập 450  727 



Buông  bỏ  gì?  Buông  bỏ  hư  vọng.  Trong  Kinh  Bát  Nhã  dạy  rằng:  “phàm  sở  hữu  tướng 

giai thị  hư vọng”. Không xả bỏ những thứ hư vọng thì làm sao thấy được những thứ chân 

thật! Chân thật là gì? Chân thật là tự tánh. Minh tâm kiến tánh là mục tiêu cuối cùng của Phật 

giáo đại thừa. Đại thừa, quý vị xem tám tông phái đại thừa, trong kinh nói tám vạn bốn ngàn 

pháp môn, đây là đại thừa. Đó là nói tám vạn bốn ngàn phương pháp khác nhau, phương thức 

khác nhau. Nguyên tắc chỉ đạo chung của nó đều là nhìn thấu buông bỏ, bất kỳ phương pháp 

nào cũng không rời nguyên tắc này. Buông bỏ tất cả, lập tức thấy tánh, thế nên Phật pháp 

cũng phải buông bỏ. 

Trong Kinh Kim Cang Đức Phật dạy rất hay, rất nhiều người đều đã đọc: “Pháp còn phải 

xả, huống là phi pháp”. Pháp ở đây chính là Phật pháp, không thể chấp trước vào Phật pháp. 

Vì sao vậy? Vì Phật pháp là kiến lập đối với pháp thế gian, pháp thế gian không còn thì làm 

gì có Phật pháp? Thế nên Phật pháp không phải thật. Trước khi chưa kiến tánh, Phật pháp rất 

hữu  ích,  chúng  ta  cần  phải  nương  tựa  nó.  Khi  kiến  tánh  rồi,  phải  lập  tức  buông  bỏ,  không 

buông  bỏ  không  thể  kiến  tánh.  Học  bao  nhiêu  năm  như  vậy,  cuối  cùng  chúng  ta  đã  hiểu. 

Trong  kinh  giáo  đại  thừa  Đức  Phật  thường  dạy,  chúng  ta  dùng  tư  tưởng  của  Kinh  Hoa 

Nghiêm: buông bỏ chấp trước đối với tất cả pháp của thế xuất thế gian, không còn chấp trước 

nữa, quý vị liền thành A la hán, quý vị đã lấy được học vị đầu tiên trong nhà Phật. Thế nên 

phải  biết  rằng,  A  la  hán,  Bồ  Tát,  Phật  là  danh  xưng  của  học  vị  trong  nhà  Phật.  Như  trong 

trường đại học hiện nay: Tiến sĩ, thạc sĩ, đại học, A la hán là đại học. Buông bỏ phân biệt, lấy 

được  học  vị  thứ  hai_Bồ  Tát.  Không  khởi  tâm  không  động  niệm,  lấy  được  học  vị  cao 

nhất_quả vị Phật. Thế nên Phật Bồ Tát không phải thần minh, không phải thần tiên, đích thực 

không liên quan gì đến Tôn giáo, đó là danh xưng của học vị. Tất cả chúng sanh vốn là Phật, 

nói cách khác, học vị Phật này  mỗi người đều có thể đạt được. Ba học vị này người người 

đều có phần, quý vị có chịu buông bỏ chăng? 

Lục căn chúng ta đối với cảnh giới lục trần: Mắt thấy sắc, tai nghe âm thanh. Buông bỏ 

không phải là buông bỏ trên mặt sự, trên mặt sự không chướng ngại, lý sự vô ngại, sự sự vô 

ngại. Là trong tâm buông bỏ, thật buông bỏ, về mặt sự hoàn toàn hòa hợp. Quý vị làm cho sự 

việc càng viên mãn, càng thiện xảo, trong tâm không hề chấp trước một chút gì, đây là trí tuệ 

chân thật của Phật pháp. Nếu buông bỏ trên sự tướng, thì hà tất Đức Thế Tôn phải đến thế 

gian này? Không cần đến! Ngài đến thế gian này, vì chúng ta mà thị hiện bát tướng thành đạo, 

vì chúng ta thị hiện giảng kinh giáo hóa suốt 49 năm. Ngài y theo sự mà làm, nhưng trong 

tâm đều không chấp trước chút dấu vết nào. 

Nếu chúng ta hỏi, lúc còn tại thế, Đức Phật trú thế 80 năm, ngài có khởi tâm động niệm 

chăng? Nói cho chư vị biết, ngài xưa nay không hề khởi tâm động niệm, bản lĩnh của ngài 

chính là đây. Vì sao không khởi tâm không động niệm? Ngài thấu triệt được tất cả pháp ở thế 

gian đều không phải thật. Như hiện nay các nhà khoa học nói, hiện tượng vật chất không phải 

thật,  nó  là  giả.  Hiện  tượng  tinh  thần  cũng  không  phải  thật,  cũng  là  giả.  Đến  hiện  tượng  tự 

728  Tập 450 



nhiên đều không phải thật. Trong 3000 năm trước, ngài đã rõ ràng thấu suốt. Vấn đề này đến 

30 năm gần đây, các nhà lượng tử học mới đưa ra kết luận, hoàn toàn giống với trong kinh 

Phật nói. 

Hiện nay chúng ta có thể khẳng định lời thầy Phương nói: “Đức Như Lai là nhà đại triết 

học”. Bây giờ chúng ta có thể nói: Đức Thế Tôn không những là nhà đại triết học, cũng là  

nhà đại khoa học. Những vẫn đề khoa học và triết học không thể giải quyết được, kinh điển 

đại thừa giải quyết được. Chỉ là hiện tại thật không may, xã hội đại chúng cho rằng đây là 

Tôn giáo, cho rằng nó mê tín không chịu học, quả thật rất đáng tiếc! Nếu nhiều người học tập, 

nhiều người hiểu, nó thật sự giải quyết được vấn đề, giải quyết vấn đề gì? Giúp xã hội hiện 

tại khôi phục hòa bình, quý vị nói lợi ích này lớn biết bao. Có thể giúp trái đất này hóa giải 

thiên tai. Điều này khoa học không làm được, Phật pháp có thể làm được, vì sao vậy? Vì Phật 

pháp biết được căn bản của hiện tượng vũ trụ, nó rốt cuộc là gì Phật pháp đều rõ ràng minh 

bạch. Trong kinh Đức Phật nói rất thấu đáo, rất nhiều người đều nói được, nhưng không lãnh 

hội được ý nghĩa chân thật của nó. Đức Phật thường dạy: “Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh”, 

nhưng không ai hiểu. 

Ở đây Định giác chi, nghĩa là khiến tâm trú vào một cảnh giới, đạo lý này rất thâm sâu. 

Làm được điều này là có thể giải quyết vấn đề. Làm thế nào để hóa giải được thiên tai? Dạy 

học. Đem những đạo lý tinh túy của Phật pháp, giảng giải rõ ràng cho mọi người giác ngộ. Ý 

niệm  chuyển đổi, buông bỏ ý niệm bất thiện. Điều này trong hành xả nói: tương ưng với tự 

tánh, những ý niệm thiện khởi lên, xã hội và địa cầu, tất cả những gì bất thiện đều không còn, 

vì sao vậy? Vì hiện tượng tinh thần, hiện tượng vật chất đều sanh ra từ ý niệm. Điều này mãi 

đến thời cận đại mới được các nhà khoa học phát hiện. Tuy đã phát hiện, nhưng trong giới 

khoa học người đề xướng không nhiều, nguyên nhân vì sao? Vì nhận thức không rõ về vấn đề 

này, mục tiêu và phương hướng của họ vẫn nghiên nặng về vật lý. Nó vượt lên trên vật lý, 

đây là tâm lý, tâm lý là nền tảng của vật lý. Nói cách khác, tâm lý có thể thay đổi vật lý, vật 

lý không thể nào thay đổi tâm lý. Thế nên hành xả rất quan trọng! 

Sau khi buông bỏ, quý vị xem tâm rất bình thản, tâm địa thanh tịnh, không nhiễm chút 

trần, không nên nghĩ đến quá khứ. Vì sao vậy? Vì đó là vọng tưởng, nghĩ đến vị lai cũng là 

vọng  tưởng.  Người  thật  sự  có  trí  tuệ,  không  có  vọng  tưởng,  hoàn  toàn  chú  trọng  hiện  tại, 

mười phương tam tế đều không có. Mười phương không có, không gian là giả, tam thế không 

có, thời gian không phải thật. Điều này trong Pháp tướng tông của đại thừa, khi nhập môn đã 

học,  quý  vị  xem  Pháp  tương  tông  nhập  môn  học  Bách  Pháp  Minh  Môn.  Trong  Bách  Pháp 

Minh Môn dạy rất rõ ràng: Thời gian, không gian không phải thật. Thời không liệt vào loại 

nào? Bất tương ưng hành pháp. Bất tương ưng hành pháp nói như cách nói hiện nay chính là 

khái niệm trừu tượng, chắc chắn không có sự thật, là thuộc về khái niệm trừu tượng, từ trong 

khái niệm trừu tượng sản sinh ra. Chấp trước hình như là nó có, trên thực tế nó không tồn tại. 

Tập 450  729 



Thời  gian  trong  bất  tương  ưng  hành  pháp  gọi  là  thời  phân,  phân  của  phân  biệt.  Không 

gian  gọi  là  phương  phân,  không  gian  nói  về  tứ  phương,  tứ  duy,  thượng  hạ,  nên  gọi  nó  là 

phương phân. Phương phân ngày nay gọi là không gian, thời phân chính là nói thời gian, thời 

gian và không gian đều không phải thật. Thế nên không cần nghĩ đến vị lai, cũng không nên 

nghĩ về quá khứ, nắm bắt hiện tại, thật tâm niệm Phật, như vậy quý vị đạt được lợi ích mà 

chính mình không tưởng tượng được. Đó là thật không phải giả, khi đạt được sẽ vĩnh viễn 

không bao giờ mất đi. 

Bên dưới giới thiệu về một nhận xét khác_Hội Sớ, đây là một vị đại đức của Tịnh tông 

Nhật Bản. Trong Hội Sớ, ông giải thích cho chúng ta về Thất giác chi, rất đáng để tham khảo. 

Thất  giác  chi,  đầu  tiên  là  trạch  pháp  giác  chi_Trạch  pháp  giác  phần,  ở  đây  gọi  là  Thất 

giác phần. “Trí tuệ quán chư pháp thời, thiện năng giản biệt chân ngụy. Bất mậu thủ chư hư 

ngụy  pháp,  cố  danh  trạch  pháp”.  Ý  nghĩa  tương  thông  với  những  gì  chúng  ta  nói  ở  trước, 

nhưng chúng ta xem Hội Sớ hình như dễ hiểu hơn. Pháp là tất cả pháp, thế gian pháp, Phật 

pháp, nhưng không thể xa rời trí tuệ. Trí tuệ từ đâu mà có? Nền tảng của trí tuệ đến từ định, 

chính là tam học giới định tuệ. Nhân giới được định, nhân định khai tuệ, thế nên trí tuệ không 

phải từ bên ngoài vào, do định mà có. Nghe kinh nghe pháp đại triệt đại ngộ, làm dẫn phát trí 

tuệ trong tự tánh của chúng ta, không phải từ bên ngoài vào. Đạo lý này nhất định phải hiểu. 

Trong tự tánh chúng ta có trí tuệ viên mãn. Trong Kinh Hoa Nghiêm Đức Phật nói một 

cách rõ ràng: “Tất cả chúng sanh đều có trí tuệ đức tướng của Như Lai”. Hay nói cách khác, 

chúng ta không thiếu bất kỳ điều gì. Tự tánh của chúng ta là chân tâm, trong chân tâm đầy đủ 

trí tuệ, trí tuệ vô lượng vô biên. Chẳng những có trí tuệ, mà còn có năng lực gọi là vạn đức 

vạn năng. Vạn đức vạn năng là câu thông thường các Tôn giáo khen ngợi các vị thần. 

Đức Thế Tôn dạy chúng ta rằng, mỗi người chúng ta đều có, không những có năng lực, 

mà  còn  có  tướng  hảo.  Tướng  hảo  ngày  nay  gọi  là  phước  báo,  phước  báo  quý  vị  quá  lớn, 

không thiếu thứ gì. Quý vị rất viên mãn, trí tuệ viên mãn, năng lực viên mãn, tướng hảo viên 

mãn, thế nên trong Phật pháp đại thừa nói: “Tất cả chúng sanh vốn là Phật”. Vì sao vậy? Vì 

chúng ta có chân tâm, chân tâm chính là Phật. Bất luận đọa lạc vào đường ngạ quỷ, địa ngục 

hay súc sanh, thì chân tâm cũng vẫn tồn tại, chân tâm không biến chất, chân tâm nó ra sao? 

Trong Lục Tổ Đàn Kinh nói rất rõ, thứ nhất là thanh tịnh, căn bản không hề bị ô nhiễm. Thứ 

hai là bất sanh bất diệt, thứ ba là vốn tự đầy đủ. Chính là Đức Phật nói, chúng ta đầy đủ trí 

tuệ, đầy đủ đức năng, đầy đủ tướng hảo, không thiếu thứ gì. Thứ tư là vốn không dao động, 

chân tâm chúng ta vốn là định, xưa nay chưa từng dao động. Sau cùng là năng sanh vạn pháp. 

Điều này nói rằng, toàn thể vũ trụ là do chân tâm chúng ta biến hiện ra. Trong kinh điển đại 

thừa thường nói: “Ngoài tâm không có pháp, ngoài pháp không có tâm”, tất cả pháp đều do 

chân tâm biến hiện ra. 

730  Tập 450 



Hiện nay khi quý vị quán chiếu các pháp, có thể phân biệt được chân ngụy. Chân là gì? 

Chân tâm năng sanh năng hiện là chân, vạn pháp sở sanh sở hiện là giả, nó không phải thật, 

vì sao vậy? Thật thì nó vĩnh hằng bất biến, giả nên nó biến hóa trong từng sát na. Hiện nay 

chúng ta dùng là vọng tâm, A lại da là vọng tâm, tánh chất của A lại da là gì? Là sát na không 

ngừng. Như chúng ta xem ti vi vậy, màn hình ti vi như như bất động, đó là chân tâm. Hình 

ảnh hiện ra trên màn hình là sát na không ngừng, điều này quý vị hiểu. Những hình ảnh đó 

đều là giả, không phải thật, phàm những gì động đều là giả, bất động là thật. Nhưng ngày nay 

thật và giả hợp thành một, khó mà phân biệt được. 

Ở đây nói, quý vị có trí tuệ sẽ thấy được_như quý vị xem ti vi, có thể thấu triệt một cách 

rõ ràng cái gì là chân, cái gì là vọng. Chân là màn hình, nó không có gì cả, vọng là sắc tướng 

hiện ra trên màn hình, là giả. Nếu quý vị biết xem ti vi sẽ thành Phật, vấn đề là quý vị có biết 

xem hay không! Khi nhìn rõ điều này, quý vị thấy cả đại thiên thế giới này, cái hiện thực đa 

dạng của đại thiên thế giới này, toàn là giả, là sắc tướng trên ti vi. Chân là gì? Chân là tự tánh 

như như bất động. Tự tánh là chân, tự tánh năng sanh năng hiện, tự tánh là thanh tịnh, tự tánh 

là bình đẳng, tự tánh giác mà không mê, tự tánh là thuần thiện thuần tịnh. 

Trong cuộc sống hằng ngày của chúng ta, phải nắm chắc vấn đề này, sau đó tùy duyên, 

tùy  thuận  những  sắc  tướng  này,  sắc  tướng  không  chướng  ngại  chân  tánh,  chân  tánh  cũng 

không chướng ngại sắc tướng, chân vọng là một không phải hai. Chính là ở chỗ quý vị có thể 

thấy rõ ràng minh bạch, không bị những hư vọng lừa gạt, vấn đề liền được giải quyết. Sao 

không bị nó gạt? Quý vị hiểu rõ chân tướng sự thật, quý vị còn chấp trước ở trong đó sao? 

Quý vị còn khởi tâm động niệm sao? Quý vị còn phân biệt sao? Còn muốn khống chế nó sao? 

Còn muốn chiếm hữu nó sao? Không, những ý niệm này hoàn toàn không có. Đây gọi là “xả 

chư vọng mậu”, mậu là sai lầm. 

Quý vị ở trong sắc tướng này, nghĩa là trong đại thiên thế giới này, trong mười pháp giới, 

quý vị căn bản không có động tâm, đó là hạng người nào? Đó chính là Phật đã đến. 

Khi Đức Phật còn tại thế, trú thế 80 năm, như chúng ta vậy. Sáu căn tiếp xúc với cảnh 

giới  sáu  trần  bên  ngoài,  ngài  có  chấp  trước  chăng?  Không  có,  ngài  có  phân  biệt  chăng? 

Không, ngài có khởi tâm động niệm chăng? Cũng không. Nói tiếp với quý vị, ngài có thuyết 

pháp chăng? Không có, ngài ở trong nhất chân pháp giới. Ngài thị hiện hòa đồng trong mười 

pháp giới, tuy giống như mọi người, nhưng ngài không nhiễm chút bụi trần, đây là trạch pháp. 

Ngài vì chúng ta mà biểu diễn, vì chúng ta mà làm thí nghiệm, hàng lợi căn vừa nhìn đã hiểu. 

Trong  Tông  môn  nói,  hàng  thượng  thượng  căn  họ  vừa  nhìn  liền  thấu  triệt  ngay,  hàng 

trung hạ căn không được như vậy. Không những họ thấy không hiểu, mà còn không nhận ra 

được, họ  hoàn  toàn bị sắc  tướng  mê  hoặc,  không  biết sắc tướng  là  giả.  Những  cái thật họ 

quên hết, không biết có cái chân thật tồn tại. Giống như mê xem ti vi vậy, mê vào những hình 

ảnh đó, căn bản không biết màn hình tồn tại, có hạng người này. Sau khi thấu triệt vấn đề này, 

Tập 450  731 



đích thực mười pháp giới y chánh trang nghiêm, giống như một vở kịch, giống như một giấc 

mộng vậy. Thế nên Đức Phật dạy chúng ta, phải dùng tâm thuần tịnh thuần thiện để đối đãi, 

đó chính là tích lũy công đức. Tích lũy công đức, nhưng không có ý niệm tích lũy công đức, 

vì sao vậy? Vì có ý niệm tích lũy công đức là sai, lại bị đọa lạc. Chúng ta đã học được không 

ít, trong lần học tập Vô Lượng Thọ Kinh Giải này, toàn bộ giáo nghĩa đại thừa đều ở trong 

này. 

Thế nên then chốt ở đây chính là chữ “thiện”, “thiện băng giản biệt chân ngụy”, nên chọn 

lựa của quý vị là chính xác. Nếu quý vị có thể khẳng định được điểm này, thì nhất định phải 

tin, Đức Phật chọn cho chúng ta nhất định chính xác. Ngài đã chọn gì cho chúng ta? Thập 

thiện, Tam quy, Ngũ giới, Lục hòa, Lục độ, đây đều là ngài chọn cho chúng ta, chắc chắn là 

chân  thật. Vì sao vậy?  Giúp  chúng  ta  minh tâm  kiến  tánh, từng bước  từng bước hướng  lên 

cao, giúp chúng ta trở về tự tánh. 

Chúng ta từ vô thỉ vô minh khởi lên, đây chính là mê, càng mê càng sâu, không quay đầu 

được. Chúng ta gặp được toàn là người mê hoặc điên đảo. Gặp được Phật, đây  mới là đại 

hạnh  trong  bất hạnh, vì sao  vậy?  Vì  Ngài  không  mê  hoặc, ngài  là người  minh  bạch, có thể 

giúp chúng ta, dẫn dắt chúng ta ra khỏi mê lầm này, vượt ra khỏi luân hồi lục đạo, vượt ra 

khỏi mười pháp giới, trở về tự tánh, chỉ có ngài mới làm được điều này. Nếu chúng ta không 

tin ngài, như vậy là mê đến cùng, vĩnh viễn mê lầm như vậy. Gặp được nhiều cơ hội như vậy, 

nhưng không có duyên với mình. Thế nào là không có duyên? Không tin nó, định vị nó vào 

nơi mê tín, định vị vào trong Tôn giáo. Thế nào là Tôn giáo cũng không biết, người khác nói 

Tôn giáo là mê tín, chúng ta cũng nói nó là mê tín, cách làm này quá khinh suất. 

Chúng ta thử tra xem, hai chữ Tôn giáo này nói gì? Hai chữ này đầu tiên đề xuất ra không 

phải là người Trung quốc. Nói để chư vị biết, là người Nhật Bản, người Nhật Bản đưa ra hai 

chữ Tôn giáo này, sau này truyền đến Trung quốc, người Trung quốc tiếp nhận. Tôi tin rằng 

người Nhật Bản đầu tiên đưa ra vấn đề này là người có học vấn, không phải là người hồ đồ. 

Vì nghĩa của hai chữ này quá hay, quý vị tra từ điển, chữ tôn này giải thích như thế nào? Tôn 

có ba nghĩa: thứ nhất là chủ yếu, thứ hai là quan trọng, thứ ba là tôn sùng, nó có ba nghĩa này. 

Giáo là giáo dục, dạy học, giáo hóa. Hợp hai chữ Tôn giáo lại, nó có nghĩa rất hay: Giáo dục 

chủ yếu, dạy học quan trọng, giáo hóa tôn sùng, quá chính đáng đúng không? 

Phù hợp với điều kiện này, đây là giáo dục chí cao vô thượng, như vậy có thể không học 

sao? Thế nên tôi thường nghĩ, sử dụng danh từ này đầu tiên là người có học vấn, không phải 

người bình thường, người bình thường không nói được như vậy. Nói Phật là Tôn giáo hoàn 

toàn xứng đáng, là giáo dục quan trọng nhất trong mười pháp giới, là dạy học quan trọng nhất 

của Tịnh độ tông, dạy học quan trọng nhất trong giáo dục chủ yếu. Quý vị có thể gặp được 


môn học như thế, siêng năng học tập, trong đời này quý vị có thể thành Phật, có thể trờ về tự 

tánh ngay trong đời này, như vậy không đáng quý sao? Điều này được gọi là giáo hóa tôn 

sùng nhất. Nó không sai, sai là do chúng ta không nhận thức, ngộ nhận hai chữ Tôn giáo này, 

732  Tập 450 



hiểu sai về nó.      Ai chịu thiệt? Bản thân thiệt thòi. Phật Bồ Tát không chịu thiệt, kinh điển 

không chịu thiệt, chịu thiệt là do bản thân mình hồ đồ, bản thân quá sơ suất. 

Thứ  hai  là tinh  tấn  giác phần. “Tinh  tấn  tu  chư  đạo  pháp  thời, thiện  năng giác  liễu, bất 

mậu hành ư vô ích chi khổ hành, thường cần hành tại chân pháp trung, cố danh tinh tấn”. Ở 

đây không còn tu khổ hạnh vì không có lợi ích. Lúc đức Phật còn tại thế, từng biểu diễn học 

khổ hạnh tăng, mọi người chúng ta đều tu khổ hạnh, Đức Phật cũng tu khổ hạnh. Sau cùng 

thì như thế nào? Đức Thế Tôn bỏ pháp tu khổ hạnh, không tu nữa. Có năm người tu khổ hạnh 

cùng ngài, chính là năm tỳ kheo, sau đó trở thành tỳ kheo, đều là gia tộc của ngài, vương tử 

muốn ra đi cầu đạo, chắc cũng phải có người chăm sóc, mấy người này rất khâm phục ngài. 

Khi Đức Thế Tôn bỏ pháp tu khổ hạnh, họ tưởng rằng Đức Phật thoái tâm, nên bỏ ngài, đến 

Vườn Lộc Uyển tu hành. 

Ở đây nói lên điều gì? Tu khổ hạnh không có lợi ích, không thể giúp chúng ta khai ngộ, 

không thể giúp chúng ta kiến tánh, quý vị tu nó làm gì? Phật pháp coi trọng khổ hạnh, vì sao 

vậy? Vì quý vị buông được. Tham sân si mạn nghi nhất định phải buông bỏ, nên khổ hạnh có 

lợi ích. Nhưng khổ hạnh nhất định phải có trí tuệ để nhận thức nó, có lợi ích lớn đối với việc 

minh tâm kiến tánh của chúng ta. Nếu không có lợi ích đối với việc minh tâm kiến tánh, thì 

không nên tu nó. Có thể giúp chúng ta minh tâm kiến tánh, nhất định phải tu, đây không phải 

là mê tín, không phải tu luyện mù quáng. 

Ngày  ăn  một  bữa,  người  thường  cho  rằng  đây  là  khổ  hạnh,  quý  vị  có  cần  tu  chăng? 

Không cần thiết. Thiền tông đề xướng tọa thiền, thiền hành. Tu hành chơn chánh, niệm Phật 

đường cũng như nhau. Quý vị không nên ăn quá no, no quá dễ hôn trầm, không có tinh thần, 

ngủ gục. Cũng không nên đói quá, đói trong lòng khó chịu, không định được. Thế nên niệm 

Phật đường hay Thiền đường, đều cần điều gì? Không no không đói, phải duy trì trạng thái 

này,  như  vậy  phải  làm  sao?  Chỉ  ăn  ít  lại  nhưng  dùng  nhiều  bữa,  dùng  phương  pháp  này. 

Ngoài ba bữa cơm ra, còn có điểm tâm, ngày đêm không ngừng chăm sóc mình. Thế nên khi 

quý vị đói, đều có điểm tâm, ăn một ít, không nên ăn quá nhiều. Khiến tinh thần quý vị no đủ, 

dễ dụng công tu tập. 

Điều này khác với các Tôn giáo của Ấn độ, họ coi trọng khổ hạnh, nhưng họ không làm 

như vậy, cũng may Phật giáo không phải là Tôn giáo, Phật giáo là dạy học, là giáo dục. Điểm 

này chúng ta phải nhận thức rõ ràng, giáo dục Đức Phật, gọi đơn giản là Phật giáo, gọi đầy đủ 

là “Phật đà giáo dục”, như vậy mới đúng. Giáo dục Đức Phật coi trọng định, khai ngộ, điều 

này rất quan trọng. Như thế nào để được định? Nhất định là trì giới. Trì giới giúp chúng ta 

được định, định giúp quý vị khai ngộ, thế nên khai ngộ là mục tiêu tối thượng, đại triệt đại 

ngộ. 

Ngộ có tiểu ngộ, có đại ngộ, có triệt ngộ, có ba giai đoạn. Tiểu ngộ là A la hán, Bích Chi 

Phật. Đại ngộ là Bồ Tát. Triệt ngộ tức đã thành Phật, cũng gọi là pháp thân đại sĩ, pháp thân 

Tập 450  733 



đại sĩ đại triệt đại ngộ. Thế nên đại triệt đại ngộ là Phật, đại ngộ là Bồ Tát, tiểu ngộ là Thanh 

văn, Duyên giác, điều này không giống với tư tưởng trong Tôn giáo. Chúng ta muốn học Phật, 

ở trong thời đại này cũng không phải dễ. Vì sao vậy? Vì xã hội loạn, nhà Phật cũng không 

được ổn định. Phật giáo hiện nay, tôi thường nói, ít nhất có sáu loại hình thức không giống 

nhau, xuất hiện trong xã hội. 

Thứ nhất là giáo dục của Đức Thế Tôn_Phật giáo, đây là nguyên chất nguyên vị không hề 

thay đổi. Lúc đức Thế Tôn tại thế, ngài dạy học suốt 49 năm_Phật giáo truyền đến Trung 

quốc là như vậy, là giáo dục. Phật giáo biến thành Tôn giáo, chính là hiện nay nói Tôn giáo 

mê tín. Trong lịch sử không quá 300 năm, thời Càn Long nhà Thanh vẫn là giáo dục, biến 

chất  hình  như  là  sau  thời  Càn  Long.  Thật  sự  bắt  đầu  chuyển  biến,  hiện  nay  tôi  nhận  thấy, 

hình như là vào thời Từ Hy Thái Hậu. Lịch đại đế vương thời nhà Thanh đều là đệ tử Phật, 

rất nhiều cao tăng trong nhà Phật được phong làm quốc sư, các bậc đế vương rất tôn trọng 

người xuất gia. Chỉ có Từ Hy Thái Hậu, khi bà nắm quyền, tự xưng là lão Phật gia, coi tất cả 

Phật Bồ Tát đều ở dưới, còn bà thì ở trên, bà là lão Phật gia.      Hành động này ảnh hưởng rất 

lớn,  vì  sao  vậy?  Trên  làm  dưới  theo.  Từ  Hy  không  coi  trọng  Phật  giáo,  không  coi  trọng 

truyền thống văn hóa, tư tưởng người bên dưới tự nhiên cũng lãnh đạm đối với truyền thống 

văn hóa và Phật giáo. Chỉ thể hiện bên ngoài, còn thực tế người học Phật chơn chánh rất ít, 

gọi là bằng mặt không bằng lòng. Có người giảng dạy, nhưng không có người thực hành, gọi 

là ngụy quân tử, đây là tình hình 100 năm sau cùng của thời Mãn Thanh. Từ Hy thái hậu ảnh 

hưởng 100 năm sau cùng này, hỏng hết. 

Sau khi nhà Thanh mất đến nay là 100 năm, trong 100 năm này càng tồi tệ hơn, chẳng 

những không có người chân tu, đến người giảng dạy cũng không có. Chúng ta muốn học phải 

làm sao? Thế nên tôi rất cảm ân thầy Phương Đông Mỹ, ông đã nhắc nhở tôi: Triết học kinh 

Phật trong kinh điển chứ không ở trong tự viện. Khai thị này ảnh hưởng rất lớn đối với tôi, 

tôi biết phương hướng, biết mục tiêu, biết nên đến đâu để học. Gặp được Chương Gia đại sư, 

ông là một người minh bạch, rất đáng nể. Tôi xuất gia là đại sư lựa chọn giúp tôi_khi tôi hỏi 

đại sư, tương lai tôi nên đi theo con đường nào, ngài liền dạy tôi xuất gia, học theo Đức Như 

Lai.  Tôi  chính  thức  đọc  sách  Phật  đầu  tiên,  là  do  ngài  dạy,  như  Thích  Ca  Phổ,  Thích  Ca 

Phương  Chí.  Ngài  nói  tôi  muốn  học  Phật,  đầu  tiên  phải  nhận  thức  về  Đức  Thế  Tôn,  nếu 

không biết về ngài, rất dễ đi sai đường, đi vào đường xấu, nhất định phải biết về ngài. Đức 

Phật là gương mẫu, là điển hình, cần phải học tập ngài. Những chỉ đạo này đều rất quý giá, 

khiến cuộc đời tôi không đi những bước đường oan uổng, và đi mãi cho đến nay. Chẳng qua 

không ai nhắc nhở tôi, thâm nhập một môn, huân tu lâu dài, điều này thầy không nhắc nhở tôi. 

Nếu lúc đó có thầy, tôi rất nghe lời, có người đốc thúc nghiêm ngặt, dạy tôi thâm nhập 

một môn, huân tu lâu dài, thì thành tựu ngày nay của tôi không chỉ như vậy, không biết là cao 

gấp mấy lần! Vì học Đức Phật, Đức Thế Tôn suốt đời không xây dựng chùa chiền, không có 

đạo tràng. Điều này tôi học được, suốt đời tôi không xây dựng đạo tràng, ở đâu có duyên thì 

734  Tập 450 



đến đó giảng kinh, thế nên đã kết duyên khắp thế giới. Không có nơi ở cố định, nơi nào mời 

thì đi đến đó, kết duyên rất rộng. Người ta muốn tôi giảng kinh luận gì, tôi liền giảng kinh 

luận đó, nên rất tạp, giảng quá nhiều, tất cả phải mấy mươi loại, không chuyên nhất. Chuyên 

nhất sẽ được định, sẽ khai trí tuệ, tôi học rất loạn, rất tạp, môn nào cũng thông chính là môn 

nào cũng không thông. Thế nên học tập 60 năm có chỗ ngộ, ngộ điều gì? Giải ngộ, không 

phải chứng  ngộ, chứng  ngộ  mới  có lợi ích thật sự.   Cuối cùng  tôi đã  hiểu, khi hiểu  rồi, tôi 

nghĩ tôi phải quay đầu dù tuổi đã lớn, vẫn còn kịp, thâm nhập một môn, huân tu lâu dài. Nhất 

môn là gì? Chính là một bộ kinh Vô Lượng Thọ này, các kinh luận khác đều buông bỏ hết, 

không giảng nữa, chỉ một bộ kinh! Bất kỳ nơi nào mời tôi đến giảng kinh, đều chỉ giảng bộ 

kinh này. 

Lần này ở Nhật Bản, thật hiếm có, tiền thủ tướng Cưu Sơn Nhật bản mời tôi, trưởng 

lão Thủy Cốc Hạnh Chánh của hội Phật giáo Nhật bản, đại diện Phật giáo Nhật bản mời, tôi 

đã đồng ý, qua bên đó giảng 48 tiếng đồng hồ kinh Vô Lượng Thọ. Nếu họ muốn nghe các 

kinh luận khác, giới thiệu pháp sư khác đến giảng, tôi không đi_thâm nhập một môn, thật sự 

hiểu ưu điểm này, nên phải quay đầu, không thể không quay đầu. 

Hiện tại giống như Kinh Kim Cang nói: Pháp còn phải xả, tôi đến Phật pháp cũng xả bỏ, 

không nắm giữ nữa, chỉ một bộ kinh này là đủ, ngoài ra đều xả bỏ hết, càng đơn thuần, đơn 

giản. Có một người đồng tu ở HongKong, tặng tôi một mái nhà tranh, quả thật rất nhỏ. Diện 

tích toàn bộ ngôi nhà đó, tôi thấy chỉ lớn bằng phòng nhiếp ảnh này. Toàn bộ diện tích chỉ 

lớn như vậy, nhưng nó có ba mẫu đất, ba mẫu đất, xung quanh trồng rau, làm một vườn rau 

nhỏ. Xung quanh cây cỏ hoa lá rất nhiều, đây là chọn sự yên tĩnh trong cái náo nhiệt, một nơi 

rất lý tưởng. Ngôi nhà này đã cũ, tất cả có hai dãy nhà, hai dãy nhà hợp lại cũng chỉ lớn bấy 

nhiêu đó thôi. Có một dãy nhà đã hơn 90 năm, một dãy khác hơn 70 năm, nhà cũ. 

Tôi định phá ra làm lại, nhưng ông cư sĩ tặng nhà cho tôi nói với tôi rằng: thầy không nên 

phá, nhà cũ này khi xây dựng, chất liệu đều rất tốt, hiện nay không có loại vật liệu này, ngôi 

nhà này mùa đông thì ấm mùa hè thì mát. Tôi nói tốt như vậy ư, đó là bảo địa, nên tôi đã tu 

sửa  nó chút  ít, cuối tháng này  hoàn  công.  Phòng bên  cạnh  rất nhỏ, gian phòng  chỉ lớn  như 

vậy, có năm gian phòng. Quý vị thử nghĩ xem, nhà chỉ lớn như vậy, có năm gian phòng. Một 

phòng đại khái chỉ bằng ba cái dường nhỏ, chỉ lớn như vậy, đặt chiếc giường và một cái bàn 

là chật. Một nơi rất nhỏ, tốt, bớt việc, một bộ kinh, ngoài ra không cần gì cả. Bây giờ tất cả 

kinh  sách  đều  giao  lại  cho  lớp  trẻ,  để  họ  cố  gắng  học  tập.  Sau  cùng  tôi  cũng  lưu  lại  tấm 

gương tốt để hậu nhân noi theo, đây là trạch pháp. 

Từng  giờ  từng  phút  đều  phải  lưu  ý  đến  sự  chân  thật,  trong  chân  thật  còn  có  chân  thật. 

Thực tế chính là Chương Gia đại sư dạy cho tôi: Nhìn thấu buông bỏ, buông bỏ nhìn thấu, 

nhìn  thấu  còn  phải  nhìn  thấu,  buông  bỏ  còn  phải  buông  bỏ,  chúng  ta  mới  có  thể  khế  nhập 

cảnh giới được. Tinh tấn phải càng tinh tấn, phải từ bỏ phương pháp tu khổ hạnh không có lợi 

ích, giúp chánh pháp cửu trú, chúng ta cũng phải giúp Phật pháp trở lại công việc dạy học. 

Tập 450  735 



Có những người trẻ tuổi muốn theo tôi xuất gia, tôi không nhận đệ tử. Trước đây hàng 

chữ Ngộ là Cô Hàn nhận, không phải tôi nhận. Điểm này tôi học ngài Ấn Quang, suốt đời 

không  thu  nhận  đệ  tử  xuất  gia,  có  thể  truyền  thụ  tam  quy,  không  thu  nhận  đệ  tử  xuất  gia. 

Theo tôi học giảng dạy, học kinh giáo, được! Tôi nhận học trò, không nhận đệ tử. 

Gần đây có một người muốn xuất gia, nhờ tôi tìm sư phụ cho, ông xuất gia với pháp sư 

Sướng  Hoài  ở  HongKong,  theo  tôi học kinh  giáo.  Chúng  tôi hy  vọng,  tương  lai trong đạo 

tràng nhỏ này, không cần nhiều, có năm người, năm vị tỳ kheo. Đức Thế Tôn ở tại Vường 

Lộc Uyển, năm vị tỳ kheo đã làm cho Phật giáo hưng khởi. Hiện nay chúng ta nếu có được 

năm người, năm người thật sự y giáo phụng hành, đề xướng giáo dục Phật giáo, chánh pháp 

cửu trú. Chúng tôi không cần đạo tràng lớn, chỉ cần nhỏ bằng phòng nhiếp ảnh này là được, 

có mạng internet. Hiện nay mạng internet quốc tế toàn thế giới có thể nhận được. Có mạng 

internet, năm người, mỗi người mỗi ngày giảng kinh ít nhất một tiếng đồng hồ, ngày ngày 

giảng, không được ít hơn một tiếng, mỗi người chuyên giảng một bộ. 

Nếu  chuyên  học  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  cũng  được,  tiến  độ  chúng  ta  giảng  không  giống 

nhau. Có người giảng từ đầu, có người giảng từ ở giữa, như vậy cũng có ưu điểm. Chư vị 

đồng học ở các nơi, làm phương tiện để họ học tập, dẫn dắt mọi người cùng học. Hoặc là 

chúng ta đem ngũ kinh nhất luận của Tịnh độ phổ biến rộng ra. Năm người, năm bộ kinh của 

Tịnh  độ,  một  người  chuyên  giảng  một  bộ,  phân  lượng  ít  nhất  là  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  Viên 

Thông Chương. Đại Thế Chí Viên Thông Chương có thể hợp cùng với Vãng Sanh Luận, học 

Viên Thông Chương cũng học Vãng Sanh Luận. Năm người như vậy cũng như một người 

vậy, đạo tràng Tịnh tông không nến quá tạp, không nên quá loạn. 

Chúng ta chỉ tự mình tu, tự  mình giảng trong phòng nhiếp ảnh, không ra ngoài. Không 

tham gia bất cứ hoạt động nào bên ngoài, tâm sẽ định. Chúng tôi hy vọng mười năm, mười 

năm ở trên núi này không ra khỏi cửa, tương lai mấy người này đều có thành tựu. Ít nhất là 

sau mười năm mới xuống núi, trong mười năm chắc chắn không hạ sơn, kiến lập một đạo 

tràng lục hòa kính như lý như pháp. Nhân số không cần nhiều, không quá mười người, đến 

người quan tâm chúng ta. Năm người xuất gia trong tương lai, phải có thêm năm vị cư sĩ tại 

gia cùng nhau học tập, chăm lo cuộc sống của chúng ta. Tôi cảm thấy như vậy là được, như 

vậy là có thể làm được, cũng có thể làm ra thành tích tốt. 

Tám tông phái của đại thừa, thích Thiền tông, có thể học như chúng tôi vậy, kiến lập một 

đạo tràng Thiền tông. Thích Thiên thai có thể kiến lập đạo tràng Thiên thai, nguyên tắc là 

mười năm không hạ sơn. Thiên thai tu chủ yếu là Pháp Hoa, tông của ngài Hiền Thủ tu chủ 

yếu là Hoa Nghiêm, ít nhất là mười năm, chuyên nghiên cứu một môn. Buông bỏ vạn duyên, 

đến Phật pháp cũng phải buông bỏ, quý vị mới thật sự có thành tựu. Nhất môn thâm nhập, 

trường thời huân tu, đây mới là thật sự tinh tấn giác. 

736  Tập 450 



Thứ ba: hỷ giác phần. “Nhược tâm đắc pháp hỷ, thiện năng giác liễu thử hỷ, bất y điên 

đão chi pháp nhi sanh hoan hỷ, trú chân pháp hỷ, cố danh hỷ”. Hỷ ở đây là gì? Thọ dụng, thật 

sự được lợi ích, lợi ích có hai loại. Một là thiền định, Phật pháp nói về tam  muội. Tu Tịnh 

tông được niệm Phật tam muội_hoan hỷ, tam muội là định. Cũng chính là nói, khởi tâm động 

niệm, phân biệt chấp trước không thể nói là hoàn toàn đoạn, nhưng đã bị khống chế, không 

khởi  tác  dụng. Dùng  phương  pháp  gì  để khống  chế?  Một  câu  Phật  hiệu, một  bộ  kinh  điển. 

Quý vị nghĩ, nghĩ đến kinh điển, quý vị niệm, niệm Phật hiệu. Ngoài điều này ra, nhất định 

phải buông bỏ, buông bỏ tất cả. 

Ngày nay lợi dụng công cụ khoa học, có thể lo thân mình, đồng thời kiêm thiện thiên hạ. 

Chúng ta dùng  mạng  internet để phát, dùng vệ  tinh để phát  sóng chương  trình, người  cùng 

chí hướng trên toàn cầu đều có thể cùng nhau tu học. Không cần ở một nơi, không cần phải 

quen biết. 

Ngày nay kiến lập một đạo tràng Tịnh độ, nên dùng phương thức và mô hình này, không 

cần tự viện am đường. Bớt lo bớt việc, phí dùng lại ít, hiệu quả, công đức thù thắng. Trong 

lòng  chúng  ta  luôn  kỳ  vọng,  tám  tông  phái  đại  thừa  đều  có  thể  hưng  thịnh,  chúng  ta  làm 

người dẫn đầu. Thế nên tâm được pháp hỷ, được pháp liền hoan hỷ. 

Giác liễu_Hoan hỷ này, không phải nương pháp điên đảo mà sanh, không có sai lầm, đây 

là trú chân pháp hỷ. Trong kinh giáo đại thừa thường nói: “Pháp hỷ sung mãn, thường sanh 

tâm hoan hỷ”. Phu tử nói: “Học nhi thời tâm chi bất diệc duyệt hồ”. Đây là điều thầy Phương 

Đông Mỹ nói: “Học Phật là hưởng thụ cao nhất của đời người”, chính là pháp hỷ. 

Thứ tư, trừ giác phần, tức khinh an giác chi. “Nhược đoạn trừ chư kiến phiền não chi thời, 

thiện năng giác liễu, trừ chư hư ngụy. Bất tổn chân chánh thiện căn, cố danh trừ”.  Đoạn trừ 

chư kiến là kiến hoặc, phiền não là tư hoặc. Nếu suy rộng ra, thì phiền não này có phạm vi rất 

lớn: Kiến tư phiền não, trần sa phiền não, vô minh phiền não, ba loại phiền não này. Nhưng 

đầu tiên phải trừ kiến hoặc, đây là những đồng học cùng nhau tu lục hòa kính, chúng tôi hy 

vọng  tương lai  ở  cùng  với  chúng tôi, chúng tôi  không  cần  nhiều, chỉ  năm  người. Chúng  ta 

thật sự thực hành lục hòa kính, hành trì như thế nào? Kiến hoặc không thể đoạn tận hoàn toàn, 

nhất định phải khống chế nó, không để nó khởi tác dụng. 

Thứ nhất là thân kiến, khởi tâm động niệm, hai điều này: Thứ nhất là chánh pháp cửu trú, 

thứ  hai  là  chịu  khổ  thay  chúng  sanh.  Chúng  ta  không  chịu  khổ  sao  được?  Chúng  ta  không 

chịu  khổ  thì  chúng  sanh  khổ,  mong  rằng  chúng  ta  chịu  khổ  nhiều  hơn  một  chút,  để  chúng 

sanh giảm bớt chút khổ. Đức  Thế Tôn dạy chúng ta hai câu cuối đời ngài là: “Lấy giới làm 

thầy, lấy khổ làm thầy”, đây là kỳ vọng của Đức Phật đối với hàng hậu lai. Chúng ta không 

cô phụ thầy, nhất định phải làm được hai câu này, không được sợ khổ, nhất định phải hành trì 

giới  luật.  Giới  luật,  chúng  ta  chỉ  hành  trì  Sa  Di  Luật  Nghi,  mười  giới,  24  thiên  oai  nghi  là 

Tập 450  737 



được, làm tư lương của niệm Phật tam muội, tư lương của cầu sanh Tịnh độ, chắc chắn được 

vãng sanh. 

Tự tư tự lợi, danh văn lợi dưỡng, thất tình ngũ dục, tham sân si mạn của thế gian này đều 

buông bỏ hết. Đối với Phật pháp chỉ tu một bộ kinh, ngoài bộ kinh này ra thì xả bỏ hết. Năm 

người ở cùng nhau, mỗi người có thể học một bộ kinh, đều là thâm nhập một môn, mười năm 

huân tu. Chúng ta định thời gian mười năm, hành trì và thật sự buông bỏ. 

Nhất định phải chế phục kiến hoặc, không đoạn được, nhưng phải chế phục nó. Phiền não 

tự nhiên sẽ nhẹ, phiền não nhẹ, trí tuệ tăng trưởng, biết được phương pháp trừ các hư ngụy. 

Hư ngụy là gì? Tất cả pháp vô sở hữu. Trong Kinh Bát Nhã nói rất hay, Đức Phật giảng Bát 

Nhã 22 năm, trên thực tế chính là nói: “Nhất thiết pháp vô sở hữu, tất cánh không, bất khả 

đắc”, như vậy tự nhiên quý vị có thể buông bỏ. Không đến nổi tổn hoại thiện căn chân thật, 

chân thật thiện căn là không tham, không sân, không si, tinh tấn, đây gọi là trừ. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

 

 

 

Tập 460 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian:20.06.2011 

Địa điểm: Cao Hùng_Đài Loan 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải, trang 581, giữa hàng thứ bảy. Bắt đầu xem từ Trừ giác phần thứ tư. Trừ giác 

phần, tức khinh an giác chi, ở trước chúng ta đã đọc qua khinh an giác chi. 

738  Tập 450 



“Nhược đoạn trừ chư kiến phiền não chi thời, thiện năng giác liễu trừ chư hư ngụy, bất 

tổn chơn chánh thiện căn, cố danh trừ”. 

Trừ và xả ở bên dưới, đều có nghĩa là buông bỏ. Trừ có đoạn trừ, đoạn trừ chư kiến là 

kiến hoặc, phiền não là tư hoặc. Nếu đoạn tận kiến tư phiền não, lục đạo sẽ biến mất. Chúng 

ta biết lục đạo là vì kiến tư phiền não mà có, kiến tư là nhân tố đầu tiên của luân hồi lục đạo. 

Chúng ta vẫn ở trong lục đạo, chưa thể thoát khỏi luân hồi lục đạo, cần phải khẳng định bản 

thân mình có hai loại phiền não này, cũng chính là ở đây nói: “chư kiến phiền não”, khẳng 

định có phiền não này. Nếu không có hai loại phiền não này, thật sự buông bỏ thì lục đạo tự 

nhiên  không  còn.    Hiện  ra  cảnh  giới  gì?  Tứ  thánh  pháp  giới.  Lục  đạo  là  cõi  uế,  ngày  nay 

chúng ta gọi là ô nhiễm, nhiễm ô nghiêm trọng. Tứ thánh pháp giới là cõi tịnh, ở đó nhân tâm 

thanh tịnh, hành vi thanh tịnh, sơn hà đại địa không có gì không thanh tịnh. Cõi tịnh của Đức 

Phật, chính là tứ thánh pháp giới trong mười pháp giới. Ở thế giới tây phương Cực Lạc có, 

gọi là cõi phương tiện hữu dư, tương đương với tứ thánh pháp giới của thế giới Ta Bà, cõi 

phàm thánh đồng cư tương đương với luân hồi lục đạo của thế giới Ta Bà. Nhưng trong kinh 

nói rất rõ ràng, đây là do bổn nguyện công đức của Phật A Di Đà thành tựu. Đó chính là cõi 

phàm thánh đồng cư của thế giới Cực Lạc, không có ba đường ác, không có tu la, cũng không 

có la sát, chỉ có hai đường nhân thiên. Hai đường này cũng được bổn nguyện của Phật A Di 

Đà gia trì, đều làm A Duy Việt Trí Bồ Tát, điều này chúng ta không thể không biết. Vì sao 

chúng ta muốn vãng sanh thế giới Cực Lạc? Thực tế mà nói chính là vì điều này, các thế giới 

khác không có. Phàm phu, nhân đạo sanh đến thế giới Cực Lạc liền trở thành A Duy Việt Trí 

Bồ Tát, như vậy không tuyệt vời sao? Thật sự gọi là pháp khó tin, nó hoàn toàn là thật không 

phải giả. 

Trừ: trừ điều gì, nhất định phải biết, trừ đó là trừ phiền não và tập khí phiền não. Sau khi 

đoạn trừ những thứ này thì tâm thanh tịnh liền hiện tiền. Tâm thanh tịnh khởi tác dụng chính 

là trí tuệ, nên có thể thấu triệt. Chú trọng ở chữ  “Thiện” này, như thế nào gọi là thiện? Tự 

nhiên  liền  thấu  triệt,  liền  minh  bạch.  Thấu  triệt  điều  gì?  Biết  cách  trừ  các  hư  vọng.  Tất  cả 

pháp vô sở hữu, nó là hư vọng, không phải thật. Nhìn thấu tất cả pháp, ở trước “thiện năng 

giác  liễu”,  là  nhìn  thấu.  “Đoạn  trừ  chư  kiến  phiền  não”,  là  buông  bỏ.  Sau  khi  buông  bỏ  tự 

nhiên sẽ nhìn thấu, trí tuệ  hiện tiền, không tổn thiện  căn chân thật, có thể sanh tất cả  thiện 

pháp thế gian. Chúng ta có thể lãnh hội được chăng? 

Quý vị ở trên thế gian này, phải chăng giống như trong kinh nói: “Thiện nam tử, thiện nữ 

nhơn”, mở kinh ra chúng ta đều nhìn thấy. Trong đây có bao hàm bản thân chúng ta trong đó 

chăng? Thiện nam tử, thiện nữ nhơn là có tiêu chuẩn, vì sao vậy? Họ có thiện căn thật sự, đây 

mới gọi là thiện nam tử thiện nữ nhơn. Thiện căn của pháp thế gian có ba loại: Không tham, 

không sân, không si gọi là ba thiện căn. Chúng ta có đầy đủ chăng? Đối với tất cả pháp thế 

xuất thế gian, không những là đối với cõi trời cõi người của thế gian này, mà đến Phật pháp 

cũng không tham, vì sao vậy? Vì họ giác ngộ tất cả pháp vô sở hữu, phàm những gì có tướng 

Tập 450  739 



đều là hư vọng. Thế nên lục căn ở trong tất cả pháp, nhất định không khởi tham sân si, đây 

gọi là thiện căn chân thật. 

Con người chỉ cần đoạn tận tham sân si, họ khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác đều là 

thiện, tự nhiên như vậy. Sau khi học Phật lại thêm một thiện căn, thiện căn này gọi là tinh tấn. 

Bồ Tát chỉ có một thiện căn: Dõng mãnh tinh tấn, họ vĩnh viễn không thoái chuyển, thế nên 

nhất định phải đoạn tham sân si. Nếu không đoạn thì không thể xưng là thiện nam tử thiện nữ 

nhơn, vì sao phải đoạn? Vì những đối tượng tham sân si dẫn khởi lên toàn là giả, không có 

thứ nào là thật. Tham ái sắc thân này, sắc thân là giả, là vô thường. Thời gian ở thế gian này 

cũng rất ngắn, chỉ mấy mươi mùa nóng lạnh là không còn nữa. Quý vị xem, thân đều bất khả 

đắc, huống gì là vật ngoài thân! 

Tham  sân  si  từ  đâu  đến?  Do  mê  mà  có,  gọi  là  mê  hoặc  điên  đảo,  mới  khởi  phiền  não 

nghiêm trọng này. Hiện nay chúng ta nói tham sân si, còn thêm vào hai chữ, hai chữ này là 

mạn và nghi_tham sân si mạn nghi, đây là năm độc. Có đủ năm độc này thì quý vị làm gì có 

thiện căn? Không có thiện căn quý vị sẽ không có thiện pháp. Như vậy quý vị mới biết, điều 

này  rất  đáng  sợ.  Khởi  tâm  động  niệm,  ngôn  ngữ  tạo  tác,  đều  là  ác  pháp,  không  phải  thiện 

pháp. Ác pháp tương lai chiêu cảm là khổ báo trong tam đồ, trong này bao gồm tu la và la sát. 

Đó là trong niệm ác, hành vi ác của quý vị còn xen tạp một ít thiện, thiện ác hỗn tạp, dễ sanh 

vào hai đường này. Đoạn phiền não, tăng trưởng trí tuệ, không tổn hại thiện căn chân thật. Có 

lợi ích cho thiện căn của quý vị, thiện căn sẽ tăng trưởng. 

Tiếp theo là thứ năm: Xả giác phần, chính là ở trước nói về hành xả, xả là buông xả. 

“Nhược xả sở kiến niệm trước chi cảnh thời, thiện năng giác liễu sở xả chi cảnh hư ngụy 

bất thật, vĩnh bất truy  ức, thị vi xả”. Có thể thấy trong xả bỏ này, quan trọng nhất chính là 

không còn hồi ức, thật sự xả bỏ. Nếu thường nghĩ đến quá khứ, tức quý vị chưa buông xả. 

Nghĩ đến những việc thiện, hành vi thiện trong quá khứ, đây là việc tốt, nhưng quý vị vẫn 

chưa xả bỏ. Quá khứ đã gây ra những việc ác và hành vi ác, nếu quý vị không xả, tương lai sẽ 

chiêu cảm lấy quả báo trong ba đường ác. Nếu thường nhớ nghĩ đến việc thiện, đây là quả 

báo của ba đường lành. Ba đường lành tốt chăng? Không tốt, vì sao vậy? Vì không ra khỏi 

luân hồi lục đạo, hiện nay chúng ta muốn ra khỏi luân hồi lục đạo, thế nên thiện ác nhị biên 

đều phải xả. 

Nhưng về mặt sự, nhất định phải biết đoạn ác tu thiện, phải nổ lực thực hành, sau khi làm 

xong bất luận thiện hay ác đều không nên nghĩ đến nó, đây gọi là xả giác phần. Nếu làm rồi, 

vẫn thường nghĩ tôi đã làm biết bao công đức, làm không biết bao nhiêu việc thiện, như vậy 

là sai, như thế nào? Vào thọ báo trong ba đường lành, chính là đi hưởng phước. Phước báo tu 

được, nếu quý vị có thể buông xả, không còn hồi ức, như vậy những điều ta làm sẽ trở thành 

công đức. Không xả bỏ, thường nhớ mãi trong lòng, như vậy là biến thành phước đức. Phước 

đức hay công đức, chính là nói theo cách này. 

740  Tập 450 



Thế nào gọi là phước đức? Và công đức là gì? Việc đều giống nhau, đều là việc tốt. Một 

bên là nhớ hoài không bỏ_phước đức, công đức giúp quý vị liễu sanh tử xuất tam giới. Phước 

đức không được, phước đức chỉ là vào thọ báo trong ba đường lành. Thế nên công đức không 

dể tu, phước đức dể tu. Chư vị học Phật, đến tám chín phần là tu phước đức, không phải công 

đức. Chúng ta nhất định phải phân biệt rõ ràng giữa công đức và phước đức. Thật sự có thể 

buông xả, duy trì mãi tâm thanh tịnh của chính mình, như vậy những việc quý vị làm đều là 

công đức. Công đức có thể giúp quý vị được định, bên dưới chính là định giác phần, định 

giúp quý vị khái trí tuệ, trí tuệ trong tự tánh vốn có, không phải từ bên ngoài vào. 

Thế nên biết cảnh giới mà chúng ta xả, bất luận là làm bao nhiêu việc tốt, đều không nên 

hồi ức. Làm bao nhiêu việc ác, cũng không nên nghĩ đến. Việc ác thì phải nổ lực sám hối, 

không còn tái phạm, không nên thường nghĩ đến nó, vì sao vậy? Nghĩ một lần thì quý vị lại 

tạo tội một lần, thường nghĩ đến thì càng tạo càng nhiều, điều này rất phiền phức. 

Nên  nhớ  trong  kinh  Đức  Phật  thường  nói:  “Tất  cả  pháp  từ  tâm  tưởng  sanh”,  khởi  tâm 

động niệm đều đang tạo nghiệp. Phần kết tội trong đại thừa giới kinh đã dùng tiêu chuẩn này, 

không  cần  đợi  quý  vị  làm.  Quý  vị  không  làm,  chỉ  cần  khởi  ý  niệm  là  đã  tạo  tội.  Khi  hiểu 

được đạo lý này, chúng ta nên buông bỏ tất cả pháp thế xuất thế gian. Buông bỏ, nên nhớ là 

tâm buông bỏ, chứ không phải buông bỏ trên mặt sự, nếu buông bỏ về mặt sự thì không ai 

làm nữa. 

Nếu Đức Phật buông bỏ về mặt sự, thì ngài không cần thị hiện tại nhân gian, cũng không 

cần giảng kinh giáo hóa suốt 49 năm. Sự không buông bỏ, ngày ngày vẫn làm, làm một cách 

rất  vui,  nhưng  trong  tâm  không  nhiễm  chút  bụi  trần,  đây  gọi  là  xả.  Thế  nên  xả  là  đã  giác, 

không phải sau khi xr là quên hết. Nếu xả rồi mà quên hết, đó gọi là gì? Gọi là vô minh, đọa 

vào  trong  vô  minh  như  vậy  không  được.  Tính  chất  của  vô  minh  là  đen  tối,  quý  vị  ngu  si 

không biết gì cả, đó không phải Phật pháp. Những cảnh giới này đều phải rõ ràng thấu triệt. 

Cảnh giới xả bỏ, tất cánh không, bất khả đắc. Thiện nhân thiện quả, ác nhân ác báo, tất cả 

đều bất khả đắc. 

Không  xả,  không  xả  thật  sự  phải  nhận  lấy.  Quý  vị  làm  thiện,  hưởng  phước  trong  ba 

đường lành, tiêu nhân thiện của quý vị, nhân thiện quý vị tạo trong quá khứ. Ba đường ác tiêu 

nhân ác của quý vị, nghiệp ác quý vị tạo trong quá khứ. Thế nên thực tế mà nói lục đạo cũng 

là pháp bình đẳng, cũng đều tiêu nghiệp chướng, nghiệp chướng có thiện ác. Ba đường thiện 

tiêu nghiệp chướng thiện của quý vị, ba đường ác tiêu nghiệp chướng ác của quý vị. Nghiệp 

chướng tiêu hết quý vị mới có thể thoát ly luân hồi lục đạo. Phàm những gì có tướng đều là 

hư vọng, hư ngụy không thật, đừng mãi  truy tìm quá khứ. Quý vị nghĩ xem tâm  chúng ta 

thanh tịnh biết bao, tâm thanh tịnh hiện tiền, đây gọi là xả. 

Thứ sáu, định giác phần. “Nhược phát chư thiền định chi thời, thiện năng giác liễu chư 

thiền hư giả, bất sanh kiến ái vọng tưởng, thị vi định”. Đây là thiền định của nhà Phật, thiền 

Tập 450  741 



định hiện tiền, lúc này không gian duy thứ không còn. Năng lực của quý vị, năng lực này là 

bản năng, đã phát hiện. Bản năng này là gì? Chính là sáu loại thần thông, sáu căn của chúng 

ta khởi tác dụng. Nhãn, quý vị nhìn thấy một số cảnh giới mà người thông thường không nhìn 

thấy được. Định công càng sâu, cảnh giới quý vị thấy được sẽ càng lớn, rộng lớn, định công 

bắt  đầu  hiển  hiện  thần  thông.  Chứng  quả  Tu  đà  hoàn  liền  chứng  được  thiên  nhãn,  thiên 

nhĩ_Tiểu thừa sơ quả. 

Trong  kinh  Phật nói  tứ  thiền bát  định,  là  thiền  định thế gian, không  phải xuất thế  gian, 

đây không phải Phật pháp. Nhưng thiền định xuất thế gian là lấy thiền định này làm cơ sở. 

Chưa đạt được thiền định này, thiền định xuất thế gian chắc chắn không thể sanh khởi. Đầu 

tiên là khôi phục hai loại năng lực này, vừa khôi phục đương nhiên không lớn lắm. Có thể 

quý vị tiếp xúc được quỷ đạo, còn súc sanh đạo và địa ngục đạo thì không hoàn toàn. Đại địa 

ngục quý vị không nhìn thấy được, địa ngục nhỏ có thể thấy được. 

Nếu tinh tấn hơn, khi chứng được nhị quả Tư đà hàm, năng lực lại khôi phục một ít_túc 

mạng  thông, tha  tâm  thông, khôi  phục  hai  năng  lực  này.  Túc  mạng  thông  là  biết  được  quá 

khứ của mình, trong kinh Đức Phật nói: Túc mạng thông của A la hán có thể biết được 500 

đời trong quá khứ. Đây là A la hán bình thường, ít nhất họ có thể biết được rõ ràng minh 

bạch 500 đời trong quá khứ. Tha tâm thông là người khác khởi tâm động niệm, quý vị đều 

biết. 

Thế nên một người trong cuộc đời, chắc chắn không có bí mật, bí mật của quý vị là nói 

với  những  ai?  Nói  với  những  kẻ  phàm  phu.  Phàm  phu  đang  mê  không  có  năng  lực  này. 

Chứng quả chính là thánh nhân_tiểu thánh, Tu đà hoàn đến A la hán đều gọi là tiểu thánh. 

Giống như vừa mới đạt được tiểu thánh Tư đà hàm, năng lực của họ không lớn. Phàm phu 

khởi tâm động niệm rất thô, họ nhận biết rất dễ, nhưng ý niệm cực kỳ vi tế họ không nhận ra 

được, họ không phát giác được, niệm thô mới biết được. Nếu chứng được tam quả, năng lực 

này sẽ rất lớn, tam quả là A na hàm, họ có thể biến hóa. 

Chúng ta xem Tây Du Ký, Tôn Ngộ Không có 72 phép biến hóa, bản lĩnh của A na hàm 

vượt trên Tôn Ngộ Không, không chỉ là 72 phép biến hóa, vượt qua Tôn Ngộ Không, ngài có 

thể phân thân. Trong Cao Tăng Truyện có ghi chép, các vị cổ đức ngày xưa, đại khái thời nhà 

Đường vẫn còn, đích thực có thể phân thân làm việc. 

Có một vị cao tăng từ Ấn Độ đến Trung quốc hoằng pháp. Ông ở Trung quốc rất lâu, tín 

đồ cũng rất nhiều, ông muốn trở về Ấn độ. Rất nhiều tín đồ hẹn ông, mời ông đến nhà để họ 

cúng dường, tức là mời ăn cơm, ông đều đồng ý. Đến lúc đó ông đến nhà họ thật, khiến cả 

nhà họ rất hoan hỷ, pháp sư coi trọng họ, đến nhà họ để nhận sự cúng dường. Qua ngày thứ 

hai đến Thập Lý Trường Đình để tiễn đưa, rất nhiều người, phải mấy trăm người, mọi người 

bàn luận, hôm qua pháp sư đến nhà tôi nhận sự cúng dường. Người đó nói không đúng, hôm 

qua rõ ràng ở nhà tôi sao lại đến nhà anh được? Khi mọi người nói ra mới biết nhà nào ngài 

742  Tập 450 



cũng đều đến, bao nhiêu nhà? Gần 500 nhà. Nói cách khác, ông có thể phân 500 thân, cùng 

lúc đến 500 nhà để nhận sự cúng dường, mới biết ông thần thông quảng đại. Tam quả, nếu tứ 

quả A la hán thì không cần nói, năng lực càng mạnh, thánh nhân tam quả đã có năng lực này. 

Thiền định có thể hiện thần thông. Thần thông có cần tu chăng? Không cần, trong Phật pháp 

không dạy quý vị tu thần thông, mà dạy chúng ta tu thiền định. Thiền định nhất định sẽ hiện 

thần thông, thần thông không hiện tiền, vậy là quý vị chưa đạt được thiền định, đạt được chắc 

chắn có thần thông. Nói tôi đạt được thiền định mà không có thần thông thì không có đạo lý 

này. 

Trong Tịnh độ tông, sự nhất tâm bất loạn tương đương với tứ quả tiểu thừa, từ sơ quả đến 

tứ quả. Lý nhất tâm bất loạn, đó là pháp thân Bồ Tát, như vậy càng không cần nói, quý vị đã 

thành Phật, minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật, ngang bằng với cảnh giới đó. 

Hiện nay có rất nhiều người, ngoại quốc cũng như vậy. Lần này tôi đến Nhật bản nghe 

nói, rất nhiều người Nhật nghe nói có người có thần thông, rất cung kính, đến xin học cách 

làm sao để tiêu tai giải nạn, người này có thần thông. Vì sao Đức Phật không dùng thần thông 

làm Phật sự? Chúng ta nên biết, nếu Đức Phật lấy thần thông làm Phật sự, nói với chư vị rằng: 

Yêu ma quỷ quái cũng có thần thông. Như vậy trở thành không có năng lực phân biệt giữa 

Phật  và  ma, dễ  bị  mắc  lừa, ma  mê  hoặc  người, Phật chân thật, ngài  không  mê  hoặc  người. 

Phật  làm  là  chánh  đạo, ngài  không  đi  lôi  kéo  tín  đồ,   ngài  chỉ  độ  người  có  duyên  mà  thôi. 

Phật là sư đạo, sư đạo là chỉ nghe đến học, chưa nghe thì đến dạy, phải hiểu đạo lý này. Ma 

không như vậy, ma là lập dị, thường dùng những phương pháp dị đoan để mê hoặc chúng 

sanh, họ có thần thông. 

Trong nhà Phật có thần thông chăng? Có, nhưng không lấy thần thông làm Phật sự. Phật 

lấy tam học giới định tuệ, lục độ giúp chúng sanh. Điều này ma không làm được, ma không 

biết, nói về tam học lục độ ma không biết, đây chính là vì sao Đức Phật không lấy thần thông 

làm  Phật  sự, nguyên  nhân  chính  là  như  vậy.  Trong  nhà  Phật  có  Phật  Bồ  Tát  thị  hiện  ở  thế 

gian  chăng?  Vấn  đề  này  chắc  chắn  có.  Quý  vị  xem  trong  Đại  Tạng  Kinh  có  Thần  Tăng 

Truyện. Chúng ta xem trong Thần Tăng Truyện, các bậc cao tăng, rất nhiều vị là Chư Phật 

Bồ Tát tái sanh. Nhưng họ nhất định không bộc lộ thân thế, thân thế bộc lộ họ lập tức ra đi, 

đây là thật không phải giả. Nếu thân thế đã lộ mà họ không đi, đó là giả không phải thật. 

Ngày xưa đích thực chỉ cần bị người phát hiện thân thế, họ liền ra đi, không lưu lại thế gian 

này. Thế nhưng hiện nay rấy nhiều_Trước đây ở Mỹ, tôi nghe nói có pháp sư, có cư sĩ là Phật 

Bồ Tát tái sanh. Thân thế họ bị bộc lộ, bộc lộ nhưng lại không đi, như vậy không phải thật. 

Trường hợp của cổ nhân bày ra đó, bộc lộ thân thế họ lập tức ra đi. Không đi mà lưu lại 

thế gian, mê hoặc quần chúng. Vì sao nói Phật Bồ Tát tái sanh? Cũng chỉ để lừa gạt chúng 

sanh, mục đích không phải là danh văn lợi dưỡng đó sao, điều này nhất định phải biết. Những 

năm gần đây, tin tức nhảm nhí về những vấn đề này truyền đi ngày càng nhiều, tôi nghe được 

không ít. Chư vị học Phật cần phải có nhận thức đúng đắn, không được có tà tri tà kiến, nhận 

Tập 450  743 



thức chính xác. Trong kinh Phật dạy rằng: Tất cả chúng sanh vốn là Phật, nói người nào đó là 

Phật tái sinh, ai ai cũng là Phật. Trong kinh Phật đã nói như vầy: Tất cả chúng sanh vốn là 

Phật, không có ai không phải là Phật, có gì hiếm lạ! Có gì kỳ quái đâu! Quý vị là Phật nào tái 

sanh? Quý vị học pháp môn của vị Phật nào, thì chính là đệ tử của Đức Phật đó. 

Quý vị xem, chúng ta học pháp môn Tịnh độ, sau kinh Vô Lượng thọ, Đức Phật thọ ký 

cho chúng ta, nói trước với chúng ta, tương lai chúng ta vãng sanh thế giới Cực Lạc, đã thành 

Phật,  đã  tu  thành  công.  Trong  mười  phương  thế  giới, nơi  nào  có  nhân  duyên  chúng  ta  liền 

đến đó làm Phật. Danh hiệu đều là Diệu Âm Như Lai, Diệu Âm là gì? Diệu Âm là câu danh 

hiệu Nam Mô A Di Đà Phật này. Chúng ta niệm Phật thành Phật, tương lai dạy người khác 

vẫn là niệm Phật thành Phật_Diệu Âm Như Lai. Như vậy người thọ tam quy rất nhiều, tất cả 

đều lấy Diệu Âm làm pháp danh_Cư sĩ Diệu Âm, tương ưng với trong những gì trong kinh 

dạy. Nên biết, Nam Mô A Di Đà Phật_Diệu Âm! Diệu ở đâu? Câu Phật hiệu này có thể giúp 

chúng ta thành Phật, quý vị nói kỳ diệu biết bao! Công đức danh hiệu không thể nghĩ bàn. 

Thế nên trong tâm chúng ta chỉ cần có Phật A Di Đà, ngoài Phật A Di Đà ra đều buông 

bỏ hết, như vậy quý vị chính là Phật A Di Đà. Trung Phong thiền sư có thể làm chứng, quý vị 

xem Hệ Niệm Pháp Sư, Trung Phong thiền sư nói rất hay: “Tâm tôi tức là Phật A Di Đà, Phật 

A Di Đà tức là tâm tôi”. Trong tâm quý vị quả nhiên có Phật A Di Đà, quý vị không phải 

Phật A Di Đà, vậy ai là Phật A Di Đà? Ở đây tức Tịnh độ, Tịnh độ tức là ở đây”. Chúng ta 

khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác, hoàn toàn tương ưng với bộ kinh Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ này. Quý vị đã học theo Phật A Di Đà đến nơi đến chốn, quý vị ở nơi này chính là Tịnh 

độ, ở đây nhất định không có thiên tai, đây là thật không phải giả. Nói người nào đó là Bồ Tát 

gì đó, cũng rất đơn giản, nếu họ chuyên tu Phẩm Phổ Môn, nghĩa là lấy Bồ Tát Quán Âm làm 

gương, phải học giống hệt như ngài vậy, thì người đó chính là Quán Thế Âm Bồ Tát. Quý vị 

tu theo Kinh Địa Tạng, tu một cách hoàn toàn giống như ngài Địa Tạng, quý vị chính là Bồ 

Tát Địa Tạng. Quý vị tu Phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện, học giống như ngài Phổ Hiền, quý vị 

chính là Bồ Tát Phổ Hiền. 

Quý vị nên biết, Bồ Tát có địa vị, 51 địa vị, giống như đi học vậy. Quý vị là Bồ Tát Quan 

Âm  của  lớp  mấy,  nếu  là  lớp  một  tiểu  học,  như  vậy  không  có  chút  gì  là  hy  hữu,  chắc  chắn 

không phải Đẳng Giác Bồ Tát, vì sao vậy? Thập trú trở lên, sơ trú trở lên đó là A Duy Việt 

Trí Bồ Tát, đại Bồ Tát, không phải Bồ Tát bình thường. Nếu tiểu thừa, tiểu thừa chính là sơ 

tín đến thập tín vị, đây là tiểu học, những vị Bồ Tát Quan Âm của tiểu học này rất nhiều, thế 

nên phải nhận thức rõ ràng. 

Phật_Đại  sư  Tông  thiên thai nói về  Lục  Tức  Phật, nói  một  cách  tuyệt  đối, người người 

đều là Phật, nói từ đâu? Đức Thế Tôn nói: Tất cả chúng sanh vốn là Phật, từ trên mặt lý mà 

nói, vì sao vậy? Tất cả chúng sanh đều có Phật tánh, tự tánh quý vị là Phật, người người đều 

có tự tánh, đều có bản tánh. Các bậc tổ tông cũng thừa nhận, khẳng định tánh người vốn thiện. 

Bổn thiện đó có nghĩa là Phật, Phật có nghĩa là giác, vốn là giác ngộ, hiện nay vì sao không 

744  Tập 450 



giác? Vì quý vị bị vọng tưởng phân biệt chấp trước chướng ngại, giác tánh quý vị không hiển 

lộ được, quý vị đang ngộ. Từ trên tự tánh mà nói: Tất cả chúng sanh vốn là Phật, không sai 

chút nào. Từ tự tánh mà nói, quý vị là Phật A Di Đà, cũng không sai, vì sao vậy? Vì Phật A 

Di Đà, là xưng hiệu chung của tất cả chư Phật. Danh hiệu Phật này dịch sang chữ hán quý vị 

sẽ minh bạch. A dịch là vô, Di Đà dịch là lượng, Phật dịch là giác. A Di Đà Phật, nói theo 

ngôn ngữ Trung quốc chính là Vô Lượng Giác, vị Phật nào không phải là Vô Lượng Giác? 

Thế nên ngài là một danh hiệu chung của tất cả Chư Phật, không phải là một người nào đó. 

Một người nào đó, như vậy nhất định giống như trong kinh này nói Tỳ kheo Pháp Tạng tu 

thành Phật A Di Đà, người tạo nên thế giới tây phương Cực Lạc_Phật A Di Đà sáng lập nên 

thế giới Cực Lạc là Tỳ kheo Pháp Tạng tu thành. Chúng ta thêm vào Pháp Tạng Phật A Di 

Đà, đây mới chỉ định là ngài, không phải người khác. Nếu không thêm vào danh hiệu này, thì 

tất cả Chư Phật Như Lai đều có thể gọi là Phật A Di Đà. Nó là thông hiệu, chư vị nên biết 

điều này. 

Nếu quý vị học rất giống Đức Thế Tôn, như vậy quý vị trở thành ngài, Thích Ca Mâu Ni 

Phật cũng là thông hiệu. Thích Ca nghĩa là gì? Nghĩa là năng nhân, dịch sang chữ hán nghĩa 

là năng nhân, chính là có thể lấy lòng nhân từ đối đãi người khác. Mâu Ni thì sao? Mâu Ni 

nghĩa là thanh tịnh, dùng tâm thanh tịnh đối đãi chính mình, dùng lòng nhân từ đối đãi người 

khác, đây gọi là Thích Ca Mâu Ni. Chúng ta muốn xưng vị Phật tại Ấn độ, phải thêm tên ngài 

vào, tên ngài là Tất Đạt Đa. Tất Đạt Đa  tu thành là Thích Ca Mâu Ni Phật, Đặt tên ngài  ở 

trước, thành Tất Đạt Đa Thích Ca Mâu Ni Phật. Như vậy là chuyên gọi ngài, không phải gọi 

người  khác.  Nếu  không  thêm  Tất  Đạt  Đa,  mỗi  người  chúng  ta  tu  thành  đều  có  thể  gọi  là 

Thích Ca Mâu Ni. Tâm nhân từ đối đãi người khác, tâm thanh tịnh đối đãi bản thân. Thế nên 

hiểu rõ ràng minh bạch những danh nghĩa này, quý vị sẽ không mê tín. 

Hiện nay người bên ngoài nói rất nhiều, chúng ta cần phải đưa ra lời giải thích, nếu không 

nhiều thì không cần nói, nói những  điều đó  làm  gì?  Người  thật sự  thâm  nhập  kinh  tạng họ 

đều thấu triệt, đều hiểu. 

Lục Tức của Thiên thai tông, thứ nhất là Lý Tức Phật. Thứ hai là Danh Tự Tức Phật, 

điều này nói rất hay, hữu danh vô thực. Trong hữu danh vô thực, chúng ta thay đổi một chữ, 

mọi người sẽ rõ hơn, thay chữ nào? Hữu danh mê thực, cái thực đó đã mê, mê hoặc, không 

phải quý vị càng rõ ràng hơn sao? Tuy hiện nay chúng ta có danh tự gọi là Phật, trên thực tế 

đang mê, Phật đang mê muội. Phải hiểu được đạo lý này. 

Thứ ba là Quán Hành Tức Phật, điều này hay. Quán chính là tu chỉ quán, hành là tu hành, 

quý vị thật sự đang hành trì, thật sự đang học tập, hơn nữa công phu còn có thể đắc lực, đây 

là quán hành tức Phật. Nếu chúng ta đang trong địa vị quán hành này, vãng sanh thế giới tây 

phương Cực Lạc chắc chắn không vấn đề gì. Tịnh độ tông gọi là công phu thành phiến, công 

phu thành phiến là quán hành tức Phật. 

Tập 450  745 



Quán  hành  hướng  lên  trên  cao  chính  là  tương  tợ  tức  Phật,  tương  tợ  tức  Phật  là  học  rất 

giống, rất giống một vị Phật, nhưng họ không phải thật. Vì sao không phải thật? Vì họ dùng 

vọng tâm, chứ không dùng chân tâm, dùng chân tâm là chân Phật. Dùng vọng tâm, học cũng 

rất giống, cũng có thể nói tương tự tức Phật, có kiểu giáng của Phật. Đó chính là nói, họ thật 

sự có thể y giáo phụng hành. Nếu chúng ta có thể tu đến tương tự tức Phật, muốn cầu sanh 

Tịnh độ, không phải là cõi phàm thánh đồng cư, sanh vào đâu? Vào cõi phương tiện hữu dư. 

Tương tự tức Phật là tứ thánh pháp giới. 

Tiếp tục nâng cao thêm một bậc, đây là thật, gọi là phần chứng tức Phật, chưa viên mãn. 

Người xưa dùng mặt trăng làm ví dụ, viên là trăng rằm_mãn nguyệt, đó gọi là cứu cánh Phật. 

Trước ngày 14, quý vị xem, mồng hai mồng ba là trăng lưỡi liềm. Trăng lưỡi liềm đó là trăng 

thật, không phải giả, đó là gì? Đó gọi là phần chứng tức Phật. Phần chứng tức Phật ở đâu? Ở 

cõi thật báo trang nghiêm.Trong Kinh Hoa Nghiêm nói, 41 vị pháp thân đại sĩ, họ có 41 địa 

vị. Chúng ta học Phật, những kiến thức thông thường này không thể không biết. Khi có người 

hỏi, chúng ta phải phân tích, giải thích cho họ. Có thể nói như vậy, nói như vậy cũng không 

sai, nhưng không thể ngộ nhận. Nói quý vị là Quán Âm Bồ Tát, coi quý vị như Bồ Tát Quán 

Âm trong Phẩm Phổ Môn, như vậy là sai. Phẩm Phổ Môn là Đẳng Giác Bồ Tát. Nếu tự mình 

thừa nhận đó là sai triệt để. Quý vị là học sinh tiểu học, sao có thể mạo xưng tiến sĩ, như vậy 

là sai. Nhất định phải biết, mình đang tu học ở tầng nào, tu pháp môn gì. 

Chúng ta nghe giáo huấn của Thế Tôn, đặc biệt trong thời đại này, đích thực tu các pháp 

môn khác phải đoạn phiền não, chúng ta không đoạn được. Nói thật, nói một cách chân thật, 

đến sơ tín vị đại thừa Bồ Tát chúng ta cũng không đạt được. Nghĩa là sơ quả tiểu thừa cũng 

không cách nào chứng được, thật sự phải thừa nhận bản thân mình là phàm phu, phải tự biết 

về bản thân mình. Chuyên tu Tịnh độ, chuyên niệm Phật đà, nhất tâm nhất ý cầu sanh Tịnh 

độ, làm đệ tử Phật A Di Đà, có thể thành công chăng? Có thể, thật là vạn người tu vạn người 

đi. Chính mình phải học, nổ lực học, bốn tiêu chuẩn, tâm đồng Phật, tương đồng với Phật A 

Di Đà. 

Phật A Di Đà Là tâm gì? Nguyện tất cả chúng sanh khắp biến pháp giới hư không giới 

đều thành Phật đạo, đây là tâm của Phật A Di Đà. Phật A Di Đà rất công bằng, không yêu 

thương thiên vị, thanh tịnh bình đẳng, trên đề kinh: Thanh tịnh bình đẳng giác, là tâm của 

Phật A Di Đà. Nguyện của Phật A Di Đà là 48 nguyện, phổ độ tất cả chúng sanh. Đầu tiên 

giúp họ đến thế giới Cực Lạc, khi đến thế giới Cực Lạc lại giúp họ thành Phật, ngài làm được. 

Nguyện phải giống như Phật, hành phải giống như Phật, hành là thực hành. Thâm nhập một 

môn, huân tu lâu dài, không còn đi đường vòng. 

Trong Kinh Kim Cang nói: Pháp còn phải xả huống gì phi pháp. Ở đây muốn nói, tất cả 

pháp mà Đức Phật nói trong suốt 49 năm, chúng ta cũng nên buông xả, chúng ta chỉ cần một 

bộ Kinh Vô Lượng Thọ, chỉ cần một câu A Di Đà Phật. Các pháp môn khác phải học: Pháp 

môn vô lượng thệ nguyện học, khi nào học? Đến thế giới Cực Lạc rồi tiếp tục học, hiện nay 

746  Tập 450 



không học, hiện nay chuyên cầu Tịnh độ, chuyên cầu vãng sanh thế giới Cực Lạc. Học quá 

nhiều thứ nó làm làm phiền nhiễu, trái lại sinh ra chướng ngại, tự mình không thể vãng sanh, 

như vậy thì thật đáng tiếc. Tôi chuyên tu Tịnh độ, buông bỏ vạn duyên, xả bỏ tất cả pháp thế 

xuất thế gian. Đây là nói đến xả, phải xả bỏ hoàn toàn. 

Nhất môn thâm nhập, nhất định được niệm Phật tam muội, được niệm Phật tam muội liền 

khai trí tuệ. Trong kinh thường dạy rằng: Phiền não nhẹ, trí tuệ trưởng. Trong cảnh giới này, 

vẫn phải chuyên học không được xen tạp, không hoài nghi. Đây là bảo đảm chúng ta vãng 

sanh thế giới Cực Lạc, đến thế giới Cực lạc liền thành công, có thể nói tất cả đều viên mãn. 

Ở trước tôi giới thiệu với mọi người, sanh đến thế giới Cực Lạc, điều thứ nhất là phước 

báo viên mãn. Phước báo của ai? công đức tu vô lượng kiếp của Phật A Di Đà thành tựu đại 

phước báo, chúng ta đến hưởng phước báo của Phật A Di Đà. Thứ hai là trí tuệ viên mãn, vì 

sao vậy? Phật A Di Đà ngày ngày giảng kinh thuyết pháp, chúng ta trực tiếp nghe Phật A Di 

Đà giảng kinh. Phật dạy không chán, học trò học không mệt mỏi, thế nên chúng ta đem thành 

tựu sau cùng để ở thế giới Cực Lạc. 

Hiện nay mục tiêu đầu tiên chính là cầu sanh thế giới Cực Lạc. Trong bộ kinh này, Phật 

A Di Đà vô cùng khẩn thiết khuyên chúng ta, chúng ta phải nghe lời, phải làm học sinh tốt. 

Phải thật sự nhận thức thế gian hư vọng, không có gì chân thật, phải buông bỏ triệt để, không 

nên để nó trong lòng. Niệm rốt ráo một câu Phật hiệu, như vậy là đúng. 

Thiền định, thiền định là phương pháp, không phải mục đích. Thế nên phải giác ngộ “chư 

thiền  hư  ngụy”,  vì  sao  vậy?  Vì  tự  tánh  vốn  định,  đó  là  thật.  Tất  cả  những  phương  pháp  tu 

thiền định này, đạt được cảnh giới thiền định, đều không nên lưu luyến. Trong Đàn Kinh ngài 

Huệ Năng nói rất hay: “đâu ngờ tự tánh vốn không dao động”. Câu nói này dùng tại đây, giải 

thích chỗ này là vừa đúng. Vì sao chư thiền hư giả? Chúng ta không nên vọng tưởng, vì tự 

tánh vốn định, xưa nay không hề dao động. Tất cả thiền định đều dùng phương pháp để tu, 

bao nhiêu phương pháp? Trong kinh Phật dạy: Tám vạn bốn ngàn pháp môn, tu gì? Toàn tu 

thiền  định.  Hiện  nay  chúng  ta  niệm  Phật  là  tu  thiền  định,  dùng  một  câu  Phật  hiệu,  để  tâm 

định tại câu Phật hiệu, khiến tâm không tạp niệm, đây là Thiền định, đây gọi là niệm Phật 

tam muội. 

Tám vạn bốn ngàn phương pháp, toàn là tu thiền định, xa rời thiền định không phải Phật 

pháp, điều này chư vị nên biết. Phật pháp là nhân giới được định, nhân định khai tuệ, tuệ là 

mục  tiêu  sau  cùng.  Thế  nên  định  càng  sâu,  tuệ  càng  lớn.  Muốn  nhập  vào  thiền  định  thậm 

thâm, sâu đến sau cùng là tự tánh bổn định, không cần tu, vốn nó ở trong đại định. Thế nên 

đối với cảnh giới trong thiền định, không được chấp trước, chấp trước không thể nâng cao lên. 

Không  chấp  trước  mới  nâng  cảo  cảnh  giới  được,  mãi  mãi  không  chấp  trước,  cảnh  giới  cứ 

nâng cao mãi, đây gọi là định.      Cảnh giới thiền định rất hay, rất nhu hòa, an lạc. Nếu tham 

luyến cảnh giới này, trú trong cảnh giới này, không thể tiếp tục nâng cao lên được. Khai thị 

Tập 450  747 



này quan trọng hơn bất lỳ điều gì, cảnh giới thiền định dù tốt đến đâu cũng không lưu luyến. 

Nên ghi nhớ lời Phật dạy: Phàm những gì có tướng đều là hư vọng, kể cả tương lai quý vị 

sanh đến cõi thật báo trang nghiêm cũng không lưu luyến, đó cũng không phải thật. Đoạn tận 

tập khí vô thỉ vô minh, cõi thật báo trang nghiêm tự nhiên không còn, nó không phải thật, chỉ 

có thường tịch quang là thật, tự tánh là thật. Mục tiêu sau cùng là trở về tự tánh, trong Tịnh 

độ nói:  Trở  về  thường tịch quang,  cứu cánh  viên  mãn.  Trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói  Diệu 

Giác quả Phật, chính là nói về vấn đề này. 

Vấn đề sau cùng, thứ bảy, niệm giác phần. “Nhược tu xuất thế đọa thời, thiện năng giác 

liễu, thường sử định tuệ quân bình”. Câu này vô cùng quan trọng, người tu hành mọi lúc mọi 

nơi phải giữ quân bình giữa định và tuệ, mới nâng cao cảnh giới được, duy trì bình thường. 

Định nhiều tuệ ít, họ lệch bên này, tuệ nhiều định ít họ lại nghiêng về bên kia. Nghiêng tức 

không bình thường, muốn nâng cao lên đương nhiên khó khăn. Khi duy trì bình thường, họ 

dễ dàng nâng cao, nên định tuệ nhất định phải cân bằng, gọi là quân bình. 

Điều này bên dưới có giải thích, nếu tâm đắm chìm, niệm lúc đó dùng ba giác phần: trạch 

pháp, tinh tấn, hỷ để giám sát. Khi chúng ta dụng công cảm thấy hôn trầm, tinh thần không 

phấn chấn, lúc này phải dùng trí tuệ để lựa chọn phương pháp, làm thế nào có thể giúp chúng 

ta phấn chấn lên, giúp quý vị pháp hỷ sung mãn. Pháp hỷ rất quan trọng. Ngạn ngữ nói rằng: 

“Nhân phùng hỷ sự tinh thần sảng”. Quý vị gặp chuyện vui, đặc biệt rất có tinh thần, không 

cảm thấy mệt mỏi. Thế nên học Phật phải học đến pháp hỷ, mệt mỏi sẽ không có, tự nhiên 

không có. 

Nên ở thế giới tây phương Cực Lạc, pháp hỷ này không gián đoạn. Pháp hỷ khiến chúng 

ta không cần ẩm thực, pháp hỷ khiến chúng ta không cần ngủ nghỉ, pháp hỷ đem đến cho quý 

vị mien viễn tinh tấn dõng mãnh. Trong tự tánh chúng ta vốn có, cũng là oai thần Phật A Di 

Đà gia trì, hiện tại chúng ta có được Phật lực gia trì chăng? Được, tinh tấn tu hành sẽ được, y 

giáo phụng hành những gì trong kinh dạy, chúng ta đạt được tất cả, liền được Phật lực gia trì. 

Nếu còn tập khí phiền não, chưa buông bỏ tự tư tự lợi, danh văn lợi dưỡng, Phật muốn gia trì 

cũng không gia trì được, vì sao vậy? Vì quý vị bài xích. Không phải Phật không từ bi, mà là 

nghiệp lực của quý vị làm chủ, do đó tiêu nghiệp chướng rất quan trọng. Điều này hàng sơ 

học phải hiểu, nếu không không thể đột phá chướng ngại này, trong đời rất khó thành tựu. 

Xã hội hiện nay, trường học hiện nay, khiến những người trẻ tuổi đều hướng đến tri thức, 

ham  cầu  tri  thức. Đích  thực  có không ít bạn  trẻ, có dục  vọng  cầu tri thức  cuồng  nhiệt, nếu 

không đáp ứng cho họ, quý vị không trở ngại được họ. Nhưng kiểu tham cầu tri thức này, nếu 

sai  phương  hướng  họ  liền  đi  vào  con  đường  mê,  nhiều!  Nhà  Phật  thường  nói:  Không  thể 

thiếu thiện căn phước đức nhân duyên, mà được sanh về thế giới Cực Lạc. Tám vạn bốn ngàn 

pháp môn, mỗi pháp môn đều không thể thiếu, thiếu thiện căn phước đức nhân duyên quý vị 

không thể thành tựu pháp nào. Nhân duyên không dễ gặp, nhưng nếu có cảm, Phật Bồ Tát 

liền có ứng, họ đến giúp chúng ta, như vậy cũng không khó gặp. 

748  Tập 450 



Từ đó cho thấy, quan trọng nhất vẫn là thiện căn phước đức, thiện căn là gì? Có thể tin, 

có thể hiểu là thiện căn. Tôi gặp, nhưng không tin, như vậy không còn cách nào khác. Tôi tin 

nhưng không hiểu, như vậy cũng hết cách. Có thể tin, có thể hiểu là thiện căn. Có thể hành, 

có thể chứng là phước đức, học mà không chịu hành, không có phước. Thật sự hành trì Tịnh 

độ, chính là  thật thà niệm Phật, trong kinh dạy: “Phát tâm bồ đề, nhất hướng chuyên niệm”. 

Chỉ cần làm được tám chữ này, liền có cảm ứng, Phật A Di Đà sẽ gia trì quý vị, quý vị tiếp 

nhận  được  Phật  lực  gia  trì,  quý  vị  chắc  chắn  sẽ  thành  tựu.  Ngài  có  thể  giúp  quý  vị  tăng 

trưởng tín tâm, giúp quý vị khai trí tuệ, có thể lãnh hội được nghĩa chân thật trong kinh. Kệ 

khai kinh nói: “Nguyện hiểu nghĩa chân thật của Như Lai”, đây đều là thật. 

Thế nên thiện căn phước đức là quan trọng nhất, tôi cảm thấy nhân duyên là thứ yếu. Thật 

sự có thiện căn, có phước đức, Phật Bồ Tát sẽ làm nhân duyên cho quý vị, quý vị sẽ gặp nhân 

duyên này, nhất định gặp. 

Lúc  tôi  còn trẻ, cũng  là  một  phần  tử  tri  thức  cuồng nhiệt,  thích  đọc sách, sách hay  đều 

thích đọc. Khi đọc sách rất có tinh thần, ban ngày đi làm, nhưng buổi tối đọc sách thường đọc 

đến sáng, quên cả thời gian. Đây không phải là ngẫu nhiên một hai lần, thường như vậy, tinh 

thần thể lực rất tốt. Nên khi tiếp xúc Phật pháp, nếu bảo tôi tham thiền, tôi không phải căn 

tánh đó, không ngồi lâu được. Nếu bảo tôi niệm Phật, tôi không niệm Phật mãi trong niệm 

Phật đường được. Nếu bảo tôi nghiên cứu kinh điển, được! Ngày đêm không nghỉ cũng được. 

Đây chính là căn tánh chúng sanh không giống nhau, chúng ta nên áp dụng pháp môn nào. 

Cho nên không phải một pháp môn, có thể dạy tất cả chúng sanh, không phải vậy. Một pháp 

môn dạy tất cả chúng sanh, Đức Thế Tôn hà tất mở ra tám vạn bốn ngàn pháp môn, không 

dùng đến. Thích hợp với nhiều căn tánh khác nhau, nhắm đúng căn tánh nhất định quý vị có 

pháp  hỷ.  Chỉ  cần  có  pháp  hỷ  mọi  việc  sẽ  rất  dễ,  học  mà  được  thực  hành,  không  có  gì  vui 

bằng, đây là nguyên tắc chung, cương lĩnh chung, chỉ cần quý vị thích học. 

Sau  khi  tôi  tiếp  xúc  Phật  pháp,  trong  đại  thừa  đặc  biệt  rất  thích  thú  đối  với  kinh  Hoa 

Nghiêm, Pháp Hoa, Lăng Nghiêm, Bát Nhã. Lúc đó còn bài xích Tịnh độ, bài xích cũng có 

nguyên nhân, không ai có thể giảng rõ ràng minh bạch kinh điển Tịnh độ, đạo lý là như vậy. 

Đạo lý của kinh luận Tịnh độ, thực tế quá thâm sâu, không dễ. Tôi trao đổi với chư vị đồng 

học rất nhiều lần, tôi tiếp thu Tịnh độ là từ nền tảng của kinh Hoa Nghiêm, Pháp Hoa, Lăng 

Nghiêm, những kinh này tôi đều đã giảng. Không có những đại kinh luận này làm nền tảng, 

thì những điều Tịnh tông nói tôi không tin. Bộ chú giải này quả thật quá tuyệt vời, tôi không 

thể không phục cư sĩ Hoàng Niệm Tổ, không thể không lạy sát đất. 

Quý vị xem trong bộ chú giải này ông trích dẫn kinh luận, dẫn chứng kinh luật luận, trích 

dẫn chú sớ của các bậc cổ đức, hơn 190 loại. Có thể nói tam tạng 12 bộ kinh đều có trong bộ 

chú giải này, Đây là tàng kinh nhỏ. Nên nó có độ sâu nhất định, cũng có độ khó nhất định, 

không có căn bản của đại thừa, rất khó tiếp thu, chú thích quá hay!  Đức Phật nói, tương lai 

khi pháp diệt, Phật pháp bị diệt, sau cùng chỉ lưu lại bộ kinh Vô Lượng Thọ này ở thế gian. 

Tập 450  749 



Chúng ta có lý do tin rằng, chính là bộ chú giải này_Bộ kinh này, bộ chú giải này. Chú giải 

này phải độ chúng sanh 9000 năm về sau, nương vào bộ chú giải này tu tập nhất định được 

sanh Tịnh độ, viên thành Phật đạo. 

Những năm sau này tôi mới quen cư sĩ Hoàng Niệm Tổ, nhân duyên này không phải ngẫu 

nhiên, tôi cảm thấy đây là Phật Bồ Tát sắp xếp, không như vậy làm sao quen được. Ông đến 

Mỹ hoằng pháp một tháng, thời gian rất ngắn, đúng lúc tôi đang ở Mỹ, nhưng không gặp mặt. 

Ông bận giảng kinh, tôi cũng bận giảng kinh, gọi điện thoại hai lần. Khi tôi nhận bộ chú giải 

này, là vừa mới hoàn thành, in bằng giấy nến, đó là bản in dầu giấy nến. Tôi tin đây là bản 

ông chọn lựa kỹ càng nhất, chữ có thể xem rõ ràng, ông chỉ đem một bộ này đến Mỹ, và tặng 

cho tôi. 

Tôi nhận rồi xem một lượt, rất hoan hỷ, vô cùng tán thán. Tôi bảo đồng học điện thoại liên 

lạc với ông, hỏi ông có bản quyền chăng. Có bản quyền, tôi phải tôn trọng ông, không có bản 

quyền, tôi muốn đem về Đài Loan in ấn. Ông rất hoan hỷ, không có bản quyền, hoan nghênh 

in ấn. Còn dặn dò thêm, muốn tôi viết cho ông một bài tựa, và đề chữ ở ngoài bìa, tôi đều làm 

theo. Nên bản đầu tiên, tôi in ở Đài Loan mười ngàn quyển bìa cứng, hiện nay bản này đang 

lưu thông trên toàn thế giới. Tôi dự tính bản này ít nhất cũng vượt qua hai ba trăm vạn bộ. 

Trong việc tu hành, chọn pháp quan trọng hơn tất cả, nhất định phải chọn thích hợp. 

Phải nhằm vào căn tánh, họ mới có tinh tấn, mới có pháp hỷ, mới có một phương hướng, mục 

tiêu. Họ có nghị lực kiên định, nhất định phải đi đến, phải đi hết con đường này, phải hoàn 

thành. 

Nếu  khi  tâm  trôi  nỗi  dao  động, ý  niệm  lúc  đó  phải  dùng  ba  giác  phần:  trừ,  xả,  định  để 

nhiếp. Đây là nhiếp tâm, cũng là vấn đề người tu hành rất dễ phạm, chính là tâm không định 

được. Đặc biệt là ở Thiền đường, ở niệm Phật đường, đây đều là đạo tràng tu hành quan trọng 

nhất  của nhà  Phật. Thử  quan  sát  tường  tận, chúng ta thường  thấy  hai hạng người này. Thứ 

nhất là niệm Phật ở niệm Phật đường, sau khi niệm một lúc họ ngũ gục, thậm chí là ngồi đó 

ngáy,  có  người  đứng  mà  ngủ.  Một  tình  hình  khác,  là  vọng  niệm  quá  nhiều,  tâm  trôi  nỗi, 

không định. Tôi gặp được, họ nói với tôi, bình thường hình như tôi không có tạp niệm, vì sao 

đến niệm Phật đường, tạp niệm của tôi rất nhiều? Tôi nói, bình thường quý vị nhiều tạp niệm 

như vậy, vì quý vị không phát giác. Khi đến niệm Phật đường, là lúc hy vọng quý vị tập trung 

tâm một chỗ, định tâm lại mới phát hiện tâm mình rất loạn. Tuyệt đối không phải vào niệm 

Phật đường vọng niệm nhiều hơn, không vào niệm Phật đường thì không có, mà không vào 

niệm Phật đường không phát giác. 

Quý vị nhất định phải biết, sau khi biết rồi quý vị phải dùng phương pháp để khống chế 

vọng  tưởng  tạp  niệm  này,  công  phu  của  quý  vị  mới  có  thể  đắc  lực.  Nếu  quý  vị  khống  chế 

không được, buông cũng không được, như vậy vĩnh viễn không tiến bộ được, mà rất có thể đi 

vào đường tà, chính bản thân quý vị cũng không biết. Nhân tố căn bản của những vọng niệm 

750  Tập 450 



này là tập khí phiền não, trong này quan trọng nhất là không buông bỏ được dục niệm. Thế 

nên dục vọng tình thức này càng đạm bạc càng tốt, nếu không hạ thủ công phu ở đây, con 

đường Phật pháp này quý vị không thông được. Dục vọng phải hạ thấp xuống, phải buông bỏ 

tình chấp, càng đạm bạc càng tốt. 

Trạo cử này, đây coi như là trạo cử, nghĩa là trong tâm hoảng loạn bất an, nguyên nhân 

căn bản chính là đây. 

Niệm giác phần thường ở giữa để điều hòa thích hợp, gọi là là niệm, đây chính là niệm 

giác phần. Bảy giác phần thường gọi này có thể đến nhất phần bồ đề, vì sao gọi nó là giác 

Phần mà ở trước lại gọi là giác chi? Bảy loại này đích thực là trí tuệ thành tựu. Trí tuệ là giác, 

nó tương ưng với bồ đề, bồ đề nghĩa là giác. Đối với chúng ta, bất luận tu pháp môn nào cũng 

giúp ích rất lớn. 

Tiếp theo bên dưới giảng về Bát thánh đạo. Thánh đạo, chỉ Bát thánh đạo, còn gọi là 

Bát chánh đạo, chúng ta đọc trước một lượt những danh từ thuật ngữ này. Thứ nhất chánh 

kiến, hai chánh tư duy, ba chánh ngữ, bốn chánh nghiệp, năm chánh mạng, sáu chánh tinh tấn, 

bảy chánh niệm, tám chánh định_Tám loại. Chỗ này rất hay, Hoàng Niệm Tổ đã chú thích rõ 

ràng. 

Trong Di Đà Sớ Sao nói, nghĩa là đại sư Liên Trì nói, Bát chánh đạo này là trong Di Đà 

Sớ  Sao.  Thứ  nhất,  chánh  kiến_trong  Tạp  Tập  nói_Liên  Trì  đại  sư  trích  dẫn  tư  tưởng  trong 

Tạp Tập. 

“Nhược giác chi thời, sở đắc chân giác, dĩ huệ an lập, đế lý phân minh, vô hữu thác mậu 

cố”. Đây là chánh kiến. Mới bắt đầu nói với chúng ta về giác chi, giác chi là Thất giác chi. 

Phải biết vận dụng thất giác chi, mỗi ngày từng giờ từng phút đều dùng nó, đều không rời xa 

nó, nó có thể giúp chúng ta. Trong này quan trọng nhất là chữ giác này. Giác là gì? Là trực 

giác. Trong đại thừa thường nói: “lìa tâm ý thức”. Sáu căn tiếp xúc với cảnh giới sáu trần, 

không phân biệt không chấp trước, không khởi tâm không động niệm. Điều này quá thâm sâu, 

không dễ làm được, chúng ta học bằng cách nào? Bắt đầu từ không chấp trước. Không thực 

hành được  không  chấp trước không  phân  biệt, không  thực hành  được  nhưng phải cố gắng 

giảm bớt thành phần chấp trước phân biệt. 

Trực giác tương đương từ khách quan mà hiện nay chúng ta nói, không nên có thành kiến, 

mới có thể giác. Có thành kiến: “tôi nghĩ như thế như thế”, thì giác sẽ không còn, thất giác 

chi tự nhiên biến mất. 

Trong kinh đại thừa thường nói, chư vị cổ đức thường nói: “Lìa tâm ý thức tham”. Tham 

thiền,  tham  là  gì?  Nhà  Phật  nói  tham  cứu,  vì  sao  không  gọi  là  nghiên  cứu?  Nghiên  cứu  là 

dùng tâm ý thức, tham cứu không dùng tâm ý thức. Tâm là gì? Là vọng tưởng. Như trong xả 

giác chi nói: Nghĩ trước nghĩ sau, nghĩ quá khứ, nghĩ vị lai, đều là vọng tưởng. Trong lúc 

Tập 450  751 



dụng công, hoặc là khi nghiên cứu kinh điển, chúng ta nghĩ quá khứ, nghĩ vị lai, đây là việc 

thường xảy ra, như vậy là sai. Dùng tâm phân biệt, dùng tâm chấp trước là sai. Học như vậy 

quý vị chỉ học được Phật pháp thường thức, không khai trí tuệ được, vì sao? Dùng tâm sai, 

quý  vị  dùng  vọng  tâm.  Dùng  vọng  tâm  nghe  kinh  Phật,  Phật  là  dùng  chân  tâm  hiển  lộ  ra. 

Chúng ta dùng vọng tâm, dùng tâm khác với ngài, nên nhiều nhất quý vị chỉ đạt được Phật 

pháp thường thức, chứ không đạt được trí tuệ. Đây là chỗ khó của Phật pháp, quả thật rất khó. 

“Lìa tâm ý thức”, gọi là tham, nghĩa là không dùng thức thứ tám. Thức thứ tám chính là 

nói trước sau, vì chủng tử A lại da rơi vào thức thứ tám. Con người có thể nhớ được quá khứ, 

là nhờ chủng tử trong thức thứ tám, thức thứ tám giống như kho tư liệu vậy. Thức thứ sáu là 

phân  biệt, thức  thứ  bảy  là  chấp  trước, xả  thức  nghĩa  là  không  chấp  trước  không  phân  biệt, 

không khởi tâm không động niệm. Là không nghĩ trước, không nghĩ sau, tôi nói như vậy mọi 

người sẽ dễ hiểu, đây là gì? Đây gọi là trực giác. Chư Phật Như Lai giảng kinh là dùng trực 

giác, không có trước sau, không có phân biệt, không có chấp trước. Nên chúng ta phải biết, 

Đức Phật đã nói ra những kinh điển như thế nào, ngài không tư duy. Không như chúng ta 

muốn giảng gì đều phải chuẩn bị, viết tài liệu, viết đại cương. Các ngài không có, các ngài 

không chuẩn bị, hoàn toàn là trực giác, hoàn toàn là trí tuệ trong tự tánh hiển lộ ra, hoàn toàn 

không liên quan đến A lại da, nên biết kinh Phật đã nói ra như vậy. Nên những gì ngài nói là 

thật, từ chân tâm hiển lộ ra_chân ngôn, mật tông gọi là chân ngôn. Tất cả kinh mà Đức Phật 

nói trong suốt 49 năm, là chân ngôn, không phải giả, vì sao vậy? Ngài không qua A lại da, 

thông qua tâm ý thức không phải là chân ngôn. Không phải chân ngôn vậy là gì? Không phải 

chân  ngôn  là  vọng  ngôn.  Chúng  ta  lãnh  hội  sâu  sắc  mới  có  thể  dần  dần  hiểu  rỏ  ràng  minh 

bạch. Ngàinói là chân thật ngữ. 

Trong Kinh Kim Cang nói: “Như Lai thị chân ngữ giả, thật ngữ giả, như ngữ giả”. “Như” 

hoàn toàn là chân tướng sự thật, không phải ý mình, bản thân không khởi tâm, không động 

niệm. Thế nên chúng ta phải lìa tâm ý thức mới hiểu được ý trong kinh Phật dạy. Vì sao vậy? 

Phải dùng tâm giống như tâm Phật. Phật dùng chân tâm, chúng ta dùng vọng tâm, giảng như 

thế nào, đọc như thế nào, cũng không hiểu. Suy nghĩ nghĩa của nó, càng nghĩ càng sai. Vì sao 

các  bậc  cổ  đức  chú  giải  kinh  này,  chú  rất  nhiều,  đều  không  giống  nhau?  Điều  này  chứng 

minh các bậc cổ đức xưa nay chưa thành Phật, nếu thành Phật thì tất cả đều giống nhau. Chưa 

thành Phật, như người mù rờ voi, nhưng đích thưc họ lãnh hội được một bộ phận, không lãnh 

hội sai. 

Kinh Phật giảng, ý nghĩa trong câu nói rất viên mãn, rất phong phú. Những điều họ lãnh 

hội không sai, nhưng không hoàn chỉnh. Chú giải này ưu điểm ở đâu? Tập đại thành các chú 

giải  của  chư  vị  cổ  đức  xưa  nay,  khiến  mỗi  chúng  ta  đều  xem  được  những  điều  hay,  có  ưu 

điểm này. Tất cả đều nhìn thấy, hợp lại, ấn tượng hoàn chỉnh hơn. Ưu điểm là quảng học đa 

văn, nhưng không thể có thành kiến, có thành kiến rất phiền phức. Có thành kiến chúng ta sẽ 

752  Tập 450 



bị nó hại. Không có thành kiến, khi đối đãi bình đẳng, chúng ta có thể đạt được lợi ích từ nó, 

giúp chúng ta khai trí tuệ. 

“Dĩ  tuệ  an  lập,  đế  lý  phân  minh”,  không  có  sai  lầm,  đây  gọi  là  chánh  kiến.  Chánh  tri 

chánh kiến, chúng ta phải khẳng định chỉ có Phật với pháp thân Bồ Tát có. Chánh tri chánh 

kiến của  quyền giáo Bồ  Tát là học được từ  trong đại  thừa, giống  như  chúng ta, là giải ngộ 

chứ  không  phải  chứng  ngộ.  Giải  ngộ, chúng  ta  đạt  được  là  cục  bộ  không  viên  mãn,  chứng 

ngộ là viên mãn, đó là trí tuệ chân thật. Giải ngộ là tiếp cận chân trí tuệ, đây là hạng người 

nào? Tứ thánh pháp giới, tứ thánh pháp giới trong mười pháp giới. Chúng ta chưa từ bỏ A lại 

da, tuy chư vị tổ sư thường dặn dò: “Lìa tâm ý thức tham”, chúng ta lìa được chăng? Không 

lìa được. Lìa được tướng thô của nó, tướng tế không lìa được. Phân biệt chấp trước thô trọng 

chúng ta đã buông được, vẫn còn vi tế. Vi tế đến cực điểm, vẫn còn tập khí, như vậy càng 

khó đoạn. 

Tập khí kiến tư phiền não của A la hán, phải đến Bích Chi Phật mới đoạn được, họ có thể 

thoát ly luân hồi lục đạo. Kiến tư phiền não đã đoạn, nhưng tập khí chưa đoạn, tập khí đưa 

đến tứ thánh Pháp giới. Đoạn tận tập khí họ liền chứng quả vị Bích Chi Phật, cao thêm một 

bậc. Thế nên Bích Chi Phật mới đoạn tận tập khí lẫn kiến tư phiền não. Họ tu như thế nào? 

Họ đoạn phân biệt, không còn phân biệt đối với các pháp thế xuất thế gian, biết nó là giả còn 

phân biệt nó làm gì? Đoạn tận phân biệt, phận biệt là trần sa phiền não_đã đoạn tận, địa vị họ 

nâng cao, họ là Bồ Tát. Bồ Tát không có phân biệt, nhưng có tập khí, tức chưa đoạn tập khí 

của phân biệt, cũng chính là tập khí của trần sa phiền não. Đoạn tận tập khí trần sa phiền não 

họ liền thành Phật, Phật trong mười pháp giới.      Đại sư tông Thiên thai gọi họ là gì? Tương 

tợ tức Phật, rất giống Phật, nhưng không phải chân Phật, vì sao vậy? Vì chưa lìa A lại da, vẫn 

dùng A lại da, giống như chúng ta vậy. Chúng ta dùng A lại da một cách tà ngụy, họ dùng A 

lại da chính đáng. Vì sao dùng chính đáng? Hoàn toàn y theo Phật pháp, y giáo phụng hành, 

họ không hề trái phạm, thực hành tất cả. Đã thành Phật, thành Phật trong mười pháp giới. 

Nếu  tiến  thêm  một  bước  đoạn  tận  vô  thỉ  vô  minh  phiền  não,  vô  thỉ  vô  minh  phiền  não 

chính là khởi tâm động niệm. Tôi nói như vậy mọi người dễ hiểu. Lục căn ở trong cảnh giới 

lục trần, không khởi tâm không động niệm, như vậy là đã đoạn tận vô minh phiền não. Họ xa 

lìa mười pháp giới, đã vượt ra khỏi. Đi đến đâu? Đến nhất chân pháp giới, chính là cõi thật 

báo trang nghiêm, mười pháp giới không còn, mười pháp giới là giả, không phải thật. 

Trong Kinh Hoa Nghiêm viên giáo sơ trú Bồ Tát, từ sơ trú đến đẳng giác, 41 địa vị này 

đều tu hành trong cõi thật báo trang nghiêm, tu như thế nào? Chưa đoạn tận tập khí vô thỉ vô 

minh. Chư vị nên biết, tập khí kiến tư phiền não dễ đoạn, Bích Chi Phật đoạn tận. Tập khí 

trần  sa  phiền  não  cũng  dễ  đoạn,  Phật  trong  mười  pháp  giới  đã  đoạn  xong.  Nhưng  tập  khí 

phiền não vô thỉ vô minh khó đoạn. Quý vị thấy trong cõi thật báo, vì sao cõi thật báo có 41 

địa vị? Là do tập khí phiền não vô thỉ vô minh sâu cạn không giống nhau. Vừa mới đến đó, 

tập khí mang theo rất nặng, ở đó lâu ngày, tập khí giảm nhẹ dần. 

Tập 450  753 



Trong kinh Phật dạy, tập khí này đến khi nào mới đoạn được? Trong Kinh Hoa Nghiêm 

nói, ba đại a tăng kỳ kiếp. Như vậy chúng ta mới hoát nhiên đại ngộ. Thông thường người ta 

nói thành Phật, phải trãi qua ba đại a tăng kỳ kiếp, chúng ta tưởng rằng tu từ bây giờ, tu ba 

đại a tăng kỳ kiếp, không phải vậy. Là quý vị thật sư sanh đến cõi thật báo trang nghiêm, phải 

trãi qua ba đại a tăng kỳ kiếp thì tập khí vô thỉ vô minh đó mới đoạn tận, mới chứng được quả 

vị cứu cách, chính là quả vị Diệu giác, sự việc là như vậy. 

Nói cách khác, thời gian tu hành trong mười pháp giới không tính vào, sau khi tính vào là 

vô lượng kiếp! Đã minh bạch những đạo lý này, đã hiểu được chân tướng sự thật, đối với 

chúng ta có lợi ích rất lớn. Lợi ích gì? Chúng ta sanh khởi tâm cung kính đối với Phật Bồ Tát, 

biết được điều này không đơn giản. Không thể nói mê tín, không thể khinh mạn, các ngài cao 

hơn chúng ta quá nhiều, chúng ta không thể sánh được. Chẳng những không sánh được chư 

Phật bồ tát, mà đến sơ quả Tu đà hoàn, đại thừa sơ tín vị Bồ Tát, chúng ta đều cung kính họ. 

Huống gì pháp thân đại sĩ, huống gì đẳng giác Bồ Tát! 

Nguyên  nhân  không  sanh  khởi  tâm  cung  kính,  do  không  thấu  hiểu  chân  tướng  sự  thật. 

Khi hiểu rõ  rồi thì tâm cung kính khởi lên, tâm tôn trọng khởi lên, lòng khâm phục khởi dậy, 

lòng biết ơn khởi dậy, chúng ta mới thực sự làm một học sinh giỏi, học tập theo ngài. Chánh 

kiến  của  chúng  ta cũng được  kiến  lập, không nhận thức được điều này  là  tà kiến, chúng  ta 

thấy sai mọi thứ. Điều đầu tiên trong Bát chánh đạo, thấy sai thì sau đó đều sai, có chánh kiến 

quý vị mới có chánh tư duy. Chánh kiến, đoạn tận kiến hoặc, đoạn tận năm loại kiến hoặc, 

chánh kiến khởi lên. Đoạn tận năm loại tư hoặc, chánh tư duy mới hiện tiền, không dễ! 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

Tập 471 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian: 26.06.2011 

Địa điểm: Cao Hùng – Đài Loan 

 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 594, bắt đầu xem từ hàng thứ 7, đọc từ đoạn này. 

“Cứu cánh nhất thừa, nhất thừa giả, thành Phật duy nhất chi chí đạo, tối cực viên đốn chi 

giáo pháp, thừa vi xa thừa, dĩ dụ Phật chi giáo pháp, giáo pháp khả tải vận hành nhân, đăng ư 

Niết Bàn bỉ ngạn, cố vi nhất thừa”. “Thắng Man Bảo Quật thượng” vân: Nhất thừa giả, chí 

đạo vô nhị, cố xưng vi nhất, vận dụng tự tại, mục chi vi thừa. Hựu Thắng Man Kinh viết: 

Nhất Thừa tức thị đệ nhất nghĩa thừa.” 

754  Tập 450 



Phía trước chúng ta học tập đến đoạn này. Đoạn này Niệm Lão thuyết minh cho chúng ta 

về “cứu cánh nhất thừa”. Nhất thừa pháp là gì? Trong Kinh Pháp Hoa, đức Phật từng nói đến: 

“duy hữu nhất thừa pháp, vô nhị diệc vô tam, trừ Phật phương tiện thuyết”. Từ câu kinh này, 

chúng ta có thể hiểu được, chư Phật Như Lai từ bi vô cùng, đức Phật giúp đỡ chúng sanh 

muốn giúp đỡ đến lúc nào? Câu nói này nói rất rõ, giúp đỡ quí vị chứng đến quả vị rốt ráo. 

Kinh  Hoa  Nghiêm    nói  là  Diệu  Giác  Như  Lai,  là  nhất  thừa.  Đây  là  bổn  nguyện  của  Phật. 

Nhưng chúng sanh nghiệp quá nặng, mê  lầm quá sâu, mê lầm quá lâu. Tuy  đức Thế Tôn 

giảng Nhất thừa pháp cho chúng ta, chúng ta nghe không hiểu, không thể đoạn nghi sanh tín, 

cho nên trong đời này không đạt được lợi ích chân thật. Vì thế Phật Đà liền khai pháp môn 

phương tiện, đem Nhất thừa pháp phân thành mấy giai đoạn để học tập. 

Nhất thừa pháp ví như hiện nay sở nghiên cứu trường đại học mở lớp tiến sĩ, không còn 

lớp nào cao hơn nữa,  nhưng trí tuệ cơ bản của chúng ta, cũng không có cách gì để học tập 

chương trình này. Thế là lớp mở tiểu học, mở lớp trung học, mở lớp đại học. Đây đều gọi là 

phương tiện thuyết. Mục đích là gì? Mục đích là bảo quí vị lấy được học vị tiến sĩ, học vị tiến 

sĩ của Phật môn gọi là Phật Đà, học vị thứ hai là Bồ Tát, học vị thứ ba là A la hán. Danh 

xưng này là danh xưng học vị trong giáo dục Phật giáo. Giống như A la hán, Bồ Tát đều là 

phương tiện môn. A la hán là Tiểu Thừa, Bồ Tát là đại thừa. Bích Chi Phật coi là Trung thừa. 

Nếu như nói Tam thừa, tức có Bích Chi Phật. Nói nhị thừa Bích Chi Phật và A la hán hợp lại 

một. Nên có lúc nói là Nhị thừa, có lúc nói Tam Thừa. Nhưng nguyện vọng của Như Lai là 

cho chúng ta Nhất thừa pháp rốt ráo. 

Phàm phu thành Phật là sự việc đương nhiên như vậy, là sự việc hiện thành. Vì sao vậy? 

Trong kinh điển Đại Thừa Phật giảng rất nhiều, câu này vô cùng quan trọng, đó chính là: “tất 

cả chúng sanh vốn là Phật”. Câu nói này là chân thật, không phải là lời giả dối. Vậy vì sao 

hiện tại trở thành như vậy? Trở thành phàm phu, hơn nữa biến thành phàm phu tạo tất cả tội 

nghiệp. Chúng ta ngày nay khởi tâm động niệm nói năng tạo tác, tạo nghiệp gì? Thật lòng mà 

nói, nghiệp nhân thiên chúng ta tạo rất ít. Nghiệp nhân đạo, giáo dục truyền thống được Phật 

Pháp khẳng định rồi, đó là chánh pháp, Ngũ luân là nghiệp để làm người. Ngũ thường, tứ duy, 

bát đức, nếu như chúng ta khởi tâm động niệm nói năng tạo tác, và những thứ này nhất định 

không trái nhau. Kiếp sau quí vị vẫn sanh vào cõi người, quí vị sẽ không bị mất thân người. 

Trong Phật Pháp thập thiện, tam qui, ngũ giới và truyền thống chúng ta nói về luân thường 

đạo đức hoàn toàn tương ưng. Nếu như dùng tiêu chuẩn này để nhìn thế gian này, dường như 

người tạo nghiệp không nhiều lắm. Vậy muốn tạo nghiệp để được sanh thiên phải thù thắng 

hơn nghiệp làm người, càng cao hơn. Luân thường đạo đức cao cấp, trong Phật Pháp nói là 

thập thiện của thượng phẩm, là thiên đạo. Chúng ta hiện nay khởi tâm động niệm là gì? chưa 

xa lìa tự tư tự lợi, chưa xa lìa danh văn lợi dưỡng, chưa xa lìa tham sân si mạn, thậm chí thực 

sự  có  không  ít  người  khởi  tâm  động  niệm  đều  là  tổn  người  lợi  mình.  Tâm  hành  như  vậy 

nghiệp họ tạo tác là nghiệp tam đồ. Họ tạo là nghiệp súc sanh, nghiệp ngạ quỷ, nghiệp địa 

ngục.  Điều  này  không  thể  không  biết.  Lúc  tạo  nghiệp  không  biết,  biết  rồi  sao  có  thể  làm 

những việc này được, do không biết. Chúng ta ngày nay chắc chắn cũng không biết. Luân lý 

đạo đức không còn ai nói nữa. Học Phật, thập thiện ngũ giới cũng không có ai giảng, người 

giảng kinh thì có, người nói thập thiện ngũ giới không có. Vì sao không có nữa? Vì không có 

ai muốn nghe. Dường như nhìn thấy kinh luận này, bản thân không tiếp tục xem được, không 

tiếp tục nghe được. Vừa xem dường như không làm được, thôi vậy, đừng xem nữa. Tuyệt đối 

không phải nói không xem, thì không đọa tam đồ. Không xem quí vị vẫn phải đọa tam đồ 

Tập 450  755 



như vậy. Nghe xem có việc tốt, tuy đã tạo ác nghiệp rồi, chỉ cần vẫn còn một hơi thở, có thể 

sám trừ nghiệp chướng, có thể sám hối được. Nếu như không hiểu những đạo lý này, không 

biết pháp sám hối, sự việc này phiền phức lớn rồi. Cho nên người học Phật đối với những 

môn học cơ bản này, giáo dục cơ bản, Đệ tử quy của Nho giáo, Cảm ứng thiên của Đạo giáo, 

Thập  Thiện  Nghiệp  của  Phật  giáo,  không  thể  không  xem.  Trước  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo 

Kinh có một thiên tự văn, nó không gọi là lời tựa, nó gọi là thượng Dụ, do Ung Chánh Hoàng 

Đế viết, đối với bộ kinh này rất sùng bái, Ông không viết tự văn cho những bộ kinh khác, chỉ 

viết tự văn cho  Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh, dụng ý rất sâu. 

Ung  Chính  là  một  đệ  tử  Phật  giáo  kiền  thành,  sau  khi  làm  Hoàng  đế  đem  Ung  Thân 

Vương phủ hiến dâng cho Phật Giáo làm đạo tràng. Hiện nay quí vị đến Bắc Kinh tham quan 

du ngoạn, đó là nơi bố cục cảnh vật tập trung – Ung Hòa Cung, ở trong đó là Lạt Ma của Mật 

Tông. Đây là ngày xưa Ung Chính Hoàng Đế, trước khi làm Hoàng đế là nhà cửa ông ấy ở, 

đem quyên tặng. Ông là người tinh thông đối với Phật Pháp. Từ đây chúng ta nói cơ sở giáo 

dục không thể sơ suất được. Tu học Phật Pháp nói một cách đơn giản là cầu phước cầu huệ, 

phước huệ song tu. Phước huệ rốt ráo viên mãn chính là rốt ráo nhất thừa. Rốt ráo nhất thừa 

thực tiễn cụ thể chính là Thế Giới Tây Phương Cực Lạc. 

Cho nên mười phương nhất thiết Chư Phật Như Lai, tán thán Phật A Di Đà là “quang 

trung cực tôn, Phật trung chi vương”, những điều này đều là biểu diễn cho chúng ta thấy, cho 

nên trong Kinh Thắng Man nói: “nhất thừa tức là đệ nhất nghĩa thừa”. Đệ nhất nghĩa chính là 

chí đạo cứu cánh duy nhất mà trước đây đã nói, là giáo pháp tối cực viên đốn, đây thuộc về 

đệ nhất nghĩa. 

Hựu Cảnh Hưng viết: “Nhất thừa giả, tức trí tuệ duy hữu tam, kỳ cực vô nhị, cố vân nhất 

Thừa”.  Trí này tuy có ba, thông thường cũng phân phối trong tam thừa. A la hán chứng đắc 

là nhất thiết trí, Bồ Tát chứng đắc là đạo chủng trí, Như Lai là nhất thiết chủng trí,  điều này 

trước đây chúng ta đều đã học qua. Tuy có ba loại chủng trí này “kỳ cực vô nhị”. Chữ “cực” 

này chỉ cho hướng thượng đi lên, cuối cùng đều là nâng cao đến “nhất thiết chủng trí”. Nhất 

thiết chủng trí chính là cứu cánh Nhất thừa. 

Kinh  Pháp  Hoa  chuyên  nói  về  lý  của  Nhất  thừa.  Phẩm  Phương  Tiện  của  kinh  này  nói: 

“Trong  mười  phương  Phật  độ,  duy  có  nhất  thừa  pháp,  không  hai  cũng  không  ba,  trừ  Phật 

phương tiện nói”, lời này nói rất rõ ràng, rất minh bạch. 

Lại nói: “ duy đây một sự thật, hai kia tức phi chân”, đây là nói lời chân thật. thành Phật 

là thật, Bồ Tát A la hán là hướng đến con đường chân thật để đi, còn chưa đi đến nhà, vẫn 

còn trên đường. Thành Phật là coi như đã đến nhà rồi, mục đích đến đã đến được. A la hán, 

Bồ Tát phương hướng chính xác, nhưng chưa đạt đến điểm cần đến. 

Hựu Tịnh Ảnh Sớ viết: “thừa thị hành dụng”, hành là chúng ta lữ hành. Lữ hành phải 

dùng đến phương tiện giao thông. Thừa là xe, tác dụng của xe là phương tiện giao thông. Là 

thứ dùng để đi, dùng để lữ hành. “Hành năng vận thông”, ngày nay chúng ta nói là vận tải, 

vận chuyển, nên gọi là Thừa. 

“Tùy hóa đa thừa, tựu thật bất thù”. Phật giáo hóa chúng sanh rất nhiều phương pháp. Ở 

Trung Quốc nói là mười tông phái, Tiểu thừa hai tông phái, Đại thừa tám tông phái. Từ nửa 

đời nhà Đường trở về sau, Tiểu thừa không còn nữa. Chư vị Tổ sư cảm thấy Nho giáo và đạo 

giáo đủ để thay thế cho pháp Tiểu thừa. Sự phiên dịch của kinh điển Tiểu thừa vô cùng hoàn 

bị, đem  so  sánh  đối chiếu với  kinh điển Pali  Nam  Truyền  hiện  nay  quí vị sẽ biết được. Sự 

việc này tôi chưa từng làm qua, Chương Gia đại sư có nói qua với tôi. Tiểu thừa Tạng tiếng 

756  Tập 450 



Pali so với Tứ A Hàm phiên dịch qua Hán văn dường như chỉ nhiều hơn năm mươi mấy bộ. 

Kinh điển Tiểu thừa có khoảng 3000 bộ, chỉ nhiều hơn năm mươi mấy bộ, có thể thấy phiên 

dịch tiếng  Hán  rất khá, gần như đã  dịch hoàn  chỉnh. Ngày  nay  người  học  Tiểu thừa  không 

còn nữa. 

Ngày xưa lúc tôi ở Đài Trung học tập kinh giáo với thầy Lý, trong kinh giáo Tiểu thừa 

dường như thầy Lý chọn ra năm mươi mấy loại dạy chúng tôi. Chúng tôi cũng còn dính một 

ít bên ngoài. Chư vị Tổ sư xưa nay hơn một nữa dùng Nho, dùng Đạo để thay thế, cho nên 

ngày xưa những vị Tổ sư này, họ đối với Nho, Thích, Đạo toàn thông, không phải chỉ là học 

Phật. Tứ Thư, Ngũ Kinh, Tam Thập Kinh họ thực sự đã học. Những người nổi tiếng của Đạo 

Gia như “Lão Tử”, “Trang Tử”, họ đều học tập. Đích thực là văn hóa đa nguyên. Thiếu Lâm 

Tự có một tấm bia, ở đây là bản thu nhỏ lại, chính là tấm bia của Thiếu Lâm Tự, trong tấm 

bia này có một tượng, nhìn chính diện là Thích Ca Mâu Ni Phật, nhìn từ hai bên, một bên là 

Lão Tử, một bên là Khổng Tử. Tựa đề của nó là “Hỗn Nguyên Tam Giáo Cửu Lưu Đồ Tán”. 

Ở Trung Quốc Tam giáo Nho, Thích, Đạo, tam giáo cửu lưu là một nhà. Tấm bia này khắc từ 

khi nào, khắc vào thời Đường Túc Tông, nhà Đường. Túc Tông là con trai của Đường Minh 

Hoàng, cách chúng ta ngày nay khoảng 1300 năm. 1300 năm trước người Trung Quốc đã bàn 

về văn hóa  đa nguyên. Người nước ngoài  đến thời cận  đại  mới bàn  về  văn  hóa đa nguyên. 

Lão tổ tông của chúng ta đã dẫn đầu, 1300 năm trước đã làm rồi, tấm bia này là bằng chứng. 

Từ đó cho thấy những lão Tổ tông, tư tưởng của họ, đích xác là tiên phong cho người hiện 

đại. Người hiện đại làm được đã cảm thấy rất thời thượng, rất sáng tạo, nhưng lúc nhìn thấy 

tấm bia này thì không còn lời gì nói nữa. 1300 năm trước đã làm rồi. Cho nên giáo hóa chúng 

sanh nhất định không phải là một phương pháp. Nhất định phải rất nhiều phương pháp. Phật 

pháp vì căn tánh của tất cả chúng sanh không tương đồng, văn hóa không tương đồng, tập 

quán  cuộc  sống không  tương  đồng, sở  thích  không  tương  đồng, cho  nên  hằng  thuận  chúng 

sanh. Đức Phật tuyệt đối không kiên trì chủ trương của mình, không có. Chủ trương của bản 

thân là thành kiến, đã sớm bị phế bỏ rồi. Bắt đầu học Phật đã buông bỏ thành kiến rồi, mới có 

thể tiếp thu của người khác. Quí vị muốn học gì, tôi liền dạy quí vị cái đó. Cho nên giáo dục 

Phật Giáo mới thành công. 

Phật  giáo  hóa  chúng  sanh  không  phải  theo  ý  của  bản  thân  Phật.  Vì  sao  vậy?  Vì  Phật 

không có ý gì cả. Phật đã buông bỏ ý của mình. Tâm của Phật chính là thanh tịnh bình đẳng 

giác  mà  chúng  ta  đã  nói  trong  đề  kinh,  đây  là  Phật  tâm.  Trong  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác 

không có những tạp niệm này. Trước đây chúng ta học qua, Phật biết được, tất cả pháp thế 

gian xuất thế gian thể tướng tương đồng, không phải không có, đều là bất khả đắc. Thể ly tất 

cả tướng, hiện tượng vật chất, hiện tượng tinh thần, hiện tượng tự nhiên đều xa lìa hết. Tướng 

tuy  có,  nhưng  tướng  là  huyễn  tướng,  là  tướng  sát  na  sanh  diệt,  không  phải  là  vĩnh  hằng 

thường trú. Cho nên trong tất cả hiện tượng, không có chấp trước, không có phân biệt, không 

có khởi tâm động niệm. Như vậy mới có thể hằng thuận chúng sanh, tùy hỉ công đức. Tùy hỉ 

công đức là nói về dạy học, không phải là tùy Phật, là tùy chúng sanh, bất luận chúng sanh 

muốn học cái gì, Phật đều dạy quí vị. 

Trước đây chúng ta học qua tất cả pháp đều là Phật pháp, không có pháp nào không phải 

là  Phật  pháp. Lời  này  rốt  cuộc phải  nói  như  thế  nào  thì  mới  nói  rõ  được?  Trong  tất  cả  các 

pháp  quí  vị  đều  có  thể  ly  tướng,  thì  gọi  là  Phật  pháp.  Chấp  trước  liền  không  phải  là  Phật 

pháp, chính là việc như vậy. Tiêu chuẩn chính là vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Quí vị 

đối với tất cả các pháp có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, đây gọi là thế gian pháp. Lìa 

Tập 450  757 



vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, pháp này liền gọi là Phật pháp. Quí vị đối với tất cả pháp 

đều không có phân biệt chấp trước, cũng không khởi tâm động niệm, tất cả pháp không phải 

toàn là Phật pháp sao? Quốc độ của Chư Phật Như Lai là Phật pháp; ngạ quỷ, súc sanh, địa 

ngục, cũng là Phật pháp. Không chấp trước tức là Phật pháp. Chấp trước thì thay đổi rồi, liền 

gọi nó là pháp thế gian. Pháp không có thay đổi, là thế gian pháp hay là Phật pháp, chỉ do nơi 

quí vị có khởi tâm động niệm, có phân biệt chấp trước hay không? Không khởi tâm, không 

động niệm, không phân biệt, không chấp trước, pháp liền bình đẳng, pháp liền nhất như. Cho 

nên  tất  cả  pháp  như  như,  là  đạo  lý  như  vậy.  Tất  cả  pháp  có  thể  thọ  dụng,  không  thể  chấp 

trước, không thể phân biệt, không thể chiếm hữu, không thể khống chế. Những thứ này đều 

gọi là vọng tưởng. Buông tất cả những thứ này xuống, buông xuống chính là tự tánh. Tất cả 

hiện tượng đều là tự tánh biến hiện. 

Trong Kinh Hoa Nghiêm nói rất hay: “duy tâm sở hiện, duy thức sở biến”. Tâm là chân 

tâm, chính là tự tánh, chân tâm chính là tự tánh, cũng gọi là pháp tánh, cũng gọi là chân như. 

Trong kinh giáo Đại Thừa đối với sự việc này, Phật dùng mấy mươi danh từ, đệ nhất nghĩa 

cũng là, cũng nói về vấn đề này. Phật vì sao dùng danh từ nhiều như vậy? Ý là bảo chúng ta 

đừng chấp trước, danh từ là giả danh. Chỉ cần hiểu được ý nghĩa là đúng rồi, phá chấp trước 

về tướng danh tự của chúng ta, dùng phương pháp này. Đây gọi là phương tiện thiện xảo của 

việc dạy học. Cho nên tùy hóa đa thừa. Đây chính là nói lữ hành, phương tiện giao thông rất 

nhiều, đều có thể dùng. Có một số phương tiện giao thông tốc độ nhanh, có một số tương đối 

chậm,  cuối  cùng  đều  có  thể  đạt  đến  đích  đến.  đây  chính  là  tùy  hóa  đa  thừa,  là  thật  không 

khác. 

“Thị dĩ ngôn nhất, ư thử nhất thừa, cùng danh cứu cánh.” Nhất thừa pháp mục tiêu chung 

cuộc  là  nhất  định  là  thành  Phật,  chắc  chắn  chứng  đắc  cứu  cánh  viên  mãn,  đây  gọi  là  nhất 

thừa. 

Ý của sớ này, cùng tận lý của nhất Phật thừa này, gọi nó là cứu cánh nhất thừa. Những 

đạo lý này trong Kinh Hoa Nghiêm nói viên mãn nhất, nói thấu triệt nhất. Pháp Hoa và quyển 

Kinh Vô Lượng Thọ của chúng ta hoàn toàn tương đồng. Kinh Hoa Nghiêm nói tỉ mỉ, Kinh 

Vô Lượng Thọ nói sơ lược. Nội dung không có sai khác, cho nên cổ đức gọi Kinh Vô Lượng 

Thọ là trung bổn Hoa Nghiêm. Kinh A Di Đà và Kinh Vô Lượng Thọ là một bộ kinh, cũng là 

quảng lược không giống nhau, nội dung hoàn toàn tương đồng, gọi Kinh A Di Đà là Tiểu bổn 

Kinh  Hoa  Nghiêm.  Kinh  Hoa  Nghiêm  gọi  nó  là  đại  bổn  Kinh  Vô  Lượng  Thọ,  có  sai  hay 

không? Không có. Lời này là đời nhà Thanh, vào năm Càn Long Bành Tế Thanh cư sĩ nói. Vị 

cư sĩ này cũng rất vĩ đại. Một đời nghiên cứu kinh giáo, thông tông thông giáo, hiển mật viên 

dung. Ông ta nói không sai. 

Đương đại, sau đó chư vị Tổ sư đối với cách nói của ông đều có khẳng định. Ông niệm 

Phật  cầu sanh Tịnh Độ, trong Vãng Sanh Truyện có truyện ký của Ông. 

Dựa theo ý nghĩa của sớ này, cùng tận lí của Nhất Phật thừa gọi nó là cứu cánh nhất thừa. 

Nhất thừa kinh là gì? Chúng ta cũng có thể lãnh hội được. Bộ kinh này đối với đạo lý Nhất 

Phật thừa, chính là lý luận, phương pháp tu học, cho đến cảnh giới khế nhập có thể nói được 

rất rõ ràng, rất minh bạch. Kinh này gọi nó là Nhất Thừa kinh. 

Chư đại Bồ Tát ở Thế giới Cực Lạc , bi thệ hoằng thâm, tuy trú nơi cực lạc, nhưng vì ai 

mẫn chúng sanh, nên vẫn thị hiện ở trong tam giới sanh tử, trú bình đẳng huệ, tinh cần tu tập, 

nên kinh viết: bình đẳng cần tu ở trong tam giới, cứu cánh liễu đạt lý của tướng nhất thừa, 

đắc đến Niết bàn bỉ ngạn, nên viết: chí ư bỉ ngạn. 

758  Tập 450 



Đây là nói về Bồ Tát ở Thế giới Cực Lạc, chỉ cần sanh đến Thế giới Cực Lạc, cho dù là 

cõi đồng cư hạ hạ phẩm vãng sanh, đều có năng lực này, điều này không thể nghĩ bàn. Câu 

“cực lạc chư đại Bồ Tát” không chỉ xưng cõi Thật báo, cõi Thật báo là Ma Ha tát, cũng tức là 

bao gồm cõi Phương tiện, cõi Đông cư, vì sao vậy? Nguyện thứ hai mươi của Phật A Di Đà, 

nguyện thứ hai mươi trong 48 nguyện của Ngài, rõ ràng minh bạch nói với chúng ta rằng: chỉ 

cần sanh đến Thế giới Cực Lạc đều làm A Duy Việt Trí Bồ Tát. A Duy Việt Trí đó thật là 

không thể nghĩ bàn. A Duy Việt Trí Bồ Tát là pháp thân đại sĩ, viên chứng tam bất thoái. 

Nói theo ý nghĩa của  “viên chứng tam bất thoái” thì Kinh Hoa Nghiêm từ sơ trụ trở lên, 

tức là nói theo ý nghĩa của  “viên chứng tam bất thoái”. “Viên chứng tam bất thoái”, viên là 

viên mãn. Tam bất thoái chứng được rồi, nhưng chưa viên mãn. “Viên chứng tam bất thoái”, 

cổ đức có nói là thất địa trở lên, viên mãn rồi. Có thể nói, thất địa trở lên, thực sự là cứu cánh 

nhất thừa. Viên giáo sơ trụ trở lên đó là nhất Phật thừa. Quí vị nếu nói họ cứu cánh nhất thừa, 

cũng có thể nói thông được, không phải nói không thông, có thể nói thông được. Cách nói 

này của cổ đức cũng có lý, đem cứu cánh nói là thất địa Bồ Tát trở lên. Bi nguyện hoằng thệ, 

tứ hoằng thệ nguyện của họ: “chúng sanh vô biên thệ nguyện độ”, tuy ở Thế giới Cực Lạc, ở 

nơi đó tu học,  mục  tiêu  là phải  chứng  đắc  quả vị  Diệu  Giác, chưa  chứng đắc  quả vị  Diệu 

Giác, đây là pháp thân Bồ Tát. 

Nếu như là A Duy Việt Trí, A Duy Việt Trí là do bổn nguyện oai thần của Phật A Di Đà 

gia trì, cho nên vừa đến Thế giới Cực Lạc, quí vị sẽ là A Duy Việt Trí Bồ Tát. Nói cách khác, 

quí vị chính là cứu cánh nhất thừa. Đây là cách nói quảng nghĩa, không sai. 

Quí vị tâm từ bi nhiều, chư Phật Như Lai thương xót chúng sanh khổ nạn trong lục đạo 

thập pháp giới, cho nên họ thường thường thị hiện trong tam giới. Tam giới là, dục giới, sắc 

giới, vô sắc giới. Thường thường thị hiện nơi đây, trong sanh tử lục đạo. Đến để làm gì? đến 

để độ chúng sanh, giúp đỡ chúng sanh ly khổ đắc lạc. 

Khổ từ đâu mà có? Từ mê hoặc điên đảo có. Lạc từ đâu mà có? Lạc từ giác ngộ mà có. 

Vậy Bồ Tát cứu khổ cứu nạn, cách cứu như thế nào? Giúp đỡ chúng sanh giác ngộ, chúng 

sanh giác ngộ rồi, tức là lý khổ đắc lạc. Không phải lúc khổ nạn chúng sanh, họ không có đồ 

ăn, biếu cho họ một chút đồ ăn, họ không có áo mặc, tặng cho họ chút áo để mặc, không phải 

là ý này. Đây chỉ là giải quyết nhất thời, không thể giải quyết vĩnh viễn. Đây không phải là 

thực sự giúp đỡ họ. Thực sự giúp đỡ họ, thì phải dạy họ khai ngộ, cho nên tất cả chư Phật Bồ 

Tát, bao gồm cả A la hán, thị hiện trong lục đạo không ai không giảng kinh dạy học. Giảng 

kinh dạy học chính là từ bi cứu tế của Phật Bồ Tát. Thực sự dạy quí vị ly khổ đắc lạc, ly khổ 

đắc lạc là quả, nhân chính là phá mê khai ngộ, phá mê rồi, khổ liền không còn nữa, giác ngộ 

rồi, lạc liền đến. Cho nên  chư Phật Bồ Tát thị hiện trong thế gian này để làm gì? Dạy học. 

Điều này nhất định phải hiểu được. 

Năm trước tôi cùng đoàn tôn giáo Malaysia viếng thăm, đi thăm viếng  Giáo Hoàng Pope 

Benedict XVI ở Vatican của Thiên chúa giáo. Ở lại Vatican hai ngày, hai lần giao lưu, chủ 

giáo đoàn của họ Đào Nhiên chủ giáo làm đại biểu. Ông ta trình bày một bài báo cáo, nội 

dung của bài báo cáo này, chúng tôi không biết. Thiên chúa giáo có tổ chức, cho nên họ đối 

với những tin tức về phương diện tôn giáo, vô cùng linh thông. Nói với chúng tôi, gần đây 

khoảng hai mươi năm trở lại, người tín ngưỡng tôn giáo trên toàn thế giới mỗi năm  mỗi đi 

xuống, họ rất lo lắng, nếu như tiếp tục như vậy, họ nói khoảng sau 20 năm, 30 năm nữa, có lẽ 

không  còn ai tín ngưỡng  tôn giáo.  Nêu  ra  một tin tức  như vậy,  mọi  người  chúng tôi nghe 

xong đều cảm thấy rất ngỡ ngàng. Đây là một vấn đề nghiêm trọng, đây không phải là việc 

Tập 450  759 



nhỏ. Vì sao ngày nay trong xã hội này, người tín ngưỡng tôn giáo càng ngày càng ít? Lúc đó 

tôi nêu ta cách nghĩ của tôi, tôi nói với mọi người: ngày xưa lúc Moses sáng giáo, lúc Giê su 

sáng  giáo,  lúc  Muḥammad  sáng  giáo,  lúc  đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  sáng  giáo,  vì  sao  có 

nhiều người tín ngưỡng như vậy, có nhiều người theo họ học tập như vậy,mà đời đời tương 

truyền đến ngày nay? Lịch sử 2000 năm, Do Thái giáo 4000 năm, nguyên nhân là gì? Đến 

ngày nay vì sao lại suy rồi, có phải ngày  nay con người không tin nữa? Điều này chúng ta 

nên kiểm thảo lại, phải phản tỉnh lại. Tôi nêu ra một phương hướng suy nghĩ, tôi nói chúng 

tôi tỉ mỉ quan sát, ở trong kinh điển ghi chép lại quí vị sẽ thấy được, những người này ngày 


xưa tại thế họ đều dạy học, họ làm cái gì? Họ làm giáo dục tôn giáo. 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni dạy 49 năm, Giêsu dạy ba năm, bị người ta hại chết, Moses 

cũng dạy hơn 20 năm, Mohamad dạy 27 năm, họ đều là nhà giáo dục xã hội. Cộng thêm với 

cách gọi thời thượng ngày nay là nhà giáo dục xã hội đa nguyên văn hóa. Quí vị nghĩ nghĩ 

xem,  họ  có  phải  là  thân  phận  này  không?  Mà  mỗi  người  thân  phận  đều  là  người  công  tác 

nghĩa vụ đa nguyên văn hóa. Họ dạy học, quí vị xem không phân biệt quốc tịch, không phân 

biệt chủng tộc, không phân biệt tín ngưỡng, dạy dỗ không phân biệt. Chỉ cần quí vị chịu học 

không có ai không được hoan nghênh. Quí vị cẩn thận suy nghĩ, tỉ mỉ quan sát trong kinh 

điển, hôm nay bị suy tàn là do đâu? Ngày nay chúng ta làm mất giáo dục tôn giáo, không làm 

việc dạy học nữa. Không làm việc dạy học, lại làm việc cầu nguyện. 

Cầu  nguyện  hữu  hiệu  không?  Có.  Không  thể  nói  không  hữu  hiệu.  Hiện  nay  khoa  học 

cũng nghiên cứu phát hiện, cầu nguyện hữu hiệu. Năng lượng của ý thức tập thể không thể 

nghĩ bàn, đây là kết luận của khoa học, nhưng người đời không tin tưởng! Quí vị nói xem, có 

tai họa chúng ta cầu nguyện tai họa hóa giải được. Người ta nói quí vị ăn nói bậy bạ, căn bản 

là không có tai họa, quí vị ở đây gạt người. Quí vị không thể đem chứng cứ ra được. 

Dạy học thì không như vậy, dạy học có thể trị gốc, giúp một người giác ngộ, giúp người 

khác hồi đầu, giúp người khác bỏ ác làm thiện, giúp họ cải tà quy chánh, điều này mới đúng. 

Cầu nguyện là trị ngọn, không trị gốc. Lúc đại tai nạn đến rồi, tạm thời cầu nguyện hữu hiệu, 

việc lâu dài nhất định phải dạy học. Tôi nêu ra cho mọi người làm tham khảo, hi vọng toàn 

thế giới mỗi một tôn giáo nhanh chóng khôi phục giáo dục, hướng đến ngày xưa những tổ sư 

sáng giáo, những vị sáng lập tôn giáo này mà học tập họ. Tôn giáo nếu không trở về với giáo 

dục, tiền đồ của họ rất bi quan, không lạc quan. Lúc đó tôi nêu ra một chút về cách nhìn nhận 

như vậy. 

Suốt đời tôi theo con đường giáo dục. Đây là thầy Phương Đông Mỹ và Chương Gia đại 

sư chỉ đạo chúng tôi. Tôi xuất gia, Chương Gia đại sư khuyên răn tôi, lựa chọn cho tôi nghề 

nghiệp này. Dặn dò tôi phải học Phật Thích Ca Mâu Ni. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni một đời 

giảng  kinh  dạy  học, điều này  trong  kinh điển  chúng  ta  có  thể  thấy  được. Ngoài  giảng  kinh 

dạy học ra Ngài không làm những hoạt động gì khác. Không có hướng dẫn người ta tổ chức 

Phật thất, hay là tổ chức thiền thất. Nếu như có sự việc này trong kinh điển nhất định có ghi 

chép, không có. Trong kinh giáo Đại Thừa chỉ đề cập đến việc tu hành ở mỗi người, cho nên 

đức Phật chỉ dạy học, dạy quí vị, quí vị rõ ràng rồi, quí vị hiểu được rồi, cách tu như thế nào 

đó là việc của bản thân quí vị. 

Tu cái gì? buông bỏ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, đây chính là  tu hành, đây là sự 

việc của bản thân quí vị. Dùng phương pháp gì để buông bỏ là việc của quí vị, không phải là 

việc  của  người  khác.  Phương  pháp  mỗi  người  không  giống  nhau,  cho  nên  có  tám  vạn  bốn 

ngàn pháp môn, vô lượng pháp môn. Không phải là một phương pháp, mỗi pháp đều linh, chỉ 

760  Tập 450 



cần thực sự buông xả được. buông được thì khôi phục thanh tịnh bình đẳng giác, tâm thanh 

tịnh khôi phục  rồi, quí vị liền chứng đắc A la hán, tâm bình đẳng khôi phục được rồi, quí vị 

liền thành Bồ Tát. Đại triệt đại ngộ, quí vị liền thành Phật. Đây là tiêu chuẩn trong Phật Giáo, 

cho nên Thế giới Cực Lạc, những Bồ Tát này vô cùng từ bi, bản thân còn chưa chứng đắc 

viên mãn, họ đã làm những sự nghiệp giúp đỡ chúng sanh, thị hiện trong tam đồ lục đạo. 

“Trú bình đẳng huệ, tinh cần tu tập”, họ có trở ngại bản thân họ tu tập không? Không có. 

Vì sao không có? Họ trú bình đẳng huệ. Ba chữ bình đẳng huệ này chính là thanh tịnh bình 

đẳng giác trong đề kinh. Bình đẳng đương nhiên bao gồm cả thanh tịnh, không thanh tịnh làm 

sao bình đẳng được?  Bình đẳng  cao hơn thanh  tịnh, thanh  tịnh  chưa chắc  bình đẳng, bình 

đẳng nhất định sẽ thanh tịnh. 

Chữ  huệ  phía  sau  tức  là  giác.  Tâm  của  họ  không  mê,  trong  lục  đạo  luân  hồi,  giúp  đỡ 

chúng sanh khổ nạn họ không mê. Vì sao không  mê? Họ không chấp trước. Bởi vì họ biết 

tướng những cảnh giới này, “phàm có hình tướng đều là hư vọng”, họ trong lục đạo không có 

tham sân si mạn nghi, tất cả đều đoạn rồi. Cho nên tâm của họ là thanh tịnh bình đẳng giác, 

trong lục đạo, trong tam đồ đang khảo nghiệm, xem họ có nhiễm trước hay không, nhiễm là 

sai, là đọa lạc rồi, thực sự không nhiễm, chứng minh họ được nâng cao. Cho nên trong thuận 

cảnh không có tham luyến, nâng cao rồi. Trong ngịch cảnh không có oán hận, vĩnh viễn duy 

trì thanh tịnh bình đẳng giác, thanh tịnh bình đẳng giác chính là không ngừng hướng thượng 

đi lên,  tự lợi  lợi tha,  không phải  lợi tha  thì không  có  tự lợi,  mình  người đều  lợi. Cho nên 

những Bồ Tát này có niềm vui mà không làm, đều thích làm những sự việc này. 

Nên kinh nói: “ở trong tam giới, bình đẳng cần tu”, quí vị xem tam giới chính là: dục 

giới, sắc giới, vô sắc giới, bình đẳng chuyên tu, giúp đỡ người khác, cũng là nâng cao chính 

mình. 

“Cứu cánh liễu đạt thật tướng nhất thừa chi lý”, nếu như không có cứu cánh liễu đạt thật 

tướng nhất thừa, tâm từ bi của họ không thể sanh khởi, thực sự liễu đạt tâm từ bi tự nhiên 

sanh khởi. Vì sao vậy? Vì tâm từ bi là tánh đức vốn có trong tự tánh, không phải từ bên ngoài 

đến, chỉ là bản thân chúng ta có chướng ngại, tâm từ bi không hiển thị ra được. Chúng ta hiển 

thị ra cái gì? Hiển thị ra là tự tư tự lợi, là tham sân si mạn, không có từ bi, những điều này 

chúng ta nên biết. Biết rồi quí vị dần dần sẽ hồi đầu, quí vị dần dần sửa lỗi, quí vị mới có thể 

nâng cao bản thân. Nếu như không biết được, mơ mơ hồ hồ sống qua một đời, e rằng đời sau 

còn mê hoặc hơn cả đời này. Sự việc này ví dụ nhiều lắm. Người đời sau càng rõ ràng hơn 

đời này thì không nhiều, người càng mê hoặc hơn cả đời này thì nhiều. Vậy chúng ta nên làm 

hạng người nào, không thể không nghĩ nhiều một chút. Cho nên những vị Bồ Tát này, họ chỉ 

có  một  phương  hướng,  một  mục  tiêu.  Không  những  hi  vọng  bản  thân  đắc  đến  Niết  Bàn  bỉ 

ngạn, cũng hi vọng tất cả chúng sanh đều có thể giống như bản thân mình vậy, cầu sanh Tịnh 

Độ, thân cận Di Đà, đến được bờ kia. Đều chỉ có một ý niệm đơn thuần như vậy. 

Hội Sớ viết: bỉ ngạn, Niết Bàn diệu quả vậy. Đây là nghĩa của hai từ bỉ ngạn. 

Tịnh Ảnh Sớ viết- đây là lời của Huệ Viễn đại sư đời nhà Tùy. “Chí ư bỉ ngạn, Niết bàn 

quả cực”, Niết bàn quả cực chỉ cho cực quả của Niết bàn. Tức quả giác chí cao vô thượng, 

cứu cánh thành Phật. Kinh Hoa Nghiêm  gọi là “diệu giác”, ở trên đẳng giác. Đây gọi là cứu 

cánh thành Phật. 

Đoạn dưới đây giải thích “quyết đoạn nghi võng, thử hữu dị thích”, câu nói này cổ đức có 

những giải thích khác nhau. 

Tập 450  761 



Tịnh Ảnh Sớ viết: “trừ vọng hiển chơn, danh đoạn nghi võng”. Nghi này là chướng ngại 

rất lớn của Bồ Tát. Đối với chúng ta mà nói là tai nạn rất nghiêm trọng. Chúng ta học Phật 

phải chăng thực sự không còn nghi hoặc nữa? Không thể được. Nếu như thực sự không có 

nghi  hoặc,  vậy  thì  sự  tu  hành  của  quí  vị  có  chân  công  phu  rồi.  Quí  vị  chắc  chắn  đắc  tam 

muội, quí vị nhất định có chỗ ngộ, không phải là đại triệt đại ngộ thì quí vị cũng có đại ngộ. 

Đây là điều chắc chắn. Trong kinh điển nói: cảnh giới của Chư Phật Như Lai, không phải là 

thường  thức  của  chúng  ta.  “Tất  cả  chúng  sanh  vốn  là  Phật”,  chúng  ta  có  thể  chắc  chắn 

không? Tự nhiên có nghi hoặc. Phật nói là lời chân thật, tuyệt đối không phải là lừa chúng ta. 

Cũng không phải là lời khích lệ chúng ta. Lão tổ tông của chúng ta cũng đã nói qua, Phật 

Pháp chưa đến Trung Quốc, lão tổ tông đã nói: “nhân tánh bổn thiện”,  cho nên sau này biên 

vào trong Tam Tự Kinh,  câu đầu tiên, “nhân chi sơ tánh bổn thiện”. 

Chữ “thiện” này không phải là thiện trong thiện ác,  chữ thiện này là danh từ tán than, và 

câu đức Phật nói “nhất thiết chúng sanh bổn lai thị Phật”, ý nghĩa rất tương đồng. Phật là bậc 

tối thiện. Chữ thiện này là hoàn mỹ, không có khiếm khuyết, cho nên kiến tánh thành Phật. 

Chúng ta có thể không hoài nghi sao? Người thế gian đều là người tốt, tôi thấy thế gian này 

người xấu rất nhiều, làm sao có thể nói đều là người tốt? Chúng ta thấy sai rồi, Phật Bồ Tát 

không có nhìn sai, Phật Bồ Tát thấy là gì? Tánh là không, tướng là giả, cho nên họ bình đẳng 

rồi. Bình đẳng mới là chân thiện, bình đẳng không có sai trái. Quan điểm của chúng ta không 

tương  đồng,  chúng  ta  nhìn  thấy  là  vọng  tưởng,  người  ta  nhìn  thấy  là  thật  tướng,  là  chân 

tướng. Chúng ta chỉ có nhục nhãn, người ta ngũ nhãn viên minh. Họ có nhục nhãn, có thiên 

nhãn, có pháp nhãn, có huệ nhãn, có Phật nhãn, thì làm sao mà nhìn sai được! Chúng ta ngay 

cả thiên nhãn cũng không có, cho nên nhìn mọi thứ đương nhiên là nhìn sai. Nghe điều Phật 

giảng chúng ta nghi hoặc, nghi hoặc của chúng ta làm sao  mà đoạn? Thực sự đoạn nghi là 

phải tu hành công phu, phải thiền định, phải bát nhã. Ngày nay chúng ta đoạn nghi sanh tín, 

duy  nhất  một  phương  pháp  cầu  giải  ngộ.  Đó  chính  là  đọc  tụng  kinh  giáo  Đại  Thừa.  Nghe 

kinh có thể đoạn nghi, đọc kinh cũng có thể đoạn nghi. Không có duyên nghe kinh chúng ta 

phải đọc tụng, cổ nhân nói rất hay: “đọc sách nghìn lần, tự thấy nghĩa nó”, nghĩa là đạo lý, tự 

thấy nghĩa nó, tức đạo lý tự nhiên rõ ràng. Đạo lý rõ ràng rồi, nghi liền phá được, tức không 

còn nghi hoặc nữa. Đây là một phương pháp. Một ngàn lần đọc như vậy, tâm quí vị sẽ định 

lại, nhưng những thứ này phải là một bộ kinh, không phải là rất nhiều kinh điển, nhiều kinh 

điển, quí vị đọc tạp rồi, đọc loạn rồi, như vậy hiệu quả rất khó. Nếu như một bộ kinh, đọc 

từng lượt từng lượt, bộ kinh này đọc một ngàn lần tâm liền định. Một ngàn lần mà tâm không 

định được, nghiệp chướng chúng ta nặng, điều này chúng ta phải biết. Duyên của xã hội ngày 

nay rất phức tạp. Đây không phải là thiện duyên, rất khó khăn làm cho tâm chúng ta định lại 

được. Đây là môi trường sinh sống của chúng ta không bằng cổ nhân, vậy thì phải làm sao? 

Hai ngàn lần, ba ngàn lần, mười ngàn lần. Quí vị có quyết tâm như vậy cứ tiếp tục đọc, chắc 

chắn quí vị có thành tựu. Kiên trì phương pháp này, đó chính là trì giới, nhân giới đắc định, 

nhân định mà khai huệ. Đây là tổng nguyên tắc, tổng cương lĩnh của tu học phương đông. 

Mấy ngàn năm nay đều chưa có thay đổi qua, đều dùng phương pháp này. 

Hiện nay thay đổi rồi, hiện nay không dùng nữa, hiện nay dùng phương pháp khoa học 

nước ngoài. Từng môn từng môn này đều nảy sinh vấn đề. Rất nhiều vấn đề đều bị nêu ra rồi. 

Nếu như quí vị không tỉ mỉ, quí vị sẽ không phát hiện được. Thực sự tỉ mỉ quí vị mới hiểu 

được.  Phương  pháp  truyền  thống  này  còn  hay  hơn  phương  pháp  khoa  học  ngày  nay,  thực 

dụng hơn phương pháp khoa học ngày nay, thực sự có thể giải quyết vấn đề. Cho nên đoạn 

762  Tập 450 



nghi sanh tín là một sự việc vô cùng quan trọng trước mắt chúng ta. Thời khóa này phải dùng 

phương pháp học như thế nào. 

Hội  Sớ  và  giải  thích  của  nó  đều  giống  nhau.  Sớ  viết:  “đoạn  trừ  nghi  võng,  trí  tuệ  tự 

sanh”.  Nghĩa  của  nó  đều  thiên  về  đoạn  trừ  lưới  nghi.  Nhưng  Gia  Tường  Sớ  viết:  “  người 

quyết đoạn nghi võng, có thể đoạn nghi hoặc cho chúng sanh”. Quí vị xem cách nói này khác 

rồi. Trước đây là nói cho bản thân, đoạn nghi hoặc của mình, cách nói sau là Bồ Tát giáo hóa 

chúng sanh giúp đỡ chúng sanh đoạn lưới nghi cho họ. 

“Hai điều có khác, nhưng cũng không trái”,  nói tuy rằng không giống nhau, một là đoạn 

nghi hoặc của bản thân, một là đoạn nghi hoặc của người khác. Tuy rằng không giống nhau 

cũng không trái với nhau. Vì có thể trừ nghi hoặc cho chúng sanh, trước đó tự thân đã vô 

nghi. Đây là đạo lý chắc chắn vậy. Nếu như bản thân không có tín tâm, làm sao có thể giúp 

đỡ người khác xây dựng lòng tin? Bản thân có nghi hoặc làm sao có thể giúp đỡ người khác 

đoạn nghi hoặc? Lời này nói rất có lý. 

Lại tự thân đã đoạn nghi hoặc, chân trí tự sanh, ắt khởi đại hạnh, khiến khắp chúng sanh 

đoạn nghi chứng chân. Đây cũng là đạo lý chắc chắn vậy. Nghi hoặc của bản thân đoạn rồi, 

trí tuệ liền sanh khởi, cho nên nghi chướng ngại trí tuệ mà tự tánh vốn có, trí tuệ tuyệt đối 

không phải từ bên ngoài đến. Phật nói câu nói này, chúng ta phải tin tưởng: tất cả chúng sanh 

đều  có  đức  tướng trí  tuệ  của  Như  Lai.  Chúng  ta  nhất  định  phải  tin  tưởng,  không  thể  nghi 

hoặc. 

Đức Phật nói là lời chân thật. Chúng ta và Chư Phật Như Lai có trí tuệ giống nhau, có 

đức năng giống nhau, có tướng hảo giống nhau. Chỉ là chúng ta ngày nay mê rồi, Phật Bồ Tát 

giác ngộ rồi, nếu như chúng ta phá mê khai ngộ, trí tuệ đức tướng của chúng ta sẽ hiện tiền, 

nó không phải từ bên ngoài đến. Ngày nay trí tuệ đức tướng chúng ta vì sao không thể hiện 

tiền? Chúng ta có nghi. Phật có nói rõ ràng hơn nữa, minh bạch hơn nữa, khẩn thiết khuyên 

nhủ chúng ta hơn nữa, chúng ta vẫn không tin, cảm thấy bản thân không có trí tuệ, bản thân 

ngu si. Trên thế giới này có rất nhiều người thông minh, chúng ta so sánh với họ, không bằng 

họ, đều là tâm trạng như vậy. Đây chính là bản thân chúng ta tu như thế nào, học như thế nào, 

đều không có hiệu quả hiển hiện. Càng ngày nghi càng nặng, thậm chí ngay cả Thế giới Cực 

Lạc. Thế giới Cực Lạc ở đâu? Tây phương, tây phương không có biên tế. 

Tôi niệm Phật muốn đi tây phương, cách đi như thế nào? Đây đều là nghi vấn. Thật đến 

Tây phương, Phật A Di Đà đến tiếp dẫn quí vị, dẫn quí vị đi, quí vị không cần hỏi phương 

hướng nào. Phật không đến đón quí vị, không dẫn quí vị đi, quí vị chắc chắn chưa đến Thế 

giới Cực Lạc. Quí vị tìm không ra, quí vị nhất định bị lạc mất phương hướng, cho nên nhất 

định phải cầu Phật dẫn quí vị đi. Phật có đến hay không? Chắc chắn sẽ đến. Vì sao vậy?  Vì 

đây là nguyện vọng trong 48 nguyện của Ngài. Tự Ngài phát nguyện vậy. Phật đến tiếp dẫn, 

nói cho quí vị biết, là phân thân của Phật. Cùng thời khác xứ, Phật có thể phân thân vô lượng 

vô  biên,  tiếp  dẫn  thập  phương  vô  lượng  vô  biên  chúng  sanh  vãng  sanh  Thế  giới  Cực  Lạc, 

không lọt sót một ai cả. 

Chúng ta đối với sự việc này phải có lòng tin, nhất định không nên hoài nghi. Cho nên tự 

thân vô  nghi, tự  thân  đã đoạn nghi sanh tín, chân trí  tự sanh, trí  tuệ từ  trong bản tánh nhất 

định sẽ hiển lộ ra bên ngoài. Hiển lộ trí tuệ nhiều ít, liên quan đến công phu tu hành của bản 

thân quí vị, lòng tin quí vị càng thật, trí tuệ càng lớn. Lòng tin càng ít, trí tuệ cũng nhỏ. Trí 

tuệ sanh khởi rồi, nhất định khởi đại hạnh, đại hạnh là gì? Tự lợi lợi tha. “Rộng khiến chúng 

sanh  đoạn  nghi  chứng  chơn”,  đây  là  đại  hạnh.  Tâm  lượng  quí  vị  đã  khai  mở  rồi,  đối  với 

Tập 450  763 



chúng sanh sanh khởi tâm bình đẳng. Không phải là người mình thích thì độ họ trước, người 

không thích để qua một bên từ từ độ sau! Đó không phải là chân chánh giác ngộ, chân chánh 

giác ngộ là tâm bình đẳng, chắc chắn không có oán thân, chỉ là nói nhân duyên. Người hữu 

duyên độ trước, người không có duyên độ sau. Duyên là gì? Họ tin tưởng, họ có thể hiểu 

được, họ chịu niệm Phật, đây là người có duyên. Duyên chưa thành thục đừng nói với họ, họ 

không tin tưởng. Họ không thể hiểu được, họ không muốn niệm Phật, không muốn đến Thế 

giới Cực Lạc, đây là không có duyên. Không có duyên, có thể đợi một thời gian rồi đến độ 

họ. 

“Nên biết kinh văn, thật kiêm hai nghĩa”, trong kinh văn, hai nghĩa này có lẽ đều có, đều 

có thể giảng thông được. 

Đoạn cuối là “chứng vô sở đắc”, vô sở đắc còn gọi là vô sở hữu, vô sở đắc và vô sở hữu 

là cùng một ý nghĩa, tức không huệ, đây là trí tuệ chân thật. Không huệ chính là vô phân biệt 

trí, đây là đại trí tuệ. Trong đại trí tuệ chắc chắn không có phân biệt. Nếu có phân biệt, phân 

biệt chính là phiền não, trần sa phiền não. Chấp trước là phiền não, kiến tư phiền não. Phiền 

não khởi lên, trí tuệ liền không còn nữa. Thế là chúng ta đã hiểu được, Bồ Tát ở Thế giới Cực 

Lạc căn bản không có phân biệt, không có chấp trước. 

“Thể vô tướng chi chân lý”, thể là thể hội, nói như vậy cũng được, thể hội chân lý vô 

tướng. Cũng có thể nói “thể” này là bản thể, chính là chân như, chính là chân tâm, chính là tự 

tánh.  Tự  tánh  không  có  tướng.  Điều  này  trước  đây  chúng  ta  đã  học  nhiều  rồi,  ba  loại  hiện 

tượng đều không có. 

Tự tâm không có chấp trước, không có các phân biệt, nên nói là “vô sở đắc”. Bất luận là 

lý thể hay hiện tướng, đều không sanh tâm động niệm, đều không có phân biệt chấp trước. 

Đây là gì? Thực sự hiểu được thật tướng các pháp. Thể của thật tướng chính là năng sanh 

năng hiện, bất khả đắc. Tự tánh khởi tác dụng, đây chính là năng sanh vạn pháp. Trong Hoàn 

Nguyên Quán  nói là: xuất sanh vô tận. Những hiện tượng này, “duy tâm sở hiện, duy thức sở 

biến”,  thức  chính  là  A  lại  ya,  mạt  na,  ý  thức.  Chúng  khởi  tác  dụng,  thường  thường  đem 

những tướng do tự tánh sở hiện này làm cho nó sanh biến hóa. Có bao nhiêu biến hóa? Trong 

Hoàn Nguyên Quán  nói với chúng ta “xuất sanh vô tận”, đó chính là biến hóa quá nhiều, vô 

lượng vô biên, vô số vô tận, Vì sao vậy? Tùy theo ý niệm quí vị đang thay đổi, ý niệm vừa 

mới  khởi  nó  liền  thay  đổi.  Cho  nên  nói  trong  hiện  tượng  chắc  chắn  không  có  hai  cái  hoàn 

toàn tương đồng, đạo lý này nhất định phải hiểu. Chắc chắn không tìm ra hai cái tương đồng. 

Cho nên tướng là hư huyễn, nó không phải là chân thật. Đây là ý nghĩa của vô sở đắc. 

Tâm Kinh nói: “vô trí diệc vô đắc”. Trong Đại Trí Độ Luận nói: “trong thật tướng của 

các pháp, nhất định tướng bất khả đắc, nên gọi vô sở đắc”. Lại Niết Bàn Kinh nói: “vô sở đắc 

tức gọi là huệ, hữu sở đắc gọi là vô minh”, đây nói rất hay, nói rất rõ ràng, rất minh bạch. Vì 

sao vậy? Vì  vô sở đắc. 

Quí  vị  nhìn  thấu  rồi,  quí  vị  buông  xuống  rồi, đây  là  trí  tuệ,  là  trí  tuệ  chân  thật.  Vì  sao 

vậy?  Quí vị đối với muôn sự muôn vật trong vũ trụ, quí vị hiểu rõ ràng rồi. Quí vị trong tất 

cả hiện tượng này, không khởi tâm, không động niệm, giống như Bồ Tát vậy, còn khởi tâm 

động niệm quí vị sai rồi. Khởi tâm động niệm là mê, khởi tâm động niệm là phàm phu, cho 

nên có sở đắc. Khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trước, đây đều gọi là vô minh. Vô minh 

là đối với chân tướng sự thật không hiểu được, quí vị mới làm những sự việc này. Thực sự 

hiểu được quí vị làm sao mà làm sự việc này được? 

764  Tập 450 



Trong Tâm Kinhnói, kinh này thuộc Kinh Bát Nhã, “vô trí diệc vô đắc”, vô trí là trí tuệ 

chân thật, hữu trí thì sao, hữu trí là vô minh. Cho nên trí tuệ và tri thức không giống nhau. 

Hữu trí là tri thức, “vô trí” là trí tuệ. Bát nhã vô tri, nó khởi tác dụng là vô sở bất tri, kỳ diệu! 

Tri thức như thế nào? Tri thức là hữu tri, hữu sở bất tri. Trí tuệ là vô tri, vô sở bất tri. Quí vị 

xem nó làm sao mà giống nhau được? Trí tuệ có thể giải quyết vấn đề, tri thức không thể giải 

quyết vấn đề. Đạo lý này chỉ có Đại Thừa giảng rõ ràng, giảng thấu suốt. Nếu như dùng lời 

thô hiển để nói cho quí vị, vì sao hữu tri không thể giải quyết vấn đề? Hữu tri chắc chắn có 

xen tạp ý niệm tự tư tự lợi ở trong đó, vậy là làm cho vấn đề càng ngày càng phức tạp, làm 

phức tạp rồi không thể giải quyết. Vô tri, không những không có tự tư tự lợi, ngay khởi tâm 

động niệm, phân biệt chấp trước đều có. Họ sở hiện là trí tuệ viên mãn trong tự tánh. Cho nên 

“vô trí diệc vô sở đắc”, đây là hiển lộ tự tánh viên mãn. Đắc được cái gì? Họ thật có đắc. Đắc 

cái gì? họ đắc được là khắp pháp giới hư không giới, đắc được đại viên mãn. Không phải ở 

trong đó đắc được một thứ. Sự việc này chỉ có Như Lai và pháp thân Bồ Tát biết được. Nếu 

không  người  ta  học  những  thứ  này  làm  gì?  Đây  là  diệu  pháp  chí  chân  chí  thật  vô  thượng 

trong tất cả pháp. Trong kinh giáo gọi là cứu cánh Nhất thừa. Những thứ này trong cuộc sống 

hằng ngày đều phải học thuộc nó trước. Thời thời khắc khắc có thể nhắc nhở bản thân, đây 

gọi là quán chiếu. 

Lại nói “có sở đắc gọi là sanh tử luân, tất cả phàm phu luân hồi sanh tử nên có sở kiến”. 

Quí vị xem chúng ta ra sức truy cầu thứ chúng ta muốn có, đắc được cái gì? Sanh tử luân hồi, 

đây là luân hồi. Khởi tâm động niệm đó là tạo nghiệp luân hồi. Quí vị tạo nghiệp luân hồi, 

quí vị làm sao có thể ra khỏi luân hồi được? Thực sự muốn ra khỏi luân hồi không còn tạo 

nghiệp luân hồi nữa. Trong nghiệp luân hồi quan trọng nhất chính là chấp trước. Chấp trước 

thật buông xuống rồi, vẫn còn phân biệt, vẫn còn vọng tưởng, họ có thể thoát ly lục đạo luân 

hồi, cho  nên chúng ta  liền  biết  nghiệp của  lục đạo  luân hồi là  chấp trước. Có những người 

chấp trước kiên  cố, đây  là  thành kiến. Thành kiến buông xuống  rồi, liền có  thể hằng  thuận 

chúng sanh, không còn chấp trước nữa. Tâm phân biệt buông xuống rồi, không những có thể 

hằng thuận chúng sanh mà có thể tùy hỷ công đức. Đây là chân trí tuệ. Cho nên “Bồ Tát vĩnh 

đoạn nhất thiết sanh tử”. Phần đoạn sanh tử, biến dịch sanh tử họ đều đoạn rồi, “cho nên Bồ 

Tát  gọi  là vô sở  đắc”, đây  là sự  thật. Bồ Tát  “vô  vi”  mà  “vô  sở  bất vi”, tuy  “vô  sở  bất vi” 

nhưng thật là vô vi. Vì sao vậy?  Vì họ vô sở đắc. Vì  sao vẫn còn làm? Vì chúng sanh, không 

phải vì bản thân. Hết thảy đều là vì chúng sanh mà thi thiết, không có bản thân, đây là Bồ 

Tát. Vì người khác trong đó cũng có một phần vì bản thân thì vẫn là vì bản thân. Bồ Tát là 

mảy may vì bản thân cũng không có. Điều này phải hiểu. Tất cả những thi thiết để Phật Bồ 

Tát hóa độ chúng sanh, chắc chắn không có khởi tâm động niệm. Nếu như họ khởi tâm động 

niệm họ liền đọa vào vô minh rồi, tức đã thối chuyển, nhất định không có. Cho nên cảnh giới 

của những Thánh nhân này, chúng ta hoàn toàn không biết được. Chúng ta luôn hoài nghi đối 

với họ, họ vì sao làm việc này? sự việc này đối với họ nhất định có điều tốt. Chư vị Tổ sư 

cũng tùy thuận ý nghĩ của chúng ta. Nói có điểm tốt, thì có! Điều tốt gì? Nâng cao cảnh giới 

bản thân họ. Chúng ta nếu hỏi họ làm những việc tốt này, phải chăng là có ý nghĩ nâng cao 

cảnh giới  của mình? Nói cho quí vị biết, không có. Nếu họ có ý nghĩ này, họ là phàm phu, 

họ không phải là Bồ Tát. Phải chăng có nâng cao? Thật sự nâng cao. Vô niệm vô vi mới nâng 

cao được, hữu niệm hữu vi chỉ có đọa lạc đi xuống, làm gì có nâng cao? Không có đạo lý 

này. 

Tập 450  765 



Chúng ta học Phật trong cuộc sống hằng ngày, điều đầu tiên cần học là tùy duyên, cái gì 

cũng tốt. Không nên bản thân có ý nghĩ, không nên bản thân nhất định muốn làm như thế 

này, làm như thế kia, đạt được cái này, đạt được cái kia, đều không nên. Quí vị mới thực sự 

tương ưng với Đại Thừa, bằng không học Đại thừa, mà những việc làm được vẫn là việc của 

phàm phu, vẫn là tâm luân hồi. Lợi ích chân thật của Đại Thừa quí vị chưa đạt được, lìa tất cả 

tướng, tức tất cả pháp, quí vị mới thực sự đạt được. 

Dưới đây Niết Bàn nói: “chân cứu cánh liễu nghĩa chi ngữ dã”, chúng ta phải cẩn thận để 

thể hội. Trong Kinh Niết Bàn nói: “vô sở đắc tức gọi là  huệ, có sở đắc gọi là vô minh, có sở 

đắc gọi là sanh tử luân hồi, tất cả phàm phu luân hồi sanh tử nên có sở kiến. Bồ Tát vĩnh 

đoạn tất cả sanh tử cho nên Bồ Tát gọi là vô sở đắc.” Câu này thực sự là nói về cứu cánh liễu 

nghĩa. 

Lại chứng vô sở đắc, như Nhân Vương Kinh Lương Bôn Sớ viết: “tâm vô sở đắc là trí vô 

phân biệt vậy”. Đây là câu nói trong Nhân Vương Kinh Sớ, đây là cảnh giới Bồ Tát thực sự. 

Trong tất cả các pháp lục căn trong cảnh giới lục trần: nhãn đối với sắc, nhĩ đối với âm thanh, 

cho đến ý thức đối với tất cả pháp. Ý là ý nghĩ. Thực sự không phân biệt nữa chính là “bình 

đẳng” trong kinh đề của chúng ta. 

Bình đẳng không phải là phân biệt, tâm bình đẳng hiện tiền là bình đẳng tánh trí, nhất 

định tâm không có sở đắc, tâm vô sở đắc chính là khởi dụng của vô phân biệt trí. Vô phân 

biệt trí là thể, tâm vô sở đắc là dụng, có thể có dụng. Từ dụng có thể nhìn thấy thể của quí vị, 

từ thể có thể nhìn thấy tác dụng của quí vị. Đây đều là cảnh giới chân thật của tu hành. Chúng 

ta ở trong Đại Thừa, chúng ta muốn đến Thế Giới Tây Phương Cực Lạc, đương nhiên chưa 

đến cảnh giới này, sanh vào cõi Phàm Thánh Đồng Cư, sanh vào cõi Phương Tiện Hữu Dư. 

Khế nhập cảnh giới này rồi, là sanh vào cõi Thật báo trang nghiêm. Điều này trong thiền tông 

nói là  minh tâm  kiến  tánh, kiến tánh thành  Phật, là  cảnh  giới này, người thường không  có. 

Nhưng sau khi chúng ta hiểu rõ, chúng ta phải luyện tập trong cuộc sống hằng ngày. Luyện 

cái gì? Hai câu nói trong mười đại nguyện vương của Bồ Tát Phổ Hiền, nổ lực học tập: “hằng 

thuận chúng sanh, tùy hỉ công đức”, không nên cố chấp thái quá về ý nghĩ của mình. Học cái 

gì? Cái gì cũng tốt, cái gì cũng tùy duyên. 

Đầu  năm  dân  quốc,  có  một  người  học  được  rất  giỏi,  rất  đáng  được  chúng  ta  học  tập, 

chúng ta có thể lấy Ngài để làm gương, chính là Hoằng Nhất đại sư. Hoằng Nhất đại sư trước 

khi xuất gia, đặc biệt lúc còn trẻ du học ở Nhật Bản, chúng ta đọc những câu chuyện đó, đó 

không phải là giả. Kiểu phân biệt chấp trước của Ngài là hơn người, hẹn ước cùng bạn bè, 

bạn bè đến thăm Ngài, hẹn đến 8 giờ, sáng sớm lúc 8 giờ quí vị đến, ngài nhất định đúng giờ, 

nếu như 8 giờ 1 phút, ngài liền đóng cửa, ngài không gặp quí vị nữa, vì quí vị thất hứa. Quí vị 

không giữ chữ tín, không gặp quí vị, lần sau hẹn lại, thật không dễ dàng, thật đúng giờ. Đến 

sớm cũng không được, đến muộn cũng không được, chấp trước đến như vậy, thành kiến rất 

nặng.  Sau  khi  học  Phật  đã  buông  bỏ  được  tất  cả,  thế  nào  cũng  được.  Ngài  đến  thăm 

Singapore, cho nên ở Singapore bạn bè của Ngài cũng rất nhiều. Lão Hòa Thượng nói với tôi: 

Hoằng Nhất đại sư là người dễ thị giả nhất, thế nào cũng tốt, không có mảy  may kén chọn 

nào. Ăn uống, đi ở mọi thứ đều tùy duyên, không tỉ mỉ chút nào. Đây là gì? Đây là sau khi 

Hoằng Nhất đại sư học Phật, thực sự đạt được lợi ích của kinh giáo Đại Thừa. Ngài không 

những học tốt, ngài thực sự làm được rồi. Thời khóa mỗi ngày của Ngài là “Phổ Hiền Bồ Tát 

Hạnh Nguyện Phẩm”, chính là quyển cuối cùng. Thập Đại Nguyện Vương đạo quy cực lạc 

đọc rất thuộc. Quyển kinh này ngài có thể đọc thuộc, chuyển tâm, đây là điều chúng ta nên 

766  Tập 450 



học.  Đây  là  một  phần  của  tâm  vô  sở  đắc.  Không  chăm  chỉ  thực  hành,  phiền  não  không  bỏ 

được, trí tuệ liền không thể khai mở. 

Lại Duy Ma Huệ Viễn Sớ, Kinh Duy Ma do Huệ Viễn đại sư chú giải, trong đó nói: “Bồ 

Tát phá trừ tình tướng, đến vô đắc xứ, gọi vô sở đắc”. Tình tướng là gì? là tình chấp. Tình 

chấp buông xuống rồi liền đến vô đắc xứ. Vô đắc xứ là gì? Tất cả pháp bất khả đắc, đây là vô 

đắc xứ. 

Vì sao bất khả đắc? tất cả pháp đều không, thể tánh không tịch, vạn pháp là huyễn có. 

Trong kinh giáo Đại Thừa đức Phật từng nói: “tất cả pháp đương thể tức không liễu bất khả 

đắc”. Cho nên quí vị ở đó khởi tâm có đắc, tâm có mất, tâm có được mất là hư huyễn, là giả 

dối, không phải chân thật. 

Vì sao không có được mất? Hiện tượng này căn bản không tồn tại, không những tướng 

bên ngoài không tồn tại, thân của chính mình không tồn tại, thân tướng của bản thân không 

tồn tại, ý niệm, tư tưởng của bản thân, hiện tượng tinh thần đó cũng không tồn tại. Nhục thể 

là hiện tượng vất chất, hiện tượng tinh thần cũng không tồn tại, ngay hiện tượng tự nhiên đều 

không tồn tại. Đây thật là vô đắc xứ, đó gọi là vô sở đắc. 

Nay nói chứng vô sở đắc tức đến vô đắc xứ vậy. Quí vị vào cảnh giới này rồi, cảnh giới 

này Pháp thân Bồ Tát chứng được, không phải là người thường. Chúng ta nếu như vào cảnh 

giới này, cự ly với chứng đắc pháp thân đã rất gần rồi. Cảnh giới pháp thân chính là A Duy 

Việt  Trí  Bồ  Tát.  Người  niệm  Phật    rất  giỏi  vãng  sanh  đến  cõi  Phàm  Thánh  Đồng  Cư,  bổn 

nguyện oai thần của Phật A Di Đà gia trì quí vị. Quí vị liền trở thành A Duy Việt Trí Bồ Tát, 

điều này khó quá! Bản thân phải tu, tu đến cảnh giới này, mới có thể chứng đắc A Duy Việt 

Trí, không dễ dàng! 

Chúng ta đọc kinh văn này dường như không khó, suy nghĩ tỉ mỉ quí vị làm theo, thật 

không dễ dàng, tình chấp không buông xuống được, khó buông xuống nhất chính là thứ này 

vậy. Vật ngoài thân còn dễ, tình chấp khó nhất, tình chấp buông không được, lục đạo rất khó 

vượt qua. Tình chấp thực sự buông xuống rồi, mới có thể thoát ly lục đạo luân hồi. A la hán 

không dễ dàng gì, A la hán đã buông xả được rồi, tuy buông xuống rồi những vẫn còn tập 

khí, tập  khí vẫn  còn  rất  đậm. Nhưng  tập  khí  đối với  họ  chướng  ngại không lớn. Họ  có  thể 

vượt qua lục đạo luân hồi, có thể sanh đến Tịnh Độ. Tịnh Độ của đứ cPhật Thích Ca Mâu Ni 

là pháp giới Tứ Thánh, Tịnh Độ của đức Phật Thích Ca Mâu Ni, thật không dễ! 

Thực sự đến vô sở đắc, đó không phải là A la hán, đó là Pháp thân Bồ Tát. A la hán cách 

chứng vô sở đắc vẫn còn một  lộ trình rất xa. Chúng ta muốn đến nơi này, tự nhiên sẽ nghĩ 

đến niệm Phật  cầu sanh Tịnh Độ. Tôi không đi con đường vòng này, đường vòng này dài 

quá, khó đi quá. Niệm Phật  cầu vãng sanh Tịnh Độ là một con đường thẳng, dứt khoát đi 

theo  Phật  A  Di  Đà,  không  còn  vọng  tưởng  gì  khác  nữa.  Nhất  môn  thâm  nhập,  trường  thời 

huân tu, tại thế giới Cực Lạc nhất định một đời thành tựu. 



Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

Tập 472 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 27.06.2011 

Tập 450  767 



Địa điểm: Cao Hùng – Đài Loan 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải, trang 596, bắt đầu xem từ hàng thứ tư, đọc từ đoạn này. 

“Dĩ phương tiện trí, phương tiện trí hựu danh quyền trí, nãi đạt ư phương tiện pháp chi trí. 

Hựu vi hành phương tiện chi trí. Quyền trí dữ thật trí tương đối. Đạt chư pháp chi thật tướng, 

danh vi Như Lai chi thật trí. Liễu đạt ư chư chủng chi sai biệt, vi Như Lai chi quyền trí.” 

Trước hết chúng ta giải thích đơn giản về “phương tiện trí”, phương tiện trí cũng gọi là 

quyền trí. “Quyền” là đối với với “thật” mà nói, điều này dưới đây nói rất rõ, trong Phật Pháp 

thường nói là phương tiện thiện xảo, phương tiện thiện xảo chính là phương tiện trí, cũng là 

trí tuệ hành phương tiện, không có phương tiện thì không có cách gì chứng đắc chân thật. 

Không  có  huệ  chân  thật,  phương  tiện  sẽ  không  thể  kiến  lập.  Phương  tiện  nhất  định  phải 

nương vào chân thật để kiến lập. Nói cách khác, “thật trí” là thể, “phương tiện trí” là dụng. 

Có thể ứng dụng vào bản thân giúp đỡ bản thân nâng cao, dụng nơi giáo hóa chúng sanh, đều 

là phương tiện trí. Nhưng không có thật trí, những phương tiện này, ngày nay chúng ta gọi nó 

là tri thức. Nếu như họ có trí tuệ, thì tri thức này đều biến thành phương tiện trí. Vì sao vậy? 

Vì  họ  sẽ  không  dùng  sai.  Có  tri  thức  không  có  trí  tuệ,  tri  thức  thường  thường  bị  dùng  sai. 

Dùng sai rồi, không những không có lợi ích, mà có thể sinh tai hại. 

Ngày nay, trong thời đại chúng ta xã hội động loạn, trái đất này thiên tai bất thường, chưa 

hết tháng sáu, hôm qua một vị đồng học đưa cho tôi xem mục lục về thiên tai trong tháng này, 

nghĩa là những tiêu đề trên tin tức báo chí. Đã có hơn 170 lần, vậy còn chưa nguy sao! Tháng 

này vẫn còn mấy ngày, như vậy xem ra trong một tháng, toàn thế giới xảy ra những thiên tai 

nghiêm trọng sẽ đạt đến 200 lần trở lên. Đây là điều chưa từng thấy trong lịch sử ngày xưa 

của Trung Quốc hay nước ngoài. Làm sao mà thiên tai dày đặc và nghiêm trọng như vậy? 

Phải có trí tuệ chân thật, phải có phương tiện thiện xảo, mới có thể thực sự giúp đỡ chúng ta 

giải quyết vấn đề. Ở đây đều từ Như Lai sở chứng đắc mà nói, thật tướng thông đạt đối với 

các pháp, rõ ràng đối với chân tướng tất cả các pháp, đây gọi là thật trí, đây là trí tuệ chân 

thật. Liễu đạt tướng sai biệt của tất cả các pháp, đây là quyền trí của Như Lai. Một cái là biết 

được bản thể của nó. Quyền trí là biết được hiện tượng của nó, biết được tác dụng của nó. 

Như Đại Thừa Nghĩa Chương Thập Cửu, có một giải thích đơn giản. Biết pháp nhất thừa 

chân thật, gọi là thật trí, liễu tri pháp tam thừa quyền hóa gọi là phương tiện trí. Giải thích 

này rất hay. 

Pháp nhất thừa chân thật, trong Kinh Pháp Hoa nói: “duy có nhất thừa pháp, không hai 

cũng không ba, trừ Phật phương tiện nói.” Đức Thế Tôn 49 năm dạy học, không những nói 

về Bồ Tát, Thanh văn, Duyên giác, cũng nói không ít điều liên quan đến trời người. Cho nên 

ngày xưa chư vị cổ đức đem các thời giáo một đời của Thế Tôn chia thành ngũ thừa. 

Ngũ thừa nói như thế nào? Nhân thừa. Cũng chính là trong sáu cõi, cõi người  đến như 

thế nào, phải như thế nào để làm người cho tốt. Đây thuộc về nhân thừa Phật Pháp. Chúng ta 

học Phật phải bắt đầu học từ đây, Phật hướng dẫn chúng ta thập thiện, tam quy, ngũ giới, đây 

đều thuộc về nhân thừa. Một người bắt buộc phải tuân thủ, nếu như không tuân thủ, sau khi 

mất thân người, thì không thể được thân người nữa. Dạng nhân quả này, liên quan mật thiết, 

chúng ta không thể không biết. Trong đời này được sanh ở cõi người, hi vọng đời sau tại cõi 

người có thể sống tốt hơn, càng ngày càng thù thắng, vậy thì phải tu hành. Hành là tư tưởng, 

hành vi của chúng ta. Tư tưởng, hành vi sai trái rồi, đem nó sửa đổi lại gọi là tu hành. Tu 

768  Tập 450 



hành danh từ này phải hiểu cho rõ ràng, phải thấu hiểu nó. Không thể sinh sai trái, cho nên 

thế gian Thánh hiền định tiêu chuẩn cho chúng ta luân lý đạo đức. 

Lão tổ tông của chúng ta, chúng ta có lý do để tin tưởng, hơn một vạn năm trước, đã hiểu 

được giáo dục luân lý đạo đức. Khổng tử cách chúng ta hiện nay 2500 năm, Trung Quốc có 

văn tự là thời Hoàng đế phát minh ra. Hoàng đế đến nay 4500 năm, trước 4500 năm trước 

chưa có văn tự, có truyền thuyết đời đời kiếp kiếp, lão tổ tông giáo huấn đời này qua đời khác. 

Chúng ta tin rằng tổ tông truyền lại, nhất định sẽ không sai lầm. Bởi vì lời lẽ chí lý, vô cùng 

đơn giản rõ ràng, nó không phức tạp. Giáo dục luân lý, giáo dục đạo đức, tuyệt đối không 

phải  bắt  đầu  từ  Khổng  Tử.  Khổng  Tử  trở  về  trước  khoảng  2000  năm,  thời  đại  Hoàng  đế, 

Hoàng đế bắt đầu dạy rồi. Chính là dạy ngũ luân, ngũ thường, tứ duy, bát đức. Chúng ta tin 

rằng trước Hoàng đế lão tổ tông đời đời kiếp kiếp cũng đã dạy. Chẳng qua vào thời đó, chưa 

có văn tự, chỉ có truyền miệng. 

Ngũ luân, năm câu 20 chữ có thể truyền sai sao? “Phụ tử hữu thân, quân thần hữu nghĩa, 

phu phụ hữu biệt, trưởng ấu hữu tự, bằng hữu hữu tín”. Đây là 20 chữ, năm câu một câu bốn 

chữ. Tôi tin rằng truyền một vạn năm cũng không truyền sai. Mười vạn năm cũng sẽ không 

truyền sai, nó đơn giản. 

Ngũ thường lại càng ít, chỉ năm chữ: nhân, nghĩa, lễ, trí, tín. Quan trọng! 

Tứ duy chỉ có bốn chữ: Lễ, nghĩa, liêm, sĩ. 

Bát đức là tám chữ: Hiếu đễ, trung tín, nhân ái, hòa bình. 

Thời thượng  cổ,  cổ Thánh  tiên  Hiền dạy  nhân  dân  dạy  cái  gì?  Là  dạy  những  thứ  này. 

Người người đều hiểu, người người đều học, người người đều có thể làm được. Cho nên thực 

sự là ngàn năm vạn kiếp trị an trường cửu, xã hội có trật tự. Tư tưởng, hành vi của mọi người 

chuẩn mực, không lộn xộn tí nào. Hiện nay xã hội này, toàn thể thế giới một mớ hỗn loạn. 

Thiên tai trên trái đất nhiều như vậy. Người sống trong thế gian này, sống vất vả như vậy, 

những thứ bệnh kỳ quái đã xuất hiện rồi. Nguyên nhân này là gì? Bất thường! 

Chư vị nên biết luân lý là thường đạo, là chân lý vĩnh viễn bất biến. Ngũ thường, tứ duy, 

bát đức là thường đạo. Trái nghịch lại, tai họa liền xuất hiện. Quí vị có thể tuân thủ, thiên hạ 

thái bình. Mạnh khỏe hạnh phúc có được là nhờ như vậy. Đây là trí tuệ chân thật. Ứng dụng 

trong cuộc sống hằng ngày thì gọi là phương tiện thiện xảo. 

Nên  trong  Đại  Thừa  Nghĩa  Chương  giải  thích  rất  hay:  biết  pháp  Nhất  thừa  chân  thật, 

người hiện nay nói là chân lý, chân tức không phải là giả, lý là y cứ của vạn sự vạn pháp, đây 

gọi là chân lý. Trong Phật pháp gọi nó là thật trí, trí tuệ chân thật. Trí tuệ chân thật từ đâu mà 

có? Phật giảng cho chúng ta rất rõ ràng, là trong tự tánh vốn có vậy. Làm sao biết được là 

vốn có? Quí vị chỉ cần có thể buông bỏ vạn duyên, khôi phục lại như thường. Như thường 

tức  là  không  có  tạp  niệm,  nhà  Phật  nói  là  vô  niệm.  Vô  niệm  là  không  có  bất  cứ  tà  niệm, 

không có bất cứ ác niệm nào. Lúc này trí tuệ liền sanh khởi, không cần học, mắt thấy tai nghe, 

trí tuệ liền hiện tiền, chứng minh trí tuệ trong tự tánh vốn sẵn rồi. Phật nói trí tuệ của chúng 

ta hiện tại không còn nữa. Trí tuệ không phải không có, mà bị biến chất rồi, biến thành gì? 

Thành phiền não. Trong giáo lý Đại Thừa nói rất hay: phiền não và trí tuệ là một không phải 

hai, lúc mê liền gọi là phiền não, lúc giác ngộ rồi liền gọi là trí tuệ. Cho nên trong kinh Phật 

thường nói: “chuyển phiền não thành bồ đề”. 

Trong tu hành thông thường chư vị Tổ sư cũng thường nói đoạn phiền não. Phiền não 

phải chăng thực sự đã đoạn rồi? Không phải vậy, là chuyển biến rồi, chuyển thành bồ đề. 

Nếu như phiền não đã đoạn rồi, trí tuệ cũng đoạn luôn, cũng không còn nữa. Trí tuệ và bồ đề 

Tập 450  769 



là một không phải hai. Quí vị xem quí vị có tà ý, quí vị có tà niệm, quí vị có tự tư tự lợi, trí 

tuệ liền biến thành phiền não; không có tự tư tự lợi, không có danh văn lợi dưỡng, không có 

tham sân si mạn, phiền não liền biến thành trí tuệ. Đây là thật không phải giả. Chúng ta hiện 

nay không có trí tuệ, có phiền não vô lượng vô biên. Phiền não vô lượng vô biên từ khi nào 

chuyển lại rồi, thì chính là trí tuệ vô lượng vô biên, là quyền trí, hậu đắc trí. Biết được nhất 

thừa pháp, đây là căn bản trí, thật trí, đó gọi là căn bản trí. 

Căn bản trí là như thế nào? Trong Kinh Niết Bàn nói với chúng ta “bát nhã vô tri”, đó 

chính là căn bản trí. Nó khởi tác dụng “vô sở bất tri”,  đó là hậu đắc trí, chính là ở đây nói 

phương tiện trí. “Liễu tri tam thừa quyền hóa”, đây gọi là giáo hóa chúng sanh. Chúng sanh 

căn tánh không đồng, đức Thế Tôn chia thành ba cấp: thượng trung hạ. Đối với hàng thượng 

căn giảng Đại Thừa, đối với hàng trung căn giảng Trung thừa, đối với hàng tiểu căn giảng 

Tiểu thừa, đây gọi là Tam thừa. 

Tam thừa đều là pháp phương tiện, dùng phương pháp này khiến căn tánh chúng sanh 

không ngừng hướng thượng nâng cao, cũng giống như hiện nay đi học ở trường học vậy, học 

tiểu học trước là hàng hạ căn; tốt nghiệp tiểu học rồi, đây là hàng trung căn, tốt nghiệp trung 

học rồi đây là hàng thượng căn, người này lên đại học rồi. Tốt nghiệp đại học rồi, lên nghiên 

cứu sở rồi, nghiên cứu sở chính là Nhất thừa. Mục đích của giáo dục là hi vọng mỗi người 

đều có thể lấy được học vị tiến sĩ. Vì sao vậy? Nên như vậy. Trong Phật giáo học vị tiến sĩ 

chính là Phật Đà. Cho nên Phật dạy con người, câu đầu tiên dạy quí vị, quí vị nên nhớ: “tất cả 

chúng sanh vốn là Phật”. Phật nói cho quí vị: quí vị vốn là Phật, quí vị nên trở về với địa vị 

Phật. Quí vị hiện nay mê, mê lâu quá rồi, mê nặng quá rồi. Hiện nay biến thành phàm phu. 

Phật dạy cho chúng ta, từ phàm phu quay đầu lại, quay đầu là bờ. Quay đầu, trước phải học 

tiểu thừa, quả vị Tiểu thừa gọi là A la hán. Tiểu thừa đạt được là gì? Là tâm thanh tịnh. Thế 

nào mới gọi là tâm thanh tịnh? Kiến tư phiền não đoạn rồi, liền gọi là tâm thanh tịnh. Kiến tư 

phiền não chưa đoạn, trong tâm quí vị là nhiễm ô, không thanh tịnh. Kiến phiền não, kiến 

phiền não là quí vị nhìn sai. Tam giới cửu địa có 88 phẩm gọi là kiến hoặc. Phật vì dạy học 

phương tiện khởi kiến, đem nó quy nạp thành năm loại lớn, vậy mới dễ dạy. 

Thứ nhất gọi là thân kiến. Quí vị xem mỗi chúng sanh, lục đạo chúng sanh đều coi thân 

thể này là ta. Phật nói đây là điều sai đầu tiên. Từ đây mà sai đến cuối cùng. Đây là điều sai 

số một, sai là sai đến cùng, toàn bộ sai. Phật bảo thân không phải là Ta. Vậy thân là gì? Thân 

là ta sở hữu, gọi là ngã sở. Ý là bản thân ta có, không phải ta. Ví dụ như áo quần, áo quần 

không phải là ta, áo quần này là bản thân ta có. Lúc nào chúng ta có thể đem thân thể thực sự 

xem thành đây là cái ta có, nó không phải là ta, quí vị liền vào Phật môn. Quí vị vẫn còn chấp 

trước thân này là ta, thì quí vị chưa nhập môn. Đến có gần nhất vẫn ở ngoài cửa, chưa vào 

được. Điều này chúng ta không thể không biết. Thân thể là giả. Tôi nghĩ cũng có không ít 

đồng học từng nghe nói qua rồi, Phật môn thường nói: “mượn giả tu chân”. Giả này chính là 

thân thể. Chúng ta lợi dụng thân thể giả  này, để tìm lại chân ngã. Có ngã hay không? Có. 

Trong kinh giáo Đại Thừa nói: “thường lạc ngã tịnh” gọi là tứ tịnh đức, có ngã. Nhưng ngã 

đó không phải là thân thể, ngã đó là gì? Là pháp thân, đó là chân ngã. 

Hoặc giả trong kinh giáo Đại Thừa cũng thêm một chữ, gọi là thân pháp tánh. Thế Giới 

Tây Phương Cực Lạc nếu như chúng ta vãng sanh đến bên đó, thân của chúng ta là thân pháp 

tánh, nơi chúng ta cư trú gọi là cõi pháp tánh. Nơi đó không có phiền não, không có tai nạn. 

Nơi đó tất cả các điều khổ ngay cả danh xưng cũng không nghe đến, đương nhiên không có 

sự thật. Cho nên thế giới đó gọi là Cực lạc. 

770  Tập 450 



Kiến là kiến giải sai lầm đã được đính chính lại, còn có một cái là tư tưởng sai lầm. Tư 

tưởng nhìn xem chúng ta tất cả đều đầy đủ, tham sân si mạn nghi, đây là tư hoặc. Khởi tâm 

động niệm bất luận đối với bản thân hay đối với vật ngoài thân cũng nhìn sai, nghĩ sai rồi. Có 

tư  tưởng như vậy,  có thân là ta, có tham  sân si  mạn nghi  tư tưởng như  vậy.  Đây  chính là 

không ra khỏi lục đạo luân hồi. Vì sao vậy? Vì lục đạo luân hồi chính là những thứ này tạo 

thành. Những thứ này không có nữa, lục đạo liền không có. Lục đạo là giả, giống như nằm 

mơ vậy, hai loại phiền não này chính là sau khi kiến phiền não, tư phiền não đoạn rồi liền 

tỉnh trở lại, giống như nằm mở tỉnh dậy vậy. Lục đạo luân hồi là việc trong mộng. Tỉnh lại rồi 

là thế giới gì? à Tịnh Độ. Vì sao vậy? Cách nhìn, cách nghĩ của quí vị đều thanh tịnh rồi. 

“Tất cả pháp từ  tâm tưởng sanh”, câu nói này vô cùng quan trọng. Đây là chân lý, thật 

tướng Đức Phật nói cho chúng ta, chính là thật tướng của các pháp. Trú trong Tịnh Độ, tư 

tưởng kiến giải của họ không có nhiễm ô, cũng chính là không có sai lầm. Người ở trong đây 

có bốn bậc: Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật, trú tại Tịnh Độ. Tứ pháp giới này và lục 

đạo hợp lại với nhau, trong giáo lý Đại Thừa gọi là thập pháp giới. Tứ Thánh  pháp giới cũng 

không phải thật, cũng là giả huyễn. Cho nên không thể chấp trước, không thể phân biệt. Tứ 

Thánh  pháp  giới  không  chấp  trước  nữa,  họ  có  phân  biệt,  Phật  nói  với  chúng  ta,  phân  biệt 

cũng là sai lầm. Không những phân biệt sai lầm, khởi tâm động niệm là sai. Cho nên tu hành 

là tu cái gì? Tu không phân biệt, không khởi tâm, không động niệm. Thực sự làm được rồi, 

Tứ thánh pháp giới không thấy nữa, Tứ thánh pháp giới vẫn là mộng. Lục đạo là mộng trong 

mộng. Đây là tỉnh lại rồi, tỉnh lại rồi thì Nhất chân pháp giới hiện tiền. Thập pháp giới không 

còn nữa, là giả. Đến lúc này quí vị mới thực sự hiểu rõ. Trong Kinh Bát Nhã nói: “nhất thiết 

pháp vô sở hữu, tất  cánh  không,  bất khả  đắc”.  Cho  nên  một  người tu hành đối với  những 

duyên thế gian xuất thế gian phải đạm bạc, càng nhạt càng tốt. Vì sao vậy? Vì đạm bạc quí vị 

mới dễ dàng đoạn tận nó, buông xả nó. Nếu như duyên này sâu đậm quá, giống như tình chấp, 

tình này sâu đậm quá. Chấp trước nghiêm trọng, điều đó phiền phức. Vĩnh viễn không thể xa 

lìa lục đạo luân hồi, đời đời kiếp kiếp đều ràng buộc với nhau. Ân oán nhân quả ở trong đó 

thực sự không làm rõ được. Đức Phật nói với chúng ta,  nó là giả không phải thật. Quí vị giác 

ngộ rồi, quí vị liền rõ ràng. Cho nên năm xưa đức Thế  Tôn còn tại thế, 49 năm ngày ngày 

đều giảng kinh dạy học cho chúng ta. Dụng ý ở đâu? Giúp chúng ta đoạn nghi sanh tín, giúp 

chúng ta phá mê khai ngộ, giúp chúng ta chuyển phàm thành Thánh. Đây là công đức chân 

thật, không thể nghĩ bàn. 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni năm xưa tại thế, một đời dạy học, dạy học gọi là Phật sự. 

Phật nghĩa là giác ngộ. Phật sự: bản thân giác ngộ, giúp đỡ người khác giác ngộ, sự việc này 

gọi là Phật sự. Đây là sự giải thích chính xác về hai chữ “Phật sự” ở trong kinh luận. Thế Tôn 

năm xưa tại thế biểu hiện như vậy, rất nhiều đệ tử theo Ngài học tập cũng như vậy. Không có 

gì không phải là vì cầu tự giác, sau khi tự giác rồi giúp đỡ người khác gọi là giác tha. Đây là 

sự  nghiệp  của  Bồ  Tát.  Ngày  nay  chúng  ta  không  gọi  là  Phật  sự  nghiệp,  Vì  sao  vậy?  Phật 

không trú thế nữa, Phật ra rời chúng ta rồi. Đời đời kiếp kiếp những học trò thừa truyền này 

đều gọi là Bồ Tát. 

Thói quen trong Phật môn của Đại Thừa gặp người đồng tu vẫn thường gọi là Bồ Tát. 

Người tuổi tác lớn gọi là lão Bồ Tát, thời gian học Phật lâu rồi cũng tôn xưng họ là lão Bồ 

Tát. Lão Bồ Tát dẫn dắt tiểu Bồ Tát, lão Bồ Tát phải dạy dỗ tiểu Bồ Tát. Từng đời từng đời 

truyền xuống, đây gọi là sự nghiệp của Phật, Như Lai gia nghiệp, được truyền lại chắc chắn 

không thể xa rời kinh giáo. Xa rời kinh giáo liền không phải là Phật pháp. Kinh giáo nhất 

Tập 450  771 



định là do đức Phật Thích Ca Mâu Ni thuyết, nhất môn thâm nhập trường thời huân tu. Một 

môn này thông đạt vô ngại rồi, sau đó quí vị liền có thể từ đây mà biết được, không phải Phật 

Thích Ca Mâu Ni thuyết cũng thông rồi. Vì sao vậy? Quí vị thực sự có thể thông đạt, không 

phải do học mà được. Là quí vị từ phương pháp dạy học của Đức Phật dùng được một cách 

thỏa đáng. Thực sự giúp đỡ quí vị đạt được minh tâm kiến tánh. Vừa kiến tánh thì mọi việc 

dễ dàng rồi. Tất cả các pháp trong vũ trụ không lìa tự tánh. 

Cho nên người kiến tánh không có gì là không thông đạt. Thứ học được thông đạt rồi, thứ 

chưa học cũng thông đạt. Trước đây chúng ta từng đọc đến cổ đức nói: “tất cả pháp đều Phật 

pháp”. Đây là thật không phải giả. Không phải là Phật thuyết sao lại là Phật pháp? Chúng ta 

mới học không thể xa lìa Phật Thích Ca Mâu Ni, nhất định Phật Thích Ca Mâu Ni giảng mới 

là Phật pháp, đến lúc chúng ta giác ngộ rồi, quí vị thành Phật rồi, tất cả các pháp mà quí vị 

tiếp xúc đều là Phật pháp. Vậy Phật đó là gì? Phật đó là giác. Quí vị đối với tất cả các pháp 

đều giác ngộ rồi, đều không mê hoặc nữa, cho nên tất cả các pháp gọi là Phật pháp. Phật là 

giác ngộ, giác rồi tất cả các pháp chính là Phật pháp, là ý nghĩa này vậy. Trước khi giác ngộ, 

Phật pháp này là nghĩa hẹp, sau khi ngộ rồi là nghĩa rộng. Không có pháp nào không phải là 

Phật pháp, không có chúng sanh nào không phải là Phật. Tất cả chúng sanh vốn là Phật. Quí 

vị  đều  đã  nhìn  thấy,  đều  rõ  ràng  rồi.  Cho  nên  phương  tiện  dạy  học  của  Tam  thừa  gọi  là 

phương tiện trí. Phương tiện trí là khởi dụng của thật trí, trí tuệ chân thật nó khởi tác dụng. 

Lại nữa, thật trí gọi là thể, quyền trí gọi là dụng. Thể dụng này nói rất rõ ràng. Bản  thể 

Như Lai thành Phật ở nơi thật trí, cho nên thật trí hiện tiền liền gọi là thành Phật. Thật trí vốn 

có vậy, không phải từ bên ngoài mà đến, hiện nay mê rồi, dùng phương pháp gì để tìm lại nó? 

Trong giáo lý Đại Thừa, Phật nói với chúng ta một nguyên tắc, nguyên tắc tổng quát, là Tam 

học giới định tuệ. Nên biết giới định tuệ đều là bản thân quí vị, trong tự tánh vốn đã có đủ, 

bên ngoài không có. Sau khi mê rồi dùng phương pháp này tìm nó trở lại. Nếu quí vị không 

dùng phương pháp này là vĩnh viễn mê đến cùng rồi. Quí vị sẽ không giác ngộ. Giác ngộ là 

tự giác, không nhờ người khác. Sự giúp đỡ của chư Phật  Bồ Tát chỉ là hướng dẫn quí vị, dẫn 

dắt quí vị. Nhất định phải quí vị tự giác tự ngộ. Đây là thật. 

Huệ Năng đại sư trong Pháp Bảo Đàn Kinh từng nói: lúc mê thì thầy độ, sư phụ độ cho 

con, sau khi ngộ rồi? Thì tự độ. Không dựa vào sư phụ nữa. Tuy không nhờ vào sư phụ nữa, 

mãi mãi cảm ơn ân đức của sư phụ. Bởi vì không có sư phụ, bản thân quí vị sẽ không tự giác. 

Quí vị tự giác nhờ Sư phụ. Bản thân thực sự giác ngộ rồi, thì không nhờ sư phụ nữa. Tự giác, 

giác tha đều là bản thân. Huệ của bản thân do tâm sanh, chân tâm sanh trí tuệ, vọng tâm sanh 

phiền não. Chân tâm chính là thật trí. Nói cách khác, chư Phật  Bồ Tát dạy chúng ta không 

phải là gì khác, mà dạy chúng ta dùng chân tâm, chớ dùng vọng tâm; dùng trí tuệ chớ dùng 

phiền não, là tổng nguyên tắc, tổng cương lĩnh. 

Chân tâm là như thế nào? Chân tâm là lìa tướng, chân tâm không có tướng. Ngày nay nhà 

khoa học nói với chúng ta, vạn sự vạn vật trong vũ trụ không ra ngoài ba loại hiện tượng. 

Thứ nhất là hiện tượng vật chất, thứ hai là hiện tượng tinh thần, thứ ba là hiện tượng tự nhiên. 

Chân tâm thì ba loại hiện tượng này đều không có, đó chính là chân tâm. Nếu như có ba loại 

hiện tượng này, là vọng tâm. 

Trong kinh Đại Thừa Phật thường nói: “ly tất cả tướng, tức tất cả pháp.” Quí vị buông bỏ 

hết thảy ba loại tướng này, chân tướng của tất cả pháp liền hiện tiền. Có ba loại hiện tượng 

này, chân tướng của tất cả các pháp tuy ngay trước mặt quí vị nhìn không thấy. Đây là thật 

không phải là giả, quí vị mê rồi. Lúc quí vị mê nhìn thấy đều là giả, không có thứ gì là thật, 

772  Tập 450 



nghĩ đến cũng là giả, làm cũng là giả, quả báo nhận được cũng là giả, không có một thứ gì là 

thật. Vừa mê thì tất cả đều mê, vừa ngộ tất cả đều ngộ. Cho nên hai loại trí tuệ này phải hiểu 

cho rõ ràng. 

Thật trí là thể, đạt được rồi gọi là thành Phật, quyền trí là dụng, khi đạt được rồi có thể tự 

thọ dụng, có thể giáo hóa chúng sanh. Giáo hóa chúng sanh là tha thọ dụng. 

Bản thể Như Lai thành Phật ở nơi thật trí; diệu dụng một đời giáo hóa chúng sanh, ở nơi 

quyền trí. Đây là đem thể dụng này nói một cách rất rõ ràng. Làm thế nào để thành Phật? 

Thật trí chứng đắc liền thành Phật. Thật trí làm sao chứng đắc? Lìa tất cả tướng. Ba loại hiện 

tượng trong chân tâm không có.  Cho nên quí vị buông xuống chính là chân tâm. Quí vị còn 

phải giữ lại ba loại hiện tượng, chân tâm liền biến thành vọng tâm. Nói cách khác, trong tâm 

có ba loại hiện tượng. Trong ba loại hiện tượng có một loại là không phải chân tâm, hà huống 

ba loại đều có. Buông xuống chính là chân tâm, giữ lại chính là vọng tâm. Đây cũng chứng tỏ 

Phật và chúng sanh không giống nhau ở đâu? Chính tại nơi đây. Trong tâm chúng sanh có ba 

loại hiện tượng này. Vật chất, tinh thần, hiện tượng tự nhiên, đây gọi là chúng sanh. Ba loại 

hiện tượng này không có, tâm của họ chính là chân tâm. Dùng chân tâm liền gọi là thành Phật. 

Bồ Tát ba loại hiện tượng này còn có một loại chưa buông xuống được, tức là hiện tượng tự 

nhiên. Hiện tượng tinh thần, hiện tượng vật chất buông xuống rồi là Bồ Tát. Trong  mười 

pháp giới những phàm phu này, đặc biệt là lục đạo, ba thứ này đều đầy đủ. Có thể bỏ xuống 

một thứ, hiện tượng vật chất buông xuống rồi, vẫn còn hiện tượng tinh thần. A la hán buông 

xuống hiện tượng vật chất. Bồ Tát buông xuống là hiện tượng tinh thần. Chúng ta dùng danh 

từ khoa học, hiện tượng tự nhiên chưa buông xuống. Đức Phật ngay cả hiện tượng tự nhiên 

đều đã buông xuống, thực sự một mảy trần không nhiễm, cho nên Phật nói với chúng ta: tất 

cả chúng sanh vốn là Phật. Quí vị nghĩ xem Ngài nói như vậy có đúng hay không? Có nói sai 

hay không? Không nói sai. Chúng ta có thể buông xuống ba thứ này, không phải là Phật rồi 

sao? Không buông xuống? Không buông xuống vẫn là Phật. Đổi danh từ khác, gọi là chúng 

sanh, chúng  sanh  chính  là  Phật  đang  hồ  đồ, không  phải  là  ý  này  sao!  Phật  thì  sao?  Phật  là 

chúng sanh đã giác ngộ. Chúng sanh là Phật mê hoặc điên đảo, tức là ý này vậy. Phá mê khai 

ngộ, ly khổ đắc lạc. 

Dưới đây quí vị xem, trong đây có cả Mật tông trong đó. Bản chú giải này tốt, hiển mật 

viên dung. 

Lại nữa, Mật Giáo dùng Thai tạng, Thai tạng là Liên Hoa Bộ. 

“Man đồ la chi tâm, liên hoa đài vi thật trí”, đây là biểu thị phương pháp, dùng điều này 

để tượng trưng cho thật trí. Liên Hoa này có tám cánh hoa,  có tám cánh, tám cánh là cánh 

hoa. “Khai nở là quyền trí”, Phật ngồi trên đài hoa sen, biểu hiện ý nghĩa gì? Biểu hiện Ngài 

chứng đắc thật trí. Hoa sen tám cánh triển khai, biểu thị Ngài dùng quyền trí tiếp dẫn chúng 

sanh. Biểu thị ý nghĩa này. Đây là nghệ thuật dạy học của Phật pháp. Mấy ngàn năm trước, 

nghệ thuật dạy học trong Phật môn dùng vô cùng phổ biến, mọi người hoan hỉ, đức Phật luôn 

luôn hằng thuận chúng sanh, tùy hỉ công đức. Quí vị thích cái gì, ta liền dùng thứ đó để dạy 

quí vị. 

Đại Nhật Kinh quyển thứ hai có hai câu như thế này: “chư Phật thậm hi hữu, quyền trí 

bất tư nghì”. Hi hữu là gì? Trên chữ nghĩa xem ra là tán thán quyền trí, phương tiện thiện xảo 

không thể nghĩ bàn. Phương pháp giáo hóa chúng sanh có tám vạn bốn ngàn pháp môn, vô 

lượng pháp môn, không thể nghĩ bàn. Nhưng quí vị nên biết, phương tiện trí không thể nghĩ 

bàn  này  từ  đâu  mà  có?  Từ  thật  trí  mà  có.  Tư  tưởng  của  người  hiện  đại  sai  rồi,  nhìn  thấy 

Tập 450  773 



những điều Phật dạy họ đều lắc đầu, cho rằng Phật nói không hợp logic, không phù hợp với 

khoa học. Bởi vì Phật không dùng phương pháp khoa học, Phật sẽ không dùng phương pháp 

khoa  học,  Vì  sao  vậy?  Vì  phương  pháp  khoa  học  có  thể  cầu  được  tri  thức,  chứ  không  cầu 

được trí tuệ. Phương pháp khoa học là đối ngoại, đối tượng ở bên ngoài. Học Phật học là đối 

tượng ở nơi mình, ở bên trong, họ không đối ngoại. Phân khoa trong học thuật hiện nay, khoa 

học đối ngoại, triết học đối nội. Phật Pháp có phải là triết học hay không? Không phải triết 

học. Vì sao vậy? Khoa học đối ngoại lấy vật chất làm đối tượng nghiên cứu. Triết học đối nội 

dùng tư duy, suy nghĩ, dùng tâm lý làm đối tượng. Phật Pháp hai điều này đều không phải. 

Hai thứ này đều buông xuống rồi, cho nên Âu Dương đại sư nói rất hay, Âu Dương Cánh Vô, 

là vị cư sĩ đầu năm Dân quốc, là học trò của Dương Nhân Sơn  cư sĩ, là viện trưởng học viện 

Chi Na Nội, ông có một bài diễn giảng, hình như là giảng vào năm Dân quốc thứ 12, rất sớm, 

tại đại học Đệ Tứ Trung Sơn, chính là đại học Kim Lăng ngày nay, đại học Kim Lăng ở Nam 

Kinh.  Bài  diễn  giảng  này  của  ông  vô  cùng  nổi  tiếng,  đương  thời  cũng  chấn  động  giới  học 

thuật. Đề giảng  của ông là Phật Pháp phi tôn giáo, phi triết học, mà ngày nay là điều thiết 

yếu,  thế  giới  ngày  nay  tất  yếu  sẽ  dùng  nó,  phải  học  nó.  Nó  không  phải  là  Tôn  giáo,  cũng 

không phải là triết học, rất có lý! 

Chúng ta có thể nói như thế này: Phật Giáo là triết học trong triết học. Triết học nghiên 

cứu là hiện tượng tâm lý, nó ngay cả hiện tượng tâm lý cũng đã buông xuống rồi, thực sự khế 

nhập vào tự tánh. Tự tánh là chân tâm, không phải là vọng tâm. Có ý niệm là vọng tâm. Vọng 

nhất định duyên không đến chân được. Đây là  một câu nói rất được khẳng định trong kinh 

điển Đại Thừa. Vọng không đạt được chân. Nhất định phải dùng chân mới có thể thấy được 

chân. Chân là gì? Vạn duyên buông xuống, chân tâm liền hiển lộ, cũng chính là nói ba loại 

hiện tượng mà  ngày nay nhà khoa học nói đến, quí vị đều đã buông xuống. Chân tâm quí vị 

liền hiện tiền, quí vị liền đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, tất cả các pháp thế gian xuất 

thế gian học thông rồi, không học cũng thông rồi, hoàn toàn thông rồi. Đây là Phật pháp. Cho 

nên Phật pháp dùng rất tốt. 

Phật dịch sang chữ hán là “Giác”, gọi là giác pháp. Phải dịch nó thành ý nghĩa của chữ 

hán là giác pháp, pháp đại triệt đại ngộ. Ý nghĩa này tốt, người người đều có thể đại triệt đại 

ngộ.  Chỉ  cần  quí  vị  chịu  buông  xuống,  buông  xuống  liền  được.  Khó,  là  khó  ở  chỗ  không 

buông xuống được, khó ở chỗ này vậy. Buông xuống là Thánh nhân, buông không được là 

phàm nhân. Sai biệt của phàm thành chính tại nơi đây vậy. Chịu buông xuống chính là Thánh 

nhân. Buông xuống một tí ti là Tiểu Thánh. Quí vị xem không chấp trước thân này là ta nữa. 

Biết thân là thuộc về ta, không phải ta. Đây là Tiểu Thánh, Tiểu thừa sơ quả. Sơ quả, buông 

xuống thân kiến rồi, buông xuống biên kiến rồi, biên kiến là đối lập. Sẽ không còn đối lập với 

mọi người nữa; không còn đối lập với tất cả sự vật, không còn đối lập với vạn vật. Không đối 

lập chính là nhất thể. Buông thành kiến xuống, người không có thành kiến liền có thể hằng 

thuận chúng sanh, tùy hỉ công đức; liền có thể cư xử hài hòa với tất cả chúng sanh. Biết hi 

sinh phụng hiến, có thể xả thân vì người. Vì sao vậy? Vì không có bản thân nữa. Thân này vì 

bản thân là giác ngộ. Tôi phải dùng thân này để giúp tôi giác ngộ, giác ngộ rồi thì sao? Giác 

ngộ rồi là vì chúng sanh phục vụ. Trong việc vì chúng sanh phục vụ là vô ngã. Vô ngã liền 

chí công vô tư. Sự phụng hiến của họ là trí tuệ. Trong đó không xen tạp tự tư tự lợi, không 

có.  Tự  tư  tự  lợi  đã  buông  xuống  từ  lâu  rồi.  Đây  là  Tiểu  Thánh  trong  Phật  pháp,  là  sơ  quả  

Tiểu thừa, tiểu tiểu Thánh. Thập tín vị trong Đại Thừa là Sơ tín Bồ Tát, giống như lớp một 

tiểu học, đã tốt đẹp như vậy, thù thắng như vậy, lớp cao hơn thì quá tuyệt rồi! 

774  Tập 450 



Cho nên chư Phật rất hi hữu, chính là người có thể buông xuống được ít. Lúc thực sự 

buông xuống trí tuệ không thể nghĩ bàn. Có quyền trí đương nhiên có thật trí. Quyền trí là từ 

trong thật trí biến hiện ra, không có thật trí làm gì có quyền trí? Thật trí còn gọi là căn bản trí. 

Quyền trí là hậu đắc trí. Đây là thí dụ giống như một cây xanh vậy, sự trưởng thành của cây 

xanh này, có rễ trước rồi mới có gốc, từ gốc rồi sanh ra thân, từ thân rồi mọc cành, cành mới 

sanh ra lá. Đó đều gọi là quyền trí, gọi là hậu đắc trí. Phải có gốc rễ trước, sau mới có cành 

lá. Không có gốc rễ làm sao có cành lá? Từ trên ví dụ này mà nói vậy. 

“Nên biết phương tiện trí cũng không thể nghĩ bàn, độ sanh diệu dụng, quyền hóa chi 

pháp, toàn nhờ trí này.”  Chư Phật Bồ Tát trong mười pháp giới giáo hóa tất cả chúng sanh, 

tất cả đều là trí tuệ này. Trong Tiểu thừa nói ba ngàn oai nghi, trong Đại Thừa nói tám vạn 

bốn ngàn tế hạnh, nói pháp môn có tám vạn bốn ngàn, vô lượng pháp môn, đều là quyền trí 

khởi dụng. Không có quyền trí làm sao có những pháp môn này? Đại quyền diệu dụng. 

“Lại từ thật trí, để cầu quyền trí”, trong Kinh Bát Nhã nói: “thật trí là vô tri, quyền trí là 

vô sở bất tri”, cầu pháp như thế nào? Trước cầu thật trí, thật trí gọi là căn bản trí. Trong Kinh 

Bát Nhã nói: “Bát nhã vô tri, vô sở bất tri”, vô tri chính là căn bản trí, vô sở bất tri chính là 

phương  tiện  trí.  Quan  niệm  của  con người  chúng  ta  ngày  nay  là  sai  trái, họ  thấy  chúng  ta 

cũng là sai lầm. Họ nhất định phải cầu tri thức, quảng học đa văn. Quí vị không học quí vị 

làm sao mà biết được? Mọi người không phải đều có cách nhìn này sao? Quí vị học mới biết, 

quí vị không học làm sao mà biết được? Dùng quan niệm này để dạy học dạy cho người ta sai 

trái luôn, dạy cái gì? Đều dạy thành mê hoặc điên đảo. Phật Bồ Tát không như vậy. Phật Bồ 

Tát dạy người “nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu”. 

Lão tổ tông ngàn vạn năm trước đã hiểu được đạo lý này. Cho nên đề xuất lí niệm dạy 

học, chỉ là một câu nói: “giáo chi đạo quí dĩ chuyên”, nghĩa là gì? Chuyên là cầu căn bản trí, 

phần nhiều là cầu hậu đắc trí. Nhưng không có căn bản, làm gì có hậu đắc? Cho nên hậu đắc 

trí là giả, không phải là thật. Đạo lý này chúng ta phải làm cho rõ ràng, cho thấu đáo. Sau đó 

quí vị mới tôn kính tổ tông, tổ tông thật có trí tuệ. Người hiện nay không sánh kịp. Chuyên 

học về một thứ, đây là một phương pháp. Mục đích là gì? Mục đích là cầu căn bản trí. Ví dụ 

như bảo quí vị chuyên học một bộ kinh, mỗi ngày quí vị chỉ đọc một bộ kinh này, ngày ngày 

đọc, đọc đến lúc nào? Đọc đến lúc quí vị không còn một vọng niệm nào nữa, đọc cho mất hết 

những vọng niệm. Ý nghĩa ở trong kinh này, có cần phải hiểu hay không? Không cần. Hiểu 

hay không hiểu không quan trọng, cái gì mới quan trọng? Tâm tập trung tại một điểm, đây 

cũng là điều Phật thường nói: “chế tâm nhất xứ, vô sự bất biện”, tức là phải đem tâm huấn 

luyện đặt nó vào một nơi, đặt tại một nơi liền đắc định, nhà Phật gọi là Tam muội. Tam muội 

chưa hiện tiền, quí vị chưa có công phu, quí vị chưa học được gì cả. Một bộ kinh quí vị chân 

thành đọc nó, không nên có vọng tưởng. Mã Minh Bồ Tát ở trong  Khởi Tín Luận hướng dẫn 

chúng ta, đọc như thế nào? “lìa tướng văn tự”, không chấp trước văn tự; “lìa tướng danh tự”, 

không chấp trước danh từ thuật ngữ, “lìa tâm duyên tướng” không nên suy nghĩ trong kinh 

nói ý nghĩa gì, quí vị chỉ chân thật niệm như vậy, niệm ba bốn năm, đây là người thường, mất 

khoảng thời gian ba bốn năm, họ liền đắc định, Tam  muội liền hiện tiền. Đắc định là cảnh 

giới gì? Tâm thanh tịnh hiện tiền, tâm thanh tịnh là chân tâm, lại tiếp tục có ba bốn năm nhất 

định khai ngộ. Họ vừa khai ngộ ý nghĩa trong kinh này tự nhiên thông rồi. Không cần người 

giảng giải nữa, bản thân họ tự thông. Không những bộ kinh này thông rồi, tất cả các kinh đều 

thông rồi. Vì sao vậy? Vì trí tuệ khai rồi. Tất cả các kinh đều từ trong trí tuệ mà lưu xuất ra, 

trí  tuệ  quí  vị  khai  rồi,  quí  vị  làm  sao  mà  không  thông  đạt  được?  Không  những  Phật  kinh 

Tập 450  775 



thông rồi, kinh điển của tất cả các tôn giáo đều thông hết. Tất cả điển tịch của thế gian xuất 

thế gian cũng thông. Đạo lý là như vậy. Pháp này kì diệu quá, tất cả đều thông chính là hậu 

đắc trí. Sau khi đạt được căn bản trí, hậu đắc trí là gì? Quí vị vừa thấy liền rõ ràng, vừa nghe 

liền rõ ràng, vừa tiếp xúc đã rõ ràng, không cần phải học. Những ví dụ thế này ngày xưa rất 

nhiều, hiện tại cũng có, chỉ cần quí vị để ý một tí quí vị sẽ nhìn thấy. 

Trung Quốc đời nhà Đường Huệ Năng đại sư  là một tấm gương điển hình. Ngài là đại sư 

nổi  tiếng  trong  Phật  môn,  không  biết  chữ,  chưa  từng  đi  học,  làm  sao  chứng  đắc?  Buông 

xuống mà chứng đắc. Một đời tuy nói tham học tại Hoàng Mai tám tháng, trong giảng đường 

của đạo tràng Ngũ Tổ, Ngài cũng chưa từng đến, thiền đường Ngài cũng chưa từng đến. Cuối 

cùng truyền pháp nữa đêm canh ba Ngũ Tổ gọi gặp Ngài, giảng đại ý Kinh Kim  Cang cho 

Ngài, giảng đến câu:  “ưng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm”, Ngài hoát nhiên đại ngộ, liền thành 

Phật rồi. Huệ Năng đại sư khai ngộ là thành Phật.Y bát Ngũ Tổ liền truyền cho Ngài. Năm đó 

Ngài 24 tuổi, vừa khai ngộ liền như thế nào? Tất cả các kinh đều thông hết. 

Trong Pháp Bảo Đàn Kinh có ghi chép, đều là người xuất gia thỉnh pháp với Ngài, đáng 

tiếc không có người học đạo giáo mời Ngài giảng đại ý Đạo Đức Kinh, không có người Nho 

giáo thỉnh Ngài giảng đại ý Tứ Thư, Ngũ Kinh. Nếu như có người hỏi Ngài, Ngài sẽ nói ra 

toàn bộ, Ngài không  có  điều  gì  là không thông, toàn  thông  rồi. Không phải  chỉ thông kinh 

Phật, tất cả đều thông hết. Vì sao vậy? Vì tất cả pháp từ tâm tưởng sanh. Duy tâm sở hiện, 

duy thức sở biến, Ngài chuyển thức thành trí, đó chính là pháp thế gian xuất thế gian không 

có gì là không thông. Đây là thành tựu căn bản trí. Huệ Năng đại sư ở nơi phương trượng của 

Ngũ Tổ đắc được căn bản trí. Sau này ở bên ngoài tham học, sống trong đội thợ săn 15 năm, 

thành tựu hậu đắc trí của Ngài. Đây là ví dụ điển hình, không hư dối tí nào. Quí vị liền hiểu 

rằng trong quá khứ 200 năm trước, Nho Thích Đạo dạy đệ tử như thế nào, đều không xa rời 

tam học giới, định, tuệ, tức là không xa rời nguyên tắc này. Nhất định là một môn thâm nhập, 

trường kỳ huân tu, mãi cho đến lúc khai ngộ. Quí vị không khai ngộ công phu này không thể 

gián đoạn, ngày ngày phải làm. Một khi đã đại triệt đại ngộ, hoàn toàn giải phóng rồi, trong 

Phật  Pháp gọi là giải  thoát. Quí  vị  được  đại  tự tại, quí vị  được  đại tự  do. Không có  bất cứ 

ràng buộc nào. Sanh từ đâu đến, chết đi về đâu, bản thân quí vị rõ ràng thấu đáo, sáng suốt 

minh bạch. Quí vị không cần đi hỏi ai cả. 

“Từ thật trí để cầu quyền trí, cũng tức là từ căn bản trí mà đạt sai biệt trí. Nên nói tăng 

trưởng liễu tri”. Giống như Mật Tông, vừa rồi nói dùng hoa sen để làm ví dụ. “cánh hoa nở rộ 

có thể dụ cho tăng trưởng”, trong biểu pháp của hoa sen. 

“Hoa sen mới nở, có thể dụ cho liễu tri; hoa sen tám cánh nở ra biểu thị cho nghĩa tăng 

trưởng liễu tri”. Trong Mật Tông hoa sen dưới tượng đài Phật biểu thị cho ý nghĩa này. Ngài 

có thật là ngồi trên hoa sen? Không phải. Nếu như quí vị cho rằng chư Phật  Bồ Tát đều thực 

sự đang ngồi trên hoa sen, quí vị sai rồi, không phải thật ngồi trên hoa sen. Ngài ngồi trên cái 

gì? Ngồi trên quyền trí và thật trí. Hoa sen biểu thị cho quyền trí, thật trí. Trong hiển giáo, 

hoa sen tượng trưng cho thanh tịnh, biểu thị tâm thanh tịnh, biểu thị buông xả. Gốc hoa sen 

sanh ở trong bùn đất, trong bùn đất ao sen, tượng trưng cho cái gì? Tượng trưng cho lục đạo. 

Thân  của nó  ở  trong  nước, nước  trong hồ  tượng  trưng  cho tứ  thánh pháp giới. Thanh  Văn, 

Duyên  Giác,  Bồ  Tát,  Phật, tượng  trưng  cho những điều này. Hoa  thì  sao?  Hoa nở  trên  mặt 

nước, đây là biểu thị cho điều gì? Nhiễm tịnh đều buông xuống. Nước là tịnh, bùn dưới đáy 

hồ  là  nhiễm,  bùn  dơ  là  nhiễm,  nhiễm  tịnh  đều  buông  hết.  Nhiễm  tượng  trưng  cho  lục  đạo, 

tịnh tượng trưng cho Tứ Thánh pháp giới. Hoa nở ở trên, nở tại nhất chân pháp giới, không 

776  Tập 450 



phải nơi thập pháp giới, biểu thị ý nghĩa này. Không phải thực sự ngồi trên hoa sen, không 

nên ngốc nghếch như vậy. Nhưng chúng sanh có kiểu chấp trước như vậy, có lúc Phật hiện 

thân cho quí vị, thực sự dưới tòa của Ngài có hoa sen, hoặc là dưới chân có hoa sen. 

Vì  sao  vậy?    Nên  nhớ,  trong  kinh  này  chúng  ta  nói  rất  nhiều:  Phật  hằng  thuận  chúng 

sanh, tùy hỷ công đức, trong đầu quí vị thích hoa sen Phật nhất định ngồi trên hoa sen, Phật 

hiện tướng nhất định có hoa sen, hằng thuận chúng sanh, tùy hỉ công đức, Phật có ý nghĩ hay 

không? Không có. Chúng sanh chúng ta có cảm, cảm có ý niệm, Ngài có ứng, ứng không có 

ý  niệm.  Ngài  đích  thực  không  khởi  tâm,  không  động  niệm,  không  phân  biệt,  không  chấp 

trước. Quí vị nghĩ gì, Ngài tự nhiên hiện như vậy. Cho nên lúc ứng hoàn toàn là ứng với tâm 

quí vị, không phải là tâm của Ngài. Nếu như tâm của Ngài, tâm của Ngài không có tướng gì 

cả, hằng thuận chúng sanh, tùy hỉ công đức. Trong Kinh Lăng Nghiêm nói: “tùy chúng sanh 

tâm, ứng sở tri lượng”, gọi là tùy tâm ứng lượng, không phải là tùy bản thân, tùy chúng sanh. 

Bản thân không còn nữa. Những thứ hư vọng của bản thân từ lâu đã đoạn tận sạch sẽ rồi, cho 

nên ba loại hiện tượng đều không còn, ngay hiện tượng tự nhiên cũng không còn, Ngài làm 

sao mà còn hình tướng nữa? Toàn là tùy tâm chúng sanh. Trong lúc dạy học đức Phật thường 

dùng hoa sen để ví dụ. Không những điều này trong Mật Tông dụ cho quyền trí thật trí, trong 

Hiển Giáo hoa sen tượng trưng cho thanh tịnh không nhiễm, đối với pháp thế gian xuất thế 

gian tất cả đều không nhiễm trước. Lục đạo là pháp thế gian, Tứ Thánh là pháp xuất thế gian, 

đều không nhiễm trước. Tứ Thánh đặc biệt biểu thị, biểu thị càng sâu hơn một mức nữa, biểu 

thị  cho  A  la  hán,  Bích  Chi  Phật,  Bồ  Tát,  Phật,  ngay  cả  những  điều  này  cũng  đều  không 

nhiễm. Chúng sanh học Phật còn hi vọng có thể thành A la hán, thành Bồ Tát, thành Phật. 

Người thực sự tu đạo ngay cả những vết tích này cũng không có, tâm của họ đều thanh tịnh! 

Thực sự lìa tất cả tướng. 

Đoạn văn dưới đây, “nhân cánh sen khai mở mà hiện rõ đài sen”, đài sen biểu thị cho căn 

bản trí. Thực sự biểu hiện từ phương tiện trí khai minh mà triệt ngộ nguồn tâm vậy. Nguồn 

tâm chính là hoa sen, tòa sen có đài sen, là căn bản trí. 

“Lại  trong  việc  độ  sanh,  không  rời  thần  thông,  giáo  hóa  chúng  sanh,  hiện  thân  thuyết 

pháp đều không phải thần thông sao? Mà các thần thông, từ trước đến nay, tự nhiên an trú, 

không phải được từ bên ngoài.” Câu nói này quan trọng. Như Kinh Viên Giác viết: bổn lai 

thành  Phật.  Kinh  Hoa  Nghiêm  cũng  có  cách  nói  như  vậy.  Nên  nói  từ  trước  đến  nay  an  trú 

thần thông. Thần thông có khởi tâm động niệm hay không? Không có, là tự nhiên. Cho nên 

chư Phật Như Lai, thị hiện trong  mười pháp giới thị hiện tại nhân gian là thuộc về tự nhiên, 

là hiện tượng tự nhiên, họ không có nhân vi, họ không thông qua suy nghĩ, không thông qua 

tâm ý thức, cho nên gọi đó là ứng. Từ này dùng rất hay! Chúng sanh có cảm, Ngài đến ứng, 

cảm ứng đạo giao, không thể nghĩ bàn. 

Xem tiếp đoạn dưới đây. 

“Quyền thật nhị trí câu minh”, hai loại trí tuệ này quí vị đều hiện tiền. “Thần thông tự 

nhiên  an  trú, diệu đức  công viên  nhập  ư  thật tướng, chứng vô sở đắc, dĩ vô sở đắc cố, đắc 

nhất thừa đạo.” Nhất thừa đạo là thành Phật, diệu giác Như Lai. Thần thông có cần phải học 

không? Không cần. Có nhất thiết phải hâm  mộ nó không? Không cần. Nó là hiện tượng tự 

nhiên, không hề ly kỳ tí nào. Lúc mê thì mê mất, lúc giác ngộ khôi phục lại như thường, tùy 

theo sự giác ngộ của quí vị lớn hay nhỏ, thần thông lực đó cũng không giống nhau. Quí vị đại 

ngộ, thần thông tác dụng của quí vị lớn. Tiểu ngộ, thần thông hiện tiền, phạm vi có thể thấy 

biết tương đối nhỏ, giống  như  thần thông của  A la hán, có  thể thấy  tam  thiên đại  thiên  thế 

Tập 450  777 



giới.  Cũng  tức  là  nói  có  thể  thấy  lục  đạo  luân  hồi.  Sự  việc  trong  lục  đạo,  họ  hoàn  toàn  rõ 

ràng. Phía trên từ phi tưởng phi phi tưởng thiên 28 tầng trời, dưới đến A tỳ địa ngục. Phạm vi 

này bao lớn? Hoàng Niệm  Tổ cư sĩ nói với tôi, tam thiên đại thiên thế giới dùng thiên văn 

hiện nay để xem một đơn vị thế giới là một hệ ngân hà. Một ngàn nhân một ngàn rồi nhân 

thêm một ngàn, đây gọi là ba đại thiên thế giới. Tổng hợp lại một tỷ hệ ngân hà. Thiên nhãn 

của A la hán có thể nhìn đến một tỷ hệ ngân hà. Trong đây nhìn thấy 28 tầng trời, nhìn đến 

18 tầng địa ngục. Con mắt của họ lợi hại đến như vậy, là thiên nhãn! 

Khoa  học  chúng  ta  hiện  nay  dụng  kính  viễn  vọng,  dùng  máy  móc,  kính  viễn  vọng  vô 

tuyến điện so với thiên nhãn của A la hán vẫn thua rất xa. Vậy làm sao mà so sánh với người 

ta  được!  Ngày  nay  chúng  ta  phát  minh  hỏa  tiễn,  có  thể  ngồi  tàu  vũ  trụ  đi  du  ngoạn  thái 

không, người ta không cần, bản thân người ta có thể phi hành biến hóa, không cần đến những 

công cụ giao thông này, trong lòng họ muốn đến tinh cầu nào, ý niệm vừa khởi, thân thể của 

họ liền đến đó. Những con tàu vũ trụ này bay vào hư không vẫn rất nguy hiểm, tiểu hành tinh 

nhiều quá, nếu va phải liền bị tiêu hủy, A la hán không vậy. A la hán du lãm một tỷ hệ ngân 

hà này, Ngài rất tự tại, vô cùng an toàn. Không có cách gì sánh với người ta được. 

Túc mạng thông của A la hán, có thể biết được quá khứ năm trăm đời, vị lai năm trăm 

đời. Tha tâm thông, chúng sanh trong một tỷ hệ ngân hà, khởi tâm động niệm Ngài liền biết 

được. Phật nói với chúng ta chẳng hiếm lạ chút nào. Đây là gì? Bản năng của bản thân chúng 

ta. Bản năng của chúng ta hay hơn A la hán rất nhiều, A la hán chỉ là tiểu giác ngộ, chỉ buông 

xuống  chút  chút,  chỉ  là  buông  bỏ  được  chấp  trước,  phân  biệt  chưa  buông  được,  khởi  tâm 

động niệm chưa buông được, cho nên họ so với Phật thua xa lắm. Chúng ta mỗi người, trí 

tuệ, thần thông, đạo lực, đức năng, tướng hảo, và chư Phật  Như Lai không có gì khác nhau. 

Ngày nay chúng ta làm cho ra như thế này, vấn đề chính là chúng ta chấp trước thái quá. Coi 

giả thành thật, thật thì sao?  Thật thì không biết được, không có  ấn  tượng  nữa. Sau  khi  học 

Phật, mới biết bản thân có chân tâm, mới biết được bản thân có chân ngã. Hiện nay đang đùa 

giỡn toàn là giả, không phải là thật. Đức Phật từ bi, đức Phật giúp chúng ta tìm chân tâm trở 

lại; tìm trí tuệ chân thật về lại; tìm lại thần thông, đạo lực, đức năng, tướng hảo của bản thân 

về lại. Tìm về lại toàn đều đã được. Phật nói “quy vô sở đắc”, quí vị không đạt được cái gì 

cả. Vì sao vậy?  Vì thứ quí vị đạt được toàn là thứ bản thân quí vị vốn có. Ngoài thứ vốn có 

ra không có một thứ gì quí vị có thể đạt được. 

Cho nên đức Phật dạy quí vị, Phật không kể công, Phật nói tôi không cho quí vị thứ gì cả, 

quí vị đạt được toàn là bản thân quí vị vốn có. Không phải là Phật khiêm tốn, mà Phật hiểu 

được chân tướng sự thật. Chân tướng sự thật chính xác là như vậy. “Quyền thật nhị trí câu 

minh” , câu nói này rất quan trọng. Tu học trong Phật Pháp chính là cầu trí tuệ. Kinh văn 

trong bộ kinh này nói rất rõ ràng, ba loại chân thật đều ở trong bộ kinh này. Điều đầu tiên là 

“chân thật chi tế”, chân thật chi tế chính là tự tánh, chính là chân ngã. Thứ hai là “chân thật 

trí tuệ”, thứ ba là “chân thật lợi ích”, toàn kinh đều là nói về ba loại chân thật, không có thứ 

gì là hư giả. Cho nên trí tuệ khai mở rồi, thần thông tự nhiên an trú. Hai chữ “tự nhiên” này 

rất hay, thứ vốn có hiện tiền, trí tuệ hiện tiền, thần thông hiện tiền, diệu đức công viên nhập 

vào thật tướng. 

Đức là đức năng, trí tuệ, đức năng, tướng hảo, chúng ta nói công đức viên mãn. Với thật 

tướng cũng hòa nhập viên mãn, hòa thành một thể, chứng vô sở đắc. Trong thật tướng ba loại 

hiện tượng đều không có. Nhưng có thể sanh tất cả hiện tượng. Tự thể thực sự không có, nó 

năng sanh. Năng sanh này phải có duyên, duyên là gì? Chúng sanh có cảm. Phật và pháp thân 

778  Tập 450 



Bồ  Tát  phản  ứng  tự  nhiên.  Phản  ứng  hiện  tướng,  hiện  thân  thuyết  pháp  hướng  dẫn.  Giống 

như Quan Thế Âm Bồ Tát  trong Phẩm Phổ Môn đã nói: 32 ứng, cần ứng thân gì để độ liền 

hiện  thân  đó. Hiện  thân  gì  Phật  Bồ  Tát  không  có  khởi  tâm  động niệm, không  có  phân  biệt 

chấp  trước,  mà  tùy  theo  chúng  sanh, quí  vị  chấp  trước  cái  gì, Ngài  liền  hiện  cái  đó,  quí  vị 

không có chấp trước, ngài không hiện tướng. Không hiện tướng là thật tướng, đạo lý này nhất 

định phải hiểu được. Hiện tướng đều là giả tướng, “phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”, câu 

nói này người học Phật phải nhớ cho kỷ. Đối với việc tu học của quí vị có sự trợ lực rất lớn. 

Vì sao vậy? Quí vị không tham cầu hiện tướng, tham vọng viễn vông, tâm quí vị không thanh 

tịnh, tâm quí vị chưa định được. Quan trọng nhất là định, giới định tuệ quan trọng nhất. Định 

mới có thể sanh trí tuệ, tâm không định sinh ra đều là phiền não. Trong phiền não có nặng 

nhẹ, có thiện ác, có nhiễm tịnh. Nhưng trong tâm thanh tịnh không có thứ gì cả. Chứng vô sở 

đắc, vô sở đắc, vô sở bất đắc. Đến lúc vô sở đắc, quí vị đạt được cái gì? Quí vị đạt được là 

toàn vũ trụ. Câu này nên nói như thế nào? Toàn thể vũ trụ là tự tâm biến hiện. Quí vị minh 

tâm kiến tánh rồi, đó không phải là hoàn toàn đã đạt được sao. Tất cả hiện tượng trong khắp 

pháp giới hư không giới bao  gồm  tất  cả quốc độ  chư  Phật, đều  là  tự  tánh biến, lìa  tự  tánh, 

không có pháp gì để đắc. Đây là điều trong kinh Đại Thừa thường nói. Quí vị mới thực sự 

hiểu rõ ràng, thấu đáo về chân tướng sự thật, đây gọi là đắc nhất thừa đạo. 

“Nhất thừa là nhất Phật thừa”, là Phật quả cứu cánh viên mãn, nên đắc nhất thừa đạo, tức 

viên chứng Phật quả rốt ráo đại giác. “Không do tha ngộ”, không liên quan gì đến người nào 

cả, là trí tuệ sẵn có trong tự tánh quí vị hiện tiền mới đại triệt đại ngộ, không phải người khác 

cho quí vị, nếu người khác cho mình, mình có thể dùng, vậy thì chúng ta không cần tu nữa 

rồi.  Ngay  cả  Phật  A  Di  Đà  kiến  tạo  thế  giới  Cực  Lạc,  giúp  đỡ  những  chúng  sanh  khổ  nạn 

trong lục đạo, ở nơi đó tu hành, cung cấp đạo tràng này, sự giúp đỡ của Phật A Di Đà, cũng 

chỉ là trên mặt hiện tượng vất chất. Thậm chí quí vị thành Phật, Ngài không thể giúp quí vị, 

cho nên Phật A Di Đà ngày ngày ở đó giảng kinh dạy học, quí vị lên giảng đường của Ngài, 

đến nghe giảng, đến học tập. Bắt buộc bản thân quí vị giác ngộ rồi quí vị mới có thể đắc nhất 

thừa  đạo.  Nhất  Thừa  đạo,  Phật  A  Di  Đà  không  thể  nào  tặng  cho  chúng  ta  được.  Cho  nên 

“không nhờ người khác ngộ”, câu này hay. Bản Đường Dịch, kinh văn viết như vầy: “Đắc 

nhất thừa đạo, không có nghi hoặc, ở trong pháp Phật giáo, không nhờ người khác ngộ”. 

Bản Ngụy Dịch, bản của Khương Tăng Khải nói: “huệ do tâm xuất”, trí tuệ chân thật là 

từ    tâm  mà  lưu  xuất  ra,  nhất  định  là  tự  giác  tự  ngộ,  tự  mình  chứng  đắc,  Phật  Bồ  Tát  đều 

không giúp được gì. Phật Bồ Tát đem phương pháp dạy cho quí vị , những phương pháp này 

các Ngài là người đã trải qua, Ngài đem kinh nghiệm này nói cho chúng ta, cung cấp cho 

chúng ta tham khảo. Chúng ta có thể dùng phương pháp của Ngài để tu học, nhất định có thể 

chứng quả. Phương pháp của Chư Phật Như Lai, đích thực phương pháp của Phật A Di Đà là 

đơn giản nhất, thuận tiện nhất, dễ dàng nhất, đáng tin cậy nhất, mà thành tựu cao nhất. Cho 

nên  phương  pháp  trì  danh  niệm  Phật    này,  mười  phương  chư  Phật  không  có  vị  Phật  nào 

không tán dương, vô cùng kỳ diệu! 

Đồng bào Đài Loan đặc biệt là đồng học của Tịnh Tông, phải chăm chỉ niệm Phật, trong 

12 tiếng đồng hồ không nên quên mất danh hiệu Phật. Niệm Phật  có lúc sẽ quên mất, cũng 

không sao. Nhớ lại thì nhanh chóng niệm tiếp. Niệm Phật không nên bó buộc nơi chốn, ở đâu 

cũng được, cũng không câu nệ thời gian, ngày đêm đều có thể niệm, nằm trên giường niệm 

không nên niệm ra tiếng. Niệm ra tiếng tổn thương thân thể, thương khí. Nên mặc niệm. Nếu 

như muốn nhiếp tâm, có thể dùng Ấn Quang đại sư, ba phương pháp này rõ ràng. Ấn Quang 

Tập 450  779 



Đại sư bản thân niệm Phật, suốt đời ngài dùng, chúng ta nghĩ đến đây là Phật Bồ Tát tai lai, 

thị  hiện  cho  chúng  ta, phương  pháp  này  thích  hợp  nhất  cho  chúng  sanh  hiện  đại. Thứ  nhất 

Phật hiệu từ trong tâm sanh ra, từ trong miệng niệm ra, niệm được rất rõ ràng thấu đáo. Lại từ 

lỗ tai mà nghe vào, nghe ai? Nghe âm thanh bản thân niệm Phật. Cho nên tốc độ niệm Phật 

không nên nhanh quá. Quí vị xem Ấn Quang Đại sư niệm Phật từng chữ từng chữ: A Di Đà 

Phật, A Di Đà Phật, từng chữ từng chữ rất rõ ràng, từng chữ từng chữ nghe rõ ràng. Thứ ba là 

mỗi câu Phật hiệu, biết là câu thứ mấy ở trong mười câu, không nhầm lẫn chút nào. Chỉ nhớ 

mười, dùng tâm nhớ, không nên có dấu vết, từ thứ nhất đến thứ mười, niệm đến thứ mười sau 

đó lại từ thứ nhất niệm đến thứ mười. Câu niệm Phật của tôi là câu thứ mấy trong mười câu 

Phật hiệu. Niệm cho rõ ràng, nghe được rõ ràng, nhớ được rõ ràng. Không thể A Di Đà Phật 

một, A Di Đà Phật hai, như vậy là sai rồi, không thể niệm Phật như vậy. Ngay cả nhớ trong 

tâm cũng không nên. Luyện tập đến ngay trong tâm cũng không nên có dấu vết như vậy. A 

Di  Đà  Phật  hình  như  trong  tâm  có  một,  có  hai,  đều  không  nên.  Trong  tâm  đều  không  có. 

Trong tâm chỉ có bốn chữ A Di Đà Phật. Nhớ cho rõ ràng như vậy gọi là quí vị nhiếp tâm, 

vọng  niệm  của  quí  vị  không  sanh  khởi  được.  Nếu  như  là  niệm  cho  rõ  ràng,  nghe  được  rõ 

ràng, không cần ghi nhớ, sẽ còn có vọng niệm thẩm thấu vào, vọng niệm xen tạp vào. Phải 

dùng  ghi  nhớ  rõ  ràng, vọng  niệm  sẽ  không  sanh  khởi  được, lúc  bắt  đầu  hơi  khó, niệm  đến 

một tuần lễ, hai tuần lễ, liền quen dần. Phương pháp này tốt! Không những bản thân có thể 

niệm cho hết phiền não, niệm cho hết tạp niệm, đây là điều kiện phải có đủ để chúng ta được 

sanh Tịnh Độ. 

Thứ hai là có thể giúp đỡ Đài Loan hóa giải tai nạn, không giả dối tí nào, nơi này người 

niệm Phật  càng nhiều, tai nạn sẽ càng ít; mọi người đều niệm Phật, toàn người Đài Loan đều 

niệm Phật, Đài Loan sẽ không có tai nạn,  hi vọng mọi người nên tin tưởng, câu nói này là 

chân thật bất hư, không phải là lời nói dối. Thân tâm chúng ta mạnh khỏe nhờ niệm Phật, nơi 

cư trú tiêu tai khỏi nạn cũng nhờ niệm Phật. Ngoài niệm Phật  tìm không ra phương pháp tốt 

nào khác. 

Tịnh Ảnh Sớ giải thích rằng:  “chân giải phát trung, danh huệ tâm xuất”.  Niệm  Lão có 

một cách giải thích đơn giản “cái vị chân thật minh ngộ”, minh là rõ ràng rồi, giác ngộ rồi. 

“Phát ư tự tâm”. Sự giác ngộ rõ ràng này là từ trong tâm quí vị mà phát xuất ra. Đọc kinh, 

nghe  kinh  là  một  sự  hướng  dẫn.  Thầy  giáo  giảng  kinh,  đồng  học,  học  trò  mọi  người  cùng 

nghe. Vì sao có người ngộ, có người chưa ngộ? Có thể thấy sự ngộ này không phải là thầy 

giáo ban cho. Phương tiện thiện xảo của thầy giáo hướng dẫn quí vị, bất luận là lúc nào cả, 

bỗng rõ ràng rồi. Rõ ràng chính là ngộ. Ngộ có tiểu ngộ, có đại ngộ, có đại triệt đại ngộ. Tiểu 

ngộ thường thường có, một ngày có vài lần, cảnh giới này vô cùng tốt. Vì sao vậy? Năm này 

qua tháng khác, tích lũy tiểu ngộ sẽ có đại ngộ. Tích đại ngộ sẽ có đại triệt đại ngộ. Cho nên 

công phu không thể gián đoạn. 

Đối với bản thân phải có lòng tin, nhất định không có hoài nghi. Hoài nghi là tai nạn lớn 

nhất. Nếu như chúng ta làm mất lòng tin, trong Phật pháp nói quí vị làm mất thân thể mạnh 

khỏe của quí vị, dùng cách khoa học ngày nay để nói, thì hệ thống miễn dịch của quí vị bị 

phá hoại rồi. Bị phá hoại như thế nào? Nghi phá hoại nó. Điều này không có lợi cho sự lành 

mạnh của bản thân. Sơn hà đại địa nơi chúng ta cư trú thì càng nguy hại hơn. Hoài nghi sẽ tạo 

thành đại địa phân tán, đất này không kiên cố, hiện tượng không kiên cố là gì? Núi sẽ đổ 

xuống. Đại địa sẽ chìm xuống đáy biển, đây đều là gì? Do hoài nghi tạo thành. Hoài nghi đối 

với bản thân, hoài nghi đối với Tổ tông, hoài nghi đối với lời dạy của Thánh Hiền, hoài nghi 

780  Tập 450 



đối với Phật Bồ Tát, hoài nghi đối với nhân quả, cái gì cũng hoài nghi. Sự việc này phiền não 

lớn rồi. 

Chúng ta đọc Kinh Địa Tạng, trong Kinh Địa Tạng gọi nó là “Kiên lao địa thần”, đại địa 

vốn là kiên cố, vì sao hiện nay lại mềm yếu đến vậy, tai nạn liên miên như vậy? Mới chưa 

qua hết tháng  sáu, đến ngày hôm qua, chúng tôi thấy một báo cáo của một người đồng học, 

một số tiêu đề phát biểu trên mạng internet và truyền thông về thiên tai. Anh ta chép hơn 170 

tiêu đề cho tôi xem, tôi nhẩm tính đến cuối tháng này, tổng kết cũng khoảng 200 điều. Một 

tháng có 200 trận thiên tai, ba mươi ngày. Điều này trong lịch sử chưa có tiền lệ, không có sự 

việc như vậy. Làm sao mà có nhiều thiên tai xuất hiện như vậy. Nguyên nhân là gì? Trong 

kinh Phật chúng ta có được kết luận, do hoài nghi. Người hiện nay không có lòng tin, đối với 

bản thân đều không có lòng tin. Cho nên trong gia đình vợ chồng hoài nghi, hai bên không 

tin tưởng nhau. Cha con hoài nghi, anh em hoài nghi, bà con làng xóm hoài nghi, không có ai 

không hoài nghi. Vậy là phiền phức lớn rồi! 

Cổ nhân nói: “nhân bất tín vô lập”, con người nếu như không có lòng tin, họ sẽ không thể 

đứng vững trong xã hội. Hiện nay phổ biến là hoài nghi, cho nên tạo thành đại tai nạn ngày 

nay trên trái đất. Điều này không thể không biết. Chúng ta học Phật kiên định tín tâm. Đối 

với  Thế  giới  Cực  Lạc  phải  tin  tưởng.  Đối  với  lời  dạy  của  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  phải  tin 

tưởng. Nếu như chúng ta không tin tưởng, chúng ta làm sao có thể niệm sáu mươi năm? Càng 

niệm càng hoan hỉ, càng học dường như càng thông minh, càng có trí tuệ. Đây là hiệu quả 

sáu mươi năm đạt được. Đây không phải là giả, là thật vậy. 

Cho nên hi vọng mọi người nhất định phải xây dựng lòng tin, kiên định tín tâm, tuyệt đối 

không hoài nghi. Nếu như quí vị còn có thể nói: đối với bản thân không hoài nghi, đối với 

người nhà không hoài nghi, đối với bất cứ người nào bên ngoài cũng không hoài nghi. Họ gạt 

tôi, gạt tôi cũng không sao, các thứ đều là giả, gạt thì để cho họ gạt, vui vẻ để cho họ gạt, như 

vậy tốt biết bao! Gạt vài lần họ không còn mặt mũi nào gạt nữa, cũng tìm lại được chân tâm 

tự tánh trở lại cho họ, đó là một công đức lớn. Cho nên đừng sợ người ta gạt mình, không nên 

sợ chịu thiệt, không nên sợ mắc lừa. Chịu thiệt là phước, người có phước mới tình nguyện 

chịu thiệt; người không tình nguyện chịu thiệt không có phước báu. Đây là lời của tổ tông để 

lại. Cho nên chịu thiệt, bị lừa là việc tốt, không phải là việc xấu. Chắc chắn nâng cao cảnh 

giới của quí vị. Nâng cao trí tuệ của quí vị, cũng nâng cao phước báo của quí vị, 



Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 





Tập 473 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Tập 450  781 



Thời gian:28.06.2011 

Địa điểm: Cao Hùng_Đài Loan 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải, trang 597, bắt đầu xem từ câu sau cùng trong hàng thứ ba. “Chí ư Ngụy Dịch 

tác tuệ do tâm xuất”, bắt đầu xem từ đây. 

Tịnh Ảnh Sớ chú giải rất đơn giản, Tịnh Ảnh Sớ chú thích rằng: “Chân giải phát trung, 

danh tuệ tâm xuất”. Trí tuệ do tâm sanh ra, mới có thể thật sự lãnh hội được, chính là “chân 

giải phát trung”. Chân giải xuất phát từ trong tâm, nó không ở bên ngoài, đây gọi là “tuệ tâm 

xuất”. 

Cái gọi là hiểu ngộ chân thật, phát xuất từ tâm, gọi là tuệ do tâm sanh. Đây là nói rõ cho 

chúng ta, trí tuệ chân thật không phải có được từ bên ngoài. Phàm những gì đến từ bên ngoài, 

người bây giờ gọi là tri thức, đúng nó không phải là trí tuệ. Trí tuệ nhất định phát xuất từ nội 

tâm,  bên  ngoài  có  thể  trợ  duyên,  chứ  bên  ngoài  không  thể  giúp  chúng  ta  sanh  trí  tuệ,  nhất 

định phải hiểu đạo lý này. Nếu bên ngoài có thể giúp chúng ta sanh trí tuệ, thì chúng ta đã 

không cần phiền phức như vậy. 

Chư Phật Bồ Tát đại từ đại bi, có thể giúp chúng ta sanh trí tuệ chăng? Chư Phật Bồ Tát ở 

bên ngoài, không ở bên trong nên họ không thể, không phải Phật Bồ Tát không từ bi. Chúng 

ta sanh đến thế giới Cực Lạc, chúng ta có thể hưởng phước báo của Phật A Di Đà, chúng ta 

hưởng phước của ngài. Nhưng trí tuệ của ngài không cách nào cho chúng ta được, tự thân 

chúng ta phải cần cầu. Tự  mình hướng đến đâu để cầu? Hướng nội cầu, không phải hướng 

ngoại cầu. 

Chư Phật Như Lai giảng kinh thuyết pháp, không ngoài mục đích nói  ra thật tướng các 

pháp. Cách thuyết pháp này, chúng ta hiểu chân tướng tất cả pháp, tự nhiên có thể buông bỏ 

ngoại duyên. Chỉ cần buông bỏ ngoại duyên, tự tâm liền khởi tác dụng, vì sao vậy? Vì tự tâm 

không có chướng ngại. Chướng ngại có vô lượng vô biên, Đức Phật phân nó thành hai loại 

lớn: Thứ nhất là phiền não chướng, thứ hai là sở tri chướng. Loại thứ nhất do chúng ta tham 

ái vật dục mà có, phiền não chướng do đây mà có. Loại thứ hai là do chúng ta khát cầu tri 

thức tạo nên, gọi là sở tri chướng, chính là dục vọng đối với tri thức. 

Thứ nhất là dục vọng đối với cuộc sống vật chất, thứ hai là dục vọng đối với việc khát 

cầu tri thức, cầu tri dục. Nói tóm lại, tất cả phiền não đều sanh ra từ dục vọng, phải chăng dục 

vọng là thật? Không phải thật, là giả, vì sao? Vì tự tánh thanh tịnh tâm không có dục vọng, 

dục vọng sanh từ A lạ da, A lại da là vọng tâm. Vọng tâm mới có những thứ này, chân tâm 

không có, chân tâm không có gì cả, nhưng chân tâm của mình vốn đầy đủ vô lượng trí tuệ, vô 

782  Tập 450 



lượng đức năng, vô lượng tướng hảo. Là tự tánh vốn có, không phải từ bên ngoài vào. Khi 

ngài Huệ Năng kiến tánh từng nói: “đâu ngờ tự tánh vốn tự đầy đủ”, không thiếu điều gì, nên 

phải cầu tự nội tâm, đây là chánh pháp. Cầu từ bên ngoài là tà pháp, không phải chánh pháp. 

Trong Kinh điển đại thừa nói rất rõ ràng: “Ngoài tâm không có pháp”, ở đây nói rõ biết 

bao. Tất cả các pháp đều là tâm hiện, thức biến, nên ngoài pháp không có tâm, tâm  ở đâu? 

Tâm ở nơi vạn pháp, nó đã biến thành pháp tướng, tướng này khởi tác dụng, đây là chân tâm. 

Trong đó có tà tư tà niệm, tà tri tà kiến, nên nó biến chất, biến thành phiền não, biến thành 

vọng tưởng, biến thành phân biệt. Phàm những gì ở trong cảnh giới, giống như Kinh Bát Nhã 

nói: “tất cả pháp vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc”. Ở trước phần chú giải này chúng ta 

đọc được một câu rất hay của các bậc cổ đức: “Bất đoạn chi vô”, ở trước chúng ta đã học qua. 

Đích thực là vô, nhưng cái vô này nó không gián đoạn, ý niệm này nối tiếp ý niệm kia, khiến 

chúng ta sanh ra ngộ nhận rất lớn, tưởng rằng nó có. Không biết nó là vô, không biết nó là 

không, chúng ta không thể không nắm rõ vấn đề này. 

Lại  Vô  Lượng  Thọ  Kinh  Sớ  của  ngài  Vọng  Tây  viết:  “Nghi  võng  ký  đoạn,  thật  lý  hốt 

chứng, bỉ năng chứng tri, bất do tha sanh, tất do tâm xuất”. Lời này nói rất hay, nghi là phiền 

não, tham sân si mạn nghi, phiền não phân thành năm loại lớn. Lưới nghi đã đoạn tận, năm 

loại phiền não lớn này, nghi là sau cùng, nếu đoạn tận nghi, tất cả ở trước đều đoạn tận. Ở 

trước chưa đoạn, nghi chắc không đoạn được. Thế nên Đức Thế Tôn giáo hóa, tông chỉ là 

nhằm vào vấn đề này, giúp tất cả chúng sanh phá mê sanh tín, chuyển mê thành ngộ, đều hạ 

công phu vào chữ nghi này. Không nghi, quý vị sẽ tin, tin này gọi là chân tín, hiện tại niềm 

tin của chúng ta không thật, vì sao không thật? Biết, nhưng không làm được, không phải làm 

không được, mà do có nghi. Nếu không có chút nghi ngờ nào, chắc chắn làm được 100%. 

Đây cũng là một tiêu chuẩn để kiểm nghiệm công phu tu hành của bản thân, nếu chúng ta 

không làm được 100%, phải tin rằng căn bản nghi của mình chưa nhổ sạch. Nên trong cuộc 

sống hằng ngày thường xuất hiện nhiều điều không như pháp, chính là nói việc không tương 

ưng với tánh được, tham sân si cũng đều là tiêu chuẩn. 

Vì sao vẫn còn tham tâm? Vì sao còn keo kiệt? Vì sao còn có sân nhuế, oán hận? Vì sao 

còn có ngạo mạn? Tất cả đều có liên quan mật thiết với nghi, do đó chúng ta mới có thể nhận 

ra sự thiện xảo trong phương pháp dạy học của Đức Phật. Thủ pháp dạy học rất hay, khiến 

chúng ta hiểu được những đạo lý này. Thật sự minh bạch đạo lý, trí tuệ này phát từ nội tâm, 

trí  tuệ  là  tự  tâm  chúng  ta  vốn  có.  Điều  này  chứng  minh  nó  không  liên  quan  đến  tri  thức, 

không phải tri thức, mà là trí tuệ. Tri thức là từ bên ngoài vào, trí tuệ sanh ra từ trong tâm, 

nhưng bên ngoài có thể giúp bên trong. Hay nói cách khác, có thể khơi dậy, dẫn dụ, khai phát 

trí tuệ của tự tâm chúng ta. 

Đức  Phật dùng phương pháp này, người học chúng ta phải biết học, biết học là sao? Các 

bậc  cổ  đức  thường  dạy  chúng  ta,  dùng  tâm  chân  thành  để  học,  trong  chân  thành  có  nghi 

chăng?  Không  có,  có  nghi  là  không  chân  thành.  Ấn  Quang  đại sư  nói  rất  hay:  “Một  phần 

Tập 450  783 



chân thành được một phần lợi ích, mười phần chân thành được mười phần lợi ích, trăm phần 

chân thành được trăm phần lợi ích, vạn phần chân thành đạt được lợi ích viên mãn”. Thế nên 

chân  thành  nhất  định  không  xen  tạp  nghi  hoặc.  Do  đây  có  thể  thấy,  tâm  chân  thành  có  thể 

xuất hiện, nhưng phải đoạn nghi, mục đích học kinh giáo cũng chính là đây. 

Vì sao Đức Phật giảng kinh thuyết pháp? Vì khiến chúng sanh dần dần hiểu rõ thật tướng 

các pháp. Thật sự minh bạch, tâm chân thành liền hiện tiền, vì sao vậy? Vì không còn nghi 


hoặc, nghĩa là chướng ngại không còn. Nghi hoặc không còn, nhất định tham sân si mạn cũng 

không còn, vì nó có quan hệ liên đới. Nghi là gốc! 

Vô  Lượng  Thọ  Kinh  Sao  của  ngài  Vọng  Tây  viết:  “Nghi  võng  ký  đoạn,  thật  lý  hốt 

chứng”. Thật lý là gì? Tâm tánh. Thật lý hốt chứng chính là minh tâm kiến tánh. “Bỉ năng 

chứng trí”, đây là nói có thể chứng được trí tuệ đó. “Bất do tha sanh, tất do tâm xuất”, trí tuệ 

có thể chứng được là gì? Trong A lại da nói bốn phần, câu này chính là chứng tự chứng phần. 

Tự chứng phần là thật lý, tức tự tánh, làm sao biết được có tự tánh, trí tuệ này gọi là chứng tự 

chứng phần. 

Chúng ta dùng thuật ngữ Phật giáo để nói, chứng tự chứng phần chính là trí tuệ bát nhã 

vốn có trong tự tánh, nó không phải bên ngoài vào. Trí tuệ này hiện tiền. Chúng ta bị phiền 

não nhiễu loạn, làm nó biến chất, vô lượng trí tuệ biến thành vô lượng phiền não. Chúng ta 

khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trước làm nhiễu loạn nó. Nếu xa lìa khởi tâm động niệm, 

phân biệt chấp trước, nó liền khôi phục bình thường. Bình thường chính là tự tánh vốn đầy đủ 

trí tuệ bát nhã, Phật pháp cũng gọi nó là Phật tánh. Phật là giác, phần này trong tự tánh là giác, 

giác mà không mê, gọi là Phật tánh. 

Pháp tánh bao hàm rất lớn, trong pháp tánh bao gồm Phật tánh, Phật tánh có thể chứng 

được pháp tánh. Tự tánh là tự chứng phần, Phật tánh là chứng tự chứng phần. Hiện tượng 

tinh thần là kiến phần, hiện tượng vật chất là tướng phần. Đây là tứ phần của A lại da, ở đây 

nói về A lại da rất viên mãn. Thấu triệt tứ phần, thì cũng hiểu thấu thật tướng các pháp. Khi 

đã  minh  bạch,  từ  đây  không  còn  chấp  trước  nữa.  Chẳng  những  không  chấp  trước  đối  với 

tướng phần, mà kiến phần cũng không chấp trước.  Không chấp trước tướng phần, là Kinh 

Kim Cang nói phá bốn tướng. Không chấp trước kiến phần là phá tứ kiến, nữa bộ sau Kinh 

Kim Cang nói: “Vô ngã kiến, vô nhân kiến, vô chúng sanh kiến, vô thọ giả kiến”, đã phá tứ 

kiến. Phá tứ kiến là pháp thân Bồ Tát, phá tứ tướng là tiểu quả thánh nhân, đều được coi là có 

thành tựu. 

Đoạn kinh văn trong Vô Lượng Thọ Kinh Sao, Hoàng Niệm Tổ có giải thích. “Cái vị 

tiêm nghi vĩnh đoạn”, tiêm là cực kỳ vi tế, chút nghi hoặc vi tế đều vĩnh viễn đoạn tận, không 

còn. Lúc này như thế nào? Không còn chướng ngại. “Lãng nhiên đại ngộ”, trong thiền tông 

nói là đại triệt đại ngộ, không còn chút nghi hoặc nào, tự nhiên đại triệt đại ngộ. 

784  Tập 450 



Chúng ta nghĩ đến khi ngài Huệ Năng khi còn tại thế, buổi tối ở trong phương trượng 

của Ngũ Tổ, Ngũ tổ giảng cho ngài nghe Kinh Kim Cang. Ngài Huệ Năng đối với Ngũ tổ vạn 

phần  thành  kính,  quả  thật  hoàn  toàn  không  có  chút  nghi  ngờ  nào.  Ngũ  tổ  dùng  Kinh  Kim 

Cang, vì Kinh Kim Cang có nhân duyên với ngài, nhiều đời kiếp trong quá khứ đều học Kinh 

Kim Cang, duyên rất sâu. Ngũ Tổ dùng điều này để dạy ngài, quả nhiên hữu hiệu, nói đến 

câu: “Ưng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm”, ngài liền hoát nhiên đại ngộ, trí tuệ bát nhã trong tự 

tánh lập tức hiện tiền. Bát nhã hiện tiền chính là chiếu kiến, như Bồ Tát Quan Thế Âm vậy, 

nhìn thấy năm uẩn đều không. Nhìn thấy “tất cả pháp vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc”. 

Thật sự nhìn thấy hiện tượng, rốt cuộc hiện tượng là gì? Là “bất đoạn chi vô”, vi diệu không 

sao nói được! Ý niệm này đến ý niệm khác, đích thực không gián đoạn, nhưng mỗi ý niệm 

đều không tịch, đều vô sở hữu. Niệm niệm vô sở hữu, niệm niệm tất cách không, niệm niệm 

bất khả đắc, thật tuyệt diệu! 

Từ  căn  bản  trí  khởi  tác  dụng  chính  là  hậu  đắc  trí,  hậu  đắc  trí  hiển  hiện  là  phương  tiện 

thiện xảo vô lượng vô tận. Ngũ tổ lập tức truyền y bát cho ngài, ngài chính là vị tổ thứ sáu 

của Thiền tông. Biểu diễn này là khai thị rất lớn cho chúng ta, khiến chúng ta thấy được bí 

quyết giác ngộ, ngài đã giác ngộ như thế nào. Phương  pháp ngũ tổ dùng rất xảo diệu, ngài 

Huệ Năng cũng rất biết, biết thấy, biết nghe, nên ngài mới giác ngộ, đắc đạo nhất thừa. 

Trí tuệ có thể chứng được đạo nhất thừa, nhất định xuất phát từ nội tâm, chắc chắn không 

phải nơi khác sanh ra. Câu nói này vô cùng quan trọng. Chúng ta muốn minh tâm kiến tánh, 

muốn kiến tánh thành Phật, trí tuệ này nhất định sanh ra từ nội tâm mình, không phải từ bên 

ngoài vào. Nếu từ bên ngoài vào, vậy chúng ta không cần tu. Phật A Di Đà đại từ đại bi, ngài 

có thể cho chúng ta, chúng ta thật sự có thể đạt được, không phải như vậy. Nhất định phải tự 

phát,  tự  động  tự  phát,  không  ai  có  thể  giúp  được,  mười  phương  Chư  Phật  đến  trước  mặt 

chúng ta cũng đành chịu, chỉ có chính mình tự động buông bỏ nghi tình, không còn hoài nghi 

nữa. 

Thật sự buông bỏ nghi tình, Chư Phật Như Lai, pháp thân Bồ Tát liền khởi tác dụng. Họ 

dùng trí phương tiện để độ, để khởi phát quý vị, giống như mở tủ bảo hiểm vậy, mật mã đúng, 

kéo cửa là mở, đây là nhắm đúng. Mê ở chính mình, không do bên ngoài. Chúng ta hiểu được 

đạo lý này, thấu triệt chân tướng sự thật này, giúp ích rất lớn cho việc tu học của chúng ta, từ 

đây về sau không còn cầu pháp ngoài tâm nữa. 

Bên dưới Hội Sớ nói: Đoạn trừ lưới nghi, thì trí tuệ tự nhiên sanh ra. Do tâm là vô sư trí, 

tự nhiên trí, chứ không do người khác ngộ. Vô sư trí là không có thầy, tự nhiên trí là đến khởi 

tâm động niệm cũng không có, tự nhiên sanh khởi vô lượng vô biên trí tuệ, không do bên 

ngoài sanh ra. Nên nói, tuệ do tâm sanh và không do bên ngoài ngộ. 

“Thượng  chi  tam  sớ  khả  dĩ  hổ  tham”  .  Ở  trên  ba  loại  chú  giải:  Tịnh  Ảnh  Sớ,  Sao  của 

Vọng Tây, và Hội Sớ, ba loại này chúng ta có thể hợp lại để xem. “Tổng chi tắc vi lãng nhiên 

Tập 450  785 



đại ngộ, chứng nhập thật tướng”. Tổng là tổng hợp, thử xem những gì ba vị tổ sư nói, chúng 

ta gộp lại xem. 

“Vô sư trí, tự nhiên trí đẳng đẳng diệu trí, bỉnh nhiên tề hiện”. Vô lượng vô biên trí tuệ, 

bỉnh là rõ ràng minh bạch, tự nhiên cùng hiện ra, đây là khởi tác dụng. Ngộ do tự tâm, không 

phải được từ bên ngoài. Ở đây lại nhắc nhở chúng ta, là chính mình, cho nên chúng ta vốn là 

Phật. Vốn không phải là Phật, quý vị làm sao có thể thành Phật được? Làm gì có đạo lý này! 

Quý vị vốn là Phật, nên không phải đạt được từ bên ngoài. 

“Tùng môn nhập giả, bất thị gia trân”. Tùng môn nhập giả là gì? Từ bên ngoài vào, gia 

trân là trân bảo của mình. Trí tuệ, đức năng, tướng hảo là gia trân. Tự mình vốn có, không 

phải đạt được từ bên ngoài. Ngài Huệ Năng nói: “Bí mật ở bên trong quý vị”. Câu này ngài 

nói trong Pháp Bảo Đàn Kinh. Đại sư Huệ Minh_trong Pháp Bảo Đàn Kinh có giới thiệu sơ 

lược về ông. Khi chưa xuất gia, ông là tướng quân tứ phẩm, ông là quan võ tứ phẩm, chức vị 

tương đối cao. Nếu chúng ta đem chức vị tướng quân đó để so với hiện nay: Nhất phẩm là 

thượng tướng bốn sao, nhị phẩm là thượng tướng ba sao, tam phẩm là trung tướng, tứ phẩm 

là thiếu tướng. Như vậy có thể thấy được, đại sư Huệ Minh, lúc còn tại gia là tướng quân. 

Khi ngài Huệ Năng được truyền y bát, nửa đêm trốn đi, tất cả  mọi người trong chùa đi 

tìm ngài khắp nơi, muốn đoạt y bát trở lại, ngài Huệ Minh tìm gặp. Người khác không đuổi 

được, ông ta đuổi kịp. Lúc đó Lục Tổ không còn cách nào khác, bảo toàn tánh mạng là điều 

cần thiết, nên đem y bát đặt trên tảng đá bên đường, còn ngài tạm lánh mặt. Huệ Minh đuổi 

đến, thấy y bát mà không có người, liền đến lấy y bát, nhưng không nhắc lên được. Chư vị 

thử nghĩ xem, tướng quân tứ phẩm mà không cầm nổi bao y bát, ngài liền giác ngộ. Lập tức 

thay đổi thái độ, xin ngài Huệ Năng xuất hiện: Tôi đến không phải vì y bát, mà đến là vì cầu 

pháp, lập tức thay đổi thái độ.  Ngài Huệ Năng nghe nói như vậy liền đi ra, đi ra ngồi trên 

tảng đá, đại sư Huệ Minh đến đãnh lễ cầu pháp với ngài. Ngài Huệ Năng khai thị, ông ta quả 

thật khai ngộ, sau khi khai ngộ liền hỏi ngài Huệ Năng: còn có bí mật chăng? Ngài Huệ Năng 

trả lời: “Mật tại nhữ biên”, bí mật không ở bên ngoài, ở nơi chính ông. Ngài đã nói câu “mật 

tại nhữ biên” này, là thật không phải giả. Mật chính là ở trước nói: mât tạng của Chư Phật. 

Nên biết mật tạng của Chư Phật vốn đầy đủ, ngộ liền hiển hiện, không phải đạt được từ 

bên ngoài. Thông thường nói theo Phật pháp, đại thừa tiểu thừa, tông môn giáo môn, hiển 

giáo mật giáo, đều trong tâm chúng ta, không phải bên ngoài. Nếu hướng vào tự tâm để cầu, 

có thể phát hiện được tất cả, hướng ra bên ngoài cầu, thì không thể cầu được. Cầu bên ngoài 

là cầu tri thức, ngày nay chúng ta nói: Tri thức Phật giáo, tri thức Phật học, không liên quan 

gì đến tự tánh. 

Thế nên nói, đạt đạo nhất thừa, không phải ngộ từ bên ngoài. Nghĩa là chúng ta nhất định 

phải tin mình chính là Phật. Các bậc cổ đức dạy rằng: nhân tánh bổn thiện- “nhân chi sơ tánh 

bổn thiện”. Nếu chúng ta cầu học, nhất định phải khẳng đinh tự tánh bổn thiện. Bổn thiện là 

786  Tập 450 



gì? Bổn thiện chính là thánh hiền. Đức Phật nói chúng ta vốn là Phật, nếu dùng lời nói này 

của Phật để nói_các bậc tổ tông nói: Chúng ta vốn là thánh nhân, chúng ta vốn là hiền nhân, 

thánh hiền ở đâu? Là chính chúng ta, không phải người khác. 

Hiện nay vì sao chúng ta trở thành phàm phu như vậy? Là tự chúng ta không cần thánh 

hiền.  Phật  nói  chúng  ta  vốn  là  Phật,  hiện  nay  chúng  ta  không  muốn  làm  Phật,  không  phải 

chính là ý này ư? Quả thật tất cả pháp do tâm tưởng sanh, mười pháp giới từ tâm tưởng sanh, 

lục đạo từ tâm tưởng sanh, tam đồ cũng là tâm tưởng sanh, Phật Bồ Tát cũng là tâm tưởng 

sanh, Cực Lạc, Hoa Tạng vẫn là tâm tưởng sanh. Tâm nghĩ gì, nó liền sanh ra cái đó. Nên 

nhớ, tất cả những hiện tượng này, bao gồm thế giới Cực Lạc, bao gồm thế giới Hoa Tạng, địa 

ngục A tỳ, tất cả hiện tượng đều không phải thật, là gì? “Bất đoạn chi vô”. Lời nói này rất có 

ý nghĩa_”bất đoạn chi vô”. “Tương tục chi không” và “bất đoạn chi vô”, cùng một ý nghĩa. 

Hoặc là “tương tục chi hữu”, hữu là giả tướng, ba câu này cùng một ý nghĩa. Quý vị ở trong 

hiện tượng này đã thành Phật, trong hiện tượng này không bị câu thúc, được đại tự tại. 

Chúng ta có thể tận tình thưởng thức tất cả mọi hiện tượng, mà tuyệt đối không khởi ý 

niệm rằng: Tôi muốn chiếm hữu nó, tôi muốn khống chế nó, không thể có ý niệm này, vì sao? 

Vì đây là vọng niệm, nó là không, nó là vô, sao có thể chiếm hữu? Hữu là tương tục chi hữu 

chứ không phải thật sự có, chắc chắn quý vị không thể chiếm  hữu nó, nên được đại tự tại! 

Chúng ta phải hiểu đạo lý này, không thể không hiểu. Thấu triệt liền được giải thoát, liền ngộ 

nhập. Quý vị ngộ nhập như thế nào? Vẫn là dùng trí tuệ của tự tánh, không phải bên ngoài 

vào, chỉ có trí tuệ chân thật của tự tánh mới có thể ngộ nhập. Phẩm này chúng ta chỉ học đến 

đây, chúng ta xem tiếp bên dưới. 

“Chân thật công đức đệ tam thập nhất”. Ở trước Hoàng Niệm Tổ giới thiệu cho chúng ta: 

“Bổn phẩm tục tiền”, nội dung phẩm này tiếp theo ở trước. “Đồng minh”, đồng là hoàn toàn 

tương đồng với ở trước, đều nói rõ về Bồ Tát ở thế giới Cực Lạc, diệu đức tự lợi lợi tha, công 

đức của Bồ Tát nói không cùng tận! Kinh văn chia thành ba đoạn lớn. 

Đoạn lớn thứ nhất: “Tiên dĩ dụ  minh”, Phật nói ví dụ trước. Đoạn thứ hai:  “Minh chân 

thật công đức”. Đoạn thứ ba: “Mông Phật tán thán”. Bồ Tát của thế giới Cực Lạc được tất cả 

chư Phật trong mười phương tán thán, vì sao? Vì trí tuệ chân thật. Không phải trí tuệ chân 

thật, làm sao có thể  chọn đạo tràng tu học này? Làm sao có thể chọn Phật A Di Đà làm thầy? 

Nói cách khác, quý vị đã chọn đúng trường lớp, chọn đúng thầy giáo, đây không phải may 

mắn, không phải ngẫu nhiên, là gì? Là trí tuệ chân thật, công đức chân thật. 

Đời  này  không  làm  được  công  đức  gì,  chắc  chắn  nhiều  đời  kiếp  trong  quá  khứ  đã  làm 

được công đức lớn, bằng không làm gì có thiện căn phước đức nhân duyên này? Mặc dù đời 

này tạo nhiều tội nghiệp, cũng không sao, đó là gì? Là nhất thời mê hoặc. Hiện nay đã hiểu, 

hiện  nay  hiểu  được  liền  kết  nối  với  thiện  căn  phước  đức  trong  đời  quá  khứ.  Chúng  ta  gặp 

pháp môn này mới có thể sanh tâm hoan hỷ, mới thật sự tin tưởng, thật sự có thể lý giải, thật 

Tập 450  787 



sự muốn vãng sanh. Trong đời này, rất có thể quý vị được vãng sanh về thế giới Cực Lạc. Bộ 

kinh  này,  bộ  chú  giải  này  là  trợ  duyên  giúp  ích  rất  lớn  cho  chúng  ta,  tròn  tâm  nguyện  của 

chúng ta. Mời xem kinh văn. 

“Kỳ trí hoằng thâm, thí như cự hải, bồ đề cao quảng, dụ nhược tu di”, giống như núi Tu 

di vậy. “Tự thân oai quang, siêu ư nhật nguyệt, kỳ tâm khiết bạch, do như tuyết sơn”. Đây là 

đoạn thứ nhất, đoạn thứ nhất nói: Thể của diệu đức rất tôn nghiêm thù thắng. 

Đây là đoạn thứ hai: “Nhẫn nhục như địa, nhất thiết bình đẳng, thanh tịnh như thủy, tẩy 

chư trần cấu. Xí thạnh như hỏa, thiêu phiền não tân, bất trước như phong, vô chư chướng 

ngại”. Đoạn  thứ  hai  nói  về  đức  dụng, đoạn  thứ  nhất  nói  thể  của  đức, đều  là  dùng  ví  dụ  để 

nói_Đoạn thứ hai là nói về khởi dụng, đoạn thứ ba bên dưới là lợi tha. 

“Pháp âm lôi chấn, giác vị giác cố, vũ cam lồ pháp, nhuận chúng sanh cố, khoáng nhược 

hư không, đại từ đẳng cố. Như tịnh liên hoa, ly nhiễm ô cố, như ni câu thọ, phúc âm đại cố, 

như kim cang chữ, phá tà chấp cố. Như thiết vi sơn, chúng ma ngoại đạo, bất năng động cố”. 

Đoạn này nói về ân đức lớn giáo hóa chúng sanh, chúng ta xem chú giải của Hoàng Niệm Tổ. 

Thứ nhất, đây là đoạn lớn thứ nhất. Lấy các ví dụ, nói về đức hạnh lưỡng lợi của Bồ Tát ở 

thế giới Cực Lạc. Hai đoạn ở trước là tự lợi, đoạn sau là lợi tha, nên nói đức hạnh lưỡng lợi. 

Đầu tiên là lấy biển lớn ví như trí tuệ hoằng thâm của Bồ Tát, dùng biển lớn làm ví dụ. Trí 

tuệ hoằng thâm này ví như biển lớn, chính là hai câu này. Đầu tiên lấy đại hải ví như trí tuệ 

hoằng thâm của Bồ Tát. Hoàng tức là rộng lớn, như Kinh Hoa Nghiêm nói: “Đương nguyện 

chúng sanh, thâm nhập kinh tạng, trí tuệ như hải”.  Câu kinh văn này, về sau chư vị tổ sư đem 

để vào trong Tam quy y. Chúng ta sáng tối đều đọc tam quy y, đây là bài tụng sáng tối đơn 

giản nhất: “Tự quy y Pháp, đương nguyện chúng sanh, thâm nhập kinh tạng, trí tuệ như hải”, 

biên tập vào trong tam quy  y. Chổ này chúng ta nhất định phải hiểu, đặc biệt là niệm Phật 

vãng sanh đến cõi phàm thánh đồng cư hạ hạ phẩm vãng sanh của thế giới Cực Lạc, người 

này có trí tuệ chăng? Không có trí tuệ, vì sao không có trí tuệ? Hiện tại họ không có trí tuệ. 

Quá khứ có trí tuệ chăng? Không thể nói quá khứ họ không có trí tuệ. Tương lai có trí tuệ 

chăng? Sanh đến thế giới Cực Lạc trí tuệ liền hiện tiền, vì sao? Vì không còn chướng ngại. 

Chúng ta có thể nói như vậy, đều là sự thật. 

Mỗi người vãng sanh về thế giới Cực Lạc, cho đến loài súc sanh, cho đến loài ngạ quỷ, 

cho đến địa ngục. Địa ngục có thể vãng sanh thế giới Cực Lạc chăng? Có! Ngạ quỷ cũng có. 

Hiện nay hình như tôi đều nghe người ta nói, rất nhiều người nói với tôi: Quỷ, súc sanh vãng 

sanh nhiều hơn người, số lượng người vãng sanh không bằng ngạ quỷ súc sanh, nói như vậy 

có đạo lý chăng? Suy nghĩ tường tận rất có đạo lý, không phải giả. 

Chúng  sanh  trong  ba  đường  ác,  vãng  sanh  đến  thế  giới  Cực  Lạc,  họ  dựa  vào  điều  gì? 

Những gì tu được trong quá khứ. Đời này đọa vào tam đồ, trong kinh có ví dụ nói: “phú quí 

788  Tập 450 



học đạo nan”, cuộc sống người giàu có quá thoải mái, nên không muốn học đạo, họ lưu luyến 

cuốc sống hiện tại. Thứ hai “bần cùng học đạo nan”, ngày ba bửa cơm ăn không đủ no, làm 

gì có tâm để học Phật. Chúng ta đặc biệt dùng ví dụ sau cùng này, ba đường ác giống như 

người bần cùng, họ quá khổ, họ còn có tâm tư nào để học Phật? Họ đạt được lợi ích trong 

Phật pháp, toàn là nhờ phước tu ở nhân gian trong quá khứ, tu không tệ. Khi lâm mạng chung, 

một ý niệm sai lầm mà bị đọa vào tam đồ. Họ tu rất tinh tấn! 

Khi  lâm  chung  không  đoạn  tận  được  tham  dục,  đọa  vào  đường  ngạ  quỷ.  Nếu  khi  lâm 

chung có người làm họ không vừa lòng, họ còn oán hận: Tôi chưa trả thù họ. Ý niệm này 

khởi  lên,  liền  đọa  vào  đường  địa  ngục.  Khi  lâm  chung  mê  hoặc,  không  phân  được  thị  phi 

chân vọng, đọa vào đường súc sanh. Thế nên người tu hành chân chính, thật sự có chút công 

phu, khi lâm mạng chung, một ý niệm sai lầm đã đọa vào ba đường ác, có chăng? Có! Không 

phải một hai người mà rất nhiều người. 

Trước đây thầy Lý nói với tôi, ông dùng Liên Xã Đài Trung làm ví dụ: Một vạn người 

niệm  Phật,  thật  sự  vãng  sanh  chỉ  có  năm  ba  người,  còn  đại  đa  số  đi  về  đâu?  Đọa  vào  ba 

đường ác, do một niệm sai lầm khi lâm chung. Một niệm sai lầm khi lâm chung này rất dễ, 

nên chúng ta phải đề cao cảnh giác, sợ khi lâm mạng chung không giữ mình được. Phương 

pháp tốt nhất chính là buông bỏ vạn duyên ngay bây giờ, nhất tâm chuyên niệm Phật A Di Đà. 

Khi  lâm  mạng  chung  không  nhất  định  đến  hết  thọ  mạng,  quý  vị  niệm  đến  công  phu  thành 

phiến tự nhiên được vãng sanh, muốn đi lúc nào thì đi lúc đó, như vậy mới nắm chắc được. 

Thật  sự  là  nhất  tâm  bất  loạn, tâm  không  điên  đảo, vãng  sanh  khi  còn sống, không  phải 

chết rồi mới vãng sanh, thọ mạng vẫn còn nhưng không cần. Chúng ta vừa khởi lên ý niệm, 

không cần thọ mạng này nữa, Phật A Di Đà biết ngay, ngài liền hẹn giờ đến đưa chúng ta đi, 

quý vị nghĩ xem tự tại biết bao. Người như vậy có, không phải không có, đôi lúc chúng ta 

nhìn thấy, nghe được thì nhiều, đây là thật không phải giả. Thế nên ngay trong đời này, chỉ 

cần còn hơi thở thì chúng ta vẫn còn cơ hội này, không có hơi thở vào là chúng ta đã mất cơ 

hội, tùy nghiệp lưu chuyển, đây là điều rất đáng sợ. 

Danh văn lợi dưỡng, ngũ dục lục trần ở thế gian đều không quan trọng, đây là giả tướng, 

thời  gian  rất  ngắn  ngủi,  sau  khi  chết  không  mang  gì  theo  được.  Thật  sự  cảnh  giác  được, 

buông bỏ vạn duyên nhất tâm niệm Phật sẽ thành công. Có năng lực, vẫn  còn một chút sức 

lực, tận tâm tận lực làm cho chánh pháp cữu trú, giúp chúng sanh đau khổ phá mê khai ngộ, 

công đức này quả thật vô lượng. 

Ở Nhật tôi gặp một người đồng tu, rất phát tâm, tuổi tác không lớn lắm, khoảng trên dưới 

50 tuổi. Ông  phát  tâm  dùng  tài lực  của mình  để khắc  Đại  Tạng  Kinh, khắc vào đâu?  Khắc 

vào đá, điều này không dễ! Ở Phòng Sơn Bắc Kinh, chúng tôi thấy cổ nhân khắc một bộ Đại 

Tạng Kinh hoàn chỉnh, dùng bao nhiêu thời gian? 800 năm, không phải 80 năm, đời này qua 

đời khác, rất nhiều đời tiếp tục làm. Công việc này tốn hết bao nhiêu tiền, vì sao? Vì chánh 

Tập 450  789 



pháp cữu trú, sợ tương lai, khi thiên tai  ập đến, kinh điển sẽ mất đi. Nhưng quý vị đâu biết 

rằng, nếu một cuộc động đất lớn, Đại Tạng Kinh này không phải hũy diệt hoàn toàn sao? 

Sau  khời  kỳ  mạt  pháp,  ngoài  con  đường  niệm  Phật  vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc  ra, 

phương pháp này còn có thể thực hành. Còn các tông phái khác tuy là tốt, nhưng tu không 

thành công, tất cả đều phải đoạn phiền não, quý vị có thể đoạn được chăng? Đức Phật nhận ra 

điều này từ lâu, ngài dạy rằng: Thời kỳ mạt pháp chỉ có Tịnh độ thành tựu, ngoài Tịnh độ ra 

tất  cả  đều không  thể.  Thế  nên  tôi  khuyên  ông  ấy, không  nên  khắc  toàn  bộ  Đại  Tạng  Kinh. 

Chọn  ra  mười  loại, hai  mươi  loại  hoặc  30  loại  trong  Đại  Tạng,  lưu  hành  với  số  lượng  lớn. 

Khắc kinh vào đá, không thể ở một nơi, tốt nhất tìm mười hoặc hai mươi chỗ, vì sao? Không 

đến nỗi bị hủy diệt hoàn toàn, nhất định có được vài nơi lưu lại. Như vậy mới được, mới có 

thể an toàn. 

Còn một phương pháp, hiện nay kỹ thuật in ấn phát triển, in ấn số lượng lớn, giá thành rất 

thấp. Bộ kinh này tôi in mười vạn bộ, phân ra cất giữ ở mọi nơi trên toàn thế giới. Có một vài 

nơi gặp thiên tai, một vài nơi không có thiên tai, không phải đã lưu giữ được rồi sao? Đây là 

phương pháp hay. Thời cổ đại không có kỹ thuật in ấn, kinh phải viết tay, nên quả thật không 

đơn giản. Hiện nay kỹ thuật in ấn phát triển như thế, khiến chúng ta tiện lợi vô cùng. Tốn biết 

bao nhiêu tiền để khắc kinh trên đá, không bằng dùng tiền đó để in Đại Tạng Kinh. Nếu số 

tiền đó mà in Đại Tạng Kinh, tôi nghĩ ít nhất có thể in được mười ngàn bộ, chia ra mười ngàn 

nơi cất giữ, quả thật là cách duy trì huệ mạng của Phật. Cúng dường cho ai? Cúng dường 

người thích nghiên cứu. Không phải nghiên cứu Đại Tạng Kinh, hay học kinh giáo, cho họ 

cũng vô dụng. Họ để trong tủ kính, suốt đời không mở ra xem, như vậy thì lợi ích gì? Cho 

người thật sự nghiên cứu đọc tụng mới có lợi ích. 

Như hiện nay trong chùa, cung phụng bộ Đại Tạng Kinh này, chi bằng đưa vào thư viện 

của khoa văn hay khoa triết của trường đại học, để họ nghiên cứu kinh giáo còn có tác dụng. 

Chúng ta phải phát tâm này, việc này quan trọng nhất. Thế nên nhất định phải phát tâm giống 

như tam quy y vậy: “đương nguyện chúng sanh, thâm nhập kinh tạng, trí tuệ như hải”. Phải 

giúp tất cả chúng sanh có cơ hội học tập kinh điển. Hiện nay ít người học tập, người giảng 

giải  cũng  ít.  Nhân  lúc  khoa  học  kỷ  thuật  còn,  chúng  ta  dùng  vệ  tinh,  dùng  mạng  internet, 

dùng đĩa để lưu thông. Nếu lỡ như thật sự có một ngày, như bộ điện ảnh 2012 của Mỹ, toàn 

bộ nền khoa học kỹ thuật bị hủy diệt. Nếu thế gian này không có điện, tất cả những vật dụng 

điện này đều trở thành phế vật, đến lúc đó điều gì giúp ích nhất? Kinh sách. 

Ngày  nay  các  bạn  trẻ  nên  tinh  cần  nỗ  lực  học  tập,  học  tập  không  phải  vì  mình,  mà  vì 

truyền pháp. Đem pháp của Thế Tôn truyền mãi đến ngàn đời sau, không đến nỗi đoạn tuyệt, 

công đức này vô lượng vô biên. Không nên học quá nhiều, học nhiều không đủ năng lực, chỉ 

học một bộ kinh. Suốt đời học một bộ kinh, giảng một bộ kinh, dạy một bộ kinh. Tinh thông 

một bộ kinh, trí tuệ khai mở, từ đây suy ra, quý vị học tiếp mấy bộ kinh. Học mười bộ kinh, 

truyền  mười  người,  mỗi  người  một  bộ.  Mỗi  người  lại  truyền  cho  mười  người,  liền  có  100 

790  Tập 450 



người.  Phương  pháp  này  đã  tương  truyền  qua  nhiều  đời  trong  suốt  mấy  ngàn  năm  nay, 

phương pháp này đáng tin! 

Phải rất nỗ lực, ngày nay chúng ta đã biết được bí quyết, bí quyết là gì? Bí quyết là buông 

xả, vạn duyên buông bỏ, nhất tâm chuyên niệm, không có ai không thành công. Trên thế giới 

người đông, rất nhiều ngành nghề, chúng ta chỉ chọn một nghề: Truyền thừa cổ thánh tiên 

hiền, truyền thừa nghề của Phật Bồ Tát. Làm tốt nghề này, có thể lợi ích rất nhiều chúng sanh. 

Muốn làm sự nghiệp này, trước phải thành tựu chính mình, mình chưa thành tựu, nguyện 

này chỉ là hư nguyện, không thể thành hiện thực. Bản thân thành tựu, mới có thể thực hiện 

được. Chúng ta xem tiếp câu thứ hai bên dưới. 

“Kế dĩ tu di, thí Bồ Tát bồ đề chi cao diệu”, đây là câu thứ hai. Bồ đề cao rộng, ví như núi 

tu di, tu di là núi. Đức Phật dạy: Trung tâm của tiểu thế giới là núi tu di, núi tu di cao, núi tu 

di diệu, núi tu di ở đâu? Trước đây đích thực có không ít người cho rằng, núi cao nhất trên 

địa cầu là Hy Mã Lạp Sơn. Cho rằng đó là núi tu di của địa cầu, nhưng lại không giống với 

những gì trong kinh Phật nói. Trong kinh Phật nói, tứ châu của núi tu di, xung quanh là bốn 

châu  lớn.  Chúng  ta  là  ở  phương  đông,  phương  đông  của  núi  tu  di,  Ấn  độ  ở  phương  nam, 

phương bắc thì sao? Phương bắc là Tây Tạng, Tân Cương. Phật nói, phía bắc núi tu di là Bắc 

Cu Lô Châu, người ở đó phước báo rất lớn, tất cả thọ dùng đều là tự nhiên. Thọ mạng 1000 

tuổi, rất ít người đoản mạng, hầu như không nhìn thấy. Chúng ta xem người Tây Tạng, người 

Tân Cương, không sống được 1000 tuổi, không có phước báo lớn đó, do đó chúng ta sinh ra 

hoài nghi đối với  tư tưởng này.  Hiện nay  khoa  học phát  triển_Phật nói  mặt  trăng mặt  trời 

chạy vòng quanh eo núi tu di_sau khi tôi quen Hoàng Niệm Tổ, khi ông còn sống mỗi năm 

chúng tôi gặp nhau khoảng ba lần. Ông ra ngoài không tiện, chúng tôi đi vào dễ dàng hơn, 

một năm tôi đến Bắc Kinh thăm ông ít nhất ba lần. Chúng tôi nói chuyện rất hợp, vì hoằng 

dương bản hội tập Kinh Vô Lượng Thọ của Hạ Liên Cư, ở hải ngoại chỉ có mình tôi, ở trong 

nước cũng chỉ có mình ông. 

Hai chúng tôi gặp nhau rất có nhân duyên, thảo luận đến vấn đề núi tu di, ông nói với tôi: 

Trên thực tế núi tu di chính là trung tâm của hệ ngân hà mà các nhà khoa học hiện nay phát 

hiện. Trung tâm hệ ngân hà đích thực là diệu là cao. Điều này nếu chư vị ở trên hư không, 

nhìn thấy bản đồ của hệ tinh tú này sẽ nhận ra được. Hệ ngân hà giống như một cái đĩa, hình 

tròn giống như đĩa đựng thức ăn vậy. Ở giữa đích thực cao lên, hai bên thấp dần xuống. Cao! 

Nó diệu, diệu là năng lượng của nó vô cùng lớn mạnh. Nó là một hắc động, danh từ khoa học 

gọi là hắc động, có sức mạnh khủng khiếp, đến ánh sáng đều không thoát được. Chính là nói 

ánh sáng đều bị nó hút vào trong đó, năng lượng khủng khiếp như vậy đấy. 

Dự  ngôn  của  Maya  nói  sang  năm,  chính  là  2012,  sang  năm  có  thiên  tượng  rất  đặc  thù, 

chính là trung tâm của ngân hà_thái dương và địa cầu xếp thành một đường thẳng. Xếp thành 

một đường thẳng như vậy rất phiền phức, vì năng lượng của nó quá lớn, trong trí tượng tượng  

Tập 450  791 



người ta cho rằng, nó sẽ tạo nên bão mặt trời. Bão mặt trời thời xưa gọi là mặt trời đen, điều 

này được phát hiện vào thời nhà Hán, trong lịch sử đều có ghi chép. Tính chu kỳ của nó là 11 

năm, 11 năm bộc phát lớn một lần. Lần này đúng lúc gặp hệ ngân hà xếp thành hàng thẳng, 

nên sợ nó tạo nên cơn bão lớn. Tạo nên cơn bão lớn sẽ uy hiếp đến địa cầu, uy hiếp nhỏ nhất 

là phóng xạ đến địa cầu, những vệ tinh trong vũ trụ sẽ bị hũy diệt hoàn toàn. Uy hiếp này đối 

với cư dân trên địa cầu, chưa đến nỗi tạo thành phiền phức, cao nhất là mất thông tin. Nhưng 

đối với hàng không có ảnh hưởng rất lớn, còn hàng hải ảnh hưởng ít hơn, không thể nói là 

không. Sợ nhất là bão mặt trời này, nó có một loại là phóng xạ, phóng những thứ trong mặt 

trời ra. Nếu những thứ đó phóng đến địa cầu, phiền phức này quả thật rất lớn, tạo thành thảm 

họa lớn cho địa cầu, hiện nay mọi người lo lắng điều này, có thể phát sinh chăng? Nhận xét 

của những người trong giới khoa học, một nửa cho rằng rất có thể, một nửa khác cho rằng 

không  có  ảnh  hưởng  gì  lớn.  Nhất  định  có  ảnh  hưởng,  nhưng  không  đến  nỗi  nghiêm  trọng. 

Đây là nhận định của giới khoa học, cung cấp để chúng ta tham khảo. Thế nên có người nói 

sang năm, thái dương và hệ ngân hà sắp thành đường thẳng, là tháng 12 sang năm. Nói nó là 

ngày  tận  thế  của trái  đất, Phật giáo  chúng  ta  không  tán thành, pháp vận  của  Phật pháp còn 

9000 năm về sau, pháp vận của Thế Tôn là một vạn 2000 năm. 

Y theo ghi chép của người xưa, Đức Thế Tôn diệt độ đến nay là 3038 năm, đã qua thời kỳ 

chánh  pháp và tượng  pháp.  Thời kỳ  mạt  pháp  một vạn năm,  mới  qua 1000 năm,  hiện nay 

chúng ta là năm thứ 38 của 1000 năm thứ hai. Ngày tháng ở sau còn dài, làm gì có tận thế! 

Trước đây tôi thỉnh giáo Chương Gia đại sư về vấn đề này, ông nói: Thời đại mạt pháp có 

thiên tai, nhưng sẽ không tận thế. Trong kinh Đức Phật dạy rất rõ: Địa cầu không bị hũy diệt, 

nó vẫn tồn tại. Chắc chắn trên trái đất này có thiên tai, đương nhiên cũng có người gặp thiên 

tai, nhưng địa cầu không bị hủy diệt, TQ không bị hủy diệt, chúng ta phải có lòng tin. 

Vì sao Trung quốc không bị hũy diệt? Nếu quan sát tường tận, dân tộc này 5000 năm nay, 

các bậc tổ tông trước đây đã làm những gì, quý vị cũng đã hiểu, các bậc tổ tông xưa đã tích 

đức! 5000 năm nay, bản thân họ thực hành nhân nghĩa đạo đức, giáo dục đời sau ngũ luân 

ngũ thường, tứ duy bát đức. Phương pháp giáo dục này không hề thay đổi cho đến cuối đời 

nhà Thanh. Dân tộc này dựng nước như thế nào? Dựng nước bằng nhân nghĩa đạo đức. Tuy 

150 năm gần đây, chúng ta lơ là, bỏ quên luân lý đạo đức, phải lãnh chịu rất nhiều khó khăn, 

nhưng tuyệt đối không mất nước. Đây là đức hạnh của tổ tông, tổ tông đang gia hộ, toàn thế 

giới tìm không ra một gia đình giống như vậy, xây dựng bằng luân lý đạo đức. Trên toàn thế 

giới chỉ có một dân tộc như vậy. 

Lần này tôi đến Nhật giảng kinh, tôi nói với các bạn ở Nhật: Nhật và Trung quốc là người 

một nhà, nên biết điều này. Văn hóa Nhật, chính là truyền thống văn hóa của Trung quốc, tôi 

đến Nhật như cảm thấy trở về thời cổ đại Trung quốc. Họ học theo văn hóa Trung quốc, đến 

nay vẫn không thay đổi, điều này thật khiến người khác tôn kính. 

792  Tập 450 



Lần này tôi đến Nhật giảng kinh là một vùng quê, một thị trấn nhỏ ở huyện Cang Sơn, 

thành phố Chân Đình. Trước đây tôi tham gia hội nghị hòa bình của Liên Hiệp Quốc, mở tại 

huyện Cang Sơn này, nên tôi đã đến đây hai lần. Ở đó có Hoa kiều, người Trung quốc, rất 

phát tâm, là tín đồ kiền thành của Phật giáo, họ kiến lập một đạo tràng nhỏ. Tôi đặt tên ở đây 

gọi là Tịnh tông học hội: Tịnh tông học hội Cang Sơn Nhật Bản. Lần này giảng kinh tại Tịnh 

tông học hội này, nhân dân thuần hậu chất phác, không có tham tâm. 

Cư sĩ Triệu nói với tôi, cả nhà ông đi du lịch hai tuần, cửa tiệm của họ chỉ đóng không 

khóa, đẩy nhẹ là vào được. Tôi nghe xong liền ngơ ngác, thời đại này vẫn tồn tại tình hình 

này sao? Có câu: Buổi tối không đóng cửa nhà, không nhặt của rơi trên đường. Lần này là lần 

thứ ba tôi ở Cang Sơn, quả thật là như vậy. Thế nên Nhật Bản muốn phục hưng truyền thống 

văn hóa dễ hơn Trung quốc. Nhân dân rất thật thà chất phác, vô cùng nhân hậu, chúng tôi đến, 

họ tôn trọng, xem chúng tôi như người nhà. Nên tôi nói với ông ta, Trung quốc và Nhật Bản 

là một nhà, phải tương thân tương ái, phải hợp tác hỗ trợ lẫn nhau. 

Họ  gặp thảm  họa  lớn như thế,  liền hỏi  tôi  dùng  phương  pháp nào  thích  hợp có thể  cứu 

vãn được? Tôi nói dùng truyền thống văn hóa, truyền thống văn hóa toàn là văn hóa Trung 

quốc. Tôi nói với họ, ngày nay chỉ có một người cứu được Nhật Bản, họ hỏi tôi là ai? Tôi nói 

Thiên Hoàng Nhật Bản. Thiên Hoàng trong lòng nhân dân là người đáng tôn kính nhất, nếu 

Thiên Hoàng đứng ra dẩy mạnh phong trào giáo dục truyền thống luân lý đạo đức, nhất định 

thành  công,  thật  sự  cứu  được  Nhật  Bản.  Làm  một  tấm  gương  điển  hình  về  sự  hài  hòa  cho 

toàn thế giới, công đức vô lượng, là việc rất tốt! 

Lần này thật hiếm có, cũng vì thiên tai phát sinh. Tiền thủ tướng Do Kỷ Phu của Cưu Sơn 

mời tôi, hơn nữa trưởng lão Thủy Cốc Hạnh Chánh của hội Phật giáo, cũng là bạn cũ của tôi, 

năm nay ông 83 tuổi. Tôi đã đến Nhật bảy lần, nên bạn bè rất nhiều. Lần này đến giảng kinh, 

tôi không báo với ai cả, tôi chỉ viết hai phong thư cám ơn nhã ý thủ tướng Cưu Sơn và trưởng 

lão Thủy Cốc Hạnh Chánh. Chúng tôi muốn góp chút sức bạc với Nhật Bản. 

Lần này họ nói với tôi, dân gian Nhật bản có truyền thuyết rằng, Thiên Hoàng đầu tiên 

của họ là ai? Tần Thủy Hoàng phái Từ Phúc dẫn 500 đồng nam, 500 đồng nữ ra ngoài biển 

cầu  thần  tiên.  Ra  đi  chưa  quay  đầu  lại  đã  đến  Nhật  Bản.  Họ  nói  vị  Thiên  Hoàng  đầu  tiên 

chính  là  Từ  Phúc,  tôi  nói  vậy  chúng  ta  là  người  một  nhà.  Họ  hỏi  tôi,  có  chuyện  như  vậy 

chăng? Lịch sử Trung quốc có ghi chép, có việc này, nên tất cả đều là truyền thống văn hóa. 

Khi truyền thống văn hóa Trung quốc tại Nhật có thể hưng khởi lên, cũng có thể lôi kéo 

theo Trung quốc, lôi kéo theo Đài Loan, là việc tốt. Chúng tôi rất hy vọng họ làm thành công. 

Đây là chúng ta dùng núi tu di để làm ví dụ. 

Bồ đề chính là trí tuệ, bồ đề đặc biệt nói đến trí tuệ. Ở trước nói trí tuệ, ở đây bồ đề vẫn là 

nói đến trí tuệ. Lớn như biển rộng, cao như núi tu di, đây là tán thán trí tuệ. Quý vị thấy, trí 

Tập 450  793 



tuệ đặt ở hàng đầu. Chỉ có trí tuệ chân thật có thể giải quyết được vấn đề, chỉ có trí tuệ chân 

thật mới có thể giúp quý vị chứng vô thượng Phật quả. Ở đây cũng giới thiệu sơ qua về núi tu 

di, đây là Hoàng Niệm Tổ giới thiệu. 

Núi tu di là trung tâm của một thế giới, dịch là núi diệu cao, là trung tâm của một thế giới. 

Trong  Huệ  Lâm  Âm  Nghĩa  nói,  thời  nhà  Đường  gọi  là  núi  diệu  cao_thời  nhà  Đường  dịch 

thành diệu cao. Do tứ bảo kết thành, nên gọi là diệu, vượt qua các núi khác, nên nói là cao. 

Trên thế giới này không có ngọn núi nào cao hơn nó. Hoặc gọi là núi diệu quang. Lấy bốn 

màu sắc quang minh của bảo vật khác nhau để chiếu thế gian_bảo vật phóng quang, nên cũng 

gọi là diệu quang_lại gọi là núi an minh, tên gọi này ít thấy hơn. Ở đây Hoàng Niệm Tổ đều 

kể ra hết. 

Minh, nghĩa  đầy  đủ  là  diệu  quang, lại  bao  hàm  ý  nghĩa  là thanh  tịnh  vô  cấu. An  tức  là 

định, là bất động, nên Tống Dịch nói: “Kiên cố bất động, như núi tu di”. Trong kinh luận có 

rất nhiều cách dịch, tư tưởng khác nhau, nên lấy điều này làm ví dụ, nói tu di là do tứ bảo kết 

thành. Tượng trưng cho trí tuệ của Bồ Tát, là do vạn đức làm trang nghiêm. Núi diệu cao ví 

như trí tuệ ở đây, không có gì cao hơn. Núi diệu quang là ví ánh sáng trí tuệ này thường chiếu 

soi  thế  gian.  Núi  an  minh,  an  hiện  diệu  định,  như  như  bất  động.  Minh  ví  như  thanh  khiết 

thanh tịnh, như ngọc báu trong sạch không vết nhơ. 

Oai  quang,  ánh  sáng  oai  đức,  ánh  sáng  này  tức  là  ánh  sáng  của  trí  tuệ.  Oai  quang  này, 

dùng danh từ của khoa học hiện tại gọi là từ trường, nói từ trường mọi người đều biết, trên 

thực  tế  oai  quang  ngày  nay  gọi  là  từ  trường.  Điều  này  kinh,  luận,  chú  sớ  đều  hiển  thị  cho 

chúng ta về ý nghĩa của núi tu di, tuy nói không tường tận lắm, nhưng chúng ta cũng có một 

khái niệm thô thiển đối với núi tu di. Nó tượng trưng cho trí tuệ, ở đây là biểu pháp, biểu cho 

trí tuệ_biểu thể của trí tuệ, tướng của trí tuệ, tác dụng của trí tuệ. 

Xem tiếp Ngụy Dịch bên dưới, đây chính là bản dịch của Khương Tăng Khải. Ông dịch: 

“Ánh sáng trí tuệ thấu suốt thanh tịnh, hơn cả ánh sáng nhật nguyệt”. Hội sớ, Hội Sớ chính là 

một loại chú giải trong Ngụy Dịch. Vượt qua ánh sáng nhật nguyệt, nhật nguyệt có đầy có 

khuyết, ánh sáng trí tuệ không như thế. Nhật nguyệt có khi xuất hiện có khi lặn, nhưng ánh 

sáng trí tuệ thường chiếu sáng. Nhật nguyệt không soi được nội tâm, ánh sáng trí tuệ có thể 

chiếu. Nhật nguyệt không chiếu sáng khắp nơi, ánh sáng trí tuệ biến  mãn pháp giới_chu là 

chu biến. Nên nói oai quang của tự thân, hơn cả nhật nguyệt. 

Chúng ta đọc đến đây, ý nghĩa quan trong nhất trong phần tổng kết. Ánh sáng trí tuệ là 

hiển lộ ra từ nội tâm  mình, không phải từ bên ngoài vào. Ý nghĩa này vô cùng quan trọng, 

nên gọi là oai quang của tự thân. Năng lượng của nhật nguyệt quá lớn, nếu trái đất không có 

mặt trời, thì tất cả sinh vật trên trái đất không thể sinh tồn, nên ánh mặt trời là sinh mạng của 

địa cầu. Ánh mặt trời là một loại năng lượng, là cội nguồn sinh mạng của tất cả chúng sanh. 

Tự thân chúng ta cũng có ánh sáng, còn thù thắng hơn cả ánh sáng mặt trời, nhưng hiện nay 

794  Tập 450 



ánh sáng này không phát ra được. Ánh sáng này đã biến chất, biến thành gì? Biến thành vô 

minh.    Quang  vốn  là  sáng,  hiện  nay  không  sáng,  mất  tác  dụng  chiếu  sáng,  đây  do  nguyên 

nhân  gì?  Do  trong  tự  tâm  chúng  ta  có  chướng  ngại.  Chướng  ngại  của  tự  tâm,  làm  chướng 

ngại oai quang của tự thân. 

Trong kinh Phật nói rất hay: “Tất cả pháp do tâm tưởng sanh”. Nhật nguyệt bên ngoài là 

tâm tưởng sanh, oai quang của tự thân cũng là tâm tưởng sanh, tâm tưởng quả thật không thể 

nghĩ bàn! Khi không có tâm tưởng, trí tuệ, đức năng_quang là thuộc về tướng hảo trong đức 

năng. Nó không khởi hình tướng, không có hình tướng, nhưng nó có thể, nó có dụng. Thể 

không sanh không diệt, gặp duyên nó có thể hiện tướng. Tánh thể của tự tánh, tịnh độ tông 

gọi là thường tịch quang. 

Tịnh đó có bốn cõi, thứ nhất là thường tịch quang, thường tịch quang là tự tánh, trong tự 

tánh  không  có  hiện  tượng,  ba  loại  hiện  tượng  đều  không  có.  Ba  loại  hiện  tượng  là:  Hiện 

tượng tự nhiên, hiện tượng tinh thần và hiện tượng vật chất, nó hoàn toàn không có. Nhưng 

tự tánh có thể hiện ra ba loại hiện tượng này. Nó hiện phải có duyên, duyên là gì? Cảm của 

chúng sanh. Chỉ cần chúng sanh có cảm, tự tánh tự nhiên có cảm ứng, phản ứng sẽ hiện ba 

loại hiện tượng này. Hiện ra hiện tượng tự nhiên_năng lượng, hiện ra hiện tượng tinh thần_tin 

tức, hiện hiện tượng vật chất. Tự nhiên năng hiện. Thế nên từ năng hiện không thể nói nó vô, 

từ  không  tịch  không  thể  nói  nó  có,  đây  là  nói  tự  tánh.  Tánh  thể  là  chung,  tất  cả  vạn  pháp 

trong biến pháp giới hư không giới đều nương nó làm thể, đều là nó biến hiện ra. Kinh Hoa 

Nghiêm nói rất hay: Năng sanh năng hiện, A lại da là năng biến. 

Chúng ta xem chú giải Kinh Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện, chú giải cổ rất ít, chỉ có 

một loại. Chú giải của Tiền Thanh Linh Thừa Phụ pháp sư gọi là Khoa Chú, trước đây chúng 

tôi  học  Kinh  Địa  Tạng, giảng  Kinh  Địa  Tạng, đều  y  theo  chú  giải  này.  Chú  giải  này  trong 

Ngũ  Trùng  Huyền  Nghĩa,  tiêu  đề  viết  rất  hay!  Ông  dùng  chữ    “tánh  thức”,  chúng  ta  xem 

trong  chú  giải  cổ  rất  ít  có  kiểu  chữ  này.  Kinh  Địa  Tạng  Khoa  Chú, ông  ta dùng  tánh thức. 

Tánh là tự tánh, thức là A lại da. Tánh năng sanh năng hiện, thức năng biến, ông nói rất viên 

mãn. 

Khoa  Chú  y  theo  Ngũ  Trùng  Huyền  Nghĩa  của  Thiên thai  đại  sư, năm  đề  mục  này  đều 

dùng tánh thức. Lúc đó chúng tôi nhìn thấy đề này rất hoan hỷ, rất tán thán. Thế nên người 

học Phật, quan trọng nhất là tin vào giáo huấn của Phật, quan trong nhất trong giáo huấn, là 

nói rằng: chúng ta vốn là Phật. Nói với chúng ta rằng: Trí tuệ, đức năng là tự tánh vốn có. 

Chúng ta tin thật và tiếp nhận, sẽ đoạn tận được ý niệm mong cầu bên ngoài, không còn nghĩ 

đến  cầu  những  thứ  bên  ngoài,  cầu  bên  ngoài  không  được.  Cầu  bên  ngoài  toàn  là  tri  thức, 

không phải trí tuệ. Cầu trí tuệ nhất định phải hướng nội cầu, nên kinh điển của Phật gọi là nội 

điển. Chứng tỏ những gì Phật nói, là tự tánh hiển lộ ra, không phải tri thức, không phải do 

Đức Thế Tôn quảng học đa văn mà có, tất cả đều là tự tánh hiển lộ. 

Tập 450  795 



Đức Phật rất hay, đích thực ngài dùng thời gian 12 năm cầu pháp bên ngoài, nhưng sau 

cùng ngài buông bỏ sở cầu 12 năm đó. Khi ngài nhập định dưới cội bồ đề, ngài buông bỏ 12 

năm sở học, cũng là biểu diễn cho chúng ta xem. Nếu không chịu buông bỏ sở học, liền trở 

thành sở tri chướng, chướng ngại ngài nhập định, chướng ngại ngài khai trí tuệ, chướng ngại 

việc minh tâm kiến tánh. Nên ngài cần phải thị hiện như vậy để chúng ta thấy, nói với chúng 

ta rằng: Thật sự muốn minh tâm kiến tánh, thật sự muốn trí tuệ bát nhã hiện tiền, nhất định 

phải hướng nội cầu. Hướng ngoại, chúng ta sai phương hướng, đi sai đường, nên thị hiện của 

ngài rất quan trọng. 

Thêm vào đó Lục Tổ Huệ Năng của Thiền tông, thị hiện cho chúng ta thấy là thân phận 

một người tiều phu, là người sống nhờ sức lao động. Cuộc sống của ngài rất cực khổ, không 

biết  chữ,  không  được  học  hành,  nhưng  ngài  có  trí  tuệ,  trí  tuệ  từ  đâu  đến?  Đến  từ  nội  tâm, 

không phải từ bên ngoài, bên ngoài ngài chưa từng xem qua. Ngoại trừ trước đó, ngày ngày 

ngài ra bên ngoài đi chặt củi bán củi, được chút tiền thì mua gạo mua rau, để về phụng dưỡng 

mẹ già. Ngài chưa từng được học hành, thế xuất thế gian đều chưa từng đọc đến, vì sao ngài 

lại có trí tuệ lớn như thế? Tại sao lại có biện tài như thế? Trí tuệ này từ đâu đến? Đều đến từ 

nội tâm. 

Thị  hiện  của  Thế  Tôn  và  ngài  Huệ  Năng,  chúng  ta  có  thể  hợp  lại  để  xem,  có  thể  thấu 

hiểu thông suốt, dần dần chúng ta có thể lãnh hội được, những phương pháp mà thánh hiền 

đã dùng, nó rất hữu hiệu. Giúp chúng ta khai phát trí tuệ, trí tuệ trong tự tánh có. Ngày nay 

chúng ta đánh mất trí tuệ, trong tâm sanh khởi vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Khiến trí 

tuệ biến thành phiền não, khiến trí tuệ biến thành sở tri chướng. Nếu chúng ta có thể buông 

bỏ tất  cả  khởi  tâm  động  niệm, phân biệt chấp  trước, phiền  não  không  còn, trí  tuệ liền hiện 

tiền. Thế nên quý vị nói có nên học chăng? Không cần thiết! Không cần thiết, phải thật sự 

buông bỏ. Không buông bỏ được, như vậy thì vẫn phải học. 

Phật A Di Đà đại từ đại bi, kiến lập thế giới tây phương Cực Lạc, khuyên chúng ta đến đó 

học  tập,  hoàn  cảnh  học  tập  ở  đó  rất  tốt.  Đặc  biệt  là  hoàn  cảnh  nhân  sự,  thầy  tốt,  trò  giỏi. 

Phàm là người vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, thân tâm thanh tịnh, không nhiễm chút trần. 

Đức Thế Tôn dạy chúng ta, ở đó đều là chư thượng thiện nhơn câu hội một chổ. Chúng ta 

tham gia tụ hội với các bậc thượng thiện nhơn, tự mình cũng trở thành bậc thượng thiện nhơn. 

Vãng sanh đến thế giới Cực Lạc không vì điều gì khác, là để đi học, tham gia lớp bồi dưỡng. 

Chúng ta làm gì nhất định phải rõ ràng, minh bạch. Sau khi tốt nghiệp lớp bồi dưỡng ở đó 

liền  tốt  nghiệp,  là  lớp  bồi  dưỡng  thành  Phật, bảo  đảm  thành  Phật.  Bên  dưới  giới  thiệu  cho 

chúng ta về núi tuyết. 

Nói,  tuyết  sơn, tức  là  đại  tuyết  sơn. Nam  thiệm  bộ  châu,  núi  này  đặc  biệt  rất  cao,  mùa 

đông mùa hạ đều đóng tuyết, nên gọi là tuyết sơn. Tuyết sơn trắng bạch thanh khiết, ví như 

giới đức và định tịnh. 

796  Tập 450 



“Kinh Hưng vân: định tịnh mãn đức, như tuyết sơn dã”, đây nói rất nhiều tổ sư đều xem 

đại tuyết sơn này như Hy Mã Lạp Sơn. 

Hết giờ rồi, đoạn này chiều nay chúng ta học tiếp.  









Tập 474 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian:28.06.2011 

Địa điểm: Cao Hùng_Đài Loan 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô Lượng Thọ 

Kinh Giải, trang 599, bắt đầu xem từ câu thứ hai, hàng thứ năm từ dưới lên. 

Tuyết sơn, tức đại tuyết sơn. Nam thiệm bộ châu, núi này rất cao, mùa đông mùa hạ đều 

đóng tuyết, nên gọi là tuyết sơn. Núi tuyết trắng tinh, lấy điều này ví như giới đức và định 

tịnh. Kinh Hưng nói: “Định tịnh mãn đức, như tuyết sơn dã”, đây là giới thiệu về núi tu di mà 

trong kinh nói. 

Núi tu di là trung tâm của một tiểu thế giới, Nam thiệm bộ châu chính là địa cầu, giống 

như một hòn đảo nhỏ trong hư không vậy. Núi ở nam thiệm bộ châu cao nhất, cũng có thể 

gọi là núi tu di trên địa cầu. Không thể gọi đây là núi tu di của một đơn vị thế giới. Một đơn 

vị thế giới là một hệ ngân hà, trong hệ ngân hà nơi nào cao nhất? Trong kinh nói, chúng ta là 

trung tâm của nó, là nòng cốt của hệ ngân hà. Chúng ta có thể nhìn thấy hình ảnh thiên văn 

của cận đại, hệ ngân hà như cái đĩa vậy, ở giữa đích thực là cao nhất, từ từ kéo rộng ra hai 

bên,  chính  là  biên  giới  xung  quanh,  biên  giới  xung  quanh  mỏng  manh  hơn,  mặt  trời  chạy 

quanh hệ ngân hà. Trong kinh điển nói núi tu di, có lẽ chính là trung tâm của hệ ngân hà. 

Tập 450  797 



Trong kinh nói, núi cao nhất ở một vùng, tu di cũng có nghĩa này_diệu cao. Như hòn đảo 

này của Đài Loan, đỉnh núi cao nhất của Đài Loan là núi tu di, núi diệu cao của Đài Loan, 

nghĩa là như vậy. Núi của địa cầu này, núi tuyết cao nhất chính là Hy Mã Lạp Sơn, quanh 

năm tuyết phủ, nên gọi là núi tuyết. Trong đây có biểu pháp, lấy sự băng khiết thanh tịnh của 

núi  tuyết,  không  có  tạp  sắc,  một  mãng  tuyết  trắng,  ví  như  giới  đức  và  định  tịnh.  Người  tu 

hành trì giới thanh tịnh không có nhiễm ô, dùng núi tuyết này làm ví dụ. 

Tu thiền định, thiền định có thể giúp chúng ta khôi phục tâm thanh tịnh, tâm thanh tịnh 

cũng là không có nhiễm ô. Thế nên dùng tuyết sơn làm ví dụ, tượng trưng cho ý nghĩa này. 

Trong Hội Sớ nói: Lấy giới đức ví như núi tuyết, giới đức thanh tịnh, như đại tuyết sơn, 

thường tinh khiết, có thể chiếu soi chúng sanh, khiến họ được thanh tịnh mát mẻ. Nhưng giới 

khoa học hiện đại nói, trên địa cầu phát sinh thiên tai khác thường. Tuyết phủ quanh năm trên 

Hy Mã Lạp Sơn có thể sẽ bị tan chảy, băng ở Nam bắc cực cũng sẽ tan chảy. Dự tính tuyết 

phủ trên núi cao bị tan chảy, băng ở Nam bắc cực bị tan chảy, nước biển trên địa cầu có thể 

sẽ dâng cao 50 mét, 50 mét cũng khá cao. Các thành thị ven biển đều bị chìm hết, đây là tình 

trạng trái đất hiện nay. 

Trong kinh điển Đức Phật không nói tương lai, ngài chỉ nói pháp vận, pháp vận của Đức 

Thế Tôn, dùng cách nói hiện nay chính là ảnh hưởng của ngài. Về mặt diện tích, ngài có thể 

ảnh hưởng đến toàn thế giới, về mặt thời gian nó ảnh hưởng đến một vạn hai ngàn năm. Một 

vạn hai ngàn năm, hiện nay đã qua 3038 năm. Đức Thế Tôn diệt độ, lịch sử Trung quốc có 

ghi  chép,  ngài  xuất  thế  vào  năm  Chu  Chiêu  Vương  thứ  24,  viên  tịch  vào  năm  Chu  Mục 

Vương  thứ  23.  Nếu  theo  tính  toán  này,  Đức  Thế  Tôn  diệt  độ  đến  nay  là  3038 năm.  Cũng 

chính là nói, thời kỳ chánh pháp của Phật đã qua, chánh pháp 1000 năm. Tượng pháp cũng đã 

qua, tượng pháp cũng 1000 năm. Mạt pháp mười ngàn năm, mười ngàn năm mà đã qua hết 

1000 năm, hiện nay là bắt đầu một ngàn năm thứ hai, nên về sau còn gần 9000 năm nữa. 

Thế  vận,  chính  là  thế  vận  của  thế  giới  có  hưng  suy,  nhưng  địa  cầu  sẽ  không  hủy  diệt. 

Người nước ngoài nói tận thế, thế giới tận thế, Phật pháp không thừa nhận thuyết này, nhưng 

sẽ  có  thiên  tai.  Thịnh  thế  cũng  hoàn  toàn  xem  nhân  tâm,  nhân  tâm  bất  thiện  chính  là  thời 

loạn, trái đất xuất hiện nhiều thiên tai. Nếu nhân tâm lương thiện, thế giới này là thịnh thế, 

sơn hà đại địa đều rất tốt đẹp. Thực tế, ngày nay chúng ta đối với lý luận này, tương đối có 

trình độ nhận thức, chúng ta không hoài nghi. 

Thật ra thế giới Cực Lạc và trái đất này không có gì khác biệt, đều là “duy tâm sở hiện, 

duy thức sở biến”, cùng một đạo lý. Vì sao thế giới đó tốt đẹp như thế, thế giới này so với thế 

giới đó thua quá xa, nguyên nhân do đâu? Đức Phật dạy: Cư dân ở thế giới Cực Lạc đều là 

thượng thiện nhơn. Thiện mà Đức Phật nói ở đây, chính là Thập Thiện Nghiệp Đạo, ngài nói, 

Thập thiện nghiệp đạo có tam phẩm thượng trung hạ. Ở trong thế giới này tu thượng phẩm 

798  Tập 450 



thập thiện, quả báo đời sau là ở cõi trời. Trung phẩm thập thiện là nhân đạo, phú quý nhân 

gian. Hạ phẩm thập thiện là đường tu la và đường la sát, chia thành ba phẩm thượng trung hạ. 

Thế giới tây phương Cực Lạc thượng thiện, thượng thiện họ làm quá viên mãn, chúng ta 

có  thể  xưng  họ  là thượng thượng  thiện. Trong  Phật  giáo  đại  thừa  Phật  thường  nói:  “Tất  cả 

pháp từ tâm tưởng sanh”, người ở thế giới Cực Lạc đều là hàng thượng thượng thiện, hèn gì 

thế  giới  đó  lại  tốt  đẹp  đến  thế.  Nếu  người  trên  trái  đất  này  cũng  có  thể  tu  thượng  thượng 

thiện,  trái  đất  này  liền  biến  thành  thế  giới  Cực  Lạc,  không  khác  gì  với  thế  giới  Cực  Lạc. 

Trong Kinh Hoa Nghiêm nói: “Cảnh tùy tâm chuyển”, cảnh là hoàn cảnh, địa cầu chúng ta ở 

là hoàn cảnh, hoàn cảnh là tùy tâm chuyển. Đạo lý này mãi đến thời cận đại mới được giới 

khoa học phát hiện, lúc mới phát hiện, vẫn không được phổ biến chấp nhận. 

Nếu thế giới người học khoa học đều khẳng định sự thật này, thì trái đất này sẽ được cứu. 

Đến ông Bố Lai Đăng, một nhà khoa học người Mỹ, năm trước dự hội nghị ở Tuyết Lê. Hội 

nghị này các nhà khoa học lớn thảo luận về dự ngôn thiên tai của Maya năm 2012, thảo luận 

về luận đề này. Ông nói, 2012 là một thời cơ chuyển biến của nhân dân trên địa cầu, nếu cư 

dân trên địa cầu đều có thể bỏ ác dương thiện, cải tà quy chánh, đoan chánh tâm niệm. Chẳng 

những không có thiên tai, mà địa cầu còn trở thành tốt đẹp hơn. Nhận định này của ông hoàn 

toàn  giống  với  kinh  điển  đại  thừa  nói,  vấn  đề  là  người  trên  trái  đất  này  có  chịu  thay  đổi 

chăng? Có thể buông bỏ mười ác nghiệp, siêng năng tu Thập thiện nghiệp đạo chăng? Vấn đề 

này phải nhờ vào giáo dục, đặc biệt là giáo dục Tôn giáo. 

Năm  trước,  tôi  đi  cùng  đoàn  phỏng  vấn  của  Tôn  giáo  Malaysia,  phỏng  vấn  Vatican. 

Chúng  tôi  gặp  Giáo  hoàng,  cùng  thảo  luận  đến  vấn  đề  này,  vấn  đề  này  cũng  là  họ  đề  cập 

trước. Chúng ta hy vọng Thiên chúa giáo có thể hướng dẫn tín đồ của họ, tín đồ của Thiên 

chúa giáo trên toàn thế giới trên mười ức người. Chúng ta kiền thành cầu nguyện cho thiên 

tai trên thế giới, có hiệu quả chăng? Có hiệu quả, nhưng đây chỉ là trị ngọn, không phải trị 

gốc, đạo trị gốc nhất định là giáo dục. Chúng ta hy vọng, mỗi Tôn giáo đều trở về với giáo 

dục xã hội. 

Ban đầu những giáo chủ sáng lập giáo đoàn, không phải chuyên làm việc cầu nguyện, cầu 

nguyện là việc phụ, chủ yếu là dạy học, trong kinh điển mọi người đều có thể nhận thấy điều 

này. 

Đức Phật dạy học suốt 49 năm, thời gian dài nhất. Mohammod dạy 27 năm, Chúa Giê-xu 

dạy được ba năm thì bị người ám hại, Moses cũng dạy được hơn 20 năm. Thế nên giáo dục 

rất  quan  trọng, dạy  điều gì?  Dạy  người  đoạn  ác  hành  thiện, dạy  luân  thường, dạy  đạo  đức, 

dạy  nhân  quả. Hiểu  rõ  ràng  minh  bạch, con người  mới  thật  sự  quay  đầu, cải  tà quy  chánh, 

đoan chánh tâm niệm, thiên tai trên địa cầu mới hóa giải được. Rất nhiều người biết đạo lý 

này, hy vọng người biết đạo lý này dẫn đầu thực hành. Bắt đầu từ bản thân mình, nổ lực thực 

hiện. 

Tập 450  799 



Tâm địa đích thực phải tinh khiết trong sạch như núi tuyết vậy, không có ô nhiễm, không 

có tà niệm. Mỗi Tôn giáo đều nói đến quên mình vì người, một tín đồ kiền thành có thể làm 

được, hy sinh bản thân, phục vụ đại chúng, đặc biệt là đối với những chúng sanh đau khổ. 

Bên dưới Tịnh Ảnh Sớ nói: Tuyết sơn hiện lên sự định tĩnh thanh tịnh của nó, đây đều là 

nói tâm lý. Các đức đều thanh tịnh, gọi là thanh tịnh đệ nhất_tịnh là thanh tịnh. Trí tuệ thanh 

tịnh, đức hạnh thanh tịnh, phục vụ thanh tịnh, sinh hoạt cá nhân cũng thanh tịnh, nên gọi là 

thanh  tịnh  bậc nhất. Đẳng  là  bình  đẳng, nhất là  nhất như, bình  đẳng  nhất như. Tịnh  là  bổn 

tịnh, tâm vốn tịnh, đây là thật, tâm thanh tịnh là chân tâm. 

Ngài Huệ Năng minh tâm kiến tánh, liền đưa ra báo cáo với ngũ tổ Hoằng Nhẫn, câu đầu 

tiên ngài nói: “đâu ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh”. Thế nên tâm thanh tịnh là chân tâm, không 

bị  ô  nhiễm.  Các  bậc  cổ  đức  ngày  xưa  cũng  khẳng  định,  họ  nói:  Tánh  người  vốn  thiện,  cái 

thiện đó chính là tịnh, cái thiện này không phải thiện của thiện ác, mà là từ tán thán, không có 

chút  khuyết  điểm  nào.  “Chỉ  ư  chí  thiện”,  nhà  Phật  dùng  thanh  tịnh,  dùng  thanh  tịnh  bình 

đẳng, thanh tịnh bình đẳng là chí thiện. 

Tinh khiết như núi tuyết, dùng núi tuyết làm biểu pháp. Tâm này nhất như, nên bất động 

như núi tuyết. Dùng ý này, bất động chính là định, thanh tịnh chính là bình đẳng nhất như. 

Tâm này bình đẳng, nên gọi là tam vô sai biệt. Tam ở đây là nói Phật, tâm, chúng sanh, là 

một mà ba, ba mà một. Thế nên Đức Phật nói với chúng ta một cách khẳng định rằng: “Tất cả 

chúng  sanh  vốn  là  Phật”.  Các  bậc  cổ  đức  dạy_Tứ  Thư  người  Trung  quốc  đọc  nhiều  nhất, 

ngày xưa không có ai không đọc Tứ Thư. Đại Học khai tông minh nghĩa, chính là đem tông 

chỉ nói ra: “Đại Học chi đạo, tại minh minh đức, tại thân dân, tại chỉ ư chí thiện”. Mấy câu 

này tư tưởng hoàn toàn tương đồng với điều Phật nói: “Tất cả chúng sanh vốn là Phật”. 

Thánh học, giáo dục của thánh nhân, mục đích không phải dạy người thăng quan phát tài, 

không phải dạy người theo đuổi danh văn lợi dưỡng, mà dạy người thành thánh thành hiền, 

nên  họ  nói  minh  minh  đức.  Minh  đức,  trong  Phật  pháp  gọi  là  tự  tánh,  hiện  nay  tự  tánh  bị 

nhiễm ô, cần phải khôi phục minh đức của họ, nên thêm vào một chữ minh_minh minh đức. 

Chữ minh ở trước là một động từ, minh đức ở sau mới là danh từ, vì sao cần phải minh minh 

đức? Đương nhiên minh đức đã không còn  minh, nên cần phải dạy. Phải dựa vào phương 

pháp giáo dục mới có thể khôi phục minh đức. Tướng của minh đức là thân dân, thân dân là 

gì? Nhà Phật gọi là nhân từ bác ái, đây là thân dân. Trong Ngũ Luân nói: “Phụ tử hữu thân”, 

thân là thương yêu, phải thương yêu đối với dân, thương yêu chân thành. Đây là mẫu mực, là 

hình tượng của thánh hiền. 

“Chỉ ư chí thiện” là tư duy, ngôn luận, hành vi của quý vị, đều là giúp thế nhân đạt tới 

chỗ tốt nhất, thiện nhất. Đây là mục tiêu, tôn chỉ dạy học của các bậc thánh hiền xưa, chúng 

ta gọi đây là thánh học. Phật pháp là thánh học của Ấn độ, mục tiêu của nó là dạy quý vị khôi 

phục tự tánh. Chúng ta vốn là Phật, nên phải trở về địa vị Phật. Chữ Phật là dịch âm từ tiếng 

800  Tập 450 



Ấn  độ,  nó  có  nghĩa  là  trí  tuệ  viên  mãn,  đức  hạnh  viên  mãn.  Ngài  không  phải  thần,  cũng 

không phải tiên, ngài là người_Người có đủ trí tuệ đức hạnh viên mãn, nên gọi là Phật, cùng 

một nghĩa với người xưa nói: “Tánh người vốn thiện”. 

Học Phật, chí ở chỗ thành Phật. Học giáo dục thánh hiền, chí ở nơi thánh hiền, không liên 

quan  đến  giàu  nghèo  sang  hèn.  Khổng  Tử  không  là  phải  quý  tộc,  mà  là  người  bình  dân. 

Trong những học sinh ưu tú nhất, Khổng tử thường khen ngợi là Nhan Hồi. Nhan Hồi có thể 

nói, nói như ngày nay gọi là thanh bần, cuộc sống vật chất chỉ duy trì được cuộc sống mà 

thôi, thông thường người ta không chịu được. Nhưng Khổng tử nói, Nhan Hồi vẫn luôn hạnh 

phúc, cuộc sống của ông rất an vui, không hề lo lắng, không hề oán hận. Cuộc sống thật an 

vui, vì sao? Vì “học nhi thời tập chi bất diệc duyệt hồ”. Niềm vui của ông xuất phát từ nội 

tâm, không liên quan đến đời sống vật chất. Về mặt vật chất rất thiếu thốn, nhưng đời sống 

tinh  thần  của  ông  lại  vô  cùng  phong  phú,  khế  nhập  cảnh  giới  của  thánh  hiền,  đây  là  điều 

chúng ta nên học tập. 

Sau khi Phật giáo truyền vào Trung quốc, đã hỗ tương thành tựu cùng truyền thống văn 

hóa bản địa, và hòa thành nhất thể với truyền thống văn hóa ở đây. Thang Ân Tỷ người Anh 

nói rất hay: “Tâm lượng người xưa quá lớn, có thể bao dung nền văn hóa dị tộc khác nhau”. 

Chính là chỉ cho Phật giáo, họ hoàn toàn tiếp nhận. Mà Phật giáo cũng làm phong phú thêm 

cho nền văn hóa truyền thống có sẵn của bản địa, hợp quần càng tăng thêm sức mạnh. Đây 

đều là sự thật, nên chúng ta phải nhận thức nó thật rõ ràng. 

Phật giáo, hiện nay có thể nói là Phật giáo Trung quốc. Ấn độ không còn, Phật giáo tại 

Trung quốc. Trên toàn thế giới, nếu nói đến Phật giáo, đích thực Phật giáo tại Trung quốc, 

nhưng người Trung quốc trong thời đại này đã bỏ qua, không học. Hình như có một vài quốc 

gia  nghiên  cứu  kinh  điển  Phật  học  hơn  Trung  quốc,  có  thật  vượt  qua  Trung  quốc  chăng? 

Vượt qua người Trung quốc hiện đại, không vượt qua cổ nhân Trung quốc.  Không những 

thời thượng cổ_chúng ta nói thượng cổ là 2000 năm. Những năm cách đây không xa, thời cận 

cổ đại nhà Mãn Thanh, các vị đại đức xuất gia và tại gia, đều rất ưu tú. Hiện nay trên thế giới 

tu học Phật pháp, cũng không thể vượt qua, chúng ta nên nổ lực thêm, không nên để rớt sau 

họ. Không vượt qua được, cũng không thể thua xa như vậy, phải nổ lực tinh tấn. 

“Tâm Phật chúng sanh, tam vô sai biệt”, năng lượng này ngang nhau. Tâm chúng ta phải 

tương ưng với Phật, có thể khắc phục tập khí phiền não, có thể hóa giải tất cả thiên tai. Nếu 

tâm chúng ta không thể hợp nhất với Phật, mà hợp nhất với chúng sanh. Hiện tại chúng sanh 

đã  không  học  thánh  giáo,  cũng  không  học  Phật  pháp,  điều  này  rất  phiền  phức.  Tư  tưởng 

người hiện đại đều là danh văn lợi dưỡng, trái đất bị bệnh! 

Mấy  chữ  này  tôi  viết  mấy  năm  trước:  “Tham  sân  si  mạn  nghi  là  nguyên  nhân  của  mọi 

bệnh tật”, hiện nay chúng ta đều có đủ. Có nguyên nhân của bệnh. “Oán hận não nộ phiền là 

duyên của các bệnh căn”. Quý vị xem, có nhân có duyên, ở sau quả báo liền hiện tiền. “Lục 

Tập 450  801 



phủ ngũ tạng không điều hòa” là thân bệnh của chúng ta. “Trời đất thay đổi khác thường”, là 

hiện nay địa cầu sinh bệnh, đây là quả báo của mọi bệnh tật. “Bệnh khổ chết yểu”, đây là quả 

báo bệnh tật của chúng ta. “Tai họa tự nhiên”, đây là quả báo bệnh tật bên ngoài của chúng 

ta. Cá nhân bịnh khổ chết yểu, hoàn cảnh cư trú tai họa tự nhiên, làm sao để cứu vãn tất cả 

những  bệnh  báo  này?  Chư  Phật  Bồ  Tát,  chư  vị  tổ  sư  cho  chúng  ta  thuốc,  chính  là  nhân  lễ 

nghĩa trí tín, là thuốc chữa lành mọi bệnh tật. 

Trong Phật pháp chính là Thập thiện nghiệp đạo, trong truyền thống giáo dục là nhân lễ 

nghĩa trí tín. Đã khai nhưng phương thuốc đơn giản để trị nhân của bệnh, duyên của bệnh, 

quả của bệnh, báo của bệnh. Đích thực có thể cứu bản thân, khiến mình được lìa xa bệnh khổ, 

chính mình có thể xa rời bệnh khổ, thì nơi cư trú cũng không có thiên tai. Ngạn ngữ có câu: 

“Người phước ở đất phước, đất phước người phước ở”. Nếu không có bệnh nhân, không có 

bệnh  duyên,  quý  vị  là  người  có  phước.  Nếu  thân  tâm  có  bệnh  nhân  bệnh  duyên,  như  vậy 

không phải là người có phước báo, thế nên cần phải đoạn tham sân si mạn nghi. 

Trong Phật pháp thường nói: “Cần tu giới định tuệ, tức diệt tham sân si”, điều này trong 

kinh điển đại thừa tiểu thừa Đức Phật thường nói. Oán hận não nộ phiền, chúng ta thường nói 

là tập khí, kích động, đây không phải là việc tốt, tổn thương rất lớn cho bản thân. Phải giác 

ngộ, cần phải buông bỏ nó. 

Trong kinh giáo đại thừa dạy rất hay, nói rất nhiều đạo lý về chân tướng sự thật này. Mấy 

ngày trước chúng ta đã học, chúng ta học được một câu nói rất có ý nghĩa, rất thú vị. Trong 

kinh điển đại thừa nói: “Bất đoạn chi giả”, bốn chữ này rất ý nghĩa. Bất đoạn chính là tướng 

tương tục, rốt cuộc vũ trụ này là sao? Là huyễn tướng, không phải thật, chúng ta không thể 

không biết điều này. Nguyên ý trong kinh văn là “Bất đoạn chi vô”, vô là không có, là không. 

Như trong Kinh Bát Nhã nói_600 quyển Đại Bát Nhã, Đức Thế Tôn lúc còn tại thế giảng 

suốt 22 năm. Quả thật là nói đến nòng cốt, nói đến chân tướng của tất cả pháp, bao gồm thân 

thể của chúng ta, tư tưởng, thân tâm của chúng ta đều bao hàm trong, là gì? Là không gián 

đoạn, giả tướng không hề gián đoạn, vô không hề gián đoạn. Nói giả tướng dể hiểu hơn, nói 

vô khó hiểu, nhưng nói vô tư tưởng thâm sâu hơn, tốt hơn giả tướng. 

Khi chúng ta học ở trước, tôi dùng đoạn phim để làm ví dụ, quý vị sẽ biết như thế nào gọi 

là không gián đoạn. Quý vị xem, đây là cuộn phim, nó ở trong máy chiếu phim, tốc độ của nó 

một  giây  24  tấm,  đây  là  phim  đèn  chiếu.  24  tấm  phim  đèn  chiếu,  không  có  tấm  nào  tương 

đồng, nên nó là vô. Tấm trước diệt rồi, tấm ở sau tiếp tục sanh, đây gọi là không gián đoạn. 

Nó không gián đoạn, toàn là giả, căn bản thì không có gì cả. 

Bồ Tát Di Lặc nói với chúng ta rằng: Hoàn cảnh hiện thực của chúng ta, chính là thế giới 

hiện tại, những gì chúng ta nhìn thấy, những gì nghe được, và những gì tiếp xúc được, tần 

suất này cao bao nhiêu? Nên nhớ, đoạn phim chiếu một giây 24 tấm là gạt chúng ta. Nhưng 

trong hoàn cảnh hiện thực, Bồ Tát Di Lặc nói: một giây là 1600 triệu, đơn vị là triệu, 1600 

802  Tập 450 



triệu  tấm  một  giây,  như  vậy  làm  sao  biết  được  nó  là  giả?  Chân  tướng  sự  thật  này  ai  thấy 

được? Trong kinh điển đại thừa thường nói: Bát địa Bồ Tát, bát địa là bất động địa. Tâm của 

họ định, thanh tịnh đến cực điểm, họ hoàn toàn nhận ra được tốc độ tần suất dao động này. 

Thế nên từ trên âm bản này, chúng ta lãnh hội được một cách rất rõ ràng, nhìn thấy được 

cái vô của bất động, căn bản thì không có những điều này. 

Nhà  khoa  học  người  Đức,  họ  nghiên  cứu  vật  chất,  vật  chất  rốt  cuộc  là  gì?  Họ  nói  là 

không, kết quả luận văn mà họ nghiên cứu nói: Trên thế giới căn bản không có cái gọi là vật 

chất, vật chất phát sinh như thế nào? Ý niệm là cơ sở của vật chất, là ý niệm, quả thật như 

Đức Phật nói: “Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh”, là tâm tưởng biến hiện thành vật chất, tâm 

tưởng làm sao biến thành? Một ý niệm, trong mỗi ý niệm đều có hiện tượng vật chất, nghĩa là 

A lại da. Nghiệp tướng của A lại da là dao động, hiện nay khoa học gọi là năng lượng. Từ 

năng lượng biến hiện ra, khoa học gọi là tin tức, từ tin tức tích lũy biến hiện thành hiện tượng 

vật chất, vậy vật chất từ đâu mà có? Vật chất là từ ý niệm biến hiện ra, ý niệm tốt thì hiện 

tượng vật chất tốt, ý niệm không tốt thì hiện tượng vật chất không tốt, chính là như vậy. 

Ý  niệm  của  thế  giới  Cực  Lạc  tốt  đẹp,  người  đến  đó  tâm  địa  đều  thanh  tịnh,  đều  chân 

thành, không  có  vọng  niệm. Sau  khi đến thế giới  Cực  Lạc,  Phật  A  Di  Đà  ngày  ngày  giảng 

kinh thuyết pháp, không có ngày nào rảnh rỗi. Đến thế giới Cực Lạc là để học tập, học đến 

khi nào có thể đoạn tận tất cả tập khí phiền não, quý vị liền tốt nghiệp, sẽ được thành Phật. 

Thế  giới  Cực  Lạc  là  trường  học,  trong  kinh  này  Đức  Phật  giới  thiệu,  ngài  không  nói  quốc 

vương của thế giới này, không nói thế giới cực Lạc có đại thần, chưa từng nghe nói, xưa nay 

không đề cập đến thế giới Cực Lạc có sĩ nông công thương, có tổ chức xã hội gia đình, không 

có, chưa từng nói đến. 

Từ  kinh  điển,  chúng  ta  lãnh  hội  được,  thế  giới  Cực  Lạc  là  một  trường  học.  Chỉ  có  hai 

hạng người, một là Phật, một là Bồ Tát, Phật là thầy, Bồ Tát là học trò. Thế giới này là ngôi 

trường, một trường học vô cùng rộng lớn. Tất cả chúng sanh trong mười phương thế giới, 

vãng sanh đến đó là đi cầu học, vì sao đi cầu học? Vì để thành Phật. Thế giới Cực Lạc là lớp 

bảo đảm, khi đến đó không có ai không thành Phật. Thành Phật là thành tựu trí tuệ viên mãn, 

thành tựu đức năng viên mãn, cũng thành tựu phước báo viên  mãn. Có trí tuệ, có đạo đức, 

làm sao không có phước báo được! Nên trí tuệ, đức năng, tướng hảo đều đầy đủ, nhất định 

phải biết điều này. 

Ngày nay chúng ta sống trong thế giới này, chúng ta không hề có chút oán hận nào, vô 

cùng hoan hỷ, hoan hỷ điều gì? Hoan hỷ vì ý niệm chúng ta mạnh mẽ hơn đối với việc cầu 

vãng sanh thế giới Cực Lạc, thế giới này  không đáng để chúng ta lưu luyến, chúng ta phải 

toàn tâm toàn ý buông bỏ vạn duyên. Như trong kinh nói: Phát tâm bồ đề, nhất hương chuyên 

niệm Phật A Di Đà, như vậy là đã đến được thế giới Cực Lạc. Thiên tai nhiều, tốt, tốt ở đâu? 

Khiến chúng ta không thể không đến thế giới Cực Lạc, không thể không chọn thế giới Cực 

Tập 450  803 



Lạc, trong Phật pháp gọi đây là nghịch tăng thượng duyên. Khi đến thế giới Cực Lạc, ở đó là 

thuận tăng thượng duyên. 

Thế  giới  Cực  Lạc  là thân  pháp tánh, là  cõi  pháp  tánh. Pháp  tánh là vĩnh  viễn không  hề 

thay đổi, không thay đổi biến hóa như thế giới này của chúng ta. Con người có sanh lão bệnh 

tử là biến hóa, người ở thế giới Cực lạc đều vô lượng thọ. Vô lượng thọ là họ trẻ mãi, không 

già yếu, họ trẻ mãi không thay đổi. Người ở thế giới Cực Lạc là hóa sanh, họ không có thai 

sanh, thai sanh, noãn sanh, thấp sanh, toàn bộ đều là hóa sanh, điều này ở trong kinh chúng ta 

thấy rất rõ ràng minh bạch. Thế nên nhất tâm nhất ý muốn nắm lấy thế giới Cực Lạc. 

Do những thiên tai hiện nay gợi lên, vốn là tôi muốn giảng xong Kinh Hoa Nghiêm, bây 

giờ nghĩ lại không giảng nữa. Tôi chuyên giảng Kinh Vô Lượng Thọ, chuyên niệm Phật A Di 

Đà. Kinh Vô Lượng Thọ này tôi sẽ giảng lần này đến lần khác, giảng đến khi tôi vãng sanh là 

thôi. Tuổi già một bộ kinh, một câu Phật hiệu, đơn giản biết bao! 

Đại sư Liên Trì dạy rất hay: Tam tạng 12 bộ kinh, để cho người khác ngộ, ai muốn học 

tôi đều tặng, quý vị học đi, tôi không học. Thời gian của tôi đã hết, không học nữa, tôi chỉ 

học  Kinh  Vô  Lượng Thọ, chỉ  niệm  Phật  A  Di  Đà,  một  phương  hướng, một  mục  tiêu. Mục 

tiêu của tôi là về thế giới Cực Lạc, thân cận Phật A Di Đà. 

Bên dưới “Nhất sắc thuần bạch”, đây là tâm Phật chúng sanh tam vô sai biệt_nhất sắc 

thuần  bạch,  đoạn  này  là  nói  núi  tu  di.  Nói  đến  núi  tuyết,  đại  tuyết  sơn  trên  trái  đất  này,  ý 

nghĩa biểu pháp của nó. 

Bên dưới giải thích đoạn nhỏ thứ hai: “Nhẫn nhục như đất, tất cả đều bình đẳng”. Lấy đại 

địa ví cho nhẫn nhục bình đẳng. Bình đẳng tức rời các phân biệt, có phân biệt là không bình 

đẳng, có ý niệm tự tư tâm sẽ không thanh tịnh, bị ô nhiễm. Thế nên tham sân si mạn nghi là 

nhiễm  ô,  những  thứ  này  không  sạch  sẽ,  tâm  thanh  tịnh  của  chúng  ta  bị  nó  làm  ô  nhiễm. 

Chúng ta muốn khôi phục tâm thanh tịnh, tất nhiên phải đoạn trừ tham sân si mạn nghi, tâm 

khôi phục lại sự thanh tịnh. 

Trong tâm có phân biệt tức là không bình đẳng, nên biết tự tánh là thanh tịnh bình đẳng 

giác. Trên đề kinh này nói: Thanh tịnh bình đẳng giác. Chân tâm, chân tâm của chúng ta vốn 

là như vậy. Học Phật không gì khác, chính là khôi phục thanh tịnh bình đẳng giác của chính 

mình, giác sẽ không mê, không còn mê hoặc. Nhưng khôi phục cũng có thứ tự, đầu tiên nhất 

định phải khôi phục thanh tịnh. Sau khi khôi phục thanh tịnh, nhất định phải khôi phục bình 

đẳng, sau đó tự nhiên đại triệt đại ngộ. 

Nếu thật sự muốn khôi phục, cần thiết phải buông bỏ dục vọng, đối với dục vọng cuộc 

đời phải hạ xuống mức độ thấp nhất. Quý vị xem Đức Phật, dục vọng cuộc sống của ngài, tất 

cả tài sản của ngài là ba y một bát, tối ngủ dưới gốc cây, ngày ăn một bữa. Đây là phương 

thức sống của ngài, suốt đời không thay đổi. Lúc ngài niết bàn ngay trong rừng cây, không 

804  Tập 450 



phải trong phòng, ở bên ngoài! Suốt đời ngài không kiến lập đạo tràng, cũng không làm nhà 

tranh. 

Phật giáo truyền đến Trung quốc, thật sự những bậc cổ đức tu hành, hầu như toàn là ở 

nhà tranh. Rất ít có bậc cổ sư nào chưa từng ở nhà tranh, họ lúc trẻ tu hành đều ở nhà tranh. 

Nhà tranh tự mình làm, rất đơn giản. Lên núi chặt vài gốc cây làm cột đở, ở trên lợp ít tranh 

cỏ, vô cùng đơn giản, tuyệt đối không cầu xa hoa. Như vậy tâm sẽ định, không có dục vọng. 

Cuộc  sống  tinh  thần  là  nghiên  cứu  học  tập  kinh  điển,  trong  công  việc  này  có  niềm  vui  vô 

cùng. Thật sự thưởng thức được pháp vị, đích thực như cổ nhân nói, quý vị muốn bỏ cũng 

không  được,  đối  với  nó  sinh  ra  vô  lượng  hoan  hỷ.  Khiến  chúng  ta  nghĩ  đến  niềm  vui  của 

Khổng  tử  và  Nhan  hồi,  niềm  vui  của  Khổng  tử,  Nhan  hồi  ở  đâu?  Vui  ở  trí  tuệ.  Phiền  não 

ngày một ít, trí tuệ ngày một tăng trưởng, như vậy an vui biết bao.      Trong lòng chỉ sanh trí 

tuệ, không sanh phiền não, như vậy sao không an vui được! Đây là điều chúng ta nên học tập. 

Tôi học Phật 60 năm nay, được sự giúp đở của thầy Phương Đông Mỹ, không có thầy thì 

tôi không biết được Phật pháp, không biết được những gì tốt đẹp. Lúc trẻ đã ngộ nhận, cho 

rằng đây là Tôn giáo, tưởng rằng đây là mê tín, không hề có ý đến gần. Ở Đài Loan tôi theo 

thầy học triết học, nhờ thầy từ bi thương yêu. Tôi vốn là muốn đến trường dự thính môn của 

thầy,  không  ngờ  thầy  không  cho  tôi  đến  trường.  Hẹn  với  tôi,  chủ  nhật  hàng  tuần  đến  nhà, 

thầy dạy cho tôi một bài học hai tiếng, một tuần hai tiếng. Học sinh chỉ mình tôi, nơi bàn tròn 

trong phòng khách nhỏ ở nhà thầy. Thầy  giảng cho tôi một bộ triết học khái luận, mục sau 

cùng là triết học kinh Phật, nói quá rốt ráo. 

Khi đề cập đến danh từ này, tôi cảm thấy rất ngạc nhiên. Tôi nói, Phật giáo là Tôn giáo, là 

mê tín. Trong tôn giáo, thông thường người ta gọi Phật giáo là đa thần giáo_Đa là lễ lạy tất 

cả. Đa thần giáo trong Tôn giáo, gọi là Tôn giáo cấp thấp, Tôn giáo cấp cao chỉ lạy một vị 

thần. Người khác rất coi thường, sao nó lại có triết học? Thầy Phương nói: Anh còn trẻ nên 

không biết, Phật Thích Ca là nhà triết học vĩ đại nhất trên toàn thế giới, triết học kinh Phật là 

đỉnh cao nhất của triết học trên toàn thế giới, học Phật là hưởng thụ cao nhất của đời người. 

Tốt như vậy ư! Xưa nay tôi chưa từng nghe đến, tôi nhập môn  học Phật chính là như vậy. 

Sau khi nhập môn, lại có nhân duyên gặp được Chương Gia đại sư. Nền móng học Phật của 

tôi là nhờ Chương Gia đại sư đặt để, đại sư dạy tôi ba năm. Cũng giống như học với Thầy 

Phương vậy, mỗi tuần học hai tiếng, nhân duyên này có thể gặp không thể cầu. Không có căn 

bản này, tôi gặp được thầy Lý cũng vô dụng. 

Sau khi Chương Gia đại sư viên tịch, một năm sau tôi quen thầy Lý, thầy Lý khuyên tôi 

học giáo nghiên cứu kinh điển. Điều này tôi rất thích, đây là Chương Gia đại sư dạy tôi. Ngài 

khuyên tôi xuất gia, khuyên tôi học Phật Thích Ca Mâu Ni. Tôi biết Đức Thế Tôn là nhà giáo 

dục xã hội, thân phận của ngài là người làm công tác giáo dục xã hội tình nguyện. Ngài dạy 

học không nhận học phí, không phân biệt, chỉ hỏi đến học. Chỉ cần quý vị thích, bằng lòng 

học, ngài đều hoan hỷ dạy quý vị. Tâm bình đẳng, không có phân biệt, không có chấp trước. 

Tập 450  805 



Thầy  giáo  tốt  như  vậy,  đến  đâu  để  tìm!  Thế  nên  chúng  ta  mới  nhận  rõ  diện  mạo  của  Phật 

giáo. 

Nói  Phật  giáo  là  Tôn  giáo  thì  sao?  Quý  vị  phải  hiểu  hai  chữ  Tôn  giáo  này  nói  như  thế 

nào, nghĩa là gì, chúng ta đều sơ suất đối với vấn đề này. Thầy dạy chúng ta nên tra từ điển 

xem, hai chữ Tôn giáo này nói gì? Chúng tôi tra xong đến trình với thầy. 

Tông có rất nhiều nghĩa, nó có ba nghĩa chính. Thứ nhất là chủ yếu, thứ hai là quan trong, 

thứ ba là tôn sùng. Giáo là giáo dục, dạy học, giáo hóa. Nối hai chữ Tôn giáo lại, lập tức hoát 

nhiên đại ngộ, thì ra Tôn giáo là giáo dục chủ yếu, dạy học quan trọng, và giáo hóa tôn sùng, 

như vậy là hoàn toàn rõ ràng. Trước đây đã giải thích sai danh từ này, như vậy mới khâm 

phục các bậc tổ sư, đối với các Tôn giáo đều thêm vào chữ Tôn_Tôn giáo. Trong dạy học, 

danh xưng này thật sự có thể nói là tôn sùng đến chí cao vô thượng. 

Nó  phải  chăng  là  giáo  dục  chủ  yếu?  Đúng  vậy,  vì  sao?  Vì  nó  có  thể  giúp  quý  vị  thành 

thánh  thành  hiền, nó  có thể  giúp quý vị  thành  Phật  thành  Bồ Tát. Đây  không phải  dạy  học 

chủ yếu, vậy còn gì chủ yếu nữa chăng? Nó là giáo dục phổ thế, đây là đối với một số người, 

đối với đại chúng xã hội, người người đều nên học. 

Nhà  Phật  là  Thập  thiện  nghiệp  đạo, quý vị xem  Kinh  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo  ở  trước, 

nếu  là  bản  hoàn  chỉnh,  thì  trong  Đại  Tạng  Kinh  có.  Ở  trước  có  một  bài  “Thượng  Dụ”  của 

hoàng đế Ung Chính, nó giống như một lời tựa vậy. Hoàng đế Ung Chính tôn sùng, nếu xã 

hội  đại  chúng,  người  người  đều  học  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo,  như  vậy  thiên  hạ  được  thái 

bình, hoàng đế không có việc làm, rất nhàn hạ, giáo dục này quan trọng biết mấy! 

Giáo dục phổ thế của Nho gíao, hiện nay chúng ta đề cập đến Đệ Tử Quy. Giáo dục phổ 

thế của Đạo giáo là Thái Thượng Cảm Ứng Thiên. Giáo dục phổ thế của Phật giáo là Thập 

Thiện Nghiệp Đạo. Ngày xưa ba bài học này không ai không nói, không ai không siêng năng 

học tập. Nó không phải nói, không phải thuộc, không phải đọc, mà là phải làm được. Chính 

là một chuẩn mực của ngôn ngữ tạo tác, khởi tâm động niệm trong cuộc sống hằng ngày, mỗi 

người đều phải tuân thủ. 

Quý vị xem mấy ngàn năm lịch sử, nền trị an lâu dài, thái bình thịnh thế từ đâu mà có? 

Từ nền giáo dục này hình thành nên. Thế nên giáo dục Tôn giáo ngày xưa, chính hoàng đế 

chủ quản. Giáo dục của Nho gíao giao cho tể tướng, bên dưới có bộ giáo dục_Lúc đó không 

gọi là bộ giáo dục, gọi là lễ bộ, lễ bộ thượng thư chính là bộ trưởng giáo dục. Nho giaos do tể 

tướng quản lý, Phật và Đạo do Hoàng đế quản lý. Về sau như Hồi giáo truyền vào Trung 

quốc, đạo Cơ đốc lúc đó gọi là Kinh giáo, đều truyền đến vào thời nhà Đường. Tất cả đều do 

hoàng đế quản lý, hoàng đế bình đẳng, lấy tâm bình đẳng đối đãi với đạo Cơ đốc, đạo Hồi. 

Tôi đi qua chùa Thanh Chân ở Bắc Kinh, đạo tràng của đạo Hồi, kiến trúc rất giống Phật 

giáo, theo hình thức cung điện. Trên bức hoành là “Sắc Kiến”, do hoàng đế hạ lệnh kiến lập, 

806  Tập 450 



tức quốc gia xây dựng. Ngày xưa các vị đế vương nhận ra sự quan trọng của giáo dục, đẩy 

mạnh nền giáo dục này khiến thiên hạ thái bình, vì sao?  Vì người người đều được dạy tốt. 

Mọi người đều là người tốt, nên những việc họ làm đều là việc tốt. 

Nếu  chư  vị  quan  sát  tượng  tận, ngày  xưa  360  nghề, nghề  nào  an  vui  nhất,  khiến  người 

hâm mộ nhất? Nói để quý vị biết, làm quan. Làm quan địa vị rất cao, đãi ngộ cũng không tệ, 

nhưng không có việc làm, vì sao? Vì không có án để xử lý. Một tháng có một hai vụ án là đã 

nhiều, không  có  người  phạm  pháp, không  ai  làm  việc xấu, đây  là  do nguyên  nhân gì?  Nền 

giáo dục quá tốt, trong công đức này đích thực giáo dục Tôn giáo là chủ yếu, quả thật là một 

nền giáo dục chủ yếu, giáo dục con người thật tốt. Mọi người đều học, hoàng đế cũng học, 

ông không học làm sao biết là hay? Thế nên ông cũng học, những người làm quan cũng học. 

Phát sinh tranh chấp giữa người và người, nếu kiện lên quan, quan phủ vừa vừa gặp bèn 

nói: Phu tử nói gì, Phật Bồ Tát đã nói ra sao, quý vị không thấy hổ thẹn sao còn tranh chấp? 

Giải quyết ngay lập tức, tức giải hòa, không còn tương tranh, hai bên nhường nhau, vấn đề 

lập tức  được  giải  quyết. Quả  đúng là bảo, Nho  Thích  Đạo  là  tam  bảo, Nho  Thích Đạo  đều 

dạy chúng ta nhẫn nhục. 

Trong hành môn, nhẫn vô cùng quan trọng, nếu không nhẫn được thì đạo nghiệp không 

thể tăng trưởng, vì sao? Vì cảnh giới phải nâng cao mới được định, nhẫn nhục là phương tiện 

trước của tu định. Quý vị không nhẫn nhục, làm sao có định? Không có định, làm gì có trí 

tuệ? Không những Phật pháp coi trọng nhẫn nhục, Nho gíao coi trọng, Đạo giáo càng không 

cần  phải  nói.  Thánh  nhân  của  tam  giáo  đều  dạy  chúng  ta  nhẫn  nhục,  nhẫn  được  tâm  mới 

thanh tịnh, tâm mới không dao động. Thế nên dùng đại địa để ví với nhẫn nhục. 

Quý vị thấy, đất bình đẳng biết bao. Quý vị lấy nước hoa danh quý đổ trên đất, nó đều 

tiếp thu. Phân đổ trên đất, nó cũng tiếp nhận, không có phân biệt. Không hề nói thứ này tốt 

tôi cần, không tốt tôi không cần, không có như vậy, tiếp thu tất cả. Đây là dạy chúng ta dùng 

tâm bình đẳng để đối nhân tiếp vật, đối đãi tất cả mọi người, tâm phải bình đẳng. Tâm bình 

đẳng chính là đạo, tâm bình đẳng chính là chân tâm. Tâm bình đẳng tức không có phân biệt, 

có phân biệt tức không bình đẳng. Có tham vọng cá nhân trong đó tức không sạch sẽ, không 

thanh tịnh. 

Vãng  Sanh  Luận,  Thích  Tâm  Luận  Vô  Phân  Biệt  nói,  tức  giải  thích  tâm  vô  phân  biệt. 

Nghiệp là tạo tác, khởi tâm động niệm là tâm nghiệp, chính là ý. Giải thích điều này: “Như 

địa phụ hạ, vô khinh trọng chi thù”. Thù là bất đồng, sai biệt_không có sai biệt, giống như đất 

vậy. 

Bên  dưới  giải  thích:  “Đại  địa  tải  vật, trọng  giả  khinh  giả  đồng  nhất  phụ  hạ,  vô  sở  giản 

trạch”.  Nó  không  có  phân  biệt,  “vô  hữu  phân  biệt”.  Giống  như  quẻ  càn  trong  Dịch  Kinh, 

chính là nói về đất, “hậu đức tải vật”. Hậu đức là gì? Đức dày nhất chính là nhẫn nhục, chính 

Tập 450  807 



là  bình  đẳng.  Đất  biểu  hiện  ra  chính  là  bình  đẳng,  nhẫn  nhục.  Chúng  ta  phải  học  nó,  học 

giống như đất vậy, có thể nhẫn, có thể nhẫn một cách bình đẳng. Ví như đức nhẫn nhục của 

Bồ  Tát,  xa  rời  tất  cả  phân  biệt  bỉ  ngã,  ân  oán,  nghịch  thuận.  Chúng  ta  học  được  như  vậy 

chăng? 

Mặt trái của nhẫn nhục là ngạo mạn, tự mình luôn cho rằng cao hơn người khác một bậc. 

Nên biết, ngạo mạn là sanh câu phiền não, không phải quý vị học được trong đời này, là tập 

khí đời đời kiếp kiếp trong quá khứ mang lại. Đức Phật nói càng thâm sâu hơn, ba độc phiền 

não tham sân si này, từ khi bắt đầu có cái ta, thì đã mang lại phiền não này rồi. 

Pháp tướng tông nói rất thấu triệt, nói nguyên khởi của vũ trụ, nguyên khởi của vạn vật, 

nguyên khởi của cái ta, ta từ đâu đến, tất cả đều là tự tánh biến hiện ra. Tự tánh là bản thể của 

vạn vậy, bao gồm tự thân chúng ta. Trong tông môn thường nói: “Bản lai diện mục khi cha 

mẹ chưa sanh ra”, đó là gì? Là tự tánh. Bản lai diện mục là Phật, không phải gì khác, thế nên 

Đức Phật nói: Tất cả chúng sanh vốn là Phật, bản lai diện mục của quý vị là Phật, Phật sao lại 

biến thành như vậy? Vì mê muội, một niệm bất giác mà có vô minh. Đây là quý vị bắt đầu 

mê, rất khó nói, không nói ra được, làm gì có bắt đầu? 

Nhà Phật nói vô minh, ở trước thêm vào chữ vô thỉ_vô thỉ vô minh. Một niệm bất giác 

mà có vô minh, vô minh này gọi là vô thỉ vô minh, vô thỉ là gì? Không có bắt đầu, đó là gì? 

Không có bắt đầu là giả, không phải thật, không có bắt đầu sao lại có hiện tượng này? 

Trong Kinh Lăng Nghiêm, tôn giả Phú Lâu Na đã đưa ra vấn đề này để thỉnh giáo Đức 

Thế Tôn. Vô thỉ vô minh từ đâu mà có? Đây quả thật gọi là truy cứu triệt để nguồn gốc, vì tất 

cả pháp, mười pháp giới y chánh trang nghiêm đều là từ vô minh biến hiện ra. Vô minh này 

bắt  đầu  từ  đâu  mà  có?  Đức  Phật  dạy,  nó  không  có  nguyên  nhân,  nó  không  có  chổ  đến, nó 

không có chổ đi. Nghe không hiểu, sau cùng Phật đưa ra một ví dụ, ngài kể câu chuyện: Diễn 

Nhược Đạt Đa Mê Đầu Nhẫn Ảnh, câu chuyện này chúng ta nghe là hiểu ngay, vì sao? Lúc 

nhỏ chúng ta có, lúc nhỏ đi học, khi chúng tôi đi học là thời kỳ kháng chiến. Thời kỳ kháng 

chiến,  mấy  lớp  lớn  của  học  sinh  tiểu  học,  lớp  5  lớp  6  đã  học  lớp  quân  sự,  đó  là  lớp  huấn 

luyện trong thời kỳ cấp thiết nhất. Sáng sớm đi học, thầy giáo thường cử hành tập hợp khẩn 

cấp,  một  tiếng  còi  thổi  lên,  ba  phút  sau  phải  tập  hợp  đông  đủ  tại  thao  trường.  Phục  trang 

chỉnh tề, đồng phục và mũ đều đội nghiêm chỉnh, áo mũ đều xong hết. Có hiện tượng này, có 

học sinh gấp gáp tìm mũ của mình, hỏi bạn: Có thấy mũ của tôi không? Bạn chỉ: không phải 

bạn đội trên đầu đó sao? Quên là mình đã đội trên đầu, đội trên đầu lại lật đật đi tìm, ví dụ 

này rất hay! Quý vị nói, họ mê như vậy là có từ khi nào? Không có. Áo quần mang rất chỉnh 

tề, không có chuyện gì, chỉ là nhất niệm bất giác, một niệm bất giác liền trở thành lúng túng 

như vậy. 

Đức  Phật  đưa ra ví dụ này  rất  hay, khiến  chúng  ta  biết  được, vô  minh không  phải  thật, 

nên gọi là vô thỉ, nó không có bắt đầu. Có bắt đầu, nó liền có kết quả, không có bắt đầu thì 

808  Tập 450 



không có kết quả. Thực tế mà nói, cho đến khi đọc được, xem được Bồ Tát Xứ Thai Kinh, 

qua đoạn đối thoại của đức Thế Tôn và Bồ Tát Di Lặc, mới hoàn toàn hiểu được. Nhất niệm 

bất giác đó, ngày nay khoa học gọi là hiện tượng dao động. Quý vị nhất định phải biết, hiện 

tượng dao động này, tần suất dao động này khởi lên, nó lập tức dừng lại. Dao động thứ hai là 

thứ hai, không phải cái thứ nhất, nên nó là giả không phải thật, đây gọi là gì? “Bất đoạn chi 

vô”, nó đích thực là vô. Vì dao động này khởi lên, quí vị sai! Quý vị đang mê ở trong đó, cho 

rằng có thật. Đây là xuất hiện A lại da, A lại da là vọng tâm, hoàn toàn là giả, ý giống như 

nhận hình ảnh trong khi mê vậy. Nhưng sao? Nhưng họ bất giác, không có tự giác. Họ mê, 

càng mê càng sâu, tạo thành hiện tượng này, dù mê có sâu hơn nữa đều là một niệm. Nên đối 

với  vấn  đề  này  Phật  giảng  giải  thâm  sâu  hơn,  ngài  không  nói  quá  khứ,  không  nói  vị  lai. 

Không có quá khứ, vị lai, chỉ ngay bây giờ, vấn đề này  mới thật sự giải quyết. Quý vị vừa 

giác, hiện tượng dao động này lập tức khôi phục bình thường, không có quá khứ, vị lai. Quá 

khứ, vị lai là giả tướng khi mê. 

Chúng ta học Bách Pháp Minh Môn, khi mới học Phật đều học qua sách này, là nhập môn 

của Pháp tướng tông. Thời gian và không gian nó đều sắp ở đâu? Sắp trong 24 bất tương ưng 

hành pháp. Thời phân ngày nay nói là thời gian, thời gian là gì? Phương phân, phương là nói 

không gian. Thời gian không gian đều thuộc bất tương ưng hành pháp, bất tương ưng hành 

pháp,  nói  như  cách  nói  hiện  nay  chính  là  khái  niệm  trừu  tượng.  Là  trong  khái  niệm  trừu 

tượng sanh ra, nhất định không có sự thật, là giả! Điều này không dể hiểu, nhưng nó là chân 

tướng sự thật, nên một niệm giác lập tức khôi phục, hiện tượng dao động không còn. Hiện 

tượng dao động là nghiệp tướng của A lại da, khoa học gọi nó là năng lượng, nên năng lượng 

sinh  ra  từ  trong  hiện  tượng  dao  động,  không  có  dao  động  là  không  có  năng  lượng.  Nhưng 

năng lượng vẫn là từ trong tự tánh biến hiện ra, nên tự tánh thật không thể nghĩ bàn!      Năng 

sanh vạn pháp, năng sanh năng hiện, A lại da năng biến. Năng sanh, năng hiện, năng biến là 

căn bản của nó, đều là chân như tự tánh. Nhưng trong chân như tự tánh, nó không phải là gì 

cả, ba loại hiện tượng đều không có. Thế nên khoa học, triết học đối với nó cũng không có 

cách nào, làm sao biết có? Đức Phật nói: “Chỉ có chứng được mới biết”. Khi quý vị chứng 

được sẽ hoàn toàn biết được, làm sao để chứng? Buông bỏ, buông bỏ khởi tâm động niệm, 

buông bỏ phân biệt, buông bỏ chấp trước liền chứng được, chúng ta sẽ hiểu được. 

Khoa  học,  triết  học  vì  sao  không  thể  chứng  được?  Các  nhà  khoa  học  và  triết  học  chưa 

buông bỏ khởi tâm động niệm, chưa buông bỏ phân biệt chấp trước. Vì vậy họ chỉ thấy được 

A lại da, không thấy được tự tánh, đạo lý chính là ở đây. Nếu họ thật sự buông bỏ khởi tâm 

động niệm, phân biệt chấp trước, các nhà khoa học liền thành Phật. Họ có thể làm thí nghiệm 

buông thử xem, buông bỏ xem phải chăng có thể thành Phật? Buông bỏ thật sự thành Phật. 

Nên cảnh giới vi tế như vậy, tam tế tướng của A lại da, Phật nói bát địa, cao hơn là cửu địa, 

thập địa, đẳng giác, diệu giác. Năm địa vị này họ thấy được một cách rõ ràng, công phu thiền 

định đó quả thật thâm sâu. 51 địa vị Bồ Tát, năm địa vị cao nhất họ nhìn thấy, họ không cần 

máy móc khoa học, cũng không cần dùng toán học cao siêu, họ ở trong định nhìn thấy được. 

Tập 450  809 



Tiểu định, định của A la hán, có thể thấy được luân hồi lục đạo, đó không phải giả. Trong 

định không có tầng không gian, nên nhìn lên trên có thể thấy được trời Phi Tưởng Phi Phi 

Tưởng Xứ, nhìn xuống dưới có thể thấy được 18 tầng địa ngục, có thể thấy được địa ngục A 

tỳ. Trong tam giới họ đều biết, họ đều thấu suốt. Năng lực từ đâu đến? Bản năng, năng lực 

này là mình vốn có, chỉ cần phá bỏ chướng ngại, năng lực liền khôi phục. 

Trong kinh nói, chỉ cần không chấp trước, không chấp trước đối với tất cả pháp thế xuất 

thế gian, vì sao? Xuất thế gian pháp, Phật pháp cũng là giả, không phải thật. Kinh Kim Cang 

nói  rất  hay:  “Pháp  còn  phải  bỏ,  huống  gì  phi  pháp”.  Trong  tự  tánh  làm  gì  có  Phật  pháp? 

Không có. Phật pháp từ đâu mà có? Phật pháp đến từ pháp thế gian, vì người thế gian mê, 

nên Phật dùng phương pháp giúp họ giác ngộ, pháp giúp quý vị giác ngộ gọi là Phật pháp. 

Khi  quý  vị  giác  ngộ,  giác  ngộ  rồi  thì  không  dùng  nữa,  cũng  như  chúng  ta  có  bệnh  mới  có 

thuốc vậy, bệnh lành thì thuốc cũng không còn. Làm gì có thuốc? Do có bệnh mới có thuốc, 

không  có  bệnh  sẽ  không  có  thuốc.  Quý  vị  có  mê  hoặc  mới  có  Phật  pháp,  ngộ  rồi  thì  Phật 

pháp cũng không còn, nên phải hiểu đạo lý này. Tâm thanh tịnh mới thật sự đạt được. 

A la hán được tâm thanh tịnh, Bồ Tát được tâm bình đẳng, Phật đại triệt đại ngộ. Giác là 

đại giác, đại triệt đại ngộ. Nên thanh tịnh bình đẳng giác chính là Phật, Bồ Tát, A la hán, 

cũng là tam học giới định tuệ. Thanh tịnh là giới, bình đẳng là định, giác là tuệ_Tam học giới 

định tuệ. Cũng là tam bảo Phật pháp tăng, thanh tịnh là tăng bảo, bình đẳng là pháp bảo, giác 

là Phật bảo. Trên đề kinh này, ý nghĩa quả thật phong phú! 

Thế nên bộ kinh này quả đúng là tượng trưng cho tất cả các kinh, là tinh hoa của mọi kinh 

điển. Tu từ bộ kinh này có thể thành tựu viên mãn, an vui như vậy sao không thực hành? Nó 

bao hàm Kinh Hoa Nghiêm, nó cũng bao hàm Kinh Pháp Hoa, hiển mật đều ở trong đó, là 

kinh điển không thể nghĩ bàn. Cần phải tìm hiểu về nó, phải toàn tâm thâm nhập mới thật sự 

đạt được lợi ích. 

Trong Vãng Sanh Luận Chú nói rất hay, chúng ta tiếp tục xem bên dưới. “Thanh tịnh như 

thủy”. Bồ Tát thanh tịnh, giống như dòng nước trong sạch, có thể rửa sạch mọi thứ trần lao 

cấu nhiễm. Giác ngộ là đã buông bỏ, đây là ví dụ đã buông bỏ, vì sao không buông được? 

Chưa giác ngộ, không thấu triệt chân tướng sự thật, cho rằng những giả tướng này đều là thật. 

Đặc biệt tưởng rằng thế gian đều là giả, Phật pháp là thật, đây là hạng người nào? Tiểu thừa. 

Quý vị có năng lực ra khỏi lục đạo, nhưng không ra khỏi mười pháp giới. Khi nào biết Phật 

pháp cũng là giả, quý vị mới có thể ra khỏi mười pháp giới. 

Quý vị nhất định phải biết, trong tự tánh thanh tịnh tâm, ba loại hiện tượng đều không có. 

Khi nào buông bỏ, không còn tất cả ba loại hiện tượng này, liền trở về tự tánh, chứng được 

diệu giác. Trong ba loại hiện tượng này, hiện tượng vật chất là cái đầu tiên chúng ta phải bỏ. 

Thật sự  biết được  cái  giả  của  không gián  đoạn, hoặc  là dùng trong  kinh nói:  “bất  đoạn  chi 

vô”. Nó căn bản không có, nên chấp trước là sai, bao gồm thân thể này, thân thể là vật chất. 

810  Tập 450 



Khởi  tâm  động  niệm  là  hiện  tượng  tinh  thần,  tư  duy  tưởng  tượng  là  gì?  Thân  thể  đã  chết, 

nhưng nó vẫn tồn tại gọi là linh hồn. Thân có sanh tử, linh hồn không có sanh tử. 

Đài  Loan  xuất  bản  một  cuốn  sách:  Khải  Tát  Quân  Đoàn  Đông  Chinh  Trung  Quốc  Chi 

Mê, cuốn sách này do một người Trung quốc viết, ghi chép lại cuộc đàm thoại của người và 

quỷ. Quân đoàn La Mã là Khải Tát đại đế phái một đội quân hơn mười vạn người xâm lược 

Trung quốc, lúc đó hoàn toàn là đi bộ. Từ La Mã đi bộ đến Trung quốc, vô cùng gian nan, 

đến Trung quốc đánh trận mấy lần đều thua, sau đó toàn quân đều chết tại Trung quốc. Đội 

quân  quỷ  này  vẫn  chưa  giải  thể,  vẫn  chưa  giải  tán.  Những  linh  hồn  này  hiện  nay  vẫn  còn, 

nhập vào thân thể người khác và kể lại câu chuyện này, là thật không phải giả. Chứng minh 

điều gì? Linh hồn quân nhân chết cách đây 2100 năm, hiện nay vẫn vô cùng linh hoạt, họ rất 

khổ!  Được  Bồ  Tát  giúp đỡ, nên  cả  đội  quân  này  đều  quy  y.  Có  một  vị là  Lợi  Tân Bồ  Tát, 

thông thường chúng ta tưởng tưởng, có thể là hóa thân của Bồ Tát Quán Thế Âm. 

Bồ Tát nói với họ: Trung quốc không phải của quý vị, quý vị đến làm gì? Tôi đọc đến 

câu này có cảm xúc rất sâu sắc, đây chính là gì? Con người phải chấp nhận số mạng, số mạng 

có thì trước sau cũng có, số mạng không có dù cưỡng đoạt cũng không có. Trung quốc không 

phải của quý vị, trong số mạng của quý vị không có duyên với Trung quốc, nên quý vị đều 

chết ở Trung quốc. Điều này nhắc nhở chúng ta điều gì?  Những đất đai và tài nguyên dùng 

thủ  đoạn  chiến  tranh  đoạt  lấy,  vẫn  là  số  mạng  quý  vị  có,  số  mạng  không  có  thì  không  đạt 

được. Như vậy hà tất dùng chiến tranh, dùng thủ đoạn tàn khốc này? 

Hiện nay họ đều biết hối cải, dần dần hiểu rõ chân tướng sự thật, yêu cầu xây cho họ cái 

miếu. Họ có chỗ ở, có nơi để an thân lập mệnh tu hành. Cư sĩ Tề Tố Bình thật đã kiến lập cho 

họ một cái miếu ở An Túc, khoảng cuối năm này có thể hoàn công, nói rõ điều gì? Con người 

không có chết. Nếu con người không chết, sao có thể đắc tội với người? Đắc tội với người thì 

oan oan tương báo, đời đời kiếp kiếp không bao giờ dứt, quả là phiền phức! 

Nếu  hiểu  rõ  chân  tướng  sự  thật,  tuyệt  đối  không  đắc  tội  với  bất  cứ  ai.  Bị  uất  ức  cũng 

không sao, không kết thù với người. Chịu uất ức, tương lai tôi phải báo thù, đời sau của họ lại 

đến báo thù tôi, tôi muốn báo thù họ. Như vậy khổ biết bao, hai bên đều khổ. Sau khi hiểu 

được, đều bỏ qua tất cả, dù uất ức đến đâu cũng không sao, thấy quá rõ! 

Chương Gia đại sư nói nhìn thấu, quý vị sẽ buông bỏ. Thật buông bỏ mới nhất tâm niệm 

Phật, mới nắm chắc được chuyện vãng sanh. Ở thế gian này, người nào có ân với tôi đều phải 

báo,  có oán với tôi đều bỏ qua, hóa giải tất cả. Họ có oán với tôi, tôi không có oán với họ, ở 

đây tôi không có. Chúng ta nên hóa giải oán kết như thế nào, báo ân như thế nào? Tự mình 

tinh tấn tu hành, tu hành thành công, đem công đức này hồi hướng là cách báo ân thiết thực 

nhất, thật sự giải oan thích kết. Vì sao? Vì quý vị đã thành Phật. Thành Phật quan trọng, thân 

cận Phật A Di Đà quan trọng, vãng sanh thế giới Cực Lạc quan trọng, những ân ân oán oán 

Tập 450  811 



này  không  quan  trọng,  giữ  mãi  những  điều  này  để  làm  gì?  Thế  nên  cần  phải  buông  xả, 

đâyđều thuộc nhẫn nhục ba la mật. 

“Bồ Tát thanh tịnh, do như tịnh thủy”, mới có thể rửa sạch tất cả trần lao, nghĩa là tập khí 

phiền não, “tẩy chư trần cấu”. “Xí thạnh như hỏa, thiêu phiền não tân”, ở sau có giải thích. 

Hỏa  ví như  trí tuệ, tân tượng trưng cho phiền não. Trí  tuệ  Bồ Tát  mạnh  mẽ  sắc  bén, giống 

như ngọn lửa mãnh liệt, đốt cháy tất cả phiền não. 

“Như hỏa thiêu tân”, giống như lửa đốt cháy tất cả củi, nên cầu trí tuệ rất quan trọng. Trí 

tuệ  đến  từ  tâm  thanh  tịnh,  tâm  thanh  tịnh  đạt  được  từ  nhẫn  nhục.  Vậy  nên  không  có  nhẫn 

nhục, tâm sẽ không thanh tịnh, tâm không thanh tịnh, vĩnh viễn không có trí tuệ. Sau đó mới 

biết được, nhẫn nhục vô cùng quan trọng đối với người học Phật chúng ta! 

Trong lục ba la mật có hai loại quan trọng nhất, thứ nhất là bố thí, bố thí là gì? Buông bỏ, 

nếu không buông được thì không thể trì giới. Ngày nay người học Phật rất nhiều, Phật tử tại 

gia không thực hành được Thập thiện nghiệp đạo, xuất gia không hành trì được luật Sa di, vì 

sao? Phải nghĩ đến nguyên nhân này. 

Vì sao cổ nhân có thể làm được, còn hiện nay chúng ta không làm được? Không chịu bố 

thí, không chịu buông bỏ, nên không làm được. Công đức bố thí quả thật không thể nghĩ bàn. 

Bố thí được, nhưng không thể nhẫn nhục, chỉ có thể tu phước báo thế gian, không thành tựu 

được công đức. Thế nên nhẫn nhục có thể đem phước báo bố thí biến thành công đức, như 

vậy rất lợi ích. Phước báo không thể ra khỏi tam giới, công đức siêu việt tam giới! Quý vị cần 

công đức hay cần phước báo? Phải hiểu đạo lý này. 

Lương  Võ  Đế  là  một  vị  đại  đức hộ trì  Phật pháp nhiệt  tâm  nhất  trong thời  cổ đại. Ông 

dùng địa vị quốc vương, lấy sức mạnh quốc gia để hộ trì Phật pháp. Kiến tạo tự viện đạo 

tràng, trong  Truyện ký nói ông xây  dựng  480 ngôi, độ  mấy  mươi  vạn người xuất gia, Phật 

pháp rất hưng thịnh, tự cho rằng công đức của mình rất lớn. 

Khi tổ sư Đạt Ma đến Trung quốc gặp ông, ông ta vô cùng hoan hỷ thỉnh giáo tổ sư: Suốt 

cuộc đời ông làm những việc này công đức này có lớn chăng? Có bao nhiêu công đức? Tổ sư 

Đạt Ma nói: Không có chút công đức nào. Ông ta nghe nói vậy quả thật không vui, liền tiễn 

khách, về sau không gặp nữa. Thế nên Lương Vũ Đế không vãng sanh, chưa được chứng quả, 

nguyên nhân là gì? Không có công đức nhẫn nhục. Tán thán ông ta thích, nói ông ta không có 

công đức liền nổi giận, ông ta không thể khiêm tốn hỏi thử vì sao không có công đức? Công 

đức rốt cuộc là gì? Ông ta không hỏi, nếu hỏi tiếp, nhất định Tổ sư nói cho ông ta một cách 

rõ ràng. Một câu nói nghe không lọt tai, lập tức trở mặt tiễn khách. 

Tổ sư Đạt Ma đến Thiếu Lâm Tự diện bích 9 năm mới gặp được Huệ Khả. Ngài Huệ Khả 


quả thật hiếm có, ở trong hội của Tổ sư ngài đại triệt đại ngộ, trở thành vị tổ sư đời thứ hai 

của Thiền tông. Không nhẫn nhục làm sao được? Thế nên suốt đời Lương Võ Đế tu là phước 

812  Tập 450 



báo thế gian, cùng lắm là đi về đâu? Trời đao lợi, như vậy là cao nhất. Lên trên nữa, lên trên 

nữa nhất định phải có chút định công. Trời dạ ma có vị đáo định, ông không tu. 

Sau  khi  thấy  những  trường  hợp  này  chúng  ta  mới  biết,  hiểu  được  phương  pháp  tu  học, 

hiểu  được  sự  quan  trọng  của  lục  ba  la  mật.  Không  bố  thí  thì  giới  không  thanh  tịnh,  không 

cách nào trì giới được. Trì giới là gì? Phải xả được, phải buông bỏ được. Khi trì giới rồi, phải 

tu nhẫn nhục, không tu nhẫn nhục giới luật đều là phước báo, phước báo thế gian. Trì giới rất 

thanh tịnh, trì giới một cách tinh nghiêm, nhưng thế nào? Ngạo mạn, coi thường người không 

trì giới, như vậy chính là không có nhẫn nhục ba la mật. 

Chúng ta vừa thấy, họ giới luật thanh tịnh, họ là tu thiện thế gian, thuộc về thập thiện của 

thế gian, được quả báo nhỏ của nhân thiên. Tức là dù tu giỏi đến đâu, cũng chỉ giới hạn ở cõi 

trời đao lợi, không đến được Da ma thiên. Dạ ma thiên phải có chút định công_Vị đáo định. 

Đã từng tu định có chút công phu, nhưng cảnh giới của định chưa hiện tiền, lên cao thêm đều 

nhờ vào thiền định. 

Thiền định tu thành đạt được sơ thiền, họ không còn ở cõi dục giới, mà đến cõi sắc giới, 

sắc giới sơ thiền thiên, nhị thiền, tam thiền, tứ thiền, tầng này cao hơn tầng kia. Lên trên toàn 

là tu định, trong định tự nhiên có thượng phẩm thập thiện, tự nhiên có giới luật gọi là định 

cộng giới, sau khi khai ngộ gọi là đạo cộng giới. Đạo cộng định, tầng lớp này rất cao, ít nhất 

là trên tiểu thừa sơ quả, đại thừa Kinh Hoa Nghiêm nói là sơ tín vị trở lên. Chúng ta ngày nay 

đến sơ tín vị cũng không đạt được, vì sao? Sơ tín đã đoạn 88 phẩm kiến hoặc của tam giới. 

Ngày nay người xuất gia và cư sĩ tại gia, mấy người đoạn tận 88 phẩm kiến hoặc trong 

tam giới? Không có. Đoạn tận mới nhập môn, nhập môn đại thừa. Tiểu thừa là chứng sơ quả 

Tu đà hoàn, ngang bằng với cảnh giới ly tứ tướng của nửa bộ trước trong Kinh Kim Cang. 

Quý vị muốn hỏi Tu đà hoàn, hỏi Bồ Tát sơ tín vị, họ đã phá tứ tướng: “Vô ngã tướng, vô 

nhân tướng, vô chúng sanh tướng, vô thọ giả tướng”. Những điều này phải nói về lý, không 

phải nói tùy tiện, công phu chân thật! Học từ đâu? Từ trên hành môn để nói, nhất định từ Đệ 

Tử  Quy, Cảm  Ứng Thiên, Thập  Thiện  Nghiệp. Vì  sao ngày  nay  chúng  ta không  thực  hành 

được Thập Thiện Nghiệp? Không có cơ sở của Đệ Tử Quy và Cảm Ứng Thiên, lại không học 

tiểu thừa. 

Từ sau thời Tùy Đường không còn học tiểu thừa, dùng Nho Đạo thay thế tiểu thừa, như 

vậy  không  học  Nho  và  Đạo  sao  được?  Nho  Đạo  quan  trọng  nhất  là  học  Đệ  Tử  Quy,  Cảm 

Ứng Thiên. Phải đem Đệ Tử Quy và Cảm Ứng Thiên biến thành cuộc sống của mình, khởi 

tâm  động  niệm  đều  căn  cứ  vào  đó  không  được  trái.  Có  cơ  sở  này  rồi  thì  tu  Thập  Thiện 

Nghiệp Đạo không khó, dể hơn nhiều. Cổ nhân làm được, ngày nay chúng ta cũng làm được, 

ngày nay làm không được là do tu học sơ sài, không học theo thứ lớp. 

Tập 450  813 



Người nào học Phật bắt đầu từ Đệ Tử Quy? Nói với chư vị, Cổ nhân bắt đầu như thế, chỉ 

có người trong thời hiện đại này đã bỏ quên, đây là điều chúng ta không thể không biết. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

 

 

Tập 475 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:03.07.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải, trang 600 hàng thứ năm, bắt đầu xem câu sau cùng của kinh văn. “Sí thạnh 

như hỏa, thiêu phiền não tân”, bắt đầu xem từ câu này. Bên dưới là chú giải: 

Hỏa ví như trí tuệ, tân tượng trưng cho phiền não, tân là củi. Lửa trí tuệ có thể đốt cháy 

phiền não, tượng trưng cho ý này. Trí tuệ Bồ Tát mãnh liệt sắc bén, rực cháy như lửa, đoạn 

trừ phiền não, như lửa đốt cháy củi, đây là giải thích câu trên. Thế nên trí tuệ quan trọng hơn 

bất cứ điều gì trong cuộc đời. Ngày nay trên địa cầu xảy ra nhiều vấn đề, xã hội động loạn, 

địa cầu thiên tai quá nhiều, vấn đề căn bản chính là trí tuệ và tri thức. Hiện nay con người đều 

cầu trri thức, tri thức đến từ bên ngoài. Bậc cổ nhân của Trung quốc và Ấn độ cầu là trí tuệ, 

trí tuệ xuất phát từ nội tâm, hai vấn đề này khác nhau. Tuệ từ đâu đến? Tuệ sanh ra từ định, 

định chính là tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng. Nếu tâm thật sự có thể thanh tịnh bình đẳng, trí 

tuệ liền sanh khởi, nên nó không phải bên ngoài đến. 

Những tri thức học được bên ngoài, tất cả đều biến thành trí tuệ, gọi là hậu đắc trí. Nếu 

không có tuệ, không có định, dù quý vị có học rộng hiểu nhiều cũng không liên quan đến trí 

tuệ. Tri thức có thể phát hiện ra vấn đề, nhưng không thể giải quyết vấn đề, chỉ có trí tuệ mới 

giải quyết được vấn đề mà không để lại di chứng về sau, có thể giải quyết triệt để mọi vấn đề. 

814  Tập 450 



Ở phương đông, khu vực Châu Á này, mấy ngàn năm nay, từ đời này qua đời khác đều 

tuân thủ phương pháp này, đặc biệt là Trung quốc, không xảy ra những động loạn quá lớn. 

Trong ghi chép của lịch sử, người nước ngoài học lịch sử Trung quốc, không ai không khâm 

phục. Một đất nước lớn như vậy, nhiều dân tộc như vậy, lịch sử dài như vậy, quốc gia thống 

nhất mà không giải thể, đây là một kỳ tích đầu tiên. Kỳ tích thứ hai là nền trị an lâu dài cả 

mấy ngàn năm nay. Thế nên có một số người nước ngoài hỏi, rốt cuộc là vì sao, vì sao họ có 

thể làm được? Đây là lý tưởng chung của nhân loại, họ không làm được, nhưng người xưa 

làm được. Đây là điều họ không ngờ đến, đây chính là sự khác nhau giữa trí tuệ và tri thức. 

Người  phương  tây  tìm  kiếm  tri  thức,  tri  thức  của  thế  kỷ  21  đang  bùng  nổ.  Bùng  nổ  tri 

thức là nhân, bùng nổ địa cầu là quả. Trí tuệ không bùng nổ, tri thức sẽ bùng nổ, đem đến 

phiền phức rất lớn. Thế nên khi chúng ta đã giác ngộ, liền quay đầu tìm trí tuệ, vấn đề thật sự 

được giải quyết. Trong đoạn kinh giải này, chúng ta sẽ thảo luận đến vấn đề này. 

Thế nên khai thị này quả thật rất hay, Bồ Tát tu hành chủ yếu chính là cầu trí tuệ. Giới là 

kỹ xảo giúp quý vị đạt định, định là đầu mối then chốt, từ định khai trí tuệ, trí tuệ mới là mục 

đích. Vị vậy người phương đông nói khai ngộ, ngộ tánh. 

Lúc chúng tôi còn nhỏ học tiểu học, thầy giáo quan sát học trò, vẫn rất coi trọng ngộ tánh. 

Em này có ngộ tánh chăng, có ngộ tánh phải đặc biệt quan tâm, giúp chúng trưởng thành, trở 

thành nhân tài. Ngộ tánh kém một chút, như vậy phải dạy chúng kỹ thuật, tương lai chúng có 

sở trường kỹ thuật làm năng lực mưu sinh. Người có ngộ tánh, sẽ nỗi bật từ trên học thuật, từ 

điển  tích  thánh  hiền,  từ  trong  kinh  điển  của  Chư  Phật  Bồ  Tát,  thật  sự  ngộ  nhập  cảnh  giới 

thánh hiền. 

Thế nên trí tuệ Bồ Tát mãnh liệt sắc bén, dùng “cháy rực như lửa” để làm ví dụ, giống 

như lửa cháy một cách mãnh liệt. Phiền não chính là củi, ném vào trong lửa liền bị đốt cháy. 

Trí  tuệ  có thể  hóa giải  phiền não, có thể chuyển  phiền  não thành  trí  tuệ, nói  như  hiện nay, 

chính là chuyển tri thức thành trí tuệ. Họ có năng lực này, nên có thể giải quyết vấn đề. 

Bên  dưới  kinh  văn  nói:  “Bất  trước  như  phong,  phong  tánh  lưu  hành”.  Tánh  chất  của 

phong là gì? Không cố định, gió là động. Nên Phật pháp nói vật chất, bản chất của vật chất là 

gì?  Bốn  hiện  tượng:  Đất  nước  gió  lửa, bốn  chữ  này  đều  là  ví  dụ.  Đất  là  gì?  Nó  là  một  thể 

cứng có thể nhìn thấy được, sờ mó được, đây gọi là đất. 

Nước  là  gì?  Nó  hàm  chứa  độ  ẩm,  hiện  nay  gọi  là  điện,  mang  theo  điện.  Nước  là  mang 

điện âm, lửa mang điện dương. Ngày xưa nói, lửa mang độ ấm, có độ ấm, có độ ẩm. Tính 

chất thứ tư, là nó động, nó không phải tịnh chỉ, dùng gió tượng trưng cho động. Gió là động, 

không  động  gió  sẽ  không  còn.  Hiện  nay  hiện  tượng  này,  các  nhà  vậy  lý  học  nghiên  cứu 

nguyên tử điện tử đã phát hiện, như người xưa nói, đây là vật chất mang điện nhỏ nhất, mang 

điện âm, mang điện dương, nó động, nó không phải tịnh. 

Tập 450  815 



3000  năm  trước,  Đức  Phật  không  có  máy  móc  của  khoa  học,  không  có  kính  hiển  vi, 

nhưng ngài biết tất cả, dựa vào điều gì? Ở trước chúng ta đã học: Thiên nhãn, pháp nhãn, tuệ 

nhãn. Pháp nhãn thấy được chân tướng sự thật, tuệ nhãn thấy được chân lý của sự thật. Khi 

thành Phật, đạt thêm được Phật nhãn, ngũ nhãn viên minh: Nhục nhãn, thiên nhãn, pháp nhãn, 

Phật nhãn_Ngũ nhãn viên minh. Ngũ nhãn này vốn có trong tự tánh, không phải bên ngoài 

vào. 

Đức Phật Thích Ca nói rất hay: “Tất cả chúng sanh đều có trí tuệ đức tướng của Như Lai”. 

Đây là nói đức tướng, tất cả chúng sanh đều có, vì sao hiện nay không còn? Không có, nhân 

tố lớn nhất chính là dục vọng. Dục vọng làm hại Phật Bồ Tát, khiến Phật Bồ Tát trở thành 

phàm phu, tham sân si đều khởi lên từ dục vọng. Vậy nên chúng ta học Phật, học thánh, học 

hiền, điều kiện đầu tiên là phải hạ thấp dục vọng, không thể nói chúng ta không có dục vọng. 

Không  có  dục  vọng  thì  đâu  cần  học,  quý  vị  đã  thành  Phật,  đã  thành  thánh  rồi.  Biết  được 

chúng ta có dục vọng, phải hạ thấp dục vọng xuống. 

Hạ thấp đến đâu? Cuộc sống có thể duy trì là được, là an vui rồi. Như Khổng tử, có thể 

nói như người thường chúng ta, là người có thể duy trì được đời sống, không giàu có. Thân 

phận là bình dân, làm quan chỉ được mấy tháng thì bị người cách chức. Thân phận bình dân, 

chỉ đủ duy trì cuộc sống, miễn cưỡng có thể duy trì được sinh hoạt. 

Đệ tử của ông là Nhan Hồi, điều kiện sinh hoạt vật chất càng tệ, ở trong ngôi nhà rách nát, 

che gió che mưa, ăn cơm, uống nước. Ăn cơm không có chén, uống nước không có ly, dùng 

hồ lô múc nước, dùng tre đan thành bát cơm. Là người có điều kiện cuộc sống khó khăn nhất 

trong số học trò, nhưng trong số học sinh không ai hạnh phúc bằng Nhan Hồi. Hạnh phúc là 

gì? An vui là hạnh phúc, an vui không ai sánh bằng Nhan Hồi. Nhan Hồi vui điều gì? Vui với 

đạo. 

Nhưng  điều  thầy  dạy  ông  đều  hiểu,  không  những  hiểu  mà  còn  đạt  được  lợi  ích.  Đem 

những điều thầy dạy đều ứng dụng trong đời sống, ứng dụng trong việc xử sự đối nhân tiếp 

vật thường ngày. Ngày nay chúng ta gọi là học đâu ứng dụng đó, điều này trong số học sinh 

của Phu tử không ai sánh được Nhan Hồi. Vì sao ông có thể học đâu ứng dụng đến đó? Ông 

ta thật sự hiểu, nên biết ứng dụng. Nếu ông lý giải chưa thấu triệt, sẽ sinh hoài nghi, không 

ứng dụng được. Biết vận dụng, niềm vui này là niềm vui của thánh nhân. 

Học  Phật,  nếu  thấu  triệt  được  Phật  pháp,  thật  sự  ứng  dụng  vào  trong  cuộc  sống,  đó  là 

niềm vui của ai? Niềm vui của Phật Bồ Tát, còn thù thắng hơn cả Nhan Hồi. Đời sống của 

Nhan Hồi nếu so với Phật Bồ Tát thì tốt hơn nhiều, ông ta còn có mái nhà tranh có thể che 

mưa che nắng. Đức Phật không có, ngài ở dưới gốc cây, ngày ngày phải dọn nhà, Phật chỉ có 

ba y một bát, nhưng niềm vui của Phật, Nhan Hồi không sánh kịp, đây là gì? Hiểu triệt để, 

thấu hiểu triệt để nhân sinh vũ trụ, đích thực ngài buông bỏ vạn duyên của thế gian, không 

816  Tập 450 



nhiễm  chút  bụi  trần. Khởi tâm  động niệm  đều  là  trí tuệ quang minh, như vậy  làm  sao ngài 

không vui được! 

Những gì trong tâm chúng sanh nghĩ, những gì miệng nói ra, những gì thân tạo tác, tiền 

nhân hậu quả, chúng ta thường nói nghiệp nhân quả báo, ngài đều thấu triệt hết. Thấu triệt 

này không phải tưởng tượng, không phải suy đoán từ lý luận toán học, không phải, mà như 

thế nào? Chứng kiến tận mắt, ngũ nhãn viên minh. Ngài thấy được quá khứ của tất cả chúng 

sanh, thấy được vị lai của tất cả chúng sanh. Chỉ cần chúng sanh này có thể tin, nghe hiểu 

được ngài đều dạy. 

Hai điều kiện: Có thể nghe, có thể hiểu được gọi là có nhân duyên. Nếu không tin, nghe 

không hiểu, như vậy Đức Phật còn cách chắp tay chúc phúc cho quý vị, ngài không cách nào 

dạy  được  quý  vị.  Chúc  phúc  cho  quý  vị  hy  vọng  quý  vị  bình  an,  hy  vọng  mọi  người  hạnh 

phúc. Tâm hành của Phật đáng được người tôn kính, đáng được người khâm phục. Oán thân 

bình đẳng, không có phân biệt. 

Không trước chính là không nên chấp trước đối với tất cả vạn pháp, giống như gió vậy. 

Chính là tất cả không trú, cũng không chấp trước, trú là gì? Trú là để trong lòng, như vậy là 

tâm quý vị có trú. Hiện nay lòng người thế gian trú vào đâu? Trú nơi danh lợi, gọi là danh 

văn  lợi  dưỡng,  họ  khởi  tâm  động  niệm  đều  nghĩ  đến  điều  này,  đây  là  sai  lầm,  vì  sao?  Vì 

những thứ này đều vô thường, những thứ này rất ngắn ngủi, nó không vĩnh hằng. Như chúng 

ta đi du lịch ở trong nhà trọ vậy, tất cả những trang thiết bị trong nhà trọ, chúng ta chỉ dùng 

hai ngày là ra đi, chúng ta lấy chổ này để trong lòng làm gì? Sai! Có thể dùng nó, có thể 

hưởng thụ nó, nhưng đừng chấp trước nó. 

Chúng  ta  thể thay  đổi  một  tâm  trạng,  coi  trái đất  này  như  nhà  trọ, chúng  ta  đến  đây  để 

nghĩ ngơi, đến tham quan du lịch, tất cả những gì ở đây không hề liên quan đến ta, sẽ không 

chấp trước nữa. Quả thật như vậy, đây không phải giả. 

Cổ nhân thường nói: Đời người như vở kịch, giống như một vở tuồng, đời người giống 

như một ván cờ vậy. Phàm những gì vô thường, Đức Phật đều dạy chúng ta buông bỏ, bao 

gồm thân thể chúng ta, thân thể này là vô thường, nó có sanh lão bệnh tử. Thế nên phải hiểu 

đạo lý này, con người mới biết tự thương mình. Tự thương mình, mình ở đâu? Thân không 

phải là chính mình, tánh mới là chính mình, linh tánh là chính mình. 

Nếu linh tánh mê, tục ngữ gọi là linh hồn, trên thực tế nó không linh. Nó mê, là mê hồn, 

mê hồn mới đầu thai khắp nơi, đến mọi nơi diễn những trò đùa này. Nếu nó là linh hồn thật, 

nó liền ra khỏi luân hồi lục đạo. Hạng người nào linh? A la hán trở lên, A la hán đã ra khỏi 

luân hồi. Sau khi ra khỏi luân hồi lập tức hiểu được, trong kinh Phật nói Tịnh độ, uế độ. Quay 

đầu nhìn lại luân hồi lục đạo, uế độ, nhiễm ô nghiêm trọng. Sau khi họ tỉnh giấc, liền đến tứ 

thánh pháp giới, đó là Tịnh độ, nơi đó thanh tịnh, không có chút nhiễm ô nào. Đây là tứ pháp 

Tập 450  817 



giới  trong  mười  pháp  giới:  Thanh  văn,  Duyên  giác,  Bồ  Tát,  Phật_Tịnh  độ.  Lục  đạo  là  cõi 

nhiễm, ô nhiễm. 

Trong lục đạo có thiện ác, thiện là ba đường lành, ác là ba đường ác, trong Tịnh độ không 

có  thiện  ác.  Nói  cách  khác,  chúng  sanh  trong  Tịnh  độ  không  tạo  nghiệp,  đều  đã  tỉnh  ngộ 

không còn tạo nghiệp. Hơn nữa người trong Tịnh độ còn tiếp thu giáo huấn của Phật Bồ Tát, 

vì sao? Vì Phậy Bồ Tát giúp họ tiếp tục nâng cao cảnh giới, họ mới nâng cao đến giai cấp 

đầu tiên. Giống như đi học vậy, đã lấy được học vị đại học. Cao hơn nữa là học vị thạc sĩ, và 

cao thêm nữa là học vị tiến sĩ. Phật Bồ tát có thể giúp họ đạt được học vị cao nhất. Chỉ có 

chúng sanh trong lục đạo mê hoặc điên đảo. Đây là bước học Phật đầu tiên. 

Quý  vị  xem,  thấu  hiểu  minh  bạch những đạo  lý  này  gọi là nhìn  thấu, không trú,  không 

chấp trước, như vậy chính là buông bỏ. Không trú, không chấp trước, đã được tự tại, quý vị 

mới  thật  sự  hưởng  tụ  được  cái  gì  gọi  là  hạnh  phúc.  Chỉ  cần  trú,  có  chấp  trước,  là  quý  vị 

không được tự tại, vì sao? Vì quý vị khởi tâm động niệm đều là tham sân si mạn nghi, khởi 

lên ý niệm này. Nếu buông bỏ những ý niệm này, buông bỏ tham vọng, khởi tâm động niệm 

là sanh trí tuệ. Chúng ta dùng một câu đơn giản nhất để nói: Khởi tâm động niệm là nhân lễ 

nghĩa trí tín, họ khởi ý niệm này. Ngôn ngữ hành vi không rời nguyên tắc này, đây là tánh 

đức. 

Bên dưới lại nói: Vì không chấp trước. Vì họ không chấp trước gì cả, nên đi vào các thế 

giới đều tự tại vô ngại. Ý của thế giới này rất rộng: Thế là chỉ thời gian. Quý vị xem chữ thế 

này, nó có ba chữ thập. Người xưa nói: 30 năm gọi là một đời, nên thế là chỉ cho thời gian. 

Ba chữ thập chính là quá khứ, hiện tại, vị lai, nó được giải thích như vậy, đây gọi là thập. 

Gian  là  không  gian,  trong  thời  gian  không  gian,  nó  bao  hàm  tất  cả,  không  sót  điều  gì, 

phạm vi này quá rộng lớn. Trong kinh điển đại thừa nói: Vô lượng vô biên quốc độ của mười 

phương chư Phật Như Lai, đều bao hàm hết trong đây. Mỗi thế giới đều có mười pháp giới, 

đó là nơi giáo hóa của một vị Phật, họ có thể tự tại vô ngại, như gió thổi trên không. Chúng ta 

cần lưu  ý tin tức  này, không gian hoạt động  của  chúng  ta  hiện  nay  rất  nhỏ, thật  giống như 

mùa xuân tằm làm kén tự buộc. Do nguyên nhân gì? Nên nhớ, một là trú, một là chấp trước, 

làm  sao tự  tại được. Trú  là gì?  Trong  tâm  chúng ta  có.  Nếu trong tâm  không  có, lại không 

chấp trước, sẽ tự tại như Bồ Tát vậy, không gian sinh hoạt của chúng ta là vô lượng vô biên, 

đây gọi là đại tự tại. 

Câu ở dưới nói: Pháp âm vang như sấm động. Câu này là kinh văn: “Kinh vân: Phật ngữ 

phạm lôi chấn, lôi âm viễn văn, chấn kinh thế gian”. Quý vị xem biết bao nhiêu người sợ sấm, 

nghe sấm nổ liền giật mình, tìm nơi an toàn để trốn. Nói lên điều gì? Chứng tỏ oai lực của 

sấm. Âm thanh Phật thuyết pháp, trong này sung mãn trí tuệ, sung mãn đức năng, nên ngài 

mới có oai lực rất lớn mạnh. Dùng sấm để làm ví dụ. 

818  Tập 450 



Tiếng sấm vang động làm khiếp sợ thế gian, ví như pháp âm có thể giác ngộ quần  mê. 

Chúng sanh từ vô lượng kiếp đến nay đều mê hoặc trong lục đạo, đích thực không có ngày ra 

khỏi. Đức Phật thấy vậy, thương xót những chúng sanh này, ngài giảng kinh thuyết pháp giúp 

họ  phá  mê  khai  ngộ.  Phật  dùng  phương  tiện  thiện  xảo  để  độ  chúng  sanh,  người  không  có 

thiện  căn  ngài  trồng  thiện  căn  cho  họ.  Có  rất  nhiều  phương  pháp  trồng  thiện  căn,  phương 

pháp tốt nhất như ngày nay gọi là nghệ thuật. Quý vị xem những pho tượng điêu khắc, tượng 

Phật  tượng  Bồ  Tát  đều  là  nghệ  thuật,  mọi  người  xem  đều  rất  hoan  hỷ.  Cho  dù  người  hoàn 

toàn không tin Phật, họ nhìn thấy tác phẩm nghệ thuật tầm cao như vậy đều thưởng thức. Ấn 

tượng họ thưởng thức này đều in sâu trong A lại da, có câu nói: Đi qua ruộng tâm thức, vĩnh 

viễn không  mất đi, đây chính là thiện căn của họ. Nếu họ tiếp xúc nhiều, thấy nhiều, thiện 

căn của họ sẽ nhiều. Có thiện căn, về sau mới có duyên, họ cũng đến nghe xem đây là đạo lý 

gì, thì ra trong này rất có đạo lý. Nghe thử đạo lý, hiểu được, họ liền giác ngộ sẽ quay đầu. 

Thế nên rất nhiều thứ, ngày nay gọi là văn học nghệ thuật, đều là phương tiện để độ chúng 

sanh, là một loại thiện xảo trong đức năng của Phật. Chúng sanh căn tánh khác nhau, dùng 

phương pháp giáo hóa khác nhau, thế nên chúng sanh nhiều, chủng loại thiên biến vạn hóa. 

Văn  hóa  khác  nhau,  thiện  căn  bất  đồng,  như  vậy  mới  giống  Bồ  Tát  Quán  Thế  Âm,  trong 

Phẩm  Phổ  Môn  nói  32  ứng  hóa.  32  không  phải  là  chữ  số,  là  tượng  trưng  cho  sự  viên  mãn 

trong Mật tông. 

Trong  Mật tông: 16, 32, 27, đây  đều  là  tượng  trưng  cho  sự  viên  mãn. Trong  Hiển  giáo 

dùng số bảy tượng trưng sự viên mãn. Trong Kinh Hoa Nghiêm dùng số mười tượng trưng sự 

viên mãn. Ở bộ kinh này có, hiển có mật, có đại thừa, có tiểu thừa, có tông môn, có giáo môn. 

Bổn Kinh Vô Lượng Thọ này đều bao hàm tất cả. Nên tuy Kinh Vô Lượng Thọ phân lượng 

không nhiều, nhưng nó được gọi là đại kinh, chính là trong kinh này đầy đủ tất cả pháp mà 

Đức Thế Tôn dạy suốt 49 năm. Nên mới gọi là đại kinh, có thể giác ngộ quần mê. 

“Giác vị giác”, làm giác ngộ người chưa giác ngộ, khiến phàm phu chưa giác ngộ được 

tỉnh giác. Đây là những điều một đời Đức Thế Tôn hành trì và giáo hóa, ngài cống hiến lớn 

nhất cho chúng sanh trên địa cầu này. Lúc còn tại thế, ngài không thu học phí, tình nguyện 

dạy học, pháp duyên ngài rất thù thắng. Pháp duyên thù thắng không phải ngẫu nhiên, ngài 

thường đến giáo hóa ở thế gian này. 

Trong Kinh Phạm Võng Đức Phật dạy rằng: Lần này ngài xuất hiện ở thế gian là lần thứ 

8000, nên  rất  có nhân  duyên  với  chúng  sanh  trên  trái  đất  này. Còn  có  một  số  không  muốn 

tiếp thu, không muốn nghe, đó là gì? Đó là người nghiệp chướng rất nặng, có duyên chăng? 

Không có nhân duyên, nếu không có duyên sẽ không gặp được. Họ vẫn gặp được, gặp được 

nhưng không tin, quay đầu mà đi, chứng tỏ họ không có nhân duyên. Không có nhân duyên 

thì căn bản không gặp được. 

Thế nên chúng ta biết, nghe giáo huấn của Phật, ngài sẽ không gạt chúng ta, gạt chúng ta 

có ý gì? Không có chút ý nghĩa nào, người gạt người luôn có mục đích, phải có ý đồ. Nếu gạt 

Tập 450  819 



người mà không có ý đồ, không có mục đích, người này bệnh thần kinh. Quý vị thấy Đức 

Thế Tôn giống bệnh thần kinh chăng? Có thể nói ra nhiều đạo lý như thế, đây không phải là 

người bệnh thần kinh, mới có thể nói ra được, đại trí tuệ. Thấu hiểu căn tánh của chúng sanh, 

dùng chủng chủng phương tiện thiện xảo để dụ dẫn, có thể giác ngộ quần mê, giác ngộ những 

người chưa giác ngộ. Khiến phàm phu chưa giác ngộ đều có thể giác tỉnh lại. 

Câu tiếp theo: Mưa pháp cam lồ, chữ niệm này đọc khư thanh (thanh thứ ba trong hán cổ), 

làm động từ, chính là từ trên cao rơi xuống gọi là mưa. Coi cái từ trên cao rơi xuống này gọi 

là pháp cam lồ. Cam lồ là thức uống của Đao lợi thiên nhân, đại khái là nước uống ngon nhất, 

cũng có dinh dưỡng nhất. Trong từ điển Phật học có chú giải, cho rằng đây là thuốc bất tử 

của cõi trời. Hay nói cách khác, nước uống này có thể giúp con người trường sinh bất lão. 

Tần Thủy Hoàng rất hưởng ứng điều này, đi tìm khắp nơi nhưng không tìm thấy. 

Pháp cam lồ ví như Đức Phật giảng kinh thuyết pháp suốt 49 năm cho tất cả chúng sanh. 

Thế nên lấy cam lồ này ví với giáo pháp của Phật, cam lồ khiến người cải tử hồi sinh, đây là 

nói cam lồ của thiên nhân. Giáo pháp của Phật có thể khiến chúng sanh vĩnh ly sanh tử, được 

đại niết bàn, nên gọi là pháp cam lồ. Vĩnh đoạn sanh tử, phải chăng là không có sanh tử? Có, 

quý vị thấu hiểu được vì sao có sanh tử, không còn sợ hãi, không còn lo lắng, là hiện tượng 

bình thường. Luân hồi trong lục đạo, xả thân thọ chân quả thật giống như cởi y phục, thay y 

phục vậy, bộ áo quần này dơ, thay bộ khác. Thân thể này đã dùng mấy mươi năm, hư hỏng 

cũng nhiều, thay thân khác, càng thay đổi càng thù thắng. Đẳng cấp khác nhau, càng lên cao 

hơn thì thay đổi càng tốt hơn. Đây đã nói thấu triệt, căn bản không có cái gọi là sanh tử, sanh 

tử là do chúng ta thấy sai, ngộ nhận chân tướng sự thật, thật ra không có sanh tử để nói. 

Lại  nói,  rốt  cuộc  thế  gian  này  có  thiên  tai  chăng?  Nói  thực  tế,  không  có  thiên  tai.  Đức 

Phật đã nói một câu vô cùng thấu triệt, chỉ có vay trả của luật nhân quả. Quý vị trồng nhân 

thiện, nhất định có quả báo thiện hoàn trả cho quý vị. Nếu làm nhân ác, nhất định có tai họa 

đến hoàn trả quý vị, chính là như vậy. Quý vị không làm gì cả, thì tất cả đều không có, đúng 

như câu thường nói, ẩm thực của con người, tất cả đều do tiền định. Tiền định ở đây chính là, 

ẩm thực của ngày hôm nay đều nhờ trong quá khứ tu được. Thiện ác tu được, thiện ác chúng 

ta tạo trong đời này, tương lai phải lãnh lấy quả báo, trong chớp mắt đã qua đời sau. Những 

điều kì quái này rất nhiều. 

Bản  thân  tôi  trải  qua  không  nhiều,  lúc  mười  mấy  tuổi,  trong  thời  kỳ  kháng  chiến.  Ở 

Hoành Sơn Hồ Nam, lúc đó ba tôi phục vụ trong quân đội, đóng giữ trong một gia đình bình 

dân. Gia đình này ngày xưa là vọng tộc, nhà của của họ là tứ hợp viện, mà còn là tứ hợp viện 

ba tầng_Tam tấn, đằng sau là hoa viên. Khi chúng tôi đến, nhà này đã suy bại, trong nhà chỉ 

còn ba người: Hai vợ chồng già và một đứa con gái, đứa con gái khoảng 16 tuổi. Ngôi nhà 

hai tầng lầu, lầu đó nghe nói mười mấy năm rồi không ai dám lên, trên lầu có Hồ ly ở, con hồ 

ly này cũng thường xuống dưới tản bộ. Biến thành hình người nam, không phải nữ hồ ly tinh, 

là nam, mang áo dài vải xanh, rất nhiều người nhìn thấy, tôi cũng thấy được một lần. Xưa nay 

820  Tập 450 



chưa ai thấy được mặt của hồ ly tinh này, đều thấy nghiêng hoặc sau lưng, chưa ai thấy được 

đối diện, mọi người đều biết. 

Chúng tôi ở lầu dưới, nhà lầu ở Đại lục đều là lầu gổ, dùng gổ kiến tạo. Thế nên âm thanh 

lầu trên, lầu dưới đều nghe rỏ ràng, không có cách âm. Lúc đó chúng tôi còn rất trẻ con, rất 

muốn đi lên lầu xem, mẹ ngăn cấm, tuyệt đối không cho chúng tôi lên. Về sau chú Hồ ly này, 

thường đến tìm con gái ông chủ, nên con gái ông không dám ở trong nhà, đây là nguyên nhân 

gì? Vốn bình an vô sự. Có một năm đón tết, thân thích bạn bè đến nhà họ chơi, săn bắn. Thói 

quen săn bắn ở Hồ Nam rất thịnh, lúc đó tôi cũng thường đi săn bắn, ba năm như vậy, nên sát 

sanh không ít. Lúc đó anh em của bà chủ, tức là ông cậu của nhà này, sáng sớm thức dậy thấy 

một chú Hồ ly đang lạy mặt trời trên nóc nhà. Ông dùng súng đi săn bắn chết nó, như vậy là 

đã kết oán thù, nên Hồ ly tinh tìm đứa con gái này, hại cô ta không dám ở trong nhà. Đây là 

chủ nhà kể cho chúng tôi, trong nhà đã xảy ra chuyện này. Là thật, hồ ky tinh là thật, không 

phải giả, tôi chứng kiến tận mắt một lần. 

Trước đó nữa, ở quê nhà, lúc đó khoảng sáu bảy tuổi, đủ để nhớ sự việc. Tôi nhìn thấy 

hồn quỷ, cũng là trong một gia đình đã suy bại, một hộ gia đình lớn, trên lầu cũng không ai ở, 

nhưng có khi trên lầu có ngọn đèn dầu. Chắc chắn không phải người, lúc đó cũng chưa có 

đèn điện. Từ trong ánh đèn, nhìn thấy có bóng người đi tới đi lui, chứng kiến tận mắt. 

Còn một chuyện rất kỳ lạ, chiến tranh thắng lợi, ở quê chúng tôi có người bà con họ Trần. 

Ở đó thu hoạch không tệ, anh ta có một thuyền gạo, từ quê chúng tôi có một con sông nhỏ 

thông đến Trường giang, dùng thuyền buồm phải đi khoảng vài ngày. Vì Trường giang là hạ 

lưu, tốc độ nhanh hơn một chút, dùng thuyền buồm nhỏ chở đến Nam kinh bán. Sau khi đưa 

gạo lên thuyền, hầu như là đã đưa lên xong hết, có người nhìn thấy một chú chồn từ nơi ván 

cầu chạy lên thuyền. Mọi người thấy kỳ lạ, nhưng tìm kiếm mà không tìm thấy, đem hết gạo 

ra tìm cũng không có. Cũng có thể hoa mắt, thôi vậy, nên thuyền ra đi. 

Sau khi đến Nam kinh, gạo trên truyền này không còn, bao đựng gạo vẫn như vậy, nhưng 

trong  đó không  có hạt gạo nào. Trong  lòng  mọi người đều  hiểu, sợ  đã  đắc  tội  với  đại  tiên, 

không biết đại tiên đã đem gạo đi đâu. Chơi ở Nam kinh mấy ngày xong lại trở về quê, gạo 

đều để trong kho ở nhà, làm sao chuyển trở về được? Việc này hoàn toàn là sự thật, không 

phải giả. Chắc không đắc tội gì lớn, cũng không đắc tội nhỏ với họ, họ chỉ đùa chơi quý vị. 

Sau khi trải qua những sự việc này, tôi đối với Tử Bất Ngữ, Liêu Trai Chí Dị đều cho là thật, 

không phải hư cấu, không phải giả, tuyệt đại đa số đều là sự thật. Trời đất bao la, không có 

chuyện kỳ lạ gì mà không có. 

Sau khi học Phật, tôi có cơ hội ở nước ngoài, ở trong nước, tiếp xúc không ít người thông 

với thần linh, người xưa gọi là công năng đặc dị, ở nước ngoài thông thường gọi là thông linh. 

Những tin tức họ truyền ra, rất nhiều điều có thể tham khảo, nhưng không thể tin tưởng hoàn 

toàn. Tin hoàn toàn, lở bị họ gạt biết họ ở đâu mà tìm. Nên tin tức truyền đến chúng ta phải 

Tập 450  821 



suy nghĩ, nếu hợp tình, hợp lý, hợp pháp có thể tham khảo. Không được nghe lời họ, khi họ 

bảo quý vị làm như thế này, làm như thế kia. Họ không chịu trách nhiệm, không quan tâm 

đến hậu quả này. Phải dùng trí tuệ, phải dùng trí tuệ của Phật pháp để xử lý vấn đề. Họ có thể 

cung  cấp tin  tức cho  chúng  ta, nhưng  chúng  ta  phải  có  trí  tuệ  chân  thật  để xử  lý, tuyệt  đối 

không mê tín, vì sao? Linh quỷ vẫn là chúng sanh. Họ cũng muốn làm chút việc lành. Thế 

nên công đức tu hành của chúng ta, phải hồi hướng cho họ. Lập bài vị của họ ở chổ giảng 

kinh,  mời  họ  đến  nghe  kinh.  Đến  hay  không  là  sự  tự  do  của  họ,  mời  hay  không  là  ý  của 

chúng ta. Kết thiện duyên với tất cả chúng sanh, đừng kết ác duyên với họ. Họ kết ác duyên 

với  mình,  mình  không  kết  ác  duyên  với  họ.  Chúng  ta  dùng  thiện  hồi  báo,  dùng  thiện  tâm, 

thiện ý. Chúng ta học Phật pháp, hy vọng họ cùng học với chúng ta. Đức Phật có rất nhiều 

phương  pháp  để  giáo  hóa,  đều  giúp  chúng sanh  liễu  sanh tử,  xuất  tam  giới.  Mục  đích  sau 

cùng là đạt được đại niết bàn, đại niết bàn là thành Phật, điểm này là mục tiêu cao nhất của 

việc giảng dạy Phật pháp. 

Các bậc thánh hiền dạy con cháu đời sau, mục tiêu sau cùng là thánh nhân. Quý vị xem 

câu đầu tiên của Tam Tự Kinh: “Nhân chi sơ, tánh bổn thiện”, thế nên ngày xưa dạy học, 

mục đích là muốn con người từ tập tánh, tập tánh bất thiện, bản tánh thiện. Từ tập tánh trở về 

đến bản tánh, đó chính là thành thánh thành hiền, mục tiêu này quá hay! 

Phật  pháp  khai  tông  minh  nghĩa, câu đầu  tiên  dạy  chúng  ta:  “Tất  cả  chúng  sanh  vốn  là 

Phật”. Mục tiêu học Phật sau cùng, chính là hy vọng quý vị thành Phật. Thành Phật là nên 

như vậy, vì chúng ta vốn là Phật, đại niết bàn chính là thành Phật, niết bàn là tiếng Phạn. Nên 

gọi là pháp cam lồ, lại dùng cam lồ để làm ví dụ. 

Bên dưới giải thích chữ vũ: vũ, như mưa trên trời rơi xuống, chữ vũ ở dưới là danh từ, tức 

là mưa của nước mưa. Ở đây dùng chữ vũ này nghĩa chính là xuống, mưa xuống. “Phổ nhuận 

tam căn”, tam căn này chính là đại căn, trung căn, tiểu căn. Đại căn là gì? Cây, cây lớn. Quý 

vị xem, được nước mưa thấm ướt, cây này liền sanh trưởng. Trung căn là cây nhỏ, hạ căn là 

cây cỏ, cây cỏ hoa lá tượng trưng cho điều này. Tượng trưng ba căn tánh khác nhau của con 

người: Thượng căn, trung căn, hạ căn. Cho nên gọi là thấm nhuần cho chúng sanh. 

Kinh Pháp Hoa nói: “Ngã vi Thế Tôn, vô năng cập giả, an ổn chúng sanh, cố hiện ư thế, 

vì đại chúng thuyết. cam lồ tịnh pháp, kỳ pháp nhất vị, giải thoát niết bàn”. Mấy câu kinh văn 

này trong Kinh Pháp Hoa. “Tôi” ở đây là Đức Thế Tôn tự xưng, Ngài nói, “ngã vị thế tôn”, 

mọi  người khắp thiên  thượng  nhân gian đều  tôn  trọng. “Vô  năng  cập giả”, không ai  có thể 

cung kính Phật như chúng sanh. Đức Phật đến thế gian này là vì an ổn chúng sanh mà hiện ra 

nơi đời, hy vọng chúng sanh trong thế gian đều có thể đạt được an ổn. An là bình an, ổn ngày 

nay gọi là ổn định. 

Những năm lại đây, Trung quốc đưa ra chính sách, ổn định là đệ nhất, việc này rất có đạo 

lý. Tất cả thiện pháp, pháp thế xuất thế gian, phải từ trong ổn định nó mới có thể mọc rể, mới 

822  Tập 450 



có thể đâm chồi, sanh trưởng. Nếu không ổn định, không có việc gì thành tựu được, pháp thế 

xuất thế gian đều không thể thành tựu. Ngày nay chúng ta thấy trên thế giới, nó đã mất đi sự 

bình an và ổn định. 

Hôm qua có một tờ tạp chí đến phỏng vấn tôi, đề cập đến nhân tâm hiện tại, vì đối tượng 

của họ là lớp trẻ. Họ nói lớp trẻ không có cảm giác an toàn, chúng cảm thấy không ai đáng 

tin cậy, không có chỗ nương tựa. Thế nên biểu hiện rất nông nổi, không biết như thế nào cho 

đúng. Nguyên nhân là gì? Do nền giáo dục thời đại này tạo nên. 

Người  ngày  xưa  không  có,  như  người  thời  đại  chúng  tôi  còn  có  thể  duy  trì  được,  tâm 

không trôi nỗi như vậy. Đây do nguyên nhân gì? Từ nhỏ cha mẹ đã dạy. Chiến tranh bộc phát, 

chúng ta rời quê nhà đi chạy nạn, phụ thân dạy chúng tôi một câu: “Nên nhớ từ đường của 

gia  đình  chính  là  gốc  gác  của  chúng  ta”.  Chúng  ta  ra  đi,  có  thể  tương  lai  khi  trở  lại,  nhà 

không còn nữa, nhưng từ đường vẫn còn, đó là gốc của chúng ta. Nếu bạn bè liên lạc, dùng từ 

đường làm trung tâm liên lạc, họ có chỗ nương tựa này. Hiện nay từ đường cũng không còn. 

Ngày  xưa  nương  tựa  gia  đình,  nương  tựa  thánh  hiền,  Khổng  Mạnh  Lão  Trang  là  thánh 

hiền. Người học Phật nương tựa Phật Bồ Tát, Phật Bồ Tát là giáo huấn của kinh điển, không 

phải mê tín. Trước phải có điểm nương tựa, trong đời này quý vị có phương hướng, có mục 

đích. Làm sao để nhắm chuẩn phương hướng này, dần dần tiếp cận mục tiêu này, con người 

mới có niềm vui. Biết được đời này đang làm những gì, đây là điều nên làm, đáng làm, không 

làm uổng phí, tự nhiên cảm nhận được hạnh phúc ở trong đó. Nên an ổn đối với các pháp thế 

xuất thế gian đều rất quan trọng, Đức Phật vì vấn đề này mà hiện thân ra nơi đời. 

Đại  thánh đại  hiền, Chư  Phật  Bồ  Tát đến  thế gian này  để  làm  gì?  Đến dạy  học.  Không 

những dạy học, họ còn làm mẫu mực, làm gương cho chúng ta noi theo. Nói cho đại chúng 

nghe  pháp  cam  lồ  thanh  tịnh,  pháp  đó  chỉ  thuần  một  vị.  Câu  pháp  cam  lồ  thanh  tịnh  này, 

tượng trưng tất cả kinh điển đức Phật thuyết trong suốt 49 năm trú thế, đều là cam lồ, đều là 

pháp thanh tịnh. Nhất định không phát sinh hiệu ứng phụ cho tất cả chúng sanh, đều giúp mọi 

người nâng cao trí tuệ, nâng cao đức năng, pháp này chỉ thuần một vị. 

Một vị là một tông chỉ, một mục tiêu, là giải thoát niết bàn. Chữ giải này cũng đọc thanh 

thứ ba, chính là giải khai, dùng làm động từ. Giải là đối với điều gì? Đối với phiền não mà 

nói. Phiền não giống như nút thắt vậy, kết thành nút thắt trói chặt quý vị lại. Giải là cởi phiền 

não, giải trừ phiền não. Thoát là thoát ly sanh tử luân hồi, như vậy mới chứng được niết bàn. 

Niết bàn là tiếng Phạn, thông thường phiên dịch dùng nhiều nhất gọi là viên tịch. Viên là 

viên mãn, tịch là thanh tịnh tịch diệt, ý nghĩa này rất hay. Thanh tịnh tịch diệt, thanh tịnh tịch 

diệt viên mãn, chính là bản tánh của mình, cũng chính là chân tâm của mình. 

Lại trong Phật Địa Luận nói: Thánh giáo của Như Lai, đối với chư ngoại đạo, chân thật 

nhất trong tất cả thánh giáo xấu ác của thế gian. Thanh tịnh thù thắng, giống như đề hồ, cũng 

Tập 450  823 



như cam lồ, khiến được niết bàn. Đây là trong Phật Địa Luận tán thán Phật Thích Ca. Ở đây 

nói thánh giáo của Như Lai, chính là chỉ những gì Đức Phật Thích Ca đã dạy đã thuyết trong 

suốt 49 năm. Nếu so với các cách dạy học khác, dạy học khác tức gọi ngoại đạo, ngoại đạo 

tuyệt đối không phải hạ thấp giá trị người khác, nên phải hiểu ý nghĩa này. 

Phật tôn kính tất thảy chúng sanh, sao lại hạ thấp giá trị được! Ngoại là cầu pháp ngoài 

tâm, ngày nay chúng ta gọi là tri thức, đây là cầu pháp ngoài tâm. Mà Phật pháp không phải 

hướng bên ngoài cầu, hướng nội cầu. Nên phàm những gì không phải hướng nội cầu, đó đều 

gọi  là  ngoại  đạo.  Trong  nhà  Phật  có  ngoại  đạo,  gọi  là  nội  ngoại  môn,  ngoại  đạo  trong  nhà 

Phật là những người nào? A la hán, Bích Chi Phật. Họ là đệ tử Phật, trong Phật pháp cũng đã 

chứng quả, nhưng tâm vẫn hướng bên ngoài, vẫn chưa quay đầu. 

Họ chỉ đoạn chấp trước, vẫn còn phân biệt và khởi tâm động niệm. Nên trong Phật pháp 

đại thừa vẫn gọi A la hán, Bích Chi Phật là ngoại đạo, gọi là nội ngoại môn, phải hiểu ý nghĩa 

này. Hoàn  toàn  cầu  từ  trong  tự  tánh, đây  chính  là  chánh  đạo, gọi  là nội  học. Chúng  ta  học 

những kinh điển này, rất có thể nhiều người đều là ngoại đạo, vì sao? Chúng ta nghĩ lệch lạc 

về kinh điển Phật, giải thích theo ý của chính mình, như vậy là biến thành ngoại đạo rồi. Phải 

như thế nào mới không biến thành ngoại đạo? Chúng ta chỉ biết học, đừng nghĩ đến nó. 

Quý vị thấy Bồ Tát Mã Minh trong Đại Thừa Khởi Tín Luận, dạy chúng ta học tập cương 

lĩnh. Thứ nhất, không chấp trước tướng ngôn thuyết _chúng ta nghe giảng kinh, không nên 

chấp trước ngôn ngữ của họ. Chấp trước ngôn ngữ là ngoại, liền biến thành ngoại đạo, không 

chấp trước ngôn ngữ. Họ nói nhiều hay ít, nói sâu hay cạn đều không sao, họ nói đó là tâm 

tánh, như vậy là đúng. 

Không chấp trước tướng danh tự, như ở đây nói cam lồ là danh từ, niết bàn là danh từ, 

Phật là danh từ, Kinh Pháp Hoa cũng là danh từ. Những thứ này đều không nên chấp trước, 

vì sao? Căn bản không có danh từ, danh từ là con người giả thiết, trong tự tánh làm gì có 

những thứ này? Trong tự tánh không có Phật cũng không có chúng sanh, tất cả là con người 

giả lập. Thế nên nó đều là bên ngoài, nếu chấp trước liền biến thành ngoại đạo, khó! 

Thứ  ba,  không  chấp  trước  tướng  tâm  duyên.  Tướng  tâm  duyên  là  chúng  ta  nghe  đoạn 

kinh văn này, xem đoạn kinh văn này: Tôi nghĩ nó có nghĩa là gì. Không được, đó là ý của 

quý vị, không phải ý của Phật, đây là ý của ngoại đạo, phải như thế nào? Sau khi thấu suốt 

thuần thục, ý tự nhiên sanh khởi, không nghĩ nó cũng xuất hiện. Họ sẽ hiểu, như vậy là đúng. 

Do  đây  mà  biết,  học  Phật  không  làm  ngoại  đạo  quả  thật  không  dể,  tuyệt  đại  đa  số  đều  là 

ngoại đạo của Phật, phải thấu triệt đạo lý này. 

Phần của nội ngoại, hoàn toàn tương ưng với tâm tánh, đây là nội, trái với tâm tánh đều là 

ngoại. Sau đó quý vị sẽ biết tất cả thế gian, tất cả thế gian này bao gồm nhân thừa, thiên thừa, 

Thanh văn thừa, Duyên giác thừa trong nhà Phật, đều bao hàm trong đó, gọi là xấu ác trong 

824  Tập 450 



thánh giáo. Nếu đem so sánh với họ thì đại thừa là chân thật nhất. Phật nói lý với chúng ta, 

nói về chân tướng sự thật, ngài nói rất thâm sâu, ngài nói rất rộng. Thật sự đã hiển thị ra chân 

tướng của tất cả pháp, nên đây là pháp chân thật nhất. 

Ngài dạy chúng ta, lục căn ở trong cảnh giới lục trần: mắt thấy sắc, tai nghe âm thanh, 

mũi  ngửi  mùi  hương,  lưỡi  nếm  vị,  thân  giác  xúc,  ý  tri  pháp,  đều  không  thể  chấp  tướng. 

Không phải không thể tiếp xúc, được tiếp xúc nhưng đừng chấp trước nó. Không chấp trước, 

tâm  thanh  tịnh, chấp  trước tâm  sẽ  không thanh  tịnh, vì sao?  Vì  chấp trước sanh  phiền não, 

sanh phiền não gì? Sanh tham sân si mạn nghi. Thích nó, là chấp trước, ghét nó cũng là chấp 

trước, tất cả đều là chấp trước. Trong tâm thanh tịnh không có những thứ đó, tâm thanh tịnh 

giống như mặt gương, chiếu soi rất rỏ ràng, không hề lưu lại chút dấu vết nào, không để lại 

dấu ấn, đây gọi là thanh tịnh, đây chính là chân thật nhất. 

Phải thường ghi nhớ, nếu có ý niệm này khởi lên. Ý niệm này là tập khí, nó khởi lên, lập 

tức nghĩ đến trong Kinh Kim Cang nói: “Phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”. Trong Kinh 

Bát Nhã nói: “Tất cả pháp vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc”. Quý vị có thể trở về tự 

tánh,  tâm  thanh  tịnh  hiện  tiền,  cảnh  giới  bên  ngoài  đều  rất  rỏ  ràng,  đó  gọi  là  chiếu  kiến. 

Chương Gia đại sư dạy tôi, đây gọi là nhìn thấu, nhìn thấu là hiểu được chân tướng sự thật. 

Sau khi nhìn thấu, quý vị nhất định sẽ buông bỏ. Buông bỏ là gì? Buông bỏ khởi tâm động 

niệm, buông bỏ phân biệt chấp trước, đó là gốc phiền não. Vô lượng vô biên phiền não, đều 

sanh khởi từ đây, quý vị có thể buông bỏ nó. 

Nên thanh tịnh thù thắng, trên đề kinh này nói: Thanh tịnh bình đẳng giác, chính là tiêu 

chuẩn tu hành của chúng ta. Đầu tiên tâm phải được thanh tịnh, tiếp tục nâng cao đến bình 

đẳng, sau cùng là đại giác đại ngộ, người xưa thường nói là đại triệt đại ngộ. 

Do như đề hồ, đây cũng là ví dụ. Đề hồ là thức uống, là của cõi người, cam lồ là của cõi 

trời, đều là thức uống ngon nhất. Trong kinh Phật thường lấy nó làm ví dụ, rốt cuộc đề hồ là 

gì?  Trước  đây  có  vị  hòa  thượng  cũng  thường  giảng  kinh,  vì  giảng  kinh,  trong  kinh  Phật 

thường  nhìn  thấy  đề  hồ_Am  Ma  La  quả.  Cam  lồ  thì  không  thể,  là  của  cõi  trời,  cõi  người 

không có, thường nói đến hai thứ này. Có lần ông theo đoàn phỏng vấn Tôn giáo của Đài 

Loan, đến Ấn độ để tham quan du lịch, đi xem thánh tích của Phật Thích Ca. Đến Ấn độ ông 

thỉnh giáo người Ấn độ, trong kinh Phật thường nói đề hồ là gì? Quý vị cho tôi xem thử, cầm 

đến thì ra chúng tôi có, sa la, đây là một loại thượng vị tốt nhất trong loại sữa. Am ma la quả 

thì sao? Đem ra xem, Đài Loan cũng có, bala, thật sự hoát nhiên đại ngộ, trong kinh Phật nói 

ví  dụ,  thì  ra  là  những  thứ  này.  Chưa  nhìn  thấy  thì  không  nghĩ  ra,  vừa  xem,  chúng  ta  cũng 

thường thấy, thường ăn thứ này. 

Cũng  như  cam  lồ,  khiến  được  niết  bàn.  Đây  đều  là  những  pháp  Phật  nói,  pháp  vị  là 

thượng vị. Trong năm vị: chua ngọt đắng cay mặn, nó là thượng vị, chúng ta gọi là pháp vị. 

Cổ nhân có câu: thế vị gian sao nồng nàn bằng pháp vị. Thế vị là cõi trời cõi người, mùi vị 

Tập 450  825 



này  không  sánh  được  pháp  vị, sau  đó  mới  biết  được  niềm  vui  của  pháp  hỷ  sung  mãn,  mới 

lãnh hội được một chút. Vì sao Phật pháp thu hút được người khác như vậy? Có thể khiến 

người tự động tự phát, đem tiêu chuẩn cuộc sống vật chất hạ xuống thấp nhất, để hưởng thụ 

pháp vị? Đích thực mùi vị của vật chất và pháp vị có xung đột. Nếu thế vị quá nồng, pháp vị 

sẽ không có, thế vị nhạt đi thì pháp vị sẽ nồng, đích thực là có đạo lý này. Cũng như cam lồ 

khiến được niết bàn. Mục tiêu sau cùng đều là đại bát niết bàn. 

Đoạn  kinh  luận  trên  ý  nói  rằng,  mưa  pháp  cam  lồ,  thấm  nhuần  tất  cả  chúng  sanh,  giải 

thích hai câu kinh văn này. Tôi thường nói với các vị đồng học bên cạnh tôi: Suốt đời Hạ 

Liên Cư, cống hiến lớn nhất cho xã hội, cho Phật pháp, và cho chúng sanh là hội tập năm loại 

nguyên bản dịch, đây là cống hiến rất lớn lao. Đồng nghĩa nói, ông đã chỉnh lý hoàn chỉnh tất 

cả những gì khi Đức Thế Tôn còn tại thế, đã giới thiệu về thế giới Cực Lạc, chỉnh lý rất hay. 

Khiến người thế gian xem cuốn sách này sanh tâm hoan hỷ. Học trò của ông là Hoàng Niệm 

Tổ, phụng lệnh thầy viết chú giải này. 

Chú giải này là gì? Là thế xuất thế gian, là kinh sách xuất thế gian, thế gian là điển tịch 

thánh hiền, chú sớ tập đại thành của các bậc tổ sư xưa nay. Đây là tập đại thành chú giải, rất 

có ý nghĩa! Đọc bộ kinh này, đồng nghĩa đọc toàn bộ năm loại nguyên bản dịch. Xem bản 

chú giải này, các bậc đại đức cổ kim trong ngoài, đối với việc phát huy ý nghĩa của kinh điển 

này, ông ta đều sưu tập vào trong đây_tập đại thành. 

Ngày  nay  chúng  ta  học  tập  bộ  kinh  này,  chính  là  học  tập  Phật  pháp  viên  mãn  nhất  mà 

Đức Phật nói trong suốt 49 năm, đều ở đây. Kinh này và trong chú giải, pháp gì cũng đều có. 

Có kinh Hoa Nghiêm, có kinh Pháp Hoa, có kinh A Hàm, có kinh Phương Đẳng, có Thiền 

tông, có Giáo môn, có hiển giáo, có mật giáo, tất cả đều bao hàm ở trong này. Bộ kinh điển 

này là đại viên mãn trong giáo hóa của Thế Tôn, có bộ kinh này là đủ, đây chính là đề hồ, là 

cam lồ, nhất định phải nắm bắt được điều này. Chúng ta hiểu được ý nghĩa này, quả thật rất 

lợi ích, thế nên kinh này có thể không đọc được ư? 

Người trẻ tuổi, tốt nhất là nổ lực học thuộc nó, vì học thuộc mới có thể thật sự làm được 

không gián đoạn. Mọi lúc mọi nơi, có thời gian là đọc kinh, học kinh, khi có việc thì đi làm, 

khi rãnh rỗi thì đọc kinh, đừng để thời gian trôi qua vô ích. Có cơ hội nghe giảng nên cố gắng 

nghe, vì sao? Không nghe không hiểu, nghe xong sẽ hiểu. 

Hai câu dưới: “Khoáng nhược hư không, đại từ đẳng cố”, hai câu này cũng là kinh văn. 

Lấy hư không ví như đại bi bình đẳng của Bồ Tát, giống như hư không vậy. Rộng lớn như hư 

không không có biên tế, nên gọi là khoáng, khoáng nghĩa là rộng lớn mênh mông. Đây là ví 

từ bi rộng lớn như hư không vô trước, vô trước là không có biên tế. Hư không đối với tất cả 

pháp đều không  chấp  trước. Hai  câu này  ví  như từ  bi bình  đẳng  của  Bồ  Tát, giống như hư 

không  rộng  lớn  không  có  biên  tế,  nên  gọi  là  mênh  mông.  Ví  như  từ  bi  rộng  lớn,  như  hư 

không không hề chấp trước. 

826  Tập 450 



Từ bi hiện nay nói là lòng thương người. Phật không nói yêu, nhà Phật gọi là từ, nguyên 

nhân là gì? Trong yêu có tình, yêu thương này liền biến thành nhiễm ô. Nếu đem tình đổi 

thành trí tuệ, yêu thương này gọi là từ bi. Nên từ bi kiến lập trên cơ sở của trí tuệ, yêu thương 

kiến lập trên cơ sở tình thân, đây là có phân biệt. Hay nói cách khác, chúng ta dùng cách nói 

đơn giản nhất: trong yêu thương có tình cảm, trong từ bi có lý trí. Lý trí và tình cảm không 

giống nhau, nó có lý tánh, có lý tánh không vượt ra khỏi nề nếp. Xử lý việc theo tình cảm, 

luôn xảy ra tệ hại, gây ra phiền phức. Thế nên trong Phật pháp trí và hành đều quan trọng như 

nhau. 

Tịnh độ tông thờ tượng Phật là biểu pháp, lấy Phật A Di Đà tượng trưng cho bản thể. Bản 

thể là tất cả đều không chấp trước, chính là đại bát niết bàn, vô lượng quang minh, vô lượng 

trí tuệ, tất cả đều vô lượng. Hai vị Bồ Tát cũng là biểu pháp, tượng trưng từ thể khởi dụng. 

Bồ Tát Quan Âm tượng trưng cho từ bi, Bồ Tát Đại Thế Chí tượng trưng cho trí tuệ. Trí tuệ 

và từ bi nhất định phải hợp nhất mới làm việc được, đối với chính mình mới có thể giúp bản 

thân không ngừng nâng cao. Trên thực tế, những điều nâng cao chính là từ bi và trí tuệ_Từ bi 

và trí tuệ nâng lên đến cứu cánh viên mãn, chính là Phật A Di Đà, đây là tự lợi. Lợi tha là đối 

đãi tất cả chúng sanh thanh tịnh bình đẳng, dùng trí tuệ, từ bi giúp tất cả chúng sanh, không 

có biên tế, không có giới hạn, gọi ngài là đại từ đại bi. Đạo lý này chẳng thể không hiểu. 

Duy chỉ có đại từ đại bi. Trước đây Mao chủ tịch nói, trên đường chúng ta cũng thường 

thấy khẩu hiệu này: “Toàn tâm toàn lực vì nhân dân phục vụ”. Đó là ai? Đại từ đại bi, Phật 

Bồ Tát mới làm được, không phải Phật Bồ Tát thì không làm được. 

Chúng ta thử nghĩ xem, suốt một đời của Đức Thế Tôn, phải chăng toàn tâm toàn lực vì 

nhân dân phục vụ? Công việc của ngài là dạy học, 49 năm chưa nghe nói ngài nghĩ ngày nào, 

điều này không tìm thấy trong kinh. Ngài dạy học không thu học phí, không nhận người khác 

cúng dường. Bình thường cúng dường chỉ một bát cơm, đi khất thực chỉ một bát cơm, ngoài 

ra đều không nhận, 40 năm cũng như một ngày. Khi ngài niết bàn thì ở trong rừng cây, không 

phải ở trong phòng, mà ở bên ngoài. Suốt đời không kiến lập đạo tràng. 

Bao nhiêu năm nay tôi thường nghĩ, vì sao ngài không thành lập đạo tràng? Hiện nay đã 

ngộ ra, tôi cũng không dám xây dựng đạo tràng, vì sao? Có đạo tràng sẽ có người đến cướp 

giật, đến tranh đoạt, không có đạo tràng lấy gì để tranh đoạt. 

Tôi thấy Đức Thế Tôn_những vị quốc vương đại thần có hoa viên, biệt thự, mời ngài đến 

giảng  kinh ngài  cũng  bằng lòng. Giảng xong  ra về, trả  lại  cho  họ_tôi  đã hiểu. Có  thể  cúng 

dường gì? Quyền sử dụng, không cần quyền sở hữu, như vậy mọi người không tranh giành. 

Đạo tràng này có chủ, đã có chủ quý vị không khởi ý niệm lệch lạc, tâm sẽ ngay thẳng. Nếu 

đạo tràng không có chủ, rất nhiều người khởi ý niệm xấu, phá hoại đạo tâm. Họ muốn đến 

đoạt  tài  sản,  muốn  đến  đoạt  quyền,  như  vậy  là  sai.  Thế  nên  Đức  Thế  Tôn  đã  làm  ra  tấm 

gương tốt nhất cho hàng hậu thế chúng ta, không cần những thứ đó. Nếu ngài cần quá đơn 

Tập 450  827 



giản, quý  vị  thấy  trong  các  đệ  tử  tại  gia  của  ngài  có  16  vị  đại  quốc  vương,  bất  cứ  vị  quốc 

vương nào đều có thể cúng dường ngài một đạo tràng lớn, nhưng ngài đều không cần! Ngài 

du sơn ngoạn thủy, ung dung tự tại, không có chổ ở nhất định, sống đời du hóa, du hành giáo 

hóa. Quả thật đại từ bi bình đẳng, rộng lớn như hư không, Đức Phật đã thị hiện cho chúng ta 

thấy, đây là điều chúng ta cần nên học tập. 

Chúng  ta  hiện  nay  không  sánh  được,  vì  phước  báo  không  như  ngài,  một  trời  một  vực. 

Phước báo lớn nhất, ngài có thể sống lâu dài ngoài trời mà lại không sanh bệnh, điều này 

chúng ta đành chịu, không vượt qua được. Chúng ta vào ngủ một đêm trong rừng, chắc ngày 

thứ hai là đưa vào bệnh viện, ngài luyện được một thân kim cang bất hoại. Quý vị xem khi 

khất thực, người ta cúng gì ăn đó, ngài cũng không quan tâm là vệ sinh hay không, nhưng ăn 

xong cũng không bệnh. 

Đây  đều  là  những  cách  sống  mà  chúng  ta  không  làm  được,  so  với  ngài,  ngày  xưa  rất 

nhiều đệ tử theo ngài, trong kinh điển ghi chép: Có 1255 chúng tùy tùng, không rời ngày nào. 

Phương thức sinh hoạt của những vị này đều giống Đức Thế Tôn, đều là ba y một bát, đêm 

ngủ dưới gốc cây, ngày ăn một bữa. Thế nên cổ nhân nói: “một bát cơm ngàn nhà”. Đây là sự 

thật.       Một bát sao lại cơm ngàn nhà? Mọi người chia nhau ra bên ngoài đi khất thực, 1255 

người không phải là khất thực một ngàn nhà ư? Không phải ai khất được người đó ăn, không 

phải. Bát cơm khất thực về, khi ăn mọi người tập hợp một nơi, ăn bằng cách nào? Cơm của 

mọi người đều đổ vào một chổ, sau đó cùng ăn, nên mỗi bát cơm đều là cơm ngàn nhà, như 

vậy là sao? Đây là bình đẳng, gọi là tài sản chung. Tài sản chung thật sự, không phải giả. Nên 

quý vị khất thực cơm canh ngon, không phải riêng mình ăn, họ khất thực không ngon, cũng 

không phải mình họ ăn. Mọi người đều giống nhau, đây là pháp bình đẳng. 

Ngày xưa, khi tôi ra giảng kinh, tôi nói ai là đảng cộng sản? Đức Thế Tôn là đệ nhất, là 

bậc tổ sư của đảng cộng sản, hiện nay ít khi nói điều này. Của chung này đích thực là Phật 

pháp làm ra đầu tiên, không phải nói, họ đã làm, họ áp dụng phương thức sinh hoạt này. Đây 

là ví dụ lòng từ bi của Bồ Tát rộng lớn, như hư không không hề chấp trước. 

Như Ngụy Dịch, đây là kinh văn của bản dịch thời nhà Ngụy trong năm loại nguyên bản 

dịch: “Do như hư không, ư nhất thiết hữu, vô hữu trước cố”. Không chấp trước đối với tất cả 

có, vì sao? Phàm những gì có tướng đều là hư vọng, chỉ cần là pháp hữu vi đều là vô thường, 

đều không phải thật. Vô thường tức không phải thật, không phải thật thì đừng nên để trong 

lòng, để trong lòng liền sanh chướng ngại. 

Bên dưới đưa ra trong Hành Sự Sao Tư Trì Ký, đây thuộc về giới luật: “Vô sở trước giả, 

ly trần nhiễm cố”. Vì sao đức Phật dạy chúng ta không nên chấp trước? Như vậy mới thật sự 

xa  rời  nhiễm  ô.  Trần  là  gì?  Là  lục  trần-  lục  căn,  lục  trần,  lục  thức.  Lục  trần  là  sắc  thanh 

hương vị xúc pháp, năm trần trước là sắc thanh hương vị xúc, bao hàm tất cả hiện tượng vật 

chất thế gian_sắc thanh hương vị xúc. Trong pháp bao hàm cả vật chất, cũng bao hàm cả tinh 

828  Tập 450 



thần. Nhãn căn là đối với sắc, nhĩ là đối âm thanh, tỷ đối với hương, thiệt đối với vị, thân đối 

với xúc. Sắc thanh hương vị xúc đều thuộc về vật chất, nghiêng nặng về hiện tượng vật chất. 

Khởi  tâm  động  niệm,  đó  chính  là  pháp,  đối  là  pháp.  Trong  pháp  có  một  phần  là  hiện 

tượng tinh thần, cũng có hiện tượng vật chất, cũng có hiện tượng tinh thần. Những thứ này 

trong tự tánh thanh tịnh tâm không có, chẳng những không có lục trần, mà lục căn và lục thức 

cũng  không  có,  trong  căn  trần  mới  sanh  ra  thức.  Thức  là  vọng  tâm  không  phải  chân  tâm, 

nhưng vọng tâm vọng cảnh cũng không xa rời chân tâm, thể của nó là chân tâm. Chân tâm 

không sanh không diệt, chân tâm vĩnh hằng bất biến, đó là thật. 

Trong  chân  tâm  không  có  ba  loại  hiện  tượng,  không  có  hiện  tượng  vật  chất,  không  có 

hiện  tượng  tinh  thần,  cũng  không  có  hiện  tượng  tự  nhiên,  nên  khoa  học  và  triết  học  đều 

không đạt được. Khoa học và triết học nghiên cứu đều phải có đối tượng, không có đối tượng 

họ cũng đành chịu. Chân tâm, ai biết được? Trong kinh điển đại thừa nói_là Đức Phật nói: 

“Chỉ có người chứng được  mới biết”. Chứng như thế nào? Buông bỏ là chứng! Buông bỏ 

điều gì? Lục căn chúng ta tiếp xúc cảnh giới lục trần mà không chấp trước, không phân biệt, 

không khởi tâm động niệm, chúng ta lập tức thấy được. Tức là minh tâm kiến tánh, thấy được 

cái chân thật. 

Khoa học và triết học họ chưa buông bỏ, nếu họ buông bỏ là lập tức thành Phật, rất nhanh! 

Nếu họ hiểu được đạo lý này, họ thành Phật còn nhanh hơn chúng ta, đây là thật. Chỉ cần họ 

thật sự hiểu được bí quyết này, vì họ nghiên cứu vấn đề này, nguyên khởi của vũ trụ rốt cuộc 

là gì?  Chỉ cần  buông  bỏ  là  thấy  được, nếu không chịu  buông bỏ, cho dù  dùng  máy  móc  gì 

cũng không đạt được, vì sao? Nó không phải hiện tượng. 

Tự tánh thanh tịnh bình đẳng giác ở đâu? Mọi lúc mọi nơi, không có nơi nào không tồn 

tại. Nó là thể của tất cả pháp, không có nó, tất cả pháp không thể tồn tại, tất cả các pháp đều 

từ nó mà sanh ra. Nó không phải tất cả pháp, có thể sanh ra tất cả pháp, tuyệt diệu chính là ở 

chỗ này, đó là chính mình thật sự. 

Tu học Phật pháp là để tìm được điều này, từ xưa đến nay tất cả các học thuật, Tôn giáo 

đều nghiên cứu thảo luận ở đây, nhưng chỉ có Phật pháp tìm được. Nếu dùng phương pháp 

này của Phật, người người đều tìm ra được. Phật pháp không có bí mật, Phật pháp tuyệt đối 

không có độc chiếm, Phật pháp là công khai. Phật pháp là của chung của tất cả chúng sanh, 

không ai độc chiếm được. Chỉ cần buông bỏ được khởi tâm động niệm, lập tức thành Phật. 

Vừa  buông  bỏ  khởi  tâm  động  niệm,  liền  buông  bỏ  triệt  để.  Chưa  buông  bỏ  khởi  tâm  động 

niệm, mà buông bỏ phân biệt chấp trước, quý vị là Bồ Tát. Quý vị buông bỏ chưa được viên 

mãn,  những  cũng  không  tệ  lắm,  ở  trong  hư  không  này  cũng  được  đại  tự  tại.  A  la  hán  chỉ 

buông bỏ chấp trước, nhưng cũng không tệ, họ đã ra khỏi lục đạo, đạt được tâm thanh tịnh, 

không còn phiền não, không còn có phần đoạn sanh tử. Nghĩa là sanh tử của luân hồi lục đạo 

không còn, họ đã đoạn tận, đây là lợi ích chân thật! 

Tập 450  829 



Thế nên người không chấp trước, xa rời trần cấu nhiễm ô. Trần là cảnh giới bên ngoài, 

nhiễm là nhiễm ô, nhiễm ô là gì? Tham sân si mạn nghi là nhiễm ô. Quý vị xem, mắt thấy sắc, 

thuận ý mình liền khởi tâm tham lam, không thuận ý mình thì khởi tâm sân nhuế, không bằng 

lòng thấy nó, đây đều là nhiễm ô. Nhiễm ô là gì? Thất tình ngũ dục là nhiễm ô- hỷ nộ ai lạc ái 

ố dục. Dục là dục vọng, dục vọng đa phần chỉ tài sắc danh thực thùy, đây là năm loại lớn. 

Thất tình ngũ dục là nhiễm ô, sắc thanh hương vị xúc pháp là trần, nếu rời nó thì không sao, 

nếu không xa rời nó sẽ bị nó làm ô nhiễm. 

Nên lấy vô trước của hư không tượng trưng cho sự bình đẳng của lòng từ bi, nhất định 

phải  giống  như  hư  không  vậy.  Thế  nên  trong  bài  luận  văn  Vọng  Tận  Hoàn  Nguyên  Quán, 

Hiền Thủ quốc sư viết về tứ đức. Bài văn của ngài tất cả có 6 đoạn, thứ nhất là nói về bản thể, 

thứ hai và thứ ba nói về hiện tượng, thứ hai là nói về nguồn gốc của hiện tượng, từ nhất thể 

khởi nhị dụng. Trong tác dụng có ba đặc tính, chính là ba loại chu biến. 

Thứ  nhất  chu  biến  pháp giới, các nhà khoa học  cận  đại đã phát hiện, nhưng chưa  được 

phổ biến thừa nhận. Phát hiện điều gì? Ý niệm chúng ta vừa động, tin tức này toàn thể vũ trụ 

đều biết, tốc độ nhanh hơn quang và điện nhiều. Khởi tâm động niệm là ý thức, đây là dao 

động, ngoài ra còn có vật chất. Trên thân chúng ta như: da, xương cốt, máu mủ, những thứ 

này đều là vật chất. Vật chất nó có hiện tượng dao động, hiện tượng dao động này cũng chu 

biến pháp giới. Chu biến pháp giới có khởi tác dụng chăng? Khởi tác dụng, khởi tác dụng gì? 

Xuất sanh vô tận. Từ lý luận này chúng ta mới tỉnh ngộ, thế giới Cực Lạc và trái đất chúng ta 

có gì khác nhau? Khác nhau chính là hiện tượng dao động của tinh thần và vật chất. 

Cư dân bên thế giới Cực Lạc, dao động của họ toàn là thiện, thuần tịnh thuần thiện, nên 

thế giới đó tự nhiên tốt đẹp như thế. Xuất sanh vô tận, nó xuất sanh ra cảnh giới tướng đó. 

Ngày nay cư dân trên trái đất chúng ta, phải nói như vậy: toàn là ô, toàn là nhiễm, thế nên 

thiên tai trên địa cầu biến thành ngày càng nhiều, bất thường! 

Ngày  xưa  có  giáo  huấn  thánh  hiền,  một  nửa  nhiễm  một  nửa  tịnh_bán  nhiễm  bán  tịnh. 

Hiện  nay  nền  giáo  dục  này  không  còn, biến  thành  hoàn  toàn  nhiễm  ô, phiền  phức  chính  là 

chỗ này. Làm sao cứu vãn được đây? Phải tìm về giáo huấn của cổ nhân, nỗ lực học tập là 

cứu được. Được cứu đầu tiên là bản thân mình, chính mình ảnh hưởng người nhà, ảnh hưởng 

đoàn thể nhỏ của chúng ta. Mở rộng ra, ảnh hưởng người ở khu vực này, ảnh hưởng quốc gia 

này, ảnh hưởng thế giới. Có thể làm được, không phải không làm được. 

Quý vị xem chu biến thứ ba: “tâm bao thái hư, lượng chu sa giới”, ở đây chúng ta nói là 

từ bi bình đẳng. Dùng tâm thanh tịnh bình đẳng, phóng ra từ bi và kính yêu, đối với tất cả 

chúng sanh không có phân biệt, hoàn toàn bình đẳng. Kính yêu đối với cha mẹ như thế nào, 

thì đối với oán thân trai chủ cũng kính yêu như thế, không có gì khác. Vì sao không có gì 

khác  biệt?  Vì  phát  hiện  ra  toàn  thể  vũ  trụ  với  chính  mình  là  nhất  thể,  răng  cắn  trúng  lưỡi 

830  Tập 450 



khiến lưỡi chảy máu, lưỡi có thể oán hận răng chăng? Có thể tìm nó tính sổ chăng? Vì sao nó 

không tìm? Vì là nhất thể. 

Nên biết rằng, ngày nay chúng ta ở thế gian này, người hủy báng chúng ta, người sỉ nhục 

chúng ta, tổn thương chúng ta, thậm chí là người sát hại thân mạng chúng ta, đều không oán 

hận. Vì sao? Vì họ với tôi là nhất thể. Vì sao họ làm như vậy? Vì họ mê mà không giác, họ 

chưa đọc sách thánh hiền, không biết chân tướng sự thật. Chúng ta ngày nay vì sao có thể 

làm như vậy? Không có chút oán hận nào, không những không có oán hận, mà còn rất tôn 

trọng  họ,  rất  cám  ơn  họ,  vì  sao  cám  ơn?  Vì  họ  làm  tổn  thương  chúng  ta,  là  tiêu  nghiệp 

chướng cho chúng ta, nhất định phải hiểu điều này. 

Đời đời kiếp kiếp trong quá khứ, chúng ta tạo không biết bao nhiêu tội nghiệp, họ có thể 

dùng thủ đoạn này để chúng ta tiêu nghiệp, chúng ta phải cám ơn. Chúng ta cám ơn và ngày 

ngày tu hành hồi hướng cho họ, vì sao? Không thoát khỏi nhân quả. Hành vi của họ đối với 

chúng ta không phải thiện ý, là họ ác ý, ác ý sẽ có ác báo. Chúng ta dùng thiện ý, dùng chân 

thành hồi hướng cho họ. Mặc dù họ đọa trong ác đọa, nhưng chịu khổ ít lại, khiến họ giảm 

nhẹ đau khổ khi ở trong đường ác, đây là điều chúng ta làm được. 

Thế nên chỉ có thuần tịnh thuần thiện đối nhân tiếp vật, chắc chắn chúng ta không bị thiệt. 

Bản thân ta ngày ngày đều hoan hỷ, pháp hỷ sung mãn, trên thế gian này có oán hận người 

nào chăng? Không có, có oan gia nào chăng? Đều không có. Họ kết oán với mình, nhưng 

mình tuyệt đối không kết oán với họ, vì sao? Chúng ta đã hiểu, đã giác ngộ. Ân đức này là 

Chư Phật Bồ Tát, chư vị tổ sư dạy cho chúng ta. Nếu không có những bậc thánh hiền, không 

có Phật Bồ Tát dạy dỗ cho chúng ta từ đời này sang đời khác, làm sao chúng ta hiểu được? 

Môn học vấn này, mấu chốt thành bại của việc tu học đều ở chân thành cung kính. 

Ngài  Ấn  Quang  nói  rất  hay:  Một  phần  thành  kính  được  một  phần  lợi  ích,  mười  phần 

thành kính được mười phần lợi ích, vạn phần thành kính được vạn phần lợi ích. Không có 

tâm thành kính, thì không đạt được lợi ích gì. Ngài Huệ Năng không học, không biết chữ. 

Nữa đêm canh ba Ngũ tổ triệu kiến ngài, nói Kim Kim Cang cho ngài nghe, không biết nói 

được một phần ba chưa thì ngài đã thành Phật, đại triệt đại ngộ, nguyên nhân là gì? Ngài đối 

với Kinh, đối với Phật, đối với thầy thành kính vạn phần, nên ngài đạt được vạn phần lợi ích, 

chính là như vậy. Chúng ta theo thầy học, có thể học được bao nhiêu? Xem quý vị có bao 

nhiêu tâm cung kính với thầy, với bài học. Đạo lý này rất rỏ ràng. 

Tôi ở Đài Trung theo thầy Lý học kinh giáo, thầy mở lớp dạy học, tôi tham gia lớp của 

thầy, có hơn 20 học trò. Thầy dạy giống nhau, không đặc biệt dạy tôi, nhưng mỗi người đạt 

được không giống nhau, do nguyên nhân gì? Tâm cung kính không giống nhau, chân thành 

cung kính. 

Tập 450  831 



Tôi từ bên ngoài đến Đài Trung, không có nguồn gốc gì với nơi đây cả, làm khách ở Đài 

Trung. Nên thời gian của tôi rất quý báu, sẽ rời đây bất cứ lúc nào, nên phải nỗ lực. Người ở 

Đài Trung, đây là quê của họ, năm nay học không được không sao, sang năm thầy vẫn còn 

dạy, sang  năm  không  học  được  thì  còn  năm  sau  nữa. Nên  tâm  họ  rất  giải  đãi, không  siêng 

năng chuyên cần như tôi. Thời gian của tôi có hạn, thời gian của họ quá nhiều, rốt cuộc họ 

học không được tôi học được, đạo lý chính là như vậy. 

Tôi đến Đài Bắc xuất gia, tôi nghe các bạn học nói, khi thầy giảng kinh nói công khai, 

thầy dạy học ở Đài Trung mười năm: “quý vị theo tôi mười năm nhưng không học được gì, 

người học được thì đã đi!” Họ nói đại khái người thầy chỉ là tôi, nên đến tìm tôi: Anh đã học 

những gì? Thầy dạy anh như thế nào? Tôi nói tôi học giống như quý vị vậy, thầy không đặc 

biệt dạy riêng tôi, đều lên lớp học cùng mọi người. Tôi liền phân tích những lời thầy nói với 

họ, tôi nói có thể, vì sao? Tâm tôi chuyên hơn quý vị. Thời gian của tôi rất ngắn, vì phải rời 

Đài Trung, nên phải nắm bắt thời gian để học. Quý vị ở đây, không cần gấp thời gian còn dài, 

năm nay không biết còn có sang năm, sang năm không biết còn sang năm nữa. Nên đợi đến 

thầy ra đi quý vị cũng không học được, chính là giải đãi biếng nhác. Tôi nói có thể chính là 

đạo lý này, đạo lý này họ đều nghe hiểu. 

Tôi nói ngoài đạo lý này ra, không còn nguyên nhân gì khác, điều này chúng ta không thể 

không biết. Vì sao phải thành kính? Thành kính không phải cung kính người, không phải đối 

với  người,  thành  kính  là  đối  với  bản  thân  mình.  Quý  vị  dùng  tâm  chân  thành  học  tập,  mở 

mang trí tuệ đức tướng trong tự tánh chúng ta. Nếu dùng tâm hoài nghi, dùng tâm ngạo mạn, 

dùng tâm tự tư tự lợi, hoàn toàn ngược với tánh đức của quý vị. Cho dù rất thông minh, có 

thể quảng học đa văn, ký ức rất tốt, nhưng  tất cả là tri thức, không phải trí tuệ. 

Tri thức chỉ có thể hiểu một phần trong kinh giáo, không thể hiểu được toàn thể, chỉ hiểu 

được bề ngoài của kinh giáo, không thâm nhập được. Từng câu từng chữ trong kinh điển đại 

thừa, thâm sâu vô cùng, nên đọc trăm lần nghìn lần cũng không chán, vì sao? Vì mỗi lần đọc 

đều có chỗ ngộ mới, nên sanh ra pháp hỷ sung mãn. Quý vị không ngộ thêm điều gì mới, làm 

sao có thể sanh khởi pháp hỷ? Làm sao đạt được lợi ích chân thật? Không làm được! Điều 

này khác nhau, chúng ta không thể không hiểu, không biết không thể học được. Học sao cũng 

không thâm nhập được, nên gọi là không đi vào con đường này được. 

Nếu  hiểu  được  đạo  lý  này,  đoan  chánh  tâm  niệm,  mỗi  câu  mỗi  chữ  đều  khế  nhập,  đều 

khởi tác dụng cảm ứng đạo giao với tâm tánh, như vậy thì ý vị của nó vô cùng. Cùng một thứ, 

nhưng quý vị nói ra không lần nào giống nhau, quý vị đọc cũng không lần nào giống lần nào, 

mới biết được những thứ này quả thật rất ý vị. Đọc sách thế gian không được như vậy, sách 

thế gian đọc một lần không muốn đọc lần thứ hai, không muốn xem thêm. Nhưng đọc kinh 

điển ngàn lần, vạn lần cũng không chán. Đạo lý này phải nghĩ vì sao nó có sức thu hút mạnh 

như vậy? 

832  Tập 450 



Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 













Tập 476 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:03.07.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô Lượng Thọ 

Kinh Giải, trang 601, bắt đầu xem từ hàng thứ tư: “Như tịnh liên hoa”. 

Hoa  sen  mọc  lên từ  bùn  mà  không nhiễm  mùi  bùn,  hoa sen  sanh  ra  ra  trong bùn, tượng 

trưng không từ bỏ chúng sanh. Hoa nở khỏi mặt nước, là ví như Bồ Tát ly cấu thanh tịnh, nên 

gọi là xa lìa nhiễm ô. Đây là giải thích câu “như tịnh liên hoa”. 

Hoa sen trong đại thừa dùng biểu pháp rất nhiều, tượng trưng mọc lên từ bùn mà không 

nhiễm mùi bùn. Hoa sen mọc trong bùn lầy, đất bùn tượng trưng lục đạo, lục đạo là nhiễm ô. 

Cành  của  nó  sinh  trưởng  trong  nước,  hoa  nở  trên  mặt  nước.  Cành  mọc  trong  nước  tượng 

trưng cho thanh tịnh, hoa nở trên mặt nước tượng trưng nhiễm tịnh nhị biên đều không nhiễm. 

Bùn,  đáy  bùn  tượng  trưng  cho  lục  đạo.  Nước  tượng  trưng  tứ  thánh  pháp  giới:  Thanh  văn, 

Duyên  giác, Bồ  Tát, Phật, đây  là  tứ  thánh. Nó  tượng  trưng  mười  pháp  giới, hoa  của  nó  nở 

trong mười pháp giới, nhiễm tịnh nhị biên đều không nhiễm, nó tượng trưng ý này. 

Ở  đây  nói  cũng  rất  hay,  hoa  sen  mọc  trong  bùn,  tượng  trưng  không  từ  bỏ  chúng  sanh, 

chúng sanh đau khổ trong lục đạo. Hoa nở khỏi mặt nước, tượng trưng Bồ Tát ly cấu thanh 

Tập 450  833 



tịnh. Không những xa rời bùn đất, mà cũng đã xa rời nước, nó nở trên mặt nước, nên nói xa 

rời nhiễm ô. Những điều này chúng ta đều nên học tập. 

Trong cuộc sống hằng ngày phải học buông bỏ cả nhiễm lẫn tịnh. Buông bỏ được lục đạo, 

ví như  hoa sen  không  nở  trong  bùn  đất, nó cũng  không nở trong nước.  Nước tượng trưng 

thanh tịnh, nhiễm tịnh đều phải xả. Trong cuộc sống hằng ngày của chúng ta, người bất thiện 

ví như ở trong bùn. Người lương thiện, người tu học Phật đạo, giống như trong nước, thân 

tâm thanh tịnh. Chúng ta phải dùng tâm như thế nào để ứng đối? Giống như hoa sen không 

thân không sơ. Nếu hoa sen rời xa bùn, hoa sẽ không còn, nhưng cũng không lấy nước và 

bùn để trong lòng, thiện ác nhị biên đều buông bỏ. 

Người  tu hành chân  chánh  tuyệt đối không xả ly  cảnh  giới, vì  sao?  Cảnh  giới đang  rèn 

luyện một người, thành tựu hay không đều xem quý vị có chịu tiếp nhận rèn luyện hay không. 

Tiếp nhận rèn luyện chẳng ai không thành công. 

Đức Thế Tôn khi làm nhẫn nhục Tiên Nhân, đã thể hiện ra cho chúng ta một điển hình tốt 

nhất. Vua Ca Lợi đi săn, rất mệt, nghỉ một chốc đã ngủ quên. Có người phát hiện gần đó có 

một hang động, có một người đang tu hành trong đó, mọi người hiếu kì đi xem. Tiên nhân 

thấy rất nhiều người đến, đều là người có nhân duyên, liền giảng Phật pháp cho họ nghe. Vua 

Ca Lợi tỉnh lại tìm không thấy ai, thấy cung nữ của mình quây quần bên một người tu hành 

vừa cười vừa nói, trong lòng rất giận dữ. Ông là người tu hành, sao lại mê hoặc cung nữ của 

tôi? Liền muốn giết tiên nhân, hỏi tiên nhân tu gì? Ngài tu nhẫn nhục ba la mật, tu nhẫn, xem 

ông  nhẫn  được  chăng,  liền  dùng  dao  lăng  trì  cho  đến  chết.  Không  phải  dùng  một  dao  giết 

chết ngài, mà dùng dao cắt từng miếng thịt một, dùng cách đó để xử tử ngài. 

Vua lại hỏi: Ông có thể nhẫn chăng? Có thể nhẫn. Ông có tâm oán hận chăng? Không có. 

Trước khi chết ngài còn nói với Vua Ca Lợi: Sau khi tôi thành Phật người đầu tiên tôi độ là 

ông, vì sao? Ông đã thành tựu hạnh nhẫn nhục ba la mật cho tôi, công đức viên mãn. Thuận 

cảnh  sanh  khởi  tham  luyến  sẽ  hủy  hết,  nghịch  cảnh  có  một  chút  oán  hận  cũng  bị  phá  hoại 

hoàn toàn. Thế nên Phật giảng kinh thuyết pháp cho chúng ta, công phu thật sự được dùng 

lúc nào? Ngay trong cuộc sống, mà trong cuộc sống quan trọng nhất là hoàn cảnh nhân sự. 

Thế  nên  trong  kinh  thường  nói:  “Bồ  Tát  sở  tại  chi  xứ,  linh  nhất  thiết  chúng  sanh  sanh 

hoan hỷ tâm”. Thiện nhân sanh tâm hoan hỷ, ác nhân cũng sanh tâm hoan hỷ, đây gọi là công 

phu thành tựu. Bồ Tát làm mô phạm cho chúng ta, người này thích, nhìn thấy chúng ta liền 

hoan  hỷ.  Chúng  ta  tiếp  xúc  nhiều  với  họ,  giảng  kinh  thuyết  pháp  cho  họ.  Nếu  người  này 

không thích khi thấy chúng ta, chúng ta nên tránh họ. Không nên để họ tránh mình, mình nên 

tránh họ, khiến họ từ từ cảm ngộ, quay đầu, lấy đức cảm hóa người. Lấy đức hạnh thành tựu 

vô lượng công đức của chúng ta. Công đức này giúp chúng ta liễu sanh tử, xuất tam giới, 

chứng bồ đề. 

834  Tập 450 



Nếu chúng ta nhìn thấy thích, hợp tình ý_hoan hỷ, không hợp tình ý_ghét. Đây hoàn toàn 

là phàm phu, ngày ngày học kinh giáo cũng vô ích, vì sao? Vì không cảm ứng với tâm hành 

của chúng ta, chúng ta vẫn sống trong tập khí phiền não như cũ, như vậy làm sao thành tựu 

được?  Người  thật  sự  thành  tựu,  nhất  định  phải  tương  ưng  với  tứ  đức  trong  Hoàn  Nguyên 

Quán. Tứ đức này là nguyên tắc chung, cương lĩnh chung, nó bao hoàn toàn bộ giới luật . 

Đầu  tiên  dạy  chúng  ta:  “Tùy  duyên  diệu  dụng”.  Tùy  duyên  chính  là  hằng  thuận  chúng 

sanh, tùy hỷ công đức. Diệu dụng là không chấp tướng, chính là ở trước kinh này nói: vô trú, 

bất trước. 

Vô trú là gì? Không để trong lòng, tâm sạch sẽ thanh tịnh, không nhiễm chút trần. Không 

chấp trước, không phân biệt, tâm quý vị từ chỗ này tạo nên, thanh lương tự tại. Đây gọi là 

công  phu,  gọi  là  chân  công  phu,  biết  tu  hành.  Không  biết  tu  hành,  bên  ngoài  gió  thổi  cây 

động,  bản  thân  cũng  không  chịu  được.  Người  ta  khen  ngợi  vài  câu  liền  vô  cùng  hoan  hỷ, 

người khác hủy báng lại buồn phiền không biết bao nhiêu ngày. Như vậy sao được? Tất cả 

đều bị cảnh giới xoay chuyển. 

Trong kinh Phật thường dạy Chư Bồ Tát: “nếu chuyển được cảnh, tức đồng với Như Lai”, 

chuyển cảnh giới như thế nào? Không bị cảnh giới chuyển, tức là quý vị chuyển cảnh giới. 

Nói  cách  khác,  không  phải  nó  chuyển  chúng  ta  chính  là  chúng  ta  chuyển  nó,  nó  chuyển 

không được chúng ta liền bị chúng ta chuyển. Đây đều xem định công của mỗi người, xem 

sức nhẫn nại của mỗi người_nhẫn nhục ba la mật. Nên phải thường nghĩ đến hoa sen, nhìn 

thấy liên hoa, nhìn thấy hoa sen, cao quý giống như hoa sen vậy. Không trú không chấp trước, 

nên xa lìa nhiễm ô. Không trú không chấp trước mới có thể rời ô nhiễm. 

Câu  tiếp  theo  nói:  “Như  ni  câu thọ”. Ni  câu  là  tiếng  Phạn,  là  tên  cây, cây  này  ở  Trung 

Quốc không có. Phiên dịch thành Vô Tiết Thọ, cây này không có mắt_Vô Tiết Thọ. Lại dịch 

là Tung Hoàng Thọ, Tung Hoàng có thể thấy cây này rất lớn, bóng mát rất lớn. 

Huệ  Lâm  Âm  Nghĩa  Thập  Ngũ  nói:  Cây  này  thẳng  đứng  không  có  mắt,  cây  này  rất 

hiếm_cây rất thẳng mà còn không có mắt. “Viên mãn khả ái, khứ địa tam trượng dư, phương 

hữu chi diệp”. Cành lá của nó rất cao rất lớn. “Kỳ tử vi tế, như liễu hoa tử”, như cây liễu hoa 

liễu vậy. Thời nhà Đường không có cây này, khi dịch kinh, thời Tùy Đường dịch nhiều nhất, 

nhà Đường không có cây này. 

Trong Tội Phước Báo Ứng Kinh nói: Loại câu Ni Câu này, cao 20 dặm, tán cây phủ khắp 

16 dặm. Cây này ra trái số nhiều đến ngàn vạn hộc, một hộc là tám đấu Trung Quốc, điều này 

trong kinh đã viết như vậy. Đây có thể không phải thật, có chút khuếch trương. 

Ở trước nói rất thực tế, cây này từ dưới đất lên hơn ba trượng mới có cành lá. Trong kinh 

nói cây này cao 20 dặm, như vậy là rất cao. Một dặm, dặm của Trung Quốc rất nhỏ, tuy nhỏ 

nhưng 20 dặm thì không phải nhỏ, thông thường hiện nay chúng ta dùng cây số. Một cây số 

Tập 450  835 



bằng hai dặm Trung Quốc, tính 20 dặm Trung Quốc cũng có 10 cây số, hiện nay mười cây số 

cao  bao  nhiêu?  Hiện  nay  máy  bay  hàng  không  quốc  tế  bay,  có  bay  đến  10  cây  số  chăng? 

Khoảng đó, 10 cây số là một vạn mét, rất cao. Chưa từng nghe nói trên trái đất có cây cao 

như vậy. Tán lá tỏa ra 16 dặm, 60 dặm giảm xuống bợt cũng hơn 30 dặm, hiện nay lái xe 

cũng mất nữa tiếng vẫn chưa đi hết bóng cây. Đây là trong kinh này nói, hình như không phải 

trên địa cầu chúng ta, trên địa cầu không có cây cao như vậy, có thể ở thế giới Cực Lạc có. 

Lại trong Kinh A Duy Việt Trí Giá nói, bóng mát có thể để 500 chiếc xe, đích thực là rất 

lớn. Nếu chúng ta nói rừng cây Ni Câu, là một khu rừng rất lớn, trong rừng toàn là cây này, 

như vậy còn nói được. Nếu trên núi này có mấy ngàn cây, mấy vạn cây, khi xe đi qua khu 

rừng này, thì điều này có thể nói được. Bất luận như thế nào, ở đây chúng ta áp dụng ví dụ: 

Bóng mát rất lớn bao phủ, là ví Bồ Tát như bóng cây lớn che trùm tất cả chúng sanh. Che 

trùm có nghĩa là gia hộ, người Trung Quốc gọi là phù hộ.  Bồ Tát có lòng từ bi, có trí tuệ, 

mỗi niệm không từ bỏ chúng sanh. Dùng bóng mát cây đại thọ Ni Câu ví như lòng từ bi của 

Bồ Tát. 

Như chày Kim Cang, chày Kim Cang tiếng Phạn là Phạt Chiết La, vốn là binh khí của Ấn 

Độ. Mật tông dùng làm pháp khí, tượng trưng trí tuệ kiên cố sắc bén. Chúng ta thấy tượng 

Phật  Bồ  Tát,  rất  nhiều  Bồ  Tát  tay  cầm  binh  khí.  Tứ  đại  thiên  vương_Tăng  Trưởng  Thiên 

Vương  ở  Nam  Phương  trên  tay  cầm  kiếm.  Ngày  xưa  kiếm  dùng  làm  binh  khí,  chày  Kim 

Cang là binh khí của Ấn Độ cổ, Mật tông dùng nó để biểu pháp. Quý vị xem, khi Mật tông tu 

pháp, nhất định có chày kim cang, nó tượng trưng điều gì? Tượng trưng trí tuệ cứng rắn sắc 

bén. Ở Trung Quốc dùng bảo kiếm, bảo kiếm cũng ví như trí tuệ. Người xưa nói: “khoái đao 

trảm loạn mã”, loạn mã là phiền não, kiếm trí tuệ có thể đoạn trừ phiền não. Trong thời Ấn 

Độ cổ, chày kim cang tượng trưng cho trí tuệ, tương đồng với ý nghĩa Trung Quốc dùng bảo 

kiếm. 

Đại Nhật Kinh Sớ quyển thứ nhất nói: Phật Chiết La là trí ấn kim cang của Như Lai. Ấn 

là ấn chứng, ấn khả, chứng minh trí tuệ chân thật của Như Lai, trí tuệ kim cang bát nhã. 

Lại nói, ví như Đế Thích tay cầm kim cang, kim cang ở đây chính là chày kim cang. 

Phá quân A tu la. Khi trời Đế Thích và A tu la tác chiến, trời Đế Thích tay cầm binh khí này, 

tay cầm chày kim cang. “Kim thử chư chấp kim cang diệc phục như thị”. Đây là nói hiện nay 

trong  pháp  hội  của  nhà  Phật,  những  vị  Thần  kim  cang  trên  tay  cầm  chày  kim  cang,  thông 

thường đều gọi họ là Thần kim cang. Tượng trưng điều gì? Tượng trưng chánh trí, sanh khởi 

chánh trí, giống như kim cang. 

Trong Nhân Vương Kinh_Nhân Vương Hộ Quốc Bát Nhã Ba La mật Kinh_quốc gia gặp 

khó khăn, hoặc là gặp thiên tai, những thiên tai ngoài ý muốn như hạn hán, lũ lụt, một loại 

khác  nữa  là  chiến  tranh. Dùng  phương  pháp  gì  làm  lắng  lại  những  thiên  tai  nhân  họa  này? 

836  Tập 450 



Làm lắng lại phải dùng kim cang bát nhã, dùng trí tuệ. Trí tuệ chân thật mới là sức mạnh lớn 

nhất. Đạo lý này chúng ta phải hiểu! 

Hiện nay chúng ta biết, những thiên tai của thế xuất thế gian sao lại khởi lên? Nếu nghiên 

cứu nguyên nhân của nó_Đức Phật dạy: Năm độc tham sân si mạn nghi, trong tự tánh không 

có, trong chân tâm cũng không có. Những thứ này từ đâu mà có? Mê thất tự tánh, từ vọng 

tưởng biến hiện ra. Biến hiện ra khi nào? Kinh điển đại thừa nói: Từ một niệm bất giác mà có 

vô minh. Vô minh chính là A lại da, vô minh là mê. Sau khi mê, từ chân tâm khởi lên vọng 

niệm, trong vọng niệm có những độc tố này, những độc tố này do mê mà có. Thể của nó là 

tánh đức, tánh đức mê liền biến thành tế bào độc bệnh, biến thành mầm bệnh độc. Nhưng hạt 

giống nếu không gặp duyên nó không phát tác, chúng ta gọi đây là thời kỳ tiềm phục của các 

vi khuẩn gây bệnh. Tiềm phục ở đó, nó không khởi tác dụng, không trở ngại gì đến sức khỏe 

cơ thể con người, tất cả chúng sanh đều có. Không những chúng ta có, mà tứ thánh pháp giới 

cũng có_Tứ thánh pháp giới: A la hán, Bích Chi Phật, Bồ Tát, Phật đều có, vì sao? Họ chưa 

chuyển thức thành trí, người chưa chuyển tám thức thành tứ trí đều có, thân thể họ đều mang 

mầm bệnh độc. Chẳng qua người ở tứ thánh pháp giới tu hành tinh tấn, họ có thể đoạn tận 

duyên. 

Điều này trong kinh Phật dạy: Nhân duyên quả báo. Nhân kết quả thọ báo nhất định phải 

nhờ  vào  duyên,  không  có  duyên  nó  không  khởi  tác  dụng.  Thế  nên  Phật  pháp  gọi  là  duyên 

sanh,  không  nói  nhân  sanh.  Nhân  không  thể  khống  chế,  chúng  ta  không  cách  nào  đối  phó 

được. Duyên hành, chúng ta có thể khống chế được duyên. Chúng ta biết những ác duyên, sẽ 

gây  bệnh  khổ  thiên  tai  cho  chúng  ta,  nên  phải  đoạn  nó.  Nhân  còn  không  sao,  vì  nó  không 

khởi  tác  dụng,  vĩnh  viễn  khiến  nó  tiềm  phục.  Đến  khi  minh  tâm  kiến  tánh  nó  tự  hóa  giải, 

không  còn  nữa,  chưa  minh  tâm  kiến  tánh,  nó  vẫn  tồn  tại.  Chúng  ta  không  thể  không  hiểu 

chân tướng sự thật này. Thời gian tiềm phục dài, không hạn chế thời gian, chỉ cần mê là có, 

chỉ cần giác thì nó biến mất. Cho thấy nó không phải thật, nó là giả. 

Trong kinh điển đại thừa Đức Phật dạy: Tham, quả của lòng tham là lũ lụt. Các nhà khoa 

học  nói:  nước  biển  sẽ  dâng  cao, băng  ở  Nam  Bắc  Cực  sẽ  bị  tan  chảy, những  ngọn  núi  cao 

tuyết  phủ  trên  địa  cầu  cũng bị  tan  chảy.  Vì  sao  nó  bị  tan  chảy?  Nhiệt  độ  địa  cầu  tăng  cao, 

nhiệt độ lên cao là do sân nhuế, sân nhuế là lửa. Quý vị thấy con người hiện nay tính tình rất 

nóng nảy, từ nhỏ đến lớn rất dễ nổi giận. Chúng ta nổi giận có liên quan gì? Quý vị sân giận 

có thể khiến nhiệt độ của địa câu tăng lên, có thể làm cho những núi lửa trên địa cầu bộc phát, 

liên quan lớn như vậy, nhưng không ai biết điều này. Có thể khiến núi băng tan chảy, nước 

biển lên cao, quý vị thấy sân nhuế quả thật đáng sợ. 

Ngu  si là  gió  bão, ngạo  mạn  là  động đất, ngạo  mạn  chiêu  cảm  lấy  động  đất. Hoài nghi 

càng đáng sợ, tham sân si mạn nghi_Hoài nghi là gì? Không có lòng tự tin, không tin bản 

thân, cũng không tin bất cứ ai. Không có lòng tin với cha mẹ, không có lòng tin với tổ tông, 

Tập 450  837 



không có lòng tin với thánh hiền, cũng không có lòng tin với Chư Phật Bồ Tát, như vậy thì 

bệnh này vô phương cứu chữa. 

Đối  ứng  thân  thể  mình  mà  nói,  lục  phủ  ngũ  tạng  không  có  sức  miễn  dịch,  rất  dễ  cảm 

nhiễm  vi  khuẩn  bên  ngoài,  không  có  sức  đề  kháng.  Sơn  hà  đại  địa,  hoàn  cảnh  cư  trú  của 

chúng  ta,  đất  bị  lỏng  lẻo.  Lòng  tin  khiến  nó  vững  chắc,  nghi  hoặc  làm  nó  rời  rạc_hoài 

nghi_rời rạc. Rời rạc như vậy, lục địa sẽ chìm xuống đáy biển, núi cao sẽ đổ xuống. Quý vị 

nên  biết,  bệnh  trong  con  người  chúng  ta,  là  do  hoàn  cảnh  bên  ngoài  thất  thường,  nhưng 

nguyên nhân thật sự là tham sân si mạn nghi. Thế nên năm thứ này là nguyên nhân của tất cả 

các bệnh, tham sân si mạn nghi là nhân của tất cả bệnh tật. 

Duyên thì sao? Oán hận não nộ phiền là duyên của tất cả bệnh. Chúng ta không khống 

chế được nhân bệnh, nhưng có thể khống chế duyên bệnh, khống chế như thế nào? Đức Phật 

thường nói, phát tâm bồ đề, tâm bồ đề là tâm giác ngộ, trong tâm bồ đề có từ bi. Con người 

sanh khởi tâm từ bi, oán hận não nộ phiền sẽ hạ thấp, đầu tiên là hạ nhiệt độ, sau đó đoạn tận 

nó. Đoạn tận điều này, địa cầu sẽ thiên hạ thái bình, sơn hà đại địa tốt đẹp. Ngũ cốc được 

mùa, nhân dân an lạc. 

Tham  sân  si  mạn  nghi  không  dễ  đoạn,  oán  hận  não  nộ  phiền  có  thể  khống  chế.  Vì  sao 

chúng ta có oán, vì sao có hận, vì sao bực bội người khác, vì sao phải nổi giận, có thể khống 

chế. Tu  hành là tu  điều gì?  Chính  là  tu năm  chữ  này. Con  người nếu khống chế  được  năm 

chữ này, tham sân si mạn nghi cũng có thể khống chế. Tham sân si mạn nghi phải nhờ phát 

tác này, người tâm trôi nổi không chế phục được những tập khí phiền não này, khiến tham 

sân bộc phát ra. Bộc phát, ở sau liền có quả báo. 

Quả báo đối với bản thân mà nói, ngũ tạng lục phủ không điều hòa, là đối với chính mình. 

Đây là gì? Con người sanh bệnh. Đối với hoàn cảnh cư trú, trời đất thay đổi, lũ lụt, hạn hán, 

núi lửa bộc phát, sóng thần, động đất, gió bão. Đại địa chìm xuống đáy biển, núi cao sụp đổ, 

trời đất thay đổi khác thường. Đây là gì? Là quả của bệnh, quả của bệnh hiện tiền, tiếp theo là 

báo ứng xuất hiện. Bệnh khổ, chết yểu là tai họa của con người, thiên tai tự nhiên, chúng ta 

gọi là thiên tai nhân họa. Đây là tất cả bệnh báo, là báo ứng! 

Từ cá nhân nói đến hoàn cảnh cư trú của chúng ta, đây là trong kinh điển đại thừa nói, 

dùng phương pháp nào để hóa giải? Phật pháp là dùng tâm từ bi, dùng tâm bồ đề, dùng Thập 

thiện  nghiệp  đạo. Các  bậc  thánh  hiền dạy  chúng  ta:  Nhân  lễ  nghĩa  trí  tín. Quý vị  xem  thử, 

nhân  lễ  nghĩa  trí  tín  phải  chăng  là  tâm  bồ  đề?  Đúng  vậy,  phải  chăng  là  thập  thiện  nghiệp? 

Đúng  vậy,  đều  tương  ưng  với  thập  thiện  nghiệp  và  tâm  bồ  đề,  là  thuốc  của  mọi  bệnh  tật. 

Người người đều hiểu được đạo lý này, mọi người đều y giáo phụng hành, thân tâm mạnh 

khỏe, nơi chúng ta ở không phát sinh thiên tai. 

838  Tập 450 



Ngày  nay  nhân  duyên  quả  báo  đều  hiện  tiền.  Ở  trên  địa  cầu  này,  chúng  ta  thấy  rất 

nhiều chuyên gia học giả, đều vô phương đối với vấn đề này, không biết phải làm  thế nào. 

Tôi  gặp  không  ít  người  đến  hỏi  tôi,  tôi  không  có  trí  tuệ  này,  cũng  không  có  năng  lực  này. 

Nhưng các bậc thánh hiền ngày xưa đã dạy phương pháp cho chúng ta. Gặp những khó khăn 

này: cá nhân bệnh năng, xã hội động loạn, thảm họa địa cầu, cổ nhân dùng phương pháp gì? 

Chân thành sám hối, đoan chánh tâm niệm, cải tà quy chánh, dùng phương pháp này, có hiệu 

quả  chăng?  Chúng ta  xem  trong  sách cổ ghi  chép  có  hiệu quả. Nên  dùng  chân thành, cung 

kính, sám hối, thay đổi thiên tâm, thiên tâm là đại tự nhiên, có đạo lý chăng? Có đạo lý. Hiện 

nay giới khoa học cũng đã chứng minh. 

Nguyên  lý là gì? Nguyên  lý là tâm  vật  nhất  thể. Tâm  chúng  ta và vạn  sự vạn vật trong 

biến pháp giới hư không giới là nhất thể. Ý niệm của chúng ta thiện, thì mọi thứ đều thiện, 

không có thứ gì bất thiện, vì sao? Vì cảnh tùy tâm chuyển. Sơn hà đại địa là cảnh, thân thể 

chúng ta cũng là cảnh, tất cả đều chuyển. Vì sao không tinh tấn tu hành? Vì sao gây ra những 

thiên tai này? Chúng ta oán hận một người, quý vị có nghĩ đến chăng, họ sẽ lấy oán hận đến 

báo thù chúng ta, đây gọi là oan oan tương báo, đời đời kiếp kiếp không bao giờ dứt. Quý vị 

nghĩ xem như vậy đáng thương biết mấy, đau khổ biết mấy, vì không giác ngộ! Thật sự giác 

ngộ, tôi hy vọng trong đời này của tôi, bỏ qua hết tất cả những ân oán này. Người khác hại tôi, 

tôi tiếp nhận, và dùng chân thành, sám hối, cảm ân để hóa giải sự việc này. Người khác gia 

hại, tôi tiếp nhận, vĩnh viễn hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức. Đem tâm báo thù_lúc 

nãy nói: Oán hận não nộ phiền, bỏ qua tất cả. Ở trong cảnh giới tu tâm thanh tịnh, tu tâm bình 

đẳng, công phu chân thật! Không có cảnh giới này, làm sao biết được tâm quý vị thanh tịnh? 

Làm sao biết được công phu tu hành của quý vị nâng cao? Quý vị không nhận ra được, lại tự 

cho rằng mình rất đáng nễ, cảnh giới vừa hiện tiền, tập khí phiền não lại hiện ra tất cả. Điều 

này chứng tỏ quý vị không có chút công phu nào. 

Trong khi tôi giảng dạy cũng trình bày rất nhiều lần, phải tu như thế nào? Ngày ngày đọc 

kinh cũng vô dụng, ngày ngày giảng kinh cũng vô dụng. Đem những gì nghe được, những gì 

nói ra, tất cả đều thực hiện trong cuộc sống, chuyển cảnh giới, rất hữu ích. Đó gọi là chân tu, 

đó mới gọi là thật đệ tử Phật. Dù thiên tai có lớn đến trước mặt cũng đều hóa giải hết, không 

còn  nữa.  Dù  oán  hận  lớn  bao  nhiêu  đến  trước  mặt  chúng  ta,  trí  tuệ  hiện  tiền,  nó  lập  tức 

chuyển ngay, biến thành gì? Biến thành cảm ân, biến thành phản tỉnh. 

Đến các bậc thánh nhân đều dạy chúng ta: “Hành hữu bất đắc, phản cầu chư kỷ”, không 

dạy chúng ta đi tìm người khác. Người khác cái này không đúng, cái kia không đúng. Người 

khác  đều  đúng,  đầu  tiên  quý  vị  phải  thừa  nhận  điều  này,  người  khác  đều  đúng,  tôi  không 

đúng. Quý vị mới được cứu! Tôi đều đúng, họ đều không đúng, vậy là xong, quý vị sẽ đối lập 

nhau từ đời này qua đời khác, oan oan tương báo không bao giờ dứt. 

Đời  này  tôi  học  Phật  suốt  60  năm,  đạt  được  chút  lợi  ích,  chính  là  biết  phản  tỉnh  chính 

mình, xưa nay chưa từng nói điều sai trái của người khác, quý vị theo tôi nhiều năm có thể 

Tập 450  839 



nhận ra điều này. Chịu uất ức như thế nào, đả kích ra sao, cũng coi như không có việc gì. Tôi 

phản tỉnh, tôi không đúng, họ đều đúng. Đây là phương pháp trí tuệ giải quyết vấn đề cao độ, 

đây là thật không phải giả. 

Từ mặt nhân quả mà nói, chúng ta càng nên phản tỉnh. Họ hủy báng tôi, sỉ nhục tôi, vì sao 

họ không hủy nhục người khác, vì sao không sỉ nhục người khác, mà chỉ đối với mình tôi? 

Trong kinh Phật thường nói: Nghiệp nhân quả báo không thể nghĩ bàn. Cũng có thể trong đời 

quá khứ tôi đối đãi với họ như vậy, ngày nay gặp lại họ muốn báo thù tôi tất cả, tôi hiểu rõ 

nên không thể dùng cách báo thù đối với họ. Họ dùng thái độ này để đối phó tôi, tôi trả thù 

họ, đời sau họ lại trả thù tôi. Như vậy không phải chúng ta cứ đời đời kiếp kiếp trong lục đạo 

không bao giờ dứt ư? Nên biết, song phương đều đau khổ, sao phải như vậy? Chi bằng thừa 

nhận, tiếp nhận, cảm ân. Chẳng những không có oán hận, mà còn hoan hỷ, cám ân, tôi tiếp 

nhận. Quá khứ tôi có điều gì có lỗi với quý vị, hiện nay trả, món nợ này đã trả xong. Quý vị 

nói an vui biết mấy! Thoải mái biết mấy! 

Người khác nợ tôi tiền, không cần nữa, rất tự tại! Vì sao? Trả nợ. Đại khái trước đây tôi 

mượn họ mà chưa trả, hôm nay họ dùng phương pháp này lấy lại, tốt thôi, đã trả xong. Các 

bậc cổ đức nói: “Lùi một bước biển rộng trời cao”. Lời nói này quả thật không sai. Thật sự có 

thể  làm  được  trong  đời  này,  đối  với  người  không  tranh, đối  với  đời  không  cầu.  Cuộc  sống 

nên học Đức Thế Tôn, nên học thánh hiền_đơn giản, cuộc sống khổ một chút cũng tốt. Tốt ở 

đâu? Đối với thế gian không còn lưu luyến. Cuộc sống thoải mái quá, không muốn lìa xa lục 

đạo. Cuộc sống quá cực khổ, mỗi niệm đều muốn về thế giới Cực Lạc, vì sao? Vì không lưu 

luyến thế gian này, đây là việc tốt! 

Tiền nhiều, địa vị cao, có lợi ích gì? Tăng trưởng sự lưu luyến của quý vị đối với thế gian, 

tăng trưởng tình chấp của quý vị. Nói cách khác, kéo dài thời gian trong luân hồi lục đạo của 

quý vị, điều này không có lợi. Thật sự hiểu, thật sự minh bạch, tôi không làm điều này, niệm 

niệm đều cầu sanh thế giới tây phương Cực Lạc. 

Ngày nay chúng ta gặp được bộ kinh này quả thật không dễ. Kinh Vô Lượng Thọ_Trong 

cuộc đời của Đức Thế Tôn, ngài giảng rất nhiều kinh. Nếu chúng ta hỏi, trong đời ngài giảng 

nhiều kinh như vậy, vậy bộ kinh nào quan trọng nhất? Nói cho quý vị biết, chính là Kinh Vô 

Lượng Thọ. Quý vị xem rất nhiều kinh điển như vậy, nhưng có thể độ chúng sanh thì không 

nhiều, đây là khế cơ. Duy chỉ có Tịnh độ, trong pháp vận một vạn hai ngàn năm của Thế Tôn, 

đều khởi tác dụng. Có thể độ tận chúng sanh có duyên của một vạn hai ngàn năm, độ tận 

chúng sanh có duyên chính là pháp môn này, cần phải hiểu điều này. 

Giới luật chỉ có thể độ thời chánh pháp, 1000 năm chánh pháp đã qua, giới luật cũng vô 

hiệu. Thiền định chỉ có thể độ thời tượng pháp, tượng pháp cũng là 1000 năm. Đã qua thời kỳ 

tượng pháp, hiện nay tu thiền định không được định, đừng nói khai ngộ, định cũng không đạt 

được. Nên pháp môn niệm Phật này, chánh pháp hữu hiệu, tượng pháp hữu hiệu và mạt pháp 

840  Tập 450 



cũng hữu hiệu, đây không phải là đệ nhất kinh ư? Thế nên khi Phật tại thế tuyên thuyết rất 

nhiều lần. 

Từ trong năm nguyên bản dịch, nhận định của các bậc cổ đức đều nhất trí, ít nhất Phật 

giảng qua ba lần. Nhưng Kinh Vô Lượng Thọ, còn có bảy bản dịch thất truyền. Nếu còn bảy 

bản đó, có thể lại thấy được một số bất đồng, như vậy thì không chỉ ba lần, có thể bốn lần, 

năm lần, sáu lần. Trong đời ngài giảng nhiều lần như vậy, dụng ý là gì? Nếu chúng ta lãnh 

hội được khổ tâm lúc hiện thân thuyết pháp của Thế Tôn, nếu có thể lãnh hội được một phần, 

liền khởi lên một phần lòng cảm ân. Lãnh hội được hai phần, thì khởi lên hai phần lòng biết 

ơn, vì sao? Vì chúng ta thật sự hiểu được ngài. Nếu chúng ta không lãnh hội được gì, như vậy 

không sanh khởi được lòng cảm ân. Quý vị lãnh hội được mười phần, liền có mười phần lòng 

cảm  ân,  sẽ  tôn  trọng  Phật,  hiếu  thuận  Phật.  Ngài  xuất  hiện  ở  thế  gian,  chính  là  vì  những 

chúng sanh đau khổ như chúng ta, chúng ta phải trực tiếp gánh vác. Trực tiếp gánh vác như 

thế  nào?  Phật  thị  hiện  chính  là  vì  chúng  ta,  giảng  kinh  thuyết  pháp  49  năm  chính  là  để  độ 

chúng ta. 

Đức Phật diệt độ đến nay đã 3000 năm, sau 3000 năm ta mới được độ. Vì sao Phật tại thế 

chúng ta không được độ? Không tin tưởng, không có lòng tôn trọng đối với Phật. 3000 năm 

nay đời đời kiếp kiếp, trồng được một chút thiện căn. Ngày nay một chút thiện căn phước 

đức này khởi hiện hành, cố gắng nắm bắt. Chân thành cung kính cầu hiểu biết, sau đó y giáo 

phụng hành, chắc chắn trong đời này đến thế giới Cực Lạc, không đợi kiếp sau. Đời này tôi 

phải đi, nhất định đi, vì sao? Vì đời này hiểu rõ Tịnh độ, biết Phật A Di Đà, biết thế giới Cực 

Lạc. 

Chúng ta tu học pháp môn này, nắm chắc việc vãng sanh thế giới Cực Lạc. Quý vị mới 

được pháp hỷ sung mãn, mới có thể giống như trí tuệ và đức hạnh của Bồ Tát, ứng đối với tất 

cả chúng sanh hiện tại, thương yêu tất cả chúng sanh, đây chính là đại từ đại bi. Người thích 

quý  vị  thương  họ,  người  ghét  cũng  thương  họ,  người  đối  địch  với  quý  vị  cũng  thương  họ, 

người hại quý vị cũng thương họ. Bình đẳng, không có phân biệt, đây gọi là hành đạo Bồ Tát, 

gọi là tu hành chân chánh. 

Đối với những oán thân trai chủ này, đều là hiện tiền: 10 năm, 20 năm, 30 năm họ sẽ cảm 

động. Khi họ hiểu được, trong đời họ không gặp người thứ hai như quý vị vậy. Tôi hận và hại 

quý  vị  như  vậy,  quý  vị  vẫn  ngày  ngày  cảm  ân,  hồi  hướng  và  cầu  phước  cho  tôi, không  có 

ngày nào quên. Tôi tin rằng họ sẽ phát khởi tâm lành. Trong đời này, quý vị có thể gặp được 

người thứ hai như vậy ư? Không gặp được. 

Đời đời kiếp kiếp của một người có mấy cơ hội như vậy, gặp được người dùng chân tâm 

đối đãi quý vị. Quý vị dùng hư vọng đối đãi người, người ta dùng chân tâm đối với quý vị, 

mãi mãi không thay đổi, đó là ai? Đó là một người học Phật chân chánh, không phải người 

học Phật chân chánh thì không làm được! Nếu quan sát tường tận từ chỗ này, người học Phật 

Tập 450  841 




rất  nhiều,  người  thật  sự  tin  tưởng  rất  ít,  người  thật  sự  lý  giải  càng  ít,  người  thật  sự  phụng 

hành ít lại càng ít hơn. 

Nếu chúng ta muốn ngay trong đời này, thật sự ly khổ đắc lạc, vãng sanh Tịnh độ, quý vị 

không làm không được. Nếu không thay đổi những tập khí xấu này, muốn mang những tập 

khí  xấu  này  đến  thế  giới  Cực  Lạc,  không  đi  được  đâu.  Giống  như  điều  gì?  Như  hiện  nay 

chúng ta nhập cảnh, khi ở trong phi trường đều có người cầm nhiệt kế đo nhiệt độ cơ thể để 

kiểm tra. Thế giới Cực Lạc cũng như vậy, thân thể quý vị không khỏe không để quý vị đi, 

không đi được. Đây chính là tham sân si mạn nghi, oán hận não nộ phiền, đều là độc bệnh 

của quý vị. Có độc bệnh này, cho dù ngày ngày niệm Phật cũng không đi được. Ngày ngày 

niệm Phật phải ngày ngày học Phật, học Phật điều gì? Thay đổi tất cả những tập khí phiền 

não này,  trừ bỏ, đoạn tận tất cả những độc bệnh này. Trong kinh Đức Phật thường dạy, điều 

kiện vãng sanh, điều kiện này là thật không phải giả. Quý vị cũng nghe qua nhiều lần, nhưng 

đã sơ suất, đức Phật nói: “Tâm tịnh tức cõi Phật tịnh”. Câu này rất quan trọng! 

Trên đề kinh nói cho chúng ta ba tiêu chuẩn vãng sanh. Tối thiểu là thanh tịnh, cao hơn 

một chút là bình đẳng, cao nhất là giác_thanh tịnh bình đẳng chánhgiác. Đây là điều kiện tất 

yếu để vãng sanh, ít nhất phải có tâm thanh tịnh, tâm thanh tịnh là buông bỏ hết những độc 

bệnh này. Thuận cảnh, thiện duyên nhất định không tham luyến. Nghịch cảnh, ác cảnh chắc 

chắn  không có sân nhuế. Đối với cảnh duyên thuận nghịch thiện ác đều cảm ân, chẳng có 

điều gì không cảm ân. Tâm như vậy, quý vị hoàn toàn tương ưng với Phật A Di Đà, và người 

ở thế giới Cực Lạc, làm gì có đạo lý không vãng sanh? 

Chúng ta được vãng sanh chăng, có nắm chắc không, tự mình có gắng phản tỉnh là biết 

ngay, không cần hỏi người khác. Người khác nói với quý vị là giả, không phải thật. Vừa phản 

tỉnh, mở kinh điển đối chiếu sẽ hiểu ngay, tôi có tư cách đến thế giới Cực Lạc hay không. 

Thế nên quý vị xem chày kim cang được kim cang chánh trí, phá trừ phiền não. Kim cang 

có nghĩa là kiên định, bất hoại, đây là trí tuệ chân thật. Nhất định phải tin lời Phật dạy, trong 

thiên hạ chẳng ai không thể sửa đổi, chỉ cần họ có một chút thiện căn, họ sẽ thay đổi được. 

Không  có  chút  thiện  căn  nào,  gọi  là  nhất  xiển  đề,  điều  này  rất  phiền  phức.  Đối  với  hạng 

người này phải trồng thiện căn cho họ, phải giúp, đời này họ không thể thành tựu, thành tựu 

của họ ở đời sau kiếp sau.  Nếu đối với kinh giáo thuần thục rồi, quý vị có thể nhận ra được 

điều này rất rõ ràng. 

Xem tiếp, Chư Bộ Yếu Mục nói: “Bất trì kim cang chử, vô do đắc thành tựu. Kim cang 

chử giả, bồ đề tâm nghĩa, năng hoại đoạn thường nhị biên, khế trung đạo. Trung hữu thập lưu 

Bồ Tát vị, diệc biểu thập lưu không vi trung đạo. Lưỡng biên các hữu ngũ cổ, ngũ Phật ngũ 

trí nghĩa”. Chúng ta xem đến đây. 

842  Tập 450 



Chày kim cang cũng là pháp vật biểu pháp quan trọng nhất của Mật tông. Hình như tôi có 

một cái, ở Bào Mã Địa, trong tủ có chày kim cang nhỏ, Mật tông tặng cho tôi, còn tặng thêm 

cho tôi một cái chuyển luân, vì sao? Nhìn thấy chày kim cang này, liền nghĩ đến trí tuệ kim 

cang, nó cảnh tỉnh chúng ta. Giống như chúng ta thờ Phật vậy, vì sao chúng ta thờ tượng Phật? 

Từng giờ từng phút nhắc nhở chúng ta. 

Chúng ta tu Tịnh độ là thờ Tây Phương Tam Thánh, ở giữa là Phật A Di Đà, hai bên là 

Bồ Tát Quán Âm và Bồ Tát Đại Thế Chí. Mỗi ngày quý vị nhìn thấy họ, thấy Phật A Di Đà. 

Phật A Di Đà tượng trưng tự tánh lý thể, tượng trưng vô lượng công đức, tất cả đều vô lượng. 

Vô lượng trí tuệ, vô lượng đức năng, vô lượng tướng hảo, vô lượng công đức, vô lượng từ bi, 

vô lượng hoằng nguyện,  mọi  thứ đều  vô  lượng,  tượng trưng cho  ý này.    Làm  sao  để thực 

hành? Bồ Tát Quán Âm tượng trưng cho từ bi, thực hiện trong cuộc sống. Đặc biệt khi chúng 

ta gặp gian nan khốn khó, nhất định phải dùng trí tuệ để giải quyết, phải dùng trí tuệ của Bồ 

Tát Đại Thế Chí. Đại Thế Chí tượng trưng cho giải môn, Bồ Tát Quán Thế Âm tượng trưng 

cho hành môn, hành giải tương ưng là đã thành tựu. Thấy Bồ Tát Quán Âm, phải học từ bi 

của ngài. Thấy Bồ Tát Đại Thế Chí, phải học trí tuệ của ngài. Nhìn thấy Phật A Di Đà, đó là 

mục  tiêu  tu  học  của  tôi,  nguyện  vọng  cao  nhất  của  tôi.  Phải  dùng  từ  bi,  phải  dùng  trí  tuệ, 

chúng ta mới có thể đạt đến đỉnh cao nhất, biểu pháp đấy! 

Nên chày kim cang tượng trưng tâm bồ đề. Tâm bồ đề là gì? Chân thành, thanh tịnh, bình 

đẳng, chánh giác, từ bi. Chúng ta khởi tâm động niệm, đối nhân tiếp vật có trái với những 

điều này chăng? Nếu không tương ưng với 10 chữ này, tâm bồ đề không phát khởi được. 

Quý vị xem, không cầm chày kim cang đọc tụng, do đây không thành tựu được, đọc kinh 

chỉ uổng phí mà thôi. Như vậy tôi cầm chày kim cang đọc kinh là được ư? Không phải vậy, 

vẫn là đọc suông. Phải dùng trí tuệ chân thật, chân thành khẩn thiết, đó mới thật sự cầm chày 

kim  cang,  không  phải  ở  hình  tướng.  Điều  này  trước  đây  Chương  Gia  đại  sư  dạy  tôi:  “Phật 

pháp coi trọng thực chất không trọng hình thức”, hình thức không quan trọng. Nếu dùng tâm 

chân thành, tâm bình đẳng đọc tụng, liền có cảm ứng, liền khởi tác dụng. 

Vì sao? Cư sĩ Lưu Tố Vân giúp ông Hồ vãng sanh thế giới Cực Lạc, đĩa này tôi có, bà ấy 

dựa vào điều gì? Dựa vào chày kim cang bà cầm trên tay. Quý vị hỏi bà, bà có cầm không? 

Bà không cầm, nhưng bà cầm thật, vì sao? Đều tương ưng với tâm chân thành, tâm trí tuệ, 

tâm đại từ bi, tâm bồ đề, niệm tụng như vậy cảm động Phật A Di Đà_Động thiên địa, khóc 

quỷ thần. Người xưa nói: Thành tâm sẽ linh. 

Trước đây tôi ở Đài Trung học kinh giáo với thầy Lý, thầy cho tôi bốn chữ: “Chí thành 

cảm thông”. Thầy nói kinh điển đại thừa khó, quá khó! Muốn hoằng pháp lợi sanh, không có 

trí tuệ chân thật, không có đức năng thật sự, lấy gì để giúp người? Thầy đưa ra ví dụ: Trí tuệ 

thế gian, không nói gì khác, chỉ nói đến bộ Tứ Khố Toàn Thư, quý vị có thể thông đạt chăng? 

Không thông được, tức là không thông pháp thế gian. Nói đến Phật pháp, có thể thông bộ Đại 

Tập 450  843 



Tạng Kinh này chăng? Học suốt đời cũng không thông được. Thầy nói rằng, cổ nhân có một 

phương  pháp:  “Cảm  thông”. Cầu cảm  ứng,  dùng điều gì  để  cảm?  Dùng chân thành,  thành 

khẩn  sẽ  linh.  Thành  là  gì?  Trong  tâm  không  có  tạp  niệm,  một  niệm  không  sanh  là  thành. 

Không có tà tư, không có tạp niệm, tâm thanh tịnh là thành, tâm bình đẳng là thành, tâm giác 

là chí thành. Nên trước chữ thành thêm chữ chí: “Chí thành cảm thông”. Chí thành đến cực 

điểm, khởi cảm ứng tức thông, tự nhiên sẽ thông. 

Trên  có  thể  cảm  thông  với  Phật  Bồ  Tát,  dưới  có  thể  cảm  thông  với  yêu  ma  quỷ  quái. 

Trong đại thừa không có ma, tiểu thừa có ma, trong đại thừa Phật với ma là một không phải 

hai. Đã giác ngộ, ma liền thành Phật, mê Phật liền biến thành ma. Ai giác ai mê? Chính mình, 

không ở bên ngoài. Bản thân tôi mê, Phật cũng là ma. Bản thân tôi giác, ma cũng là Phật, thật 

sự nói đến chỗ rốt ráo. 

Thế nên đối với chấp kim cang, trên tay cầm chày kim cang. Dụng ý của nó chúng ta phải 

hiểu,  chú  trọng  ở  tinh  thần,  không  chú  trọng  hình  thức.  Nhưng  khi  làm  Phật  sự  hình  thức 

cũng có ưu điểm, tượng trưng. Chày kim cang có thể hoại đoạn thường nhị biên, đoạn thường 

nhị biên là tà kiến. 

Có người chấp trước tất cả pháp vô thường, vì động vật có sanh lão bệnh tử, thực vật có 

sanh trụ dị diệt, khoáng vật có thành trụ hoại không, đây gọi là đoạn kiến. Thường thì sao? 

Vĩnh hằng bất diệt, cho rằng tất cả pháp đều là vĩnh hằng, đây gọi là thường kiến. Thường 

kiến và đoạn kiến đều là nhị biên, thông thường chúng ta gọi là thiên kiến. Kiến giải của họ 

không viên mãn, kiến giải bất chánh, thiên lêch ở nhị biên. Bồ Tát chánh tri chánh kiến gọi là 

diệu  khế  trung  đạo.  Trung  có  16  vị  Bồ  Tát,  cũng  tượng  trưng  16  không  là  trung  đạo.  16 

không là tên pháp số của Phật giáo, trong Phật Học Đại Từ Điển có, quý vị có thể tra thử. 

1.  Nội không 

2.  Ngoại không 

3.  Nội ngoại không 

4.  Không  cũng  không_không  không  thể  chấp  trước,  chấp  trước  quý  vị  sẽ  bị  đọa  vào 

trong cái không, nên gọi là không không. 

5.  Đại không 

6.  Thắng nghĩa không 

7.  Hữu vi không 

8.  Vô vi không 

9.  Tất cánh không 

10. Vô tế không 

11. Tán không 

12. Bản tánh không 

13. Tự tánh không 

14. Nhất thiết pháp không 

15. Vô tánh không 

16. Vô tánh tự tánh không 

844  Tập 450 



16  không  này  ở  trong  Kinh  Đại  Bát  Nhã,  những  danh  tướng  này  ở  đây  tôi  không  giải 

thích từng phần, giải thích từng phần mất rất nhiều thời gian. Chư vị có thể tham khảo Kinh 

Đại Bát Nhã, trong đó giải thích rất tường tận. Đức Thế Tôn suốt 22 năm giảng cho chúng ta 

về những đạo lý này, nói dọc nói ngang, tổng kết một câu: “Tất cả pháp vô sở hữu, tất cánh 

không, bất khả đắc”. Dụng ý của Phật là gì? Dạy chúng ta buông bỏ vạn duyên_nhìn thấu, 

tuyệt  đối  đừng  nên  chấp  trước  phân  biệt.  Không  những  phân  biệt  chấp  trước  là  sai,  người 

khác không sai, chúng ta sai, đến khởi tâm động niệm cũng sai, vì sao? Khởi tâm động niệm 

là mê, không khởi tâm không động niệm là đại triệt đại ngộ. 

Chữ giác trên đề kinh này là không khởi tâm không động niệm. Bình đẳng là không phân 

biệt, không phân biệt tức bình đẳng. Thanh tịnh là không chấp trước, không chấp trước tâm 

thanh tịnh liền hiện tiền. Nên cảnh giới tu hành cao nhất, đầu mối then chốt của việc tu hành 

chính là năm chữ này, dùng phương pháp gì để đạt được? Vô lượng vô biên phương pháp, 

nên  trong  kinh  Phật  có  tám  vạn  bốn  ngàn  phương  pháp,  gọi  là  pháp  môn.  Pháp  là  phương 

pháp, môn là con đường. Trong tứ hoằng thệ nguyện nói: “Pháp môn vô lượng thề nguyện 

học”. Phương pháp rất nhiều, nhưng mục tiêu chỉ có một. Nếu khôi phục được tâm thanh tịnh, 

thanh  tịnh bình đẳng  này  là  vốn có, không  phải bên ngoài vào. Vì  vậy  Đức  Phật nói tất  cả 

chúng sanh vốn là Phật, vì sao? Vì chúng ta vốn đã có sẵn, đó chính là Phật, có nhưng hiện 

nay không còn, vì sao vậy? Mê thất, tự tánh mê, thanh tịnh bình đẳng giác biến thành phiền 

não.  Thanh  tịnh  biến  thành  kiến  tư  phiền  não,  bình  đẳng  thành  trần  sa  phiền  não,  giác  trở 

thành  vô  minh  phiền  não, đã  biến  chất.  Không  phải  nó  không  tồn  tại,  nó  tồn  tại, nhưng  đã 

biến chất. 

Chúng ta theo Phật học tập, thông qua giáo huấn của ngài, trong kinh giáo chúng ta hiểu, 

thì ra là như vậy. Như vậy chúng ta phải quay đầu, phải khôi phục tự tánh, khôi phục như thế 

nào? Không còn chấp trước, hồi phục thanh tịnh. Không còn phân biệt, khôi phục bình đẳng. 

Không còn khởi tâm động niệm, khôi phục tự tánh giác. Quý vị thấy, rất đơn giản. 

Vì sao Đức Như Lai gian nan vất vả thuyết pháp giáo hóa suốt 49 năm, không nghỉ ngày 

nào, ngày ngày đều giảng? Chúng sanh thật sự ngộ rất ít, người chưa giác ngộ, chỉ trồng chút 

ít thiện căn thì rất nhiều. Trồng thiện căn rất lợi lạc, thiện căn này gọi là hạt giống kim cang, 

đời đời kiếp kiếp không mất đi. Lúc nào khởi hiện hành, lúc đó quý vị giác ngộ, liền khôi 

phục bình thường, thanh tịnh bình đẳng giác là bình thường, điều này không thể không biết. 

Nếu không khôi phục thanh tịnh bình đẳng giác, hãy nhớ, chúng ta đang trong trạng thái 

không bình thường. Chúng ta biết có Phật, có Bồ Tát, có Phật pháp nhưng chúng ta cách họ 

quá xa vời. Đời này  chúng ta thật may  mắn, từ vô lượng kiếp trước đến nay, chưa từng có 

may  mắn như vậy, vì sao? Vì chúng ta học được bản hội tập bộ kinh này của Hạ Liên Cư, 

nhân duyên rất hy hữu. Đem bộ kinh mà Đức Thế Tôn nhiều lần tuyên giảng hợp thành một, 

nhân duyên này thật hy hữu! Sau khi Phật diệt độ 3000 năm mới xuất hiện, Hạ Liên Cư đã 

đến. 

Tập 450  845 



Điều hy hữu thứ hai là chú giải của Hoàng Niệm Tổ, vì sao ông chú giải? Ông hội tập, 

hội tập tất cả kinh luận để giải thích. Hội tập sự lãnh hội, báo cáo tâm đắc của Chư Phật Bồ 

Tát, chư vị tổ sư, đối với kinh Vô Lượng Thọ_hội tập những điều này lại một nơi, trở thành 

một bộ chú giải, quả thật hy hữu! Đây không phải là việc đơn giản, gọi là khó trong các điều 

khó. 

Trong đời chúng ta gặp được nhân duyên này, nếu không học tập, không biết trân trọng, 

khi học rồi mới biết quý trọng, mới biết được quả thật rất đáng quý. Bao nhiêu Bồ Tát mong 

cầu nhân duyên này nhưng không gặp, chúng ta đã gặp được. Chúng ta đọc bộ kinh này, chú 

giải này, rất dễ lý giải, đích thực khế nhập được, lãnh hội được vài phần. Nếu nắm chặt được 

cơ duyên này, nỗ lực hành trì, thật sự tin tưởng không chút nghi ngờ, nghe lời, y giáo phụng 

hành, hiểu được bao nhiêu hành trì bấy nhiêu. Khi chúng ta làm được như vậy, xem đến kinh 

này ý nghĩa càng nhiều hơn, hiểu nhiểu hơn. Vậy nên giải có thể giúp quý vị hành, hành có 

thể giúp quý vị giải, hành giải tương ưng. 

Giải, Chương Gia đại sư nói là nhìn thấu, hành, đại sư nói là buông bỏ. Buông bỏ giúp 

chúng  ta  nhìn  thấu,  nhìn  thấu  lại  giúp  chúng  ta  buông  bỏ.  Hai  phương  pháp  này  hổ  tương 

nhau thành tựu, từ sơ phát tâm đến Như Lai địa đừng thay đổi sẽ thành công. Biểu pháp của 

chày kim cang rất quan trọng. 

Chày kim cang có năm phần, hai bên một bên có năm phần, tượng trưng ngũ Phật ngũ trí 

nghĩa.  Ngũ  Phật  cũng  là  danh  từ  pháp  số,  có  ngũ  Phật  trong  thế  giới  thai  tạng.  Thai  tạng 

nghĩa là gì? Là ví như người mẹ mang thai, trong bụng có thai nhi. Tuy thai nhi rất nhỏ, nó 

thu mình trong đó, nên chữ thai này có ý nghĩa bao hàm, có nghĩa là che đậy. Bao hàm điều 

gì? Đầy đủ tất cả công đức, vốn tự đầy đủ. Quý vị xem đứa bé, năm quan bên ngoài: Mắt tai 

mũi lưỡi thân, bên trong lục phủ ngũ tạng, không thiếu thứ gì. Nó ở trong thai mẹ, dần dần 

lớn lên, đầy đủ tất cả. Như ngài Huệ Năng khi mới khai ngộ nói: “đâu ngờ tự tánh vốn tự đầy 

đủ”, trong thai này vốn tự đầy đủ. 

Tàng có nghĩa là che đậy, tuy vốn tự đầy đủ, nhưng hiện tại không hiện tiền, họ vẫn chưa 

ra đời. Giống như họ đang bị những phiền não bao vây, khiến nó không thể hiện ra, đây ví 

với điều gì? Chúng ta đích thực có trí tuệ đức tướng của Như Lai. Đức Phật nói: Tất cả chúng 

sanh vốn là Phật, hoàn toàn là sự thật, nhưng chúng ta không có trí tuệ của Phật, đã trở thành 

phiền não. Đức năng của Phật trở thành tập khí của chúng ta, tướng hảo của Phật biến thành 

luân hồi lục đạo, đây là gì? Phiền não! Phiền não khiến nó biến chất, nên trí tuệ đức tướng 

chân thật trong tự tánh không thể hiển lộ. Dùng điều này để ví dụ, gọi là thai tạng. Trong thai 

tạng giới có ngũ Phật, đây là những điều Mật tông nói. 

Trong  kim  cang  giới  cũng  có  ngũ  Phật, ngũ  trí  Như  Lai. Kim  cang  giới  nghĩa  là  gì?  Ở 

trước chúng ta có học qua, kim cang ví như trí tuệ. Kim Cang Bát Nhã Ba La Mật Kinh, kim 

cang nghĩa là kiên cố bất hoại, bất biến, trí tuệ chân thật, đây là trí tuệ Phật nội chứng. Cũng 

846  Tập 450 



như trong khi giảng dạy chúng tôi thường nói: Chứng tự chứng phần trong tứ phần của A lại 

da, phần này là trí tuệ bát nhã vốn có trong tự tánh. Nó có thể chứng minh A lại da, ai biết A 

lại da? Nó nhận thức, nó biết. Nên nó kiên cố bất biến, có đức dụng chuyển phiền não, có thể 

chuyển phiền não thành bồ đề. Khi ngài Huệ Năng khai ngộ nói câu sau cùng: “đâu ngờ tự 

tánh năng sanh vạn pháp”. 

Từ đó cho thấy, kim cang là ví với trí tuệ Phật nội chứng, có thể chuyển bát thức thành tứ 

trí. Đây là ý nghĩa rõ ràng hơn một chút về thai tạng và kim cang, ý nghĩa này vô cùng quan 

trọng. Nếu  không hiểu dễ bị  những danh  từ  này  làm  mê  hoặc, không  hiểu được hàm  nghĩa 

của nó. 

Bên dưới nói tiếp về ngũ trí Như Lai. Đây là ngũ trí kim cang giới thành tựu ngũ Như Lai, 

năm loại trí tuệ thành tựu. 

Thứ nhất: Đại Nhật Như Lai. Đại nhật ví như mặt trời. Trên địa cầu này của chúng ta, tất 

cả chúng sanh không thể rời xa mặt trời, không có mặt trời, địa cầu không thể tồn tại, tất cả 

sanh  vật đều không thể  sinh  tồn. Thế  nên  Đại  Nhật  Như  Lai  tượng trưng  cho  “thế  giới  thể 

tánh trí sở thành”, chính là tự tánh vốn đầy đủ trí tuệ viên mãn. 

Thứ hai: A Súc Như Lai. A súc là tiếng Phạn, nghĩa là bất động. Nghĩa thứ hai là không 

sân_sân nhuế là nhân đọa địa ngục A tỳ, ngài tượng trưng không có sân nhuế. Không có sân 

nhuế, cũng tức là không có ngạo mạn, ngạo mạn là một phần trong sân nhuế. Tượng trưng vô 

sân,  như  như  bất  động.  Đây  cũng  tượng  trưng  đại  viên  cảnh  trí,  những  gì  đại  viên  cảnh  trí 

thành tựu là A Súc Như lai. 

Thứ ba: Bảo Sanh Như Lai. Là bình đẳng tánh trí sở thành. Bảo là gì? Là tài bảo, tài vật. 

Tài  vật  có  hai  loại,  một  loại  là  trong  tự  tánh  có  công  đức  pháp  tài,  thứ  hai  thông  thường 

chúng ta gọi là thất bảo, là những thứ như: Kim ngân, mã não, lưu ly, đây là những thứ mà tất 

cả chúng sanh không thể xa rời trong cuộc sống hằng ngày_Bảo Sanh Như Lai, quý vị thử 

nghĩ xem, bình đẳng tánh trí. Từ đó cho thấy, con người nếu muốn phát tài, muốn đạt được 

giàu có, đạt được từ đâu? Tâm bình đẳng, đây là nguyên nhân chính.  Được vô lượng công 

đức pháp tài, đã đạt được công đức pháp tài, thì tài vật thế gian này cũng theo đó mà đạt được. 

Thứ tư: Vô Lượng Thọ Như Lai. Vô Lượng Thọ Như Lai là diệu quan sát trí sở thành, 

cũng chính là thanh tịnh bình đẳng giác. 

Thứ năm: Bất Không Thành Tựu Như Lai. Ngài Huệ Năng nói: “Năng sanh vạn pháp”, là 

thành sở tác trí sở thành. 

Ở  sau  có  một  đoạn,  trong  Bồ  Đề  Tâm  Luận  nói:  đại  viên  cảnh  trí  thành  Phật  A  Súc  ở 

phương đông, cũng gọi là kim cang trí, đây là nói ngũ phương Phật. Bình đẳng tánh trí thành 

Bảo Sanh Phật ở phương nam, hổ tương thành tựu_trí thành tựu Phật, Phật cũng thành tựu trí, 

Tập 450  847 



gọi  là  quán  đảnh  trí_Bảo  Sanh  ở  phương  nam.  Diệu  quan  sát  trí  thành  Phật  A  Di  Đà  ở 

phương tây, cũng gọi là liên hoa trí, là chuyển pháp luân trí. Thật vậy, chuyển pháp luân là độ 

chúng sanh. Chư Phật Như Lai độ chúng sanh, Phật A Di Đà là đệ nhất, không có vị Phật nào 

thiện xảo hơn Phật A Di Đà. Nên ngài được tất cả chư Phật tôn xưng: “quang trung cực tôn, 

Phật trung chi vương”.      Thành sở tác trí thành Bất Không Thành Tựu Phật ở phương bắc, 

cũng gọi là yết ma trí. Yết ma là tác pháp, trong tác pháp quan trọng nhất là trì giới, giữ quy 

cũ. Phật đến làm mô phạm cho chúng ta. 

Pháp giới trí thành Tỳ Lô Giá Na Phật ở giữa. Đây chính là những gì Đại Nhật Như Lai 

thành tựu, pháp giới thể tánh trí sở thành, đây tượng trưng cho Tỳ Lô Giá Na. Nên Đại Nhật 

Như Lai chính là Tỳ Lô Giá Na, Mật tông gọi là Đại Nhật Như Lai, hiển giáo gọi là Tỳ Lô 

Giá Na Phật, là một không phải hai. 

Ở trước dạy chúng ta tham kiến ngũ trí, ở đây chúng ta cũng giới thiệu đơn giản về ngũ 

trí, là danh từ pháp số, trong Phật Học Đại Từ Điển. 

Hiển giáo chuyển bát thức mà thành tựu tứ trí, lập thành cứu cánh báo thân Như Lai. Phật 

có ba thân: Pháp thân_pháp thân là lý thể, chính là tượng trưng Đại Nhật và Tỳ Lô Giá Na. 

Trong hiển giáo chuyển bát thức thành tứ trí, lập thành báo thân cứu cánh. Mật tông thêm vào 

thức thứ chín, chuyển pháp giới thể tánh trí thành ngũ trí. Cho rằng kim cang giới trí, pháp 

thân của Đại Nhật Như Lai. Trong đây nói đến thức thứ chín, chỉ có tám thức, đâu ra thức thứ 

chín? Thức thứ chín chỉ nói là A lại da có hai phần nhiễm tịnh. Tuy A lại da mê, nhưng tự 

tánh của nó là giác, nên nó có hai nghĩa giác và bất giác. Phần giác, gọi là thức thứ chín, thức 

thứ chín cũng gọi là Yểm ma la thức, chúng ta xem điều này bên dưới. 

Kim cang giới trí pháp thân của Đại Nhật Như Lai. 

Thứ nhất: pháp giới thể tánh trí. Là chuyển yểm ma la thức sở đắc, yểm ma la chính là 

thức thứ chín, nó là tiếng Phạn, nghĩa là chân như, chân tâm, là phần thanh tịnh trong thức 

thứ  tám,  thức  thứ  tám  có  nhiễm  có  tịnh.  Thông  thường  nói  thức  thứ  tám  là  chuyên  nói  về 

phần nhiễm, tức là mê, là vọng tâm. Phần thanh tịnh của nó là chân tâm, nên thể của nó là 

chân tâm, tướng của nó là vọng tâm. Giống như thân thể con người chúng ta, đi dưới ánh 

nắng thì có bóng. Thân thể và bóng của chúng ta đều gọi là thức thứ tám. Thân thể là bản thể 

của bóng, là thanh tịnh, hình bóng đó là mê hoặc. Phần nhiễm của thức thứ tám chính là cái 

bóng này, phần giác tức là thân thể, như vậy mọi người dễ hiểu hơn. Nó là một không phải 

hai, rời thân thể thì không còn hình bóng. Thế nên khi mê sẽ phát hiện chân tâm biến thành 

vọng tâm, vọng tâm này gọi là A lại da, gọi là thức thứ tám. 

Pháp giới có nghĩa sai biệt, các pháp sai biệt, số đó nhiều hơn cát bụi, gọi là pháp giới. 

Pháp là đại danh từ chung, vạn sự vạn vật giữa vũ trụ, dùng một chữ để tượng trưng, đây gọi 

848  Tập 450 



là pháp. Nên nói pháp giới chính là chỉ toàn thể vũ trụ, toàn thể vạn pháp, không sót điều nào, 

đây gọi là pháp giới. 

Pháp giới thể tánh tức sáu đại, sáu đại là gì? Thông thường chúng ta nói tứ đại, tứ đại mọi 

người đều biết: Địa thủy hỏa phong. Nói ngũ đại, thêm vào một chữ không: Địa thủy hỏa 

phong không, lục đại chính là thêm thức vào. 

Trong  Kinh  Lăng  Nghiêm  nói  thất  đại,  thất  đại  là  thêm  kiến  vào:  Địa  thủy  hỏa  phong 

không kiến thức. Đây là thất đại. Ở đây nói pháp giới thể tánh tức lục đại, đây là gì? Thể của 

toàn  bộ  pháp  giới,  pháp  giới  từ  đâu  mà  có?  Vạn  sự  vạn  vật.  Hiện  nay  các  nhà  khoa  học 

nghiên cứu, là một thứ biến hiện ra. Thế nên Kinh kim Cang nói: Nhất hợp tướng. Nhất được 

các nhà khoa học hiện đại dùng phương pháp phân tích, lấy  một bộ phận trong tất cả pháp 

rộng lớn này, lại chọn một phần trong phần này. Lấy đến nhỏ nhất, hiện nay biến thành lượng 

tử, trong Phật pháp gọi là vi trần_ cực vi chi vi. Vật chất nhỏ như vậy, nhưng bất luận là tất 

cả pháp, tất cả đều do nó tổ hợp thành, lìa nó tất cả pháp không còn. Vật nhỏ này chính là cơ 

sở của vật chất, nó là cơ sở của biến pháp giới hư không giới, căn bản của biến pháp giới hư 

không giới. Trong Phật pháp gọi là cực vi chi vi, đây là hiện tượng vật chất nhỏ nhất, trong 

đây đầy đủ lục đại- địa thủy hỏa phong không thức. Đầy đủ tất cả lục đại. 

Địa thủy hỏa phong là vật chất, thức là tinh thần, chính là địa thủy hỏa phong không thức. 

Nói cách khác, tinh thần vật chất là nhất thể, không thể phân khai, có vật chất chắc chắn có 

hiện tượng tinh thần. 

Điều  này  trong  mười  mấy  năm  gần  đây,  tiến  sĩ  Giang  Bổn  Thắng  người  Nhật,  làm  thí 

nghiệm đã chứng minh: Nước là vật chất, nó có thọ tưởng hành thức. Chúng ta khởi tâm yêu 

thương, hoan hỷ đối với nó, nó cảm nhận được, nó có thọ. Nếu chúng tôi ghét nó, nó cũng sẽ 

cảm nhận được, nó phản ứng cho chúng ta thấy, nên chứng minh nó có thọ tưởng hành thức. 

Thọ tưởng hành thức là tinh thần, tinh thần và vật chất dung hợp thành một, vĩnh viễn không 

thể phân khai. 

Ngày nay chúng ta nói duy tâm duy vật, nói sai hoàn toàn, nói lệch lạc quá. Giống như 

chỉ thấy được một mặt của một vật, như nắp trà này, quý vị thấy mặt này nhô lên, mặt này thì 

lõm vào. Có người thấy bên này lõm vào, có người xem bên này nhô, hai bên muốn đánh 

nhau. Thật ra cả hai người đều thấy đúng, nhưng chỉ nhìn có một bên, nếu nhìn hoàn chỉnh 

thì ra nó là một vấn đề, không phải hai vấn đề. Thế nên vật chất và tinh thần là một không 

phải hai. 

Gần  đây  giới khoa  học  mới  phát hiện.  Phổ  Lãng  Khắc  là nhà khoa  học  nổi  tiếng người 

Đức, ông chuyên nghiên cứu vật chất, vật chất rốt cuộc là gì, ông đã phát hiện ra. Thì ra vật 

chất là giả, là huyễn tướng do ý niệm tích lũy biến thành. Vậy tại sao có thể cứng, có thể lỏng, 

có  thể  khí?  Ông  ta  nói, đó  là  tần  suất  chấn  động  khác  nhau.  Tần  suất  chậm  biến  thành  thể 

Tập 450  849 



cứng, tần suất nhanh biến thành thể lỏng, nhanh hơn nữa biến thành thể khí, nhanh hơn thể 

khí sẽ biến thành dòng điện, biến thành điện từ, biến thành sóng quang. Tất cả đều là chấn 

động, tốc độ rất nhanh, tần suất khác nhau, chấn động nhanh chậm không tương đồng, sanh 

ra hiện tượng vũ trụ này. 

Đại  Nhật  trú  trong  tam  muội  của  pháp  giới  lục  đại. Tam  muội  là  không  định, tâm  ngài 

định ở trong đó. “Danh vi pháp giới thể tánh trí, chủ phương tiện cứu cánh chi đức”. Không 

có phương tiện cứu cánh, không thể có trời đất vạn vật, trời đất vạn vật là trong pháp giới thể 

tánh trí biến hiện ra. Phật pháp nói rất hay: “ngoài tâm không có pháp, ngoài pháp không có 

tâm”.  Tâm  là  thể  của  pháp,  pháp  là  tướng  của  tâm,  là  tác  dụng  của  tâm.  Trong  Kinh  Hoa 

Nghiêm nói tam đại: Thể đại, tướng đại, dụng đại. Tam đại là một, một mà ba, ba mà một, 

không thể phân cách. 

Nói thể thì tướng và dụng đều ở trong thể. Nói tướng, thì thể dụng đều ở trong tướng. Nói 

dụng,  thể  tướng  đều  ở  trong  dụng.  Vĩnh  viễn  không  thể  tách  rời,  nó  là  nhất  thể.  Nên  Phổ 

Lãng Khắc nói: Tất cả cơ sở vật chất là ý niệm, phát hiện này thật đáng nể, đã chứng minh 

những gì Đức Phật nói trong 3000 năm trước, là thật không phải giả. Phát hiện này có lợi ích 

gì? Giúp chúng ta giải quyết rất nhiều vấn đề. Ngày nay trái đất xảy ra nhiều thiên tai, làm 

sao để khôi phục địa cầu này trở lại bình thường? Lý luận này có thể giải quyết, dùng phương 

pháp gì? Dùng ý niệm. 

Giới khoa học của Mỹ biết_Bố Lai Đăng. Tháng 8 năm ngoái, lúc hội nghị ở Sydney, họ 

thảo  luận_những  nhà  khoa  học  nỗi  tiếng  thế  giới.  Họ  thảo  luận  làm  sao  ứng  phó  dự  ngôn 

thiên tai năm 2012 của Maya. Bố Lai Đăng người Mỹ nói: Nếu lúc này người trên toàn thế 

giới đều có thể bỏ ác dương thiện, cải tà quy chánh, đoan chánh tâm niệm, vấn đề này liền 

được  giải  quyết.  Chẳng  những  địa  cầu  không  có  thiên  tai,  mà  còn  có  thể  đưa  trái  đất  đến 

tương lai tốt đẹp hơn. Lời này rất có lý, hoàn toàn tương ưng với trong kinh Phật nói.  Lý 

luận là gì? Ý niệm có thể thay đổi vật chất. 

Tiến sĩ Giang Bổn Thắng người Nhật, cũng đã làm qua một thí nghiệm rất nổi tiếng, hồ 

Tỳ Bà của Nhật Bản, Hồ Tỳ Bà là một eo biển, eo biển này là nước chết, tức là nước không 

lưu thông được. Hơn 20 năm nay ở eo biển này rất hôi, rất dơ, rất loạn. Ông tập trung 350 

người và mời một vị hòa thượng trên 90 tuổi, lãnh đạo số người này, dùng ý thức tập thể của 

mọi người cầu nguyện bên hồ này một tiếng đồng hồ. Tất cả  mọi người tham dự trong một 

tiếng này, đều phải buông bỏ mọi ý niệm, không nghĩ gì, khiến cho mình nhất tâm. Nhất tâm 

nhất  ý  nghĩ  đến  một  vấn  đề:  Nước  hồ  sạch  sẽ,  tôi  yêu  bạn.  Quý  vị  xem,  chỉ  một  câu  này: 

Nước hồ sạch sẽ, tôi yêu bạn. 350 người cùng một ý niệm, không có tạp niệm, cầu nguyện 

một tiếng như vậy.       Ba ngày sau, hồ nước thật sự trong sạch, không còn mùi hôi, điều này 

tạo thành chấn động rất lớn, truyền thông Nhật Bản đều đưa tin. Cảnh giới này kéo dài được 

6 tháng, cầu nguyện một lần nước hồ sạch sáu tháng, tiến sĩ Giang Bổn Thắng nói với tôi như 

850  Tập 450 



vậy. Tôi nói với ông ta, tốt nhất hai tháng đến đó cầu nguyện một lần, không phải hồ nước sẽ 

trong sạch mãi sao? 

Nhưng chúng ta nên biết cầu nguyện như vậy là trị ngọn chứ chứ không phải trị gốc. Trị 

gốc là gì? Cư dân khu vực này bỏ ác dương thiện, cải tà quy chánh, đoan chánh tâm niệm, hồ 

nước ở nơi đó trong sạch mãi mãi, đây là trị gốc. Thế nên dù thiên tai như thế nào, chỉ cần 

hiểu được đạo lý này, đều có thể hóa giải. Biết được thiên tai hình thành như thế nào, chúng 

ta dùng phương pháp gì có thể hóa giải thiên tai, quá tuyệt diệu!  Nên đích thực đây là pháp 

giới thể tánh trí, chủ phương tiện cứu cánh đức. 

Thứ hai: đại viên cảnh trí là chuyển A lại da mà thành, chuyển A lại da liền hiển hiện ra 

đại viên cảnh trí. Hiển hiện vạn tượng của pháp giới, như trí của đại viên cảnh. Đại viên cảnh 

là gì? Đối với pháp giới hư không giới, không có gì ta không rõ ràng, không gì ta không thấu 

triệt. Tất cả chúng sanh trong pháp giới, tình hình hiện tại của họ đều nắm rõ trong lòng bàn 

tay. Như chúng ta khởi tâm động niệm, ý niệm cực kỳ vi tế, tự mình cũng không biết, nhưng 

người chứng được đại viên cảnh trí họ biết. Đây là ai? Pháp thân Bồ Tát. 

Trong Phật giáo nói: Đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, là người chuyển được. Người 

kiến  tánh  không  có  gì  không  biết,  vì  sao?  Tất  cả  pháp  đều  là  tự  tánh  biến  hiện.  Ngài  Huệ 

Năng nói: “đâu ngờ tự tánh năng sanh vạn pháp”. 

Tôi quên, thời gian đã hết, hôm nay chúng ta tạm dừng tại đây, đại viên cảnh trí chúng ta 

sẽ tiếp tục ở bài học sau. Tôi quên nhìn thời gian, hôm nay tạm dừng tại đây. 



 

Tập 477 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:04.07.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải, bắt đầu xem từ câu sau cùng trang 601. 

Tập 450  851 



Ở đây nói đến chày kim cang, hai bên mỗi bên có năm luồng,nghĩa là ngũ Phật ngũ trí. 

Ngũ Phật ở trước đã học, nghĩa của ngũ trí chúng ta tham khảo Phật học đại từ điển. 

Chúng ta đọc lại phần trước Ngũ trí_danh từ pháp số. Hiển giáo chuyển bát thức mà 

thành tựu tứ trí, thành cứu cánh pháp thân Như Lai. Mật giáo thêm vào thức thứ chín, chuyển 

pháp giới thể tánh trí thành ngũ trí. Nghĩa là tứ trí, cộng thêm pháp giới thể tánh trí thành ngũ 

trí. Cho rằng kim cang giới trí pháp thân của Đại Nhật Như Lai. 

Trí thứ nhất trong ngũ trí chúng ta đã giảng hôm qua, hình như tôi sơ suất đã giảng quá 

giờ, không biết nói đến đâu thì hết giờ, nên hôm nay chúng ta nói sơ lại từ đầu. 

Trí thứ nhất của ngũ trí là: Pháp giới thể tánh trí. Nghĩa là gì? Trên thực tế chính là trong 

Kinh Hoa Nghiêm đức Thế Tôn nói: Tất cả chúng sanh vốn đầy đủ trí tuệ đức tướng của Như 

Lai. Chính là trí tuệ, tự tánh vốn đầy đủ trí tuệ bát nhã, gọi là pháp giới thể tánh trí. Trí này 

không phải do tu được, không phải cầu được, mà là tự tánh vốn có. Vốn có, nhưng vì mê thất 

tự tánh nên trí tuệ không còn, trí tuệ này cũng là tứ phần trong bát thức nói. Quý vị xem tứ 

phần có: Tự chứng phần, chứng tự chứng phần_chứng tự chứng phần chính là trí này. Quý vị 

không có trí làm sao biết được có tự chứng phần? Tự chứng phần trong triết học gọi là bản 

thể, Phật pháp gọi là tự tánh, tức là chân như bản tánh. Làm sao chúng ta biết có chân như 

bản tánh? Trí tuệ này chính là pháp giới thể tánh trí, chính là Phật nói trong tự tánh vốn đầy 

đủ trí tuệ viên mãn. 

Khi Lục tổ Huệ Năng khai ngộ nói câu- câu thứ ba: “đâu ngờ tự tánh vốn tự đầy đủ”. Nó 

đầy đủ điều gì? Ngài nói vốn tự đầy đủ, thật ra chính là trong Kinh Hoa Nghiêm Đức Thế 

Tôn nói trí tuệ, đức tướng. Đầu tiên là trí tuệ, trí tuệ này trong Mật tông gọi là pháp giới thể 

tánh trí, trong tám thức tứ phần chính là chứng tự chứng phần. Nếu không có nó thì không 

thể chứng tự chứng phần, nó có thể chứng tự chứng phần, đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến 

tánh. Đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh là điều gì minh tâm kiến tánh? Điều gì đại triệt đại 

ngộ? Chính là pháp giới thể tánh trí hiện tiền, hiện tiền như thế nào? Đức Phật nói rất rõ ràng, 

chỉ cần thật sự buông bỏ khởi tâm động niệm, nó liền hiện tiền. Khởi tâm động niệm là gì? 

Vô minh, vô thỉ vô minh. Buông bỏ đoạn tận vô thỉ vô minh, lập tức liền hiện tiền. Sau khi 

mê thì đây chính là pháp giới thể tánh trí, nó đã biến, biến thành gì? Biến thành vô thỉ vô 

minh phiền não, nó và vô thỉ vô minh phiền não là một không phải hai. Giác là pháp giới thể 

trí tánh, mê chính là vô thỉ vô minh, nghĩa là như vậy. Đây là căn bản của tất cả trí, nên chú 

giải bên dưới nói: 

“Thị chuyển yểm ma la thức sở đắc”. Yểm ma la thức là A lại da thức. Các bậc tổ sư nói: 

A lại da thức có hai phần, đây là thể tướng dụng. Thể là chân như, là chân tâm, là tự tánh, là 

thật. A lại da gọi là chân vọng hòa hợp, nó một nửa chân một nửa giả. Phần mê là A lại da, là 

thức thứ tám. Có các bậc tổ sư chủ trương, phần ngộ là thức thứ chín_Gọi là yểm ma la thức, 

là thức thứ chín. 

852  Tập 450 



Chuyển yểm ma la thức, chính là một phần thanh tịnh trong A lại da thức. Chuyên dùng 

phần tịnh, không dùng nhiễm, đây gọi là chuyển thức thành trí. Phàm phu dùng nhiễm, phàm 

phu ở đây bao gồm  mười pháp giới. Điều này trong đại thừa gọi là nội phàm, ngoại phàm. 

Nội phàm là lục đạo, ngoại phàm là tứ thánh pháp giới. Vì sao gọi tứ thánh pháp giới là phàm? 

Họ dùng bát thức, chúng ta cũng dùng bát thức. Dùng A lại da thì gọi là phàm, vì sao? Vì 

phần  này  là  mê,  mê  mà  không  giác.  Nếu  dùng  yểm  ma  la  thức,  thì  nó  là  tịnh,  nó  là  thánh, 

không phải phàm, chuyển bát thức thành tứ trí. Pháp giới thể tánh trí là tự tánh vốn đầy đủ, 

viên mãn. 

Pháp giới có nghĩa sai biệt, các pháp sai biệt, số đó nhiều hơn cát bụi, gọi là pháp giới. 

Đây là thật, pháp giới là gì? Chính là biến pháp giới hư không giới. Tất cả quốc độ của chư 

Phật, bao gồm mười pháp giới, mỗi quốc độ đều có mười pháp giới, tầng tầng lớp lớp vô tận 

vô lượng vô biên vô số, những sự thật này chúng ta đều phải biết, vì sao? Vì quan hệ của nó 

với chúng ta quá mật thiết, trên thực tế là nhất thể, không có phân biệt. Nên nếu muốn nói 

từng việc một, số lượng nhiều hơn cát sông hằng, vì cát sông hằng cũng bao gồm trong đó, 

nó cũng không phải bên ngoài. 

Trong kinh đại thừa thường nói: “ngoài tâm không có pháp, ngoài pháp không có tâm”. 

Năng sanh năng hiện là pháp giới, sở sanh sở hiện chính là tất cả vạn pháp trong pháp giới. 

Điều này chúng ta cần phải hiểu rõ ràng minh bạch, đây gọi là pháp giới. 

Pháp  giới  thể  tánh  tức  sáu  đại, pháp  giới  bất  luận  là  điều  gì:  Hữu  tình, nhân, thiên  bao 

gồm  rất  nhiều  động  vật.  Ngoài  điều  này  ra  còn  có  cây  cỏ  hoa  lá_thực  vật,  có  sơn  hà  đại 

địa_khoáng vật, có hư không, có thế giới. Thể tánh của những thứ này là gì? Là điều gì tạo ra? 

Lục đại. Thế nên lục đại, chúng ta dùng một câu nói của Tôn giáo: Là chủ tạo vật, không có 

thứ gì không phải nó tạo. Lục đại là gì? Địa thủy hỏa phong không thức. Địa thủy hỏa phong 

không là ngũ đại, thêm vào thức, thức là hiện tượng tinh thần, thức là gì? Thọ tưởng hành 

thức. Bao hàm ở trong thức, nếu phân ra để nói chính là thọ tưởng hành thức. 

Thọ là năm thức trước, tưởng là thức thứ sáu, hành là thức thứ bảy, thức sau cùng chính 

là A lại da. Tất cả đều gọi là thức, đây là chủ tạo vật. Hiện nay chúng ta đối với tình hình này 

rất rõ ràng. 

Chúng ta đọc đối thoại giữa đức Thế Tôn và Bồ Tát Di Lặc. Đức Thế Tôn hỏi rất hay: 

Tâm có sở niệm, mấy niệm mấy tướng thức? Vấn đề này nếu chúng ta nói theo cách nói ngày 

nay: người thế gian trong tâm khởi một ý niệm, đây tức là tâm có sở niệm_khởi một ý niệm. 

Phật  hỏi  trong  ý  niệm  này,  có  bao  nhiêu  niệm?  Có  bao  nhiêu  tướng?  Có  bao  nhiêu  thức? 

Chính là hỏi vấn đề này. Điều này chỉ có Phật mới hỏi ra được, chúng ta không hỏi ra được, 

xưa nay chưa từng nghĩ đến vấn đề này. 

Tập 450  853 



Có bao nhiêu niệm? Niệm này là nghiệp tướng của A lại da. Có mấy tướng? Tướng này 

là cảnh giới tướng của A lại da. Có mấy thức? Đây là chuyển tướng của A lại da, gọi là tam 

tế tướng của a lại da: Nghiệp tướng, chuyển tướng, cảnh giới tướng. Từ tứ phần mà nói, tự 

thể của A lại da chính là năng lượng, hiện nay khoa học gọi là năng lượng. Kiến phần của A 

lại da là tin tức, khoa học gọi là tin tức. Tướng phần của A lại da là vật chất. Chúng ta liên 

kết lại xem liền rõ ràng minh bạch ngay. Điều này hoàn thành mất bao nhiêu thời gian? Đích 

thực  có  thứ  đệ  trước  sau,  có  nghiệp  tướng  trước  mới  có  chuyển  tướng,  sau  cùng  xuất  hiện 

hiện tượng vật chất, nhưng nó hoàn thành chỉ trong một niệm. Một niệm này bao nhiêu thời 

gian? Từ trong đối thoại của Bồ Tát Di Lặc, Bồ Tát Di Lặc nói: một khảy móng tay có 32 ức 

100 ngàn niệm. Chúng ta đem nó đổi thành giây, một giây chúng ta khảy móng tay được mấy 

lần? Tôi có thể khảy bốn lần, tôi tin rằng có người khảy nhanh hơn tôi. Người trẻ tuổi thể lực 

sung mãn, chắc chắn khảy được năm lần. Nếu khảy năm lần, 5 nhân 32 ức 100 ngàn, chính là 

1600 triệu. Một giây trên 1600 triệu, đó gọi là một niệm. Trong một niệm này hoàn thành tam 

tế tướng của A lại da. 

Thế nên ngày nay chúng ta đọc Tâm Kinh cũng hiểu, Bồ Tát Quán Thế Âm nhìn thấy ngũ 

uẩn đều là không. Hiện nay chúng ta học, ngũ uẩn là gì? Ngũ uẩn chính là một niệm đó. Quý 

vị thấy, chỉ trong một niệm ngắn ngủi, nó đầy đủ năm uẩn. Hiện tượng vật chất là sắc_tướng 

phần, trong kiến phần chính là thức_hiện tượng tinh thần. Nghiệp tướng của A lại da là hiện 

tượng  tự  nhiên,  dao  động  đầu  tiên  của  nó  là  hiện  tượng  tự  nhiên.  Từ  trong  hiện  tượng  tự 

nhiên, biến hiện ra hiện tượng tinh thần, khoa học gọi là tin tức. Từ tin tức biến hiện ra vật 

chất, là cực nhanh, cực ngắn. Đích thực nó có ba trình tự này, không hề lẫn lộn, nhưng tốc độ 

rất nhanh, chúng ta không nhận ra được nó có trước sau, nên tâm vật hợp nhất. 

Khoa học hiện đại cũng nói: Tâm và vật hợp nhất, không thể phân khai. Nói vật chất, nói 

tinh thần, duy tâm duy vật đều không đúng. Đây là tìm ra được nguồn gốc, căn nguyên của 

vũ trụ. 

Đại Nhật Như Lai, đại nhật là ví dụ người sống trên địa cầu, chúng ta quan sát toàn thể vũ 

trụ hư không, cái gì lớn nhất? Mặt trời lớn nhất. Không có mặt trời, tất cả sinh vật trên trái 

đất đều không thể sanh tồn. Thế nên ánh sáng mặt trời là nguồn gốc của tất cả nguồn năng 

lượng, năng lượng của chúng ta từ đâu mà có? Đều từ ánh sáng mặt trời, nên đại nhật tượng 

trưng cho toàn thể, tượng trưng sự viên mãn. 

Đại  nhật  trú  trong  tam  muội  của  pháp  giới  lục  đại.  Tam  muội  của  Đại  Nhật  Như  Lai, 

chính là viên mãn biến pháp giới hư không giới, đại viên mãn, tất cả đều bao hàm trong đó, 

đây gọi là Đại Nhật Như Lai. Ngài và Phật Tỳ Lô Giá Na, Tỳ Lô Giá Na gọi là biến khắp mọi 

nơi. Ngài và Phật A Di Đà, Phật A Di Đà là vô lượng quang, vô lượng thọ. Mọi thứ đều là vô 

lượng vô biên vô tận vô số, cùng một nghĩa, một mà ba, ba mà một, chúng ta cần phải biết. 

Vì sao phải đem một cái nói thành ba? Căn tánh chúng sanh bất đồng. Đức Phật vì khế nhập 

căn tánh của chúng sanh, mà nói ra pháp phương tiện thiện xảo như thế, đây là trí tuệ chân 

854  Tập 450 



thật của Như Lai, nên gọi nó là pháp giới thể tánh trí. Quý vị có trí này, mới có thể minh tâm 

kiến tánh, mới có thể chứng được quả vị diệu giác cứu cánh viên mãn. “Chủ phương tiện cứu 

cánh chi đức”. Chủ là nó chủ tể. Phương tiện thiện xảo, công đức cứu cánh viên mãn, đây là 

nói chung. Ngũ trí này đã thêm trí vào, ở sau là chuyển bát thức thành tứ trí, chuyển A lại da 

thành đại viên cảnh trí. 

Thứ hai, đại viên cảnh trí là chuyển A lại da mà thành. Hiển hiện pháp giới vạn tượng, 

như trí của đại viên cảnh, A lại da là năng biến.  Trong Kinh Hoa Nghiêm nói rất rỏ ràng, 

toàn thể vũ trụ từ đâu mà có? Tâm hiện thức biến, chân tâm sở sanh sở hiện, mười pháp giới 

y chánh trang nghiêm, đây là những sắc tướng bất đồng vô lượng vô biên, như vậy là sao? 

Thức biến, đó đều là A lại da biến, chân tâm năng hiện năng sanh nên không biến. Thế nên 

tương lai có một ngày, chúng ta sanh đến cõi thật báo trang nghiêm của Phật A Di Đà, như 

vậy là sao? Đó chỉ là tâm hiện tâm sanh, không biến. Trong cõi thật báo, con người vĩnh viễn 

như vậy không già đi, không suy yếu, cũng không sanh bệnh. Cây cỏ hoa lá xanh tươi, không 

biến hóa. Hoa nở mãi không tàn, vì sao? Nó không có thức, nên nó không có biến hóa. Con 

người vô lượng thọ, trẻ mãi không già, thọ mạng ba đại a tăng kỳ kiếp, xem ra giống như 

người trẻ tuổi vậy, không hề thay đổi. Đây chính là gì? Nó có tâm hiện, không có thức biến, 

nên gọi là nhất chân pháp giới. 

Mười pháp giới không được, Phật Bồ Tát trong mười pháp giới đều không được, vì sao? 

Họ không chuyển A lại da thành đại viên cảnh trí, nên họ có biến hóa, con người sẽ dần già 

đi.  Chẳng  qua  công  phu  họ  thâm  sâu,  tâm  địa  thanh  tịnh  hơn,  nên  họ  lão  hóa  chậm  hơn, 

chúng ta ở đây lão hóa nhanh hơn, họ lão hóa chậm hơn, nhưng họ vẫn có lão hóa. Giống như 

cây cỏ hoa lá cũng có sanh trụ dị diệt, sơn hà đại địa có thành trụ hoại không, nhưng tốc độ 

của  họ  đều  chậm  hơn  chúng  ta.  Điều  này  chúng  ta  có  thể  lãnh  hội  được,  vì  sao?  Nếu  tâm 

chúng ta thanh tịnh, không có vọng tưởng, không có tạp niệm, sẽ thấy ngày tháng rất chậm. 

Nếu mỗi ngày chúng ta bận rộn gấp gáp, cảm thấy năm này đến năm khác sao lại nhanh như 

vậy. Chúng ta sẽ cảm nhận được, người tâm trôi nỗi, cảm thấy ngày tháng rất nhanh. Người 

tâm bình khí hòa, cảm thấy ngày tháng qua rất chậm, thế nên nó không phải định pháp. 

Chúng ta ở trên thế gian này, hai người tâm tình khác nhau, hoàn cảnh khách quan của 

chúng ta cũng khác nhau, cảm thọ không tương đồng. Tuy mọi người sống trong một hoàn 

cảnh, nhưng cảm thọ khác nhau. Một người cảm nhận rất khổ, một người cảm nhận rất vui, 

không tệ. Đại viên cảnh trí chính là như vậy. 

Đại viên cảnh trí chiếu soi biến pháp giới hư không giới, chiếu soi điều gì? Chiếu hiện 

tượng. Pháp giới thể tánh trí là chiếu bản thể, chiếu thật tướng, thật tướng các pháp. Đại viên 

cảnh trí chiếu là huyễn tướng các pháp, chính là tướng của thức biến. 

Ở trước pháp giới thể tánh trí, là chiếu không tướng của tất cả các pháp, gọi là vạn pháp 

giai không, đó là trí tuệ chân thật của bát nhã. Như trong Kinh Bát Nhã nói, chúng ta tổng kết 

Tập 450  855 



một câu: “Tất cả pháp vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc”, đó là pháp giới thể tánh trí 

chiếu. Chứng được trí này chính là pháp thân Bồ Tát, trong Kinh Hoa Nghiêm là viên giáo sơ 

trú, thật sự là A Duy Việt Trí Bồ Tát, minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. Chưa kiến 

tánh, chuyển A lại da thành đại viên cảnh trí, chiếu hiện tượng pháp giới, nên chiếu huyễn 

hữu. Biết được tất cả pháp này, rốt cuộc là thế nào. 

Thứ  ba,  bình  đẳng  tánh  trí,  là  do  chuyển  Mạt  na  thức  thành,  Mạt  na  là  thức  thứ  bảy. 

Thành trí tác dụng của nó là các pháp bình đẳng. Hiện nay chúng ta vì sao không bình đẳng? 

Mạt  na  đang  làm  chủ, Mạt  na  không  bình  đẳng, chủ trong  Mạt  na  là  ai?  Là  ta. Trong  kinh 

điển thường nói cho chúng ta về Mạt na thức: “tứ đại phiền não thường tương tùy”. 

Tứ đại phiền não, cái đầu tiên là ngã kiến, chấp trước có cái ta, đây là cái đầu tiên, tất cả 

phiền não đều từ đây sanh ra. Cái ta không có, còn có phiền não gì? Phiền não ai chịu? Đây 

là nguồn gốc của tất cả phiền não, quý vị nghĩ có cần nhổ sạch nó chăng? Nếu nhổ được gốc 

này, quý vị chính là thánh nhân, khi chưa nhổ được gốc này, quý vị là phàm phu. Cho dù quý 

vị tu đến pháp giới Phật trong tứ thánh pháp giới, vẫn là phàm phu, vì sao? Vì không chuyển 

bát thức thành tứ trí. Đại thừa giáo gọi họ là ngoại phàm, nội phàm là lục đạo. Trong lục đạo 

gọi là nội, chúng ta là nội phàm, họ ở bên ngoài lục đạo gọi là ngoại phàm, không phải thánh 

nhân. Chúng ta tôn xưng họ là thánh nhân, đại thừa không gọi họ là thánh nhân, ai là thánh 

nhân?  Hạng  người  đã  phá  vô  minh,  đã  thấy  được  pháp  thân,  đây  là  thánh  nhân.  Bát  thức 

không còn, xuất hiện tứ trí, đây là thánh nhân. 

Nếu chúng ta tu hành mà đến điều này cũng không hiểu, như vậy chúng ta tu gì? Trước 

đây Chương Gia đại sư nói: “Phật pháp trọng thực chất không trọng hình thức”. Khai thị này 

đối với tôi vô cùng quan trọng. Nếu tôi không hiểu đạo lý này, tôi vẫn đi theo những lễ pháp 

quy củ đó. Cọi trọng những lễ pháp nghi quỷ này, hướng nặng về nó, trong thời đại hiện nay 

đi  không  thông  được  con  đường  này,  vì  sao?  Vì  hiện  nay  Phật  giáo  không  còn,  Phật  giáo 

chân thật không còn. Hiện nay Phật giáo ở đâu? Ở trong kinh điển. 

Thầy  Phương  Đông  Mỹ  nói  rằng,  nếu  thật  sự  muốn  học  Phật,  thì  nên  học  tập  từ  trong 

kinh điển. Hôm nay chúng ta nói đoạn này, trong đoạn này đa phần đều nói về Mật tông, luận 

lý trong Mật tông cũng rất quý báu. Mật tông rất coi trọng lễ pháp quy củ, nhưng nếu là mê 

muội trong lễ pháp quy củ, không hiểu được ý nghĩa tượng trưng của nó, như vậy cũng coi 

như là số không. Hiểu được ý nghĩa, dùng những lễ pháp quy củ này sẽ khởi tác dụng, không 

hiểu ý nghĩa dùng nó chỉ uổng phí. 

Như  hiện  nay  chúng  ta  nói  đoạn  này,  đây  đều  là  đến  từ  chày  kim  cang,  là  tượng  trưng 

trong Mật tông khi làm tác pháp. Một trong những pháp khí căn bản là chày kim cang, nhất 

định không thể rời xa. 

856  Tập 450 



Chày kim cang là gì? Tượng trưng trí tuệ kim cang. Nếu chúng ta không có trí tuệ kim 

cang,  thì  chỉ  dùng  nó  để  làm  tượng  trưng.  Có  thể  hàng  phục  ngoại  đạo  ma  vương  chăng? 

Không thể, ma vương đều coi thường quý vị, họ không thấy chày kim cang của quý vị. Quý 

vị là đồ giả, như đồ chơi của trẻ con vậy, không phải thật. Còn nếu thật sự có trí tuệ kim cang, 

chày  kim  cang  rất  hữu  ích,  đích  thực  có  thể  hàng  phục  ma,  ma  vừa  nhìn  thấy  liền  sợ  hãi, 

tránh xa trăm dặm.  Nên thực chất quan trọng, có thực chất, chày kim cang khởi tác dụng, 

không có thực chất nó không khởi tác dụng, chúng ta cần phải lý giải. 

Mạt  na  ngoài  ngã  kiến  ra,  ngã  kiến  thâm  sâu  hơn  thân  kiến  một  bậc,  thân  kiến  là  bên 

ngoài, ngã  kiến  là bên  trong. Chúng ta  dùng  một  ví dụ  rất  đơn  giản  quý vị  có  thể  lãnh  hội 

được. Ngã kiến thô chính là thân, cho rằng thân này là ta. Còn tế thì cho rằng linh hồn là ta, 

thân không phải ta. Cho rằng linh hồn là ta, sâu hơn một bậc với nhận thức thân này là ta. 

Thân dễ vứt bỏ, dễ buông xã, linh hồn không dễ. Linh hồn phải chăng là ta? Không thể nói là 

không, cũng không thể nói có, nguyên nhân là gì? Nó mê, mê mà không giác. Mê nó không 

ra  khỏi  lục  đạo.  Nếu  nó  giác  ngộ,  giác  ngộ  gọi  là  linh  tánh,  ra  khỏi  lục  đạo,  ra  khỏi  mười 

pháp giới. Đó là đã tìm được cái ta chân thật, trong Phật giáo đại thừa nói thường lạc ngã tịnh, 

thật sự có cái ta. 

Thế nên ta, tự tánh là ta, chân tánh là ta, chân như là ta, chân tâm là ta, ta  ở đâu? Biến 

pháp  giới  hư  không  giới,  nơi  nào  cũng  có,  chổ  nào  cũng  có,  cái  ta  quả  thật  rất  lớn!  Trong 

Hoàn Nguyên Quán nói: “Hàm dung không hữu”, hàm không dung hữu. Hàm là bao hàm, 

bao hàm hư không. Dung hữu, hữu là vạn pháp, vạn sự vạn vật trong vũ trụ, chúng ta đều có 

thể dung nạp, đều có thể bao dung. Như chúng ta thường nói: “Tâm bao thái hư lượng châu 

sa giới”, đó là cái ta chân thật. 

Nếu ngày nay chúng ta đến một người, một việc nhỏ cũng không thể bao dung, tức là mê 

quá sâu, mê muội một cách đáng thương. Thật sự giác ngộ, tất cả chư Phật Bồ Tát trong ba 

đời mười phương là ta. Tất cả Chư Phật là tánh đức của ta, tất cả Bồ Tát là tu đức của ta, tất 

cả chúng sanh với ta là nhất thể. Hữu tình chúng sanh là ta, vô tình chúng sanh cây cỏ hoa lá 

là ta. Sơn hà đại địa là ta, hư không pháp giới là ta, ai thừa nhận? Phật thừa nhận. Phật nào 

thừa nhận? Phật minh tâm kiến tánh đều thừa nhận, vì sao? Họ tự thân chứng được. 

Họ dùng điều gì chứng được? Pháp giới thể tánh trí, tự tánh vốn đầy đủ trí tuệ bát nhã, 

chính là tứ phần của A lại da nói: chứng tự chứng phần. 8 thức 51 tâm sở tất cả đều có tứ 

phần. Chứng tự chứng phần nhìn thấy tự tánh, tự thể chính là tự chứng phần. 

Ngoài ngã kiến ra, ngã ái_ngã ái là tham, ngã si là ngu si, ngã mạn là một phần của sân 

nhuế, trong sân nhuế quan trọng nhất là ngã mạn. Quý vị xem tham sân si, Mạt na là tứ đại 

phiền não thường tương tùy, khởi lên cùng một lúc, nhưng vẫn có trình tự: ngã kiến, ngã ái, 

ngã si, ngã mạn. Nó vẫn có thứ tự trước sau, nhưng tốc độ quá nhanh. 

Tập 450  857 



Chúng ta nên nhớ, lời của Bồ Tát Di Lặc, coi như là chúng ta đổi thành một giây_hoàn 

thành trong một giây trên 1600 triệu. A lại da từ nghiệp tướng biến thành cảnh giới tướng, tứ 

phần từ tự chứng phần đến tướng phần, hoàn thành trong một thời gian ngắn ngủi đó. Ai thấy 

được? Bồ Tát Quán Thế Âm thấy được. Trong kinh điển đại thừa Đức Phật nói, bát địa Bồ 

Tát thấy được. Chúng ta biết bát địa, cửu địa, thập địa, đẳng giác, diệu giác, năm địa vị này 

đều thấy được. Không có định công thâm sâu như vậy sẽ không thấy được. Nhìn thấy chúng 

ta mới tin thật là thật tướng các pháp, hiểu rỏ tất cả thể, hiện tượng, tác dụng của tất cả các 

pháp. 

Ngày nay so sánh giữa khoa học, triết học và nó, đó chính là thầy Phương Đông Mỹ nói: 

Triết học kinh Phật là đỉnh cao nhất của triết học thế giới. Ngày nay chúng ta thấy được rất 

nhiều báo cáo của các nhà khoa học, thấy luận văn của họ, chúng ta cũng có thể nói: Khoa 

học kinh Phật là khoa học đỉnh cao nhất trên toàn thế giới. Vì sao? Đối với bản thể khoa học 

và triết học ngày nay đều không có cách giải quyết, đều không giải thích được. Hiện nay biết 

được vật chất là tinh thần biến hiện ra, tinh thần từ đâu mà có? Các nhà khoa học cũng đã nói, 

chúng ta nghe được cũng rất vừa lòng, rất khen ngợi, quả thật khó được: từ không sanh ra có. 

Họ không nói sai, nhưng trong không làm sao sanh ra có, đây là một vấn đề. 

Phật và đại Bồ Tát, Bồ Tát bát địa trở lên đều biết, họ thân chứng, họ thấy được từ trong 

thiền định. Trong thiền định tầng không gian không còn, tầng không gian từ đâu mà có? Từ 

phân biệt chấp trước. Chỉ cần phá trừ phân biệt chấp trước, tầng không gian không còn, nên 

họ tận mắt chứng kiến, chính tai nghe được, và tự thân tiếp xúc, như vậy còn có thể giả được 

sao? Họ thấy được thật tướng của tất cả pháp, đây là chân tướng, bao gồm đối với chân tướng 

của chính mình, chân tướng của thân thể chúng ta, chân tướng tinh thần linh thức của chúng 

ta,  hiểu  rỏ  tất  cả,  không  có  chút  nghi  hoặc  nào.  Quý  vị  xem  vấn  đề  này  chúng  ta  nên  học 

chăng? Chúng ta cần học chăng? Vì sao chúng ta cần học? Đã hiểu rỏ, đã minh bạch, hạnh 

phúc mỹ mãn của chúng ta liền hiện tiền. 

Bất luận là cảnh giới nào đều viên mãn, đều hạnh phúc, niềm vui hiện tiền, đây là Cực 

Lạc. Chưa hiểu rỏ chúng ta lo lắng, chúng ta khổ não, chúng ta đang chịu tội, đây chẳng phải 

là mục đích dạy học của Phật pháp sao? Vì tất cả chúng sanh ly khổ đắc lạc, câu nói này đích 

thực là câu chân ngôn! Chân ngôn chính là lời nói chân thật, không phải giả. Phật là vì điều 

này mà thành Phật, cũng vì điều này mà đến giáo hóa chúng sanh. Vì giúp chúng sanh là giúp 

chính minh, mình và người là một không phải hai. Giống như là toàn thể vậy, tôi lấy thân con 

người ví dụ cho sự toàn thể.      Trên tay chúng ta mọc cái mụt nhọt, toàn thân chúng ta đều 

cảm thấy khó chịu, cần trị lành nó chăng? Đây là tay phải, tay trái không có, tay trái cần phải 

giúp nó. Vì sao tôi phải giúp nó? Nó với tôi là nhất thể. 

Đến  lúc  này  quý  vị  mới  biết,  biến pháp  giới hư  không giới  với  chính  mình  là  nhất thể. 

Chúng có khổ nạn, chúng ta cần giúp chăng? Chúng có khổ nạn_bộ phận nào đó trên thân thể 

tôi, nhất định phải giúp, nhanh chóng trị lành chúng, chính là đạo lý này. Chúng sanh mê, mê 

858  Tập 450 



là  gì?  Không  biết  biến  pháp  giới  hư  không  giới  với  mình  là  nhất  thể,  nên  phân  mình  phân 

người, thích điều này, ghét điều kia. Tự mình vĩnh viễn đọa trong mê hoặc đó, họ không tỉnh 

lại được. 

Bài  luận  văn  Hoàn  Nguyên  Quán  của  quốc  sư  Hiền  Thủ  rất  quan  trọng!  Vô  cùng  quan 

trọng, đó là học tập tinh hoa của Hoa Nghiêm, là chìa khóa để học tập Hoa Nghiêm. Trước 

đây chúng tôi học qua hai lần, nếu hiểu rõ minh bạch được điều này, đối với việc tu học đại 

thừa sẽ không còn mê hoặc, không còn đi đường vòng. Nếu có thể nắm bắt cương lĩnh chung 

này,  giúp  quý  vị  học  tập  thuận  lợi.  Công  đức  viên  mãn  cứu  cánh  của  đại  thừa  Phật  pháp, 

chính là ở trong bộ kinh Vô Lượng Thọ này, đặc biệt là trong bộ chú giải của bản hội tập này. 

Tôi xem bộ kinh này của Hạ Liên Cư, trong lòng chúng tôi sùng bái, cúi lại sát đất. Ông 

hội tập đương thời Đức Thế Tôn còn tại thế, nhiều lần giới thiệu thế giới Cực Lạc cho chúng 

ta, giới thiệu Phật A Di Đà. Những khai thị này ông đều đem nó hội tập lại, thành một bản. 

Chúng ta gặp được, may mắn biết bao, khó được biệt bao! Bản này là tinh hoa của tất cả kinh 

điển mà Đức Thế Tôn giảng trong suốt 49 năm. 

Chú giải của Hoàng Niệm Tổ cũng quá tuyệt vời, tuyệt đối không thua thầy. Hội tập tất 

cả kinh luận, lấy kinh chú thích kinh, như vậy có thể sai được sao? Lại hội tập những khai thị 

về Tịnh độ của chư vị tổ sư trong ngoài, tất cả đều hội lập lại một nơi, bản này quá hoàn mỹ! 

Chúng ta sanh trong thời đại này, có thể gặp được bộ sách này. Đây là điều mà trong lòng 

người ngày xưa nghĩ đến mà không đạt được, còn chúng ta không nghĩ mà đạt được. Chư vị 

Bồ Tát đại đức xưa nay, nhìn thấy chúng ta đều vô cùng ngưỡng mộ, vận khí chúng ta quá tốt! 

Thực tế  mà nói thì không chỉ là vận khí, mà trong đời quá khứ chúng ta tích lũy thiện căn 

phước đức. Không có thiện căn phước đức, làm gì có được nhân duyên này? Ngày nay bản 

này còn rất nhiều người xem không hiểu, còn rất nhiều người chưa tin, và cũng có rất nhiều 

người bài xích, đó là gì? Trong đời quá khứ không tu thiện căn phước đức, điều này khác biệt 

rất lớn. Trong đời quá khứ có thiện căn phước đức, vừa tiếp xúc sẽ thích ngay. 

Trước đây tôi ở Đài Trung, ở Đài Trung thầy Lý giảng qua một lần, đó chính là lời ghi 

chú ở lề trang sách, ông viết lúc đó, lúc đó thầy chưa đến 70 tuổi, khoảng hơn 60 tuổi. Sau 

khi giảng xong lần này, vì bên ngoài ý kiến rất nhiều, nên thầy không giảng nữa. 

Lần thứ hai tôi ở Đài Trung, thầy giảng Kinh Vô Lượng Thọ, bản của Khương Tăng Khải. 

Nên tôi học Kinh Vô Lượng Thọ, là bản dịch của Khương Tăng Khải, dùng chú giải là Tịnh 

Ảnh Sớ, chính là chú giải của ngài Huệ Viễn thời Tùy Đường. Chú giải này ở Trung quốc và 

Nhật bản lưu hành rất rộng. Nhưng tôi thấy thầy, viết lời ghi chú cho sách này, tôi rất thích. 

Khi  thầy  chú thích, tôi hoàn toàn  có  thể xem  hiểu, lúc đó tôi liền  phát  tâm  muốn giảng  bộ 

kinh này. Bản kinh in rất đẹp, in 1000 cuốn sách này. 

Tập 450  859 



Tôi trình bày với thầy, thầy lập tức ngăn cấm: Không được, anh còn quá trẻ, hiện nay anh 

chưa giảng được bản này. Lúc đó tôi không biết, bây giờ đã biết. Nếu giảng, lúc đó còn một 

số vị pháp sư, cư sĩ tiếng tăm và địa vị họ rất cao. Nếu họ phê bình phản bác, chúng ta lập tức 

sụp đổ, không có sức nào chống đỡ được, nên thầy không để tôi giảng. Kinh đó đã đem kết 

duyên với mọi người. Đổi qua giảng Kinh Lăng Nghiêm, thầy nói Kinh Lăng Nghiêm không 

sao, không  ai phản đối, nên  Kinh  Lăng  Nghiêm  tôi  cũng giảng  được  mấy  lần. Mãi đến  lúc 

thầy Lý vãng sanh thì nhân duyên mới thuần thục, vì bản kinh thầy giảng trên tay tôi chưa ai 

nhìn thấy, rất nhiều người không biết. Khi thầy vãng sanh, sách này nên ấn hành lưu thông, 

cho dù không giảng cũng để mọi người xem, để mọi người cùng nhau kỷ niệm thầy. 

Ở  Mỹ  tôi  in  mười  ngàn  bộ,  mới  đầu  lưu  hành  ở  nước  ngoài,  không  phải  ở  trong  nước. 

Mọi người thấy đều rất hoan hỷ, đến tìm tôi, yêu cầu tôi giảng. Nên lần thứ nhất và lần thứ 

hai  tôi  giảng  bản  hội  tập  này  ở  Mỹ  và  Canada,  giảng  ở  hai  nơi  này.  Người  nghe  không  ai 

không hoan hỷ, lúc đó tôi và Hoàng Niệm Tổ chưa gặp nhau, vẫn chưa biết. Đến khi chúng 

tôi gặp nhau, thấy bản chú giải của ông, hoan hỷ tán thán. Hoàng Niệm Tổ muốn tôi viết bài 

tựa cho chú giải này, tôi cũng không từ chối được, nên đã biết bài tựa và đề chữ ở trên bìa, 

lúc đó cũng in mười ngàn bộ, lưu thông ở hải ngoại. 

Nhưng  nếu  tôi  không  đem  chú  giải  này  giảng  tường  tận  một  lượt,  để  mọi  người  cùng 

nhau học tập, thì không ai biết được đây là của báu. Hiện nay chúng ta phải dùng 1300 tiếng 

đồng hồ, mới có thể giảng viên mãn chú giải này. Dẫn dắt, nhắc nhở mọi người cuốn sách 

này và một câu A Di Đà Phật, chắc chắn có thể giúp chúng ta được sanh Tịnh độ, công đức 

này lớn biết bao, lợi ích này lớn biết bao! Đây là chân thật, không phải giả. Giả không dẫn 

dắt được, thật mới có thể dẫn dắt được. 

9000 năm thời kỳ mạt pháp, có thể vãng sanh được độ thành Phật, rất nhiều đại đức nói, 

nhất định là bản kinh này. Mai Quang Hy tán thán, họ là người cùng thời đại. Từ Châu pháp 

sư tán thán, ông từng giảng ở Bắc Kinh, Tế Nam, chính là giảng bản hội tập, lại còn làm khoa 

phán.  Những  tài  liệu  này  Hoàng  Niệm  Tổ  đều  đưa  cho  tôi,  hiện  nay  chúng  tôi  cũng  in  nó 

thành sách, in 1000 cuốn, để mọi người làm kỷ niệm. 

Chuyển Mạt na thành bình đẳng tánh trí, đây là điều đầu tiên tu hành phải làm. Chuyển 

thức thành trí bắt đầu chuyển từ đâu? Chuyển từ đây. Trong tiểu thừa giáo, đầu tiên Đức Thế 

Tôn dạy buông bỏ kiến hoặc, điều đầu tiên trong kiến hoặc chính là thân kiến. Không buông 

bỏ thân kiến, thì không thể chứng được quả Tu đà hoàn. 

Trong  đại  thừa  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói:  Thập  tín  vị  Bồ  Tát,  thập  tín  là  tiểu  học  của  đại 

thừa, sơ tín vị là lớp một, quý vị không thể chứng được. Phá trừ thân kiến, mới có thể chứng 

được sơ tín vị Bồ Tát, nghĩa là phá năm loại kiến hoặc. Sơ tín và cảnh giới sơ quả tiểu thừa là 

tương đồng, là đoạn hoặc tương đồng, nhưng trí tuệ không tương đồng. Trí tuệ của đại thừa 

vượt qua tiểu thừa rất nhiều! Thế nên phải phá thân kiến và biên kiến. Kiến thủ kiến, giới thủ 

860  Tập 450 



kiến, tà kiến ở sau chúng ta sẽ nói đến, không phá những thứ này không thể vào cửa. Chúng 

ta học Phật chỉ học được Phật học thường thức, nói với quý vị đây không phải là trí tuệ. 

Quý  vị  xem  kinh  nhiều,  nhưng  đối  với  không  thấu  hiểu  đạo  lý,  không  thành  hệ  thống. 

Khổng phu tử nói: Không đủ để làm thầy của người. Không phải bản thân tự chứng, thì chính 

mình không đạt được lợi ích. Chính mình chưa đoạn tận nghi hoặc, trong những điều quý vị 

nói có nghi hoặc, không chắc chắn, mấu chốt là ở đây. Đây là hạn độ thấp nhất, chúng ta phải 

buông bỏ phiền não này. Sau khi buông bỏ phiền não, tri kiến của chúng ta mới đi vào chánh 

kiến. Chánh kiến, chánh tri trong Bát chánh đạo, sau khi phá tư hoặc chính là chánh tri, phá 

trừ  kiến  hoặc  chính  là  chánh  kiến.  Điều  này  ở  trước  chúng  ta  có  nói  đến,  khi  nói  đến  Bát 

chánh đạo có nói đến hai điều này. 

Chánh tri, chánh kiến  chính  là phá  kiến  tư  phiền  não. Nếu chúng  ta  nâng  cao  đến  cảnh 

giới này, thật sự phá trừ thân kiến, đã buông bỏ, vãng sanh thế giới Cực Lạc không phải là 

cõi đồng  cư.  Chư  vị  nên  biết,  đã nâng đến  cõi phương tiện hữu  dư,  hạ  hạ phẩm  trong  cõi 

phương tiện hữu dư. Nó còn cao hơn thượng thượng phẩm trong cõi phàm thánh đồng cư, 

đây là điều chúng ta nên tranh thủ nắm bắt, chúng ta có thể nắm bắt được. Lên cao hơn nữa 

sợ rằng chúng ta không nắm bắt được, hiện nay chúng ta đang tranh thủ mục tiêu này. 

Như trong đại thừa, chúng ta đã tranh thủ được lớp một tiểu học, đây gọi là lợi ích chân 

thật. Chúng ta không thể bỏ qua, bỏ qua thì thật đáng tiếc, nên phải mở rộng tâm lượng. Thật 

sự muốn ở thế giới tây phương Cực Lạc, điều này đối với chúng ta mà nói nó giúp chúng ta 

nâng cao rất lớn. Quý vị xem từ cõi đồng cư nâng lên đến cõi phương tiện, cảnh giới nâng 

cao rất nhiều, không phải nâng cao trí. 

Sanh đến cõi đồng cư là nhân thiên, sanh đến cõi phương tiện hữu dư, là tín vị Bồ Tát của 

tiểu thừa và đại thừa. Chính là đại thừa thập tín, A la hán và Bích Chi Phật của tiểu thừa, bao 

gồm  quyền  giáo  Bồ Tát, vậy  tại  sao không  làm?  Vì  sao không  thể  mở  rộng  tâm  lượng  bao 

dung  vạn pháp?  Biết  được vạn pháp đều là không, không  có điều gì  là  chân  thật. Thân thể 

chúng ta, ý niệm chúng ta đều không phải chân thật. Buông bỏ tất cả, tam muội liền hiện tiền, 

đó chính là chân thân, một chân tất cả chân, một giả tất cả đều giả, điều này phải chuyển biến 

lớn! Không muốn chuyển, không chuyển được, phải làm sao? Học kinh giáo, ngày ngày nghe 

Đức Thế Tôn khai thị, nghe giáo huấn của Đức Thế Tôn. Chúng ta siêng năng học tập, nghe 

nhiều lần tự nhiên không biết buông bỏ từ khi nào, tâm lượng không biết mở rộng từ khi nào. 

Không phải có ý, tự nhiên như vậy. Ở đây chúng ta có thể lãnh hội một cách sâu sắc hơn, vì 

sao Chư Phật Như Lai, chư đại Bồ Tát thị hiện giảng kinh thuyết pháp? Đã hiểu được, giảng 

kinh thuyết pháp gọi là gì? Thay đổi một cách vô tri vô giác, dần dần, tự nhiên, không biết 

mình thay đổi tự khi nào. 

Từ đó cho thấy, người có duyên nghe kinh, người có duyên nghiên cứu kinh giáo, thiện 

căn phước đức đó thật không thể nghĩ bàn, đây đều không phải giả. 

Tập 450  861 



Bình đẳng tánh trí thành tựu tác dụng các pháp bình đẳng, trí tuệ giúp quý vị điều này. 

Hiện nay khổ nạn lớn nhất của chúng ta là, trong tất cả pháp không bình đẳng. Nên biết bình 

đẳng là chân tướng sự thật, không bình đẳng là huyễn tướng của sự thật, nó không phải thật. 

Thứ tư, chuyển ý thức thành diệu quan sát trí. Trí phân biệt các pháp tuyệt diệu để quan 

sát căn cơ chúng sanh, mà thuyết pháp đoạn nghi. Đây là diệu quan sát trí, tác dụng của ý 

thức rất lớn, ý thức là chủ phân biệt, cũng có chấp trước. Mạt na là chấp trước, cũng có phân 

biệt. Vì sao nói Mạt na là chấp trước? Nó chấp trước nặng, phân biệt nhẹ. Thức thứ sáu phân 

biệt nặng, chấp trước nhẹ. Từ chỗ nặng nhẹ khác nhau mà nói, trên thực tế tất cả đều có, mỗi 

thức đều có phân biệt chấp trước, đều có khởi tâm động niệm, nên cả tám cái đều gọi là thức. 

Chuyển được rồi, cả tám cái đều gọi là trí. 

Chúng ta chuyển ý thức như thế nào?       Đối với cảnh giới bên ngoài như: tốt, diệu, 

xấu, không tốt đều không để trong lòng. Đầu tiên tâm bình đẳng, nhìn cảnh giới bên ngoài 

đều rất tuyệt diệu, diệu là gì? Diệu là không chấp trước, diệu chính là ở đây, không phải gì 

khác. Diệu ở chỗ lấy tâm thanh tịnh nhìn thế giới, diệu ở chỗ lấy tâm bình đẳng nhìn chúng 

sanh, đây gọi là diệu! Chính là tứ đức trong Hoàn Nguyên Quán: Tùy duyên bất biến, chuyển 

thức thành trí mới có diệu dụng. Chuyển không được là không diệu, không diệu là gì? Tạo 

nghiệp,  diệu  không  tạo  nghiệp.  Chẳng  những  không  tạo  nghiệp  thiện  ác,  cũng  không  tạo 

nghiệp nhiễm tịnh, đó quả thật gọi là diệu!      Nên chúng ta đối với tốt xấu được mất bên 

ngoài,  ý  niệm  này  phải  nhạt.  Nói  tóm  lại  là  phải  tùy  duyên.  Điều  gì  cũng  tốt,  chẳng  có  gì 

không tốt, thanh tịnh bình đẳng phải từ đây, luyện ra từ trên sự thật. 

Cư sĩ Hồ Tiểu Lâm, quý vị nghe qua báo cáo của ông, ông thật sự hành trì. Phụ thân 

bệnh, ông nếm phân của cha, 24 gương hiếu thảo của cổ nhân có, ông đã làm được. Không 

những nếm phân của cha, còn nếm phân người hầu trong nhà, vì sao? Người hầu luôn thấp 

hơn một bậc, nhưng phân người hầu ông cũng nếm, sanh khởi tâm bình đẳng đối với người 

làm, sanh khởi lòng tôn trọng, đó là thực hành thật sự. 

Tôn ty bình đẳng, oán thân bình đẳng. Bình đẳng với mọi người, bình đẳng với mọi vật, 

sơn hà đại địa không có vật gì không bình đẳng. Như vậy quý vị phiền não nhẹ, trí tuệ mới 

tăng trưởng. Đây là dùng diệu quan sát để quan sát căn cơ chúng sanh, nói pháp đoạn nghi, 

khiến họ sanh tín. 

Thứ  năm,  thành  sở  tác  trí,  là  do  chuyển  được  nhãn  nhĩ  tỷ  thiệt  thân.  Đây  đều  là  hiện 

tượng vật chất. Nhãn căn có thể thấy, nhĩ căn có thể nghe, tỷ căn có thể ngửi, thiệt căn có thể 

nếm, thân căn có thể xúc chạm. Ngũ căn tiếp xúc với cảnh giới ngũ trần bên ngoài, toàn là 

vật chất. Bên trong không có phân biệt, không có chấp trước, nên nó đã thành tựu. Trí thành 

tựu diệu nghiệp tự lợi lợi tha, nghiệp là gì? Tạo tác, cả năm loại này đều tạo tác: mắt đang 

xem, tai đang nghe, không bị cảnh giới bên ngoài ô nhiễm, không bị năm trần ô nhiễm, điều 

này thật tuyệt diệu! Thế nên diệu nghiệp thành tựu tự lợi lợi tha. 

862  Tập 450 



Ở sau nói, năm trí này tuy làm một thân nhưng đầy đủ đức trí, vì dẫn nhiếp chúng sanh. 

Đây chính là câu thứ hai của tứ đức trong Hoàn Nguyên Quán: “Oai nghi hữu tắc”. Chúng ta 

sống  trên thế  gian này, phải  đem  Phật  pháp biểu diễn  ra. Phật  pháp là gì?  Tự  tánh,  làm  ra, 

biểu diễn ra thể tướng đức dụng của tự tánh, thật sự lợi ích chúng sanh. 

Thánh  nhân  giáo  hóa  chúng  sanh,  đầu  tiên  chú  trọng  thân  giáo.  Không  làm  được  “oai 

nghi  hữu  tắc”, dù  quý  vị  nói  có  hay  đến  đâu  người  khác  cũng  không  tin. Nghe  thì  rất  hay, 

nhưng vẫn có nghi vấn đối với quý vị, bán tín bán nghi. Quý vị thật sự làm được, người ta sẽ 

không còn hoài nghi đối với quý vị, hoàn toàn tin tưởng. 

Cuối năm 2005, Thang Trì bắt đầu đào tạo thầy cô giáo. Ngày đầu tiên tôi nói chuyện với 

họ, khuyến khích mọi người. Kiểu dạy học này là đang làm thí nghiệm, thí nghiệm về truyền 

thống văn hóa đối với xã hội hiện tại, còn có ưu điểm và khởi tác dụng chăng? Nếu chúng tôi 

làm thí nghiệm thất bại, người trong xã hội sẽ sanh ra hiện tượng gì? Truyền thống văn hóa 

lạc hậu, không có ích, không làm được, nên hoàn toàn phủ định nó. 

Chúng tôi đã làm thí nghiệm thành công, đã làm ra thành tích, trong lòng mọi người đều 

hoan hỷ, sẽ tiếp nhận truyền thống văn hóa. Truyền thống văn hóa thật sự có thể giúp xã hội, 

có thể cứu thế giới này. Quý vị xem đây là mấu chốt, trách nhiệm này của chúng ta rất nặng, 

phải có sứ mệnh, phải có trách nhiệm. Thế nên tôi đã nói, chúng ta xem nền dạy học trong 

lịch sử, Khổng tử dạy học thành công, Đức Thế tôn dạy học thành công, vì sao? Cổ nhân có 

câu rất hay: “Làm trước nói sau”. Trước tiên họ thực hành tất cả những điều họ muốn nói, 

không làm được là không nói, làm được mới giám nói. Chẳng ai không tin, chẳng ai không 

phục, họ đã giáo dục thành công. 

Thế  nên  tôi  nói với  các thầy  cô  giáo  này,  Đệ  Tử  Quy  có  113 điều, nhất  định phải thực 

hành và phải làm được. Không phải đọc, không phải giảng cho người khác nghe, mà làm cho 

người khác noi theo. Cảm Ứng Thiên, Thập Thiện Nghiệp tất cả đều dung hợp trong Đệ Tử 

Quy. Một tức là ba, ba tức là một, đây là tinh túy của truyền thống văn hóa, là nền giáo dục 

phổ thế trong truyền thống văn hóa. Nền giáo dục này sinh ra hiệu quả, xã hội an định, thế 

giới hòa bình, công tác này quá vĩ đại. 

Tôi dành cho các thầy cô giáo thời gian bốn tháng, hy vọng quý vị làm được, họ thật sự 

không cô phụ kỳ vọng của chúng tôi, hai tháng đã làm được. Chúng tôi cảm ân, khâm phục 

một cách ngũ thể đầu địa, hai tháng thực hành được. Lúc đó họ hỏi tôi, bước tiếp theo nên 

làm gì? Tôi nói về quê đi biểu diễn từng nhà. Vào trong gia đình nông thôn, giống như chúng 

ta là con cái của họ. Trở về nhà chúng ta dùng thái độ như thế nào đối với cha mẹ, dùng hành 

động như thế nào đối với những công việc trong gia đình. Nên bước vào nhà họ cũng giống 

như trở về nhà vậy, ôn hòa với cha mẹ, chăm sóc người nhà, nhìn thấy việc nhà lập tức đi làm. 

Làm như vậy, cảm động gia đình nông thôn: thiên hạ còn có người tốt như vậy, đến giúp 

Tập 450  863 



chúng ta làm việc nhà. Làm như vậy ba tuần, nói với mọi người mở khóa trung tâm. Chúng ta 

giảng giải học tập truyền thống văn hóa, mọi người đều tự động đến. Thân giáo đặt ở đầu tiên! 

Trước đây vào năm Dân quốc, những đại học giả, những vị nỗi tiếng như Đào Hành Tri 

đã làm thí nghiệm, nhưng họ làm thất bại. Nguyên nhân thất bại là gì? Không trực tiếp vào 

các hộ dân, không làm cho người khác noi theo, điều này phải thực hành mới được. Không 

làm chỉ nói suông không được, người ta không tin. Chúng tôi biết kinh nghiệm thất bại của 

các bậc đại đức ngày xưa, và tiếp thu giáo huấn này, chúng tôi thay đổi phương pháp. 

Đối với thị trấn nhỏ này, mục tiêu của chúng tôi là tám vạn bốn ngàn người cư dân ở đây, 

nam nữ già trẻ, các nghành các nghề đều cùng học, sẽ có tinh thần. Quý vị nói tôi dạy trẻ con 

học, dạy các bạn nhỏ, người lớn không học, trẻ con thấy vậy, tinh thần học tập lập tức xuống 

thấp. Quý vị dạy học sinh học, mà thầy không làm được, học sinh sẽ không tin, tất cả  mọi 

người cùng làm. Mỗi người đều biết đây là thật, không phải giả, đã làm ra được thành tích 

như vậy, thật sự có hiệu quả. 

Tuy trung tâm phải giải tán, chúng tôi nghe lời, mệnh lệnh vừa ban lập tức giải tán. Bảo 

nghỉ dạy chúng tôi lập tức nghỉ, bảo giải tán lập tức giải tán, rất có ảnh hưởng. Không những 

chỉ ảnh hưởng ở trong nước, mà còn ảnh hưởng cả hải ngoại. Làm thành công điều này, là 

việc tốt! Dần dần khởi phát mọi người, muốn xã hội an định, muốn hóa giải những thiên tai 

trên địa cầu, chỉ có các bậc tổ tông. Nói như vậy cũng không phải chúng ta có trí tuệ này, 

chúng ta không có. Chúng ta nghe người ngoại quốc nói, chúng ta đạt được một chút khai thị, 

người ngoại quốc là ai? Tiến sĩ Thang Ân Tỷ người anh. Vào niên đại 70 ông đã nói: “Giải 

quyết vấn đề xã hội thế kỷ 21, cần học thuyết Khổng Mạnh và Phật pháp đại thừa”. Chúng ta 

được khai thị từ câu nói này, cố gắng tư duy, lãnh hội. Tự mình vẫn không có lòng tin làm thí 

nghiệm,  làm  thí  nghiệm  có  thể  thành  công  hay  không  cũng  không  nắm  chắc,  không  ngờ 

thành công ngoài dự định. 

Tôi  nói  với  các  thầy  cô  giáo,  chúng  ta  không  được  tự  cho  mình  có  công  lao. Chúng  ta 

không có đức hạnh này, không có công lao này, công lao của ai? Đức của tổ tông. Họ đều gật 

đầu: đức của tổ tông, Tam bảo gia trì. Có thành tựu tốt như vậy, dẫn dắt thế nhân quay đầu là 

bờ, nên đây chính là một thân đầy đủ trí đức, là vì dẫn nhiếp chúng sanh. Giúp chúng sanh ly 

khổ đắc lạc, giúp chúng sanh phá mê khai ngộ, không thể có chút gì vì bản thân. Có một chút 

vì mình là mê hoặc, đó là chướng ngại. Chướng ngại đức hạnh của quý vị, chướng ngại trí tuệ 

của quý vị, chướng ngại cảm ứng của quý vị đối với chư Phật Bồ Tát. Tự tư tự lợi chính là 

chướng ngại, nhất định phải biết điều này, nhất định không được có tâm riêng tư. 

Nếu quý vị hỏi tôi, tôi còn có hy vọng gì? Tôi nói với quý vị, tôi chỉ có một hy vọng, hy 

vọng gì? Hy vọng sớm ngày sanh về thế giới Cực Lạc. Tôi đối với các vị đồng tu thân cận 

hơn một chút, tôi đều nói với họ như vậy, thế gian này quá khổ! Chúng ta ở thế gian này một 

ngày, chúng ta toàn tâm toàn lực giúp đỡ những chúng sanh đau khổ thêm một ngày. Nhưng 

864  Tập 450 



tâm của chúng ta thật hy vọng lập tức ra đi, vì sao? Vì chúng ta chưa thành tựu viên mãn. Tôi 

biết chỉ có đến thế giới Cực lạc mới có thể thành tựu, còn ở bất kỳ thế giới nào khác đều có 

chướng duyên, thế giới Cực Lạc không có chướng duyên. Vì sao? Có đại hộ pháp_Phật A Di 

Đà, Phật A Di Đà là đại hộ pháp, được sự bảo hộ của ngài, bảo đảm chúng ta thành công 

ngay trong đời này. 

Nên lần này, sau khi tôi từ Nhật trở về, hạ quyết tâm tôi chỉ ở đây không đi nữa, đợi vãng 

sanh. Sống ngày nào thì cùng học tập với mọi người ngày đó, chúng ta học tập kinh điển đại 

thừa, học tập Kinh Vô Lượng Thọ. Các kinh điển khác thì sao? Các kinh điển khác còn người 

sau kế thừa, họ làm tiếp tục, tôi không làm nữa. 

Thiện  Đạo  đại  sư  nói  rất  hay:  “Tất  cả  pháp  thế  xuất  thế  gian,  đều  do  gặp  duyên  khác 

nhau”. Trước đây chúng tôi không ở nhất định, lang bạt khắp nơi, không có môi trường nào 

thích hợp. Có thể để tôi ở yên, không muốn đi nữa. Tôi đi nhiều nơi như vậy, mỗi nơi đều 

muốn lưu lại, không muốn đi tiếp, nhưng nhân duyên không thuần thục, đến lúc đó khiến tôi 

không đi không được, hết cách. Tôi thấy môi trường hiện nay, chắc không có ai đuổi tôi đi, 

như vậy tôi có thể ở cố định. Ở yên một nơi tinh tấn niệm Phật, cầu sanh Tịnh độ. Sức lực 

còn lại, giúp chư vị đồng tu, những người cùng tu niệm Phật, làm tăng thượng duyên cho mọi 

người. Chúng tôi toàn tâm toàn ý quan tâm mọi người, thành tựu cho mọi người, như vậy 

mới thật sự có thể làm được tục Phật tuệ mạng. Chánh pháp không thể đoạn trên tay chúng ta, 

đoạn trong tay chúng ta tội rất nặng. 

Tự  bổn  thể  sanh  ra  tứ  trí  tứ  Phật  của  tứ  phương.  Tứ  trí  chính  là  đại  viên  cảnh  trí, bình 

đẳng tánh trí, diệu quan sát trí, thành sở tác trí. Tứ Phật ở dưới có nói đến, ở trước chúng ta 

có đọc qua. Lúc này pháp giới thể tánh trí trú tại bổn vị, bổn vị là như như bất động, bổn vị ở 

đâu? Tồn tại mọi lúc mọi nơi. Đại Nhật Như Lai làm trung ương, đây là thể tánh, nó tượng 

trưng thể tánh của tự tánh. 

Do đại viên cảnh trí mà thành A Súc Như Lai của thế giới phương đông.  A Súc Như 

Lai, A Súc là tiếng phạn, dịch thành chữ hán nghĩa là bất động, như như bất động. Còn có 

một nghĩa nữa là vô nhuế, sân nhuế trong phiền não đã đoạn tận, không còn tâm sân nhuế. 

Chủ yếu là đức phát tâm bồ đề, quý vị xem chỉ có như như bất động, chỉ khi không có ý niệm 

sân nhuế, tâm bồ đề mới có thể phát khởi. Tâm là dao động, chưa xả bỏ được sân nhuế, tâm 

bồ đề không phát khởi được. Những thứ này chướng ngại tâm bồ đề của chúng ta. Tâm bồ đề 

là gì? Chư vị đồng học rất rõ ràng, chúng tôi đã nói suốt mấy mươi năm: Chân thành, thanh 

tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi. Quý vị thử nghĩ xem đúng chăng? Tâm trôi nổi chắc chắn 

không có tâm bồ đề? Một chút không như ý liền khởi lên chút sân nhuế, không có tâm bồ đề. 

Do bình đẳng tánh trí thành Bảo Sanh Như Lai của thế giới phương nam, chủ yếu là tu 

hành đức. Bảo là trân bảo, bảo là tài bảo. Trong Phật giáo đại thừa gọi là công đức pháp tài, 

không phải kim ngân châu báu, là công đức pháp tài, nó có thể phát pháp  thân của quý vị. 

Tập 450  865 



Thế gian không có tu hành, cuộc sống quý vị không dễ qua. Không có công đức pháp tài, quý 

vị tu hành không tốt được, nó tượng trưng ý này. 

Do  diệu  quan  sát  trí  thành  A  Di  Đà  Như  Lai  của  thế  giới  phương  tây,  chủ  yếu  là  đức 

thành bồ đề. Quý vị xem, A Súc Như Lai của thế giới phương đông chủ yếu là đức phát tâm, 

đức phát tâm bồ đề. Ở đây chủ yếu là đức thành tựu bồ đề. Tâm bồ đề phát từ phương đông, 

thành  tựu  từ  phương  tây,  như  mặt  trời  mọc  từ  phương  đông,  buổi  chiều  lặn  về  hướng  tây. 

Phương đông là nhân, phương tây là quả, quý vị thấy rất có ý nghĩa! 

Do thành sở tác trí thành Bất Không Thành Tựu Như Lai của thế giới phương bắc, chủ 

yếu là nhập niết bàn chi đức. Mùa đông là gì? Mùa thu thu hoạch, mùa đông cất, thu hoạch 

lớn! Bất Không Như Lai là thu hoạch lớn, thu hoạch lớn này là nhập đại niết bàn, chứng được 

quả đức cứu cánh viên mãn. 

Do năm trí này trở thành hai tướng thể lớn. Đại Nhật của pháp giới thể tánh trí làm lục 

đại, cũng gọi là thể đại. Tứ Phật của tứ phương sanh ra biệt đức, tức là tướng đại của tứ mạn. 

Mạn là mạn đà la, tướng đại của tứ mạn. Tức A Súc Như Lai của đại viên cảnh trí, làm thân 

đại mạn đà la. Nghĩa của Mạn đà la là tập hợp đạo tràng của tam thừa Phật Bồ Tát. Mạn đà la 

nó vốn có nghĩa là đạo tràng, tất cả chư Phật Bồ Tát nương vào điều này mà thành tựu, còn 

bao gồm tam thừa: Bồ Tát, Thanh văn, Duyên giác, đây là Thanh văn. 

Nói  với quý  vị, đây  chính là tam  tạng  12 bộ  kinh, Mạn  đà  la tượng  trưng  cho điều này. 

Nói với quý vị sâu hơn một chút, chính là thế giới Cực Lạc của Phật A Di Đà. Chỉ cần sanh 

đến thế giới Cực Lạc, quý vị xem phải chăng là cùng câu hội một chỗ với Chư Phật Bồ Tát. 

Phải chăng là cùng Thanh văn, Duyên giác, chư thiên, thiện nhân trong mười phương câu hội 

một chỗ? Đó gọi là đại mạn đà la. Nên chúng ta có thể nói là thân đại mạn đà la, chính là thế 

giới tây phương Cực Lạc. 

Bảo sanh của bình đẳng tánh trí còn gọi là tam muội, tam muội nghĩa là bình đẳng, chính 

là bình đẳng mạn đà la thân. Đa phần là chỉ thứ cầm trên tay Phật Bồ Tát, nó tượng trưng ý 

này. Thông thường nếu chúng ta quan sát tường tận, Bồ Tát Quán Âm cầm trên tay là dương 

chi và tịnh thủy. Bồ Tát Đại Thế Chí trên tay cầm cành hoa sen_Hoa Nghiêm Tam Thánh ở 

sau lưng chúng tôi đây. Bồ Tát Văn Thù cầm là như ý. Bồ Tát Phổ Hiền ở trên như ý, như ý 

hoặc  là  ở  trên  hoa  sen  là  một  bộ  Kinh  Hoa  Nghiêm,  đây  là  ý  nghĩa  biểu  pháp.  Đây  đều  là 

thuộc ý nghĩa của Mạn đà la. 

Di  Đà  của  diệu  quan  sát trí  là  pháp  mạn  đà  la  thân.  Pháp  là  gì?  Phương  pháp, chính  là 

phương pháp dạy hoc. Phương pháp dạy học có đồ họa, có tô- tem, có ngôn thuyết, ngôn ngữ, 

văn tự. Nghĩa lý của những loại này, đều là pháp mạn đà la thân. 

Phật A Di Đà ở thế giới tây phương Cực Lạc, ngày ngày thuyết pháp, giảng đường của 

ngài rất vĩ đại. Cây bồ đề bên ngoài giảng đường cao 400 vạn dặm, đó là ý nghĩa biểu pháp. 

866  Tập 450 



Mười phương thế giới thích hiếu học đa văn, căn tánh hàng chúng sanh này chiếm tuyệt đại 

đa số, hiện nay chúng ta gọi là phần tử tri thức. Phật A Di Đà chuyên môn tiếp dẫn hạng 

người này, vậy đến thế giới Cực lạc để làm gì? Học tập, ngày ngày nghe giảng cùng với Chư 

đại Bồ Tát, chư đại Bồ Tát là chuyên gia học giả, cùng nghiên cứu thảo luận với họ. Nên biết 

Phật A Di Đà thật sự là đại thí chủ, phước tuệ đều bố thí. Chúng ta đến thế giới Cực Lạc đều 

học được. 

Quý vị xem, trong bộ kinh này giới thiệu về ngài. Chúng ta biết, trong 15 kiếp trước, thân 

phận ngài là quốc vương_Thế Nhiêu Vương. Ngài gặp được Tự Tại Vương Phật, nghe Phật 

giảng kinh thuyết pháp và giác ngộ, từ bỏ vương vị xuất gia tu hành. Thế Tự Tại Vương Phật 

đặt tên cho ngài là Pháp Tạng, gọi là tỳ kheo Pháp Tạng_15 kiếp trước. 

Trong chú giải chúng ta thấy, lúc đó tỳ kheo Pháp Tạng là thân phận gì? Là thân phận đại 

Bồ Tát, ứng hóa đến thế gian này. Trong vô lượng kiếp quá khứ từng tích lũy công đức, thiện 

căn phước đức của ngài thâm sâu biết bao. Đối trước thầy mình, ngài phát ra 48 đại nguyện, 

48 nguyện này rất hy hữu! Dùng thời gian năm kiếp để tu hành. Nguyện đã phát, không thực 

hiện không được, phải làm được, mỗi nguyện đều phải thực hiện. Thế nên năm kiếp tu hành 

viên mãn, 48 nguyện mỗi nguyện đều viên mãn, tự nhiên chiêu cảm nên thế giới tây phương 

Cực  Lạc.  Vì  vậy  thế  giới  tây  phương  Cực  lạc  là  hóa  sanh,  không  có  ai  thiết  kế,  không  có 

người thi công, kiến tạo, không có. Tất cả đều do biến hóa ra, điều này quá hy hữu, như thần 

thoại vậy. 

Nhưng chúng ta quay đầu nhìn lại thế giới Ta Bà này, thấy chúng ta luân hồi trong lục 

đạo. Thiên đạo trong lục đạo, bên trên trời Đâu suất_Trời đâu suất là tầng thứ tư. Tầng thứ 

năm là Trời hóa lạc, Trời hóa lạc phước báo lớn. Họ tích lũy công đức nhiều, tu phước báo 

lớn.  Tất  cả  những  khí  cụ  họ  dùng,  ứng  niệm  liền  biến  hóa.  Muốn  áo,  áo  đã  mặc  trên  thân, 

muốn cung điện, cung điện ở ngay trước mắt. Không cần thiết kế, không cần thi công, đều là 

biến hóa ra. Người phước báo lớn trong lục đạo đều có thể biến hóa, huống gì là Phật A Di 

Đà! 

Chúng ta có thể nghĩ đến được, trong kiếp quá khứ của Phật A Di Đà, công đức tu hành 

tích lũy trong nhiều kiếp, sau khi phát nguyện lại thêm năm kiếp chuyên tu. Thế nên thế giới 

Cực Lạc thành tựu giống như tầng thứ năm Trời hóa lạc vậy, hoàn toàn tự nhiên. Chúng ta 

vãng  sanh  đến  thế  giới  Cực  Lạc  là  đẳng  cấp  nào?  Là  tầng  trời  thứ  sáu,  vì  sao?  Đi  hưởng 

phước. Phước báo Phật A Di Đà hiện thành, bảo chúng ta đến hưởng phước. Phước báu của 

tầng trời thứ  sáu lớn  nhất,  họ không  cần biến hóa, không  cần tự  mình biến  hóa. Họ khởi ý 

niệm muốn điều gì, tầng trời thứ năm biến hóa ra cúng dường họ. Chúng ta vãng sanh đến thế 

giới Cực Lạc, đồng nghĩa với nói, mọi nhu cầu ăn uống ở đi của chúng ta, đều là Phật A Di 

Đà biến hóa ra cho chúng ta. Chúng ta biến thành trời thứ sáu, Phật A Di Đà biến thành trời 

thứ năm, công đức này quả là vô lượng! Đồng nghĩa nói chúng ta là trẻ con, Phật A Di Đà là 

bảo mẫu. 

Tập 450  867 



Tầng trời thứ năm cúng dường tầng trời thứ sáu, đây là cúng dường vật chất. Phật A Di 

Đà  ngoài  việc  cung  cấp  vật  chất  ra,  còn  cho  pháp,  ngày  ngày  giảng  kinh  thuyết  pháp  cho 

chúng ta, không hề gián đoạn. Chúng ta có thể quay đầu lại để xem như vậy, sẽ không còn 

nghi ngờ gì đối với thế giới Cực Lạc, chúng ta tin ngài làm được, đồng thời làm tăng trưởng 

lòng tin của chúng ta. Ý niệm của chúng ta có thể thay đổi chúng ta, ý niệm đầu tiên có thể 

thay đổi thân thể chúng ta, khiến thân thể chúng ta được mạnh khỏe. 

Lòng  tin  kiên  định,  đó  chính  là  ngày  nay  y  học  nói:  “Năng  lực  miễn  dịch”.  Quý  vị  có 

năng lực miễn dịch vô cùng lớn mạnh, đó là gì? Lòng tin kiên định. Quý vị có tâm đại từ bi, 

tâm đại từ bi là giải độc, bất cứ độc bệnh nào vào quý vị tự nhiên liền hóa giải. Từ bi có thể 

giải độc, lòng tin có thể tránh độc bệnh một cách triệt để. Nơi quý vị ở, sơn hà đại địa ở đó 

rất kiên cố, không có thiên tai lớn, vì sao? Cảnh tùy tâm chuyển! Nếu quý vị không tin, hoài 

nghi, như vậy thì không còn cách nào khác, vậy thì hoàn toàn sụp đổ. 

Trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói:  “Lòng  tin  là  mẹ  của  mọi  công  đức”.  Trong  Đại  Trí  Độ 

Luận cũng nói: Pháp thế xuất thế gian đều kiến lập trên cơ sở của niềm tin, tương lai thành 

tựu được bao nhiều đều xem lòng tin của quý vị. Quý vị có niềm tin mấy phần, sẽ có mấy 

phần thành tựu. Có niềm tin viên mãn sẽ có thành tựu viên mãn, không thể không biết điều 

này. 

Bất không thành tựu của thành sở tác trí là yết ma mạn đà la thân. Yết ma là tiếng phạn, ở 

đây có ngoặc đơn, nghĩa là dịch thành “Tác nghiệp”. Nghĩa của tác nghiệp không dể hiểu, là 

gì? Nói như cách ngày nay là nghệ thuật hóa việc dạy học. Quý vị xem đem Phật Bồ Tát tạo 

thành tác phẩm nghệ thuật vô cùng đẹp: Nặn tượng, vẽ tượng, điêu khắc tượng, chính là dùng 

những nghệ thuật, bao gồm những kiến trúc tự viện trong nhà Phật, đều là nghệ thuật. Đi vào 

đạo tràng chính là nghệ thuật cung điện, tòa cung điện này cũng gọi là đại mạn đà la, vì nó 

bao la vạn tượng. 

Lý trí không phải hai, nên ngũ trí ngũ Phật này tức là thai tạng giới, địa thủy hỏa phong 

không là ngũ đại. Thai tạng ở trước có giải thích, đây là một cách ví dụ, con người ở trong 

bào thai, hài nhi ở trong bào thai, chưa ra đời, bào thai bảo hộ chúng. Nên bào thai có nghĩa 

là bảo hộ, có nghĩa là ẩn tàng, chúng vẫn chưa ra đời. Chúng là bảo, mọi thứ đều đầy đủ, tự 

nhiên hình thành, một người cũng không có ai thiết kế, cũng không có ai đi vẽ, tự nhiên biến 

hiện ra. Từ một tế bào phân tích ra, dần dần trưởng thành lục phủ ngũ tạng. Bên ngoài ngũ 

quan đoan trang, chúng tự nhiên sanh thành, thế giới Cực Lạc cũng tự nhiên như vậy. 

Thế nên ở đây nói hiện tượng vật chất, ở sau nói với chúng ta, ông nói: Ở đây có thông 

môn và biệt môn, ngày nay nương vào biệt môn. Biệt môn là giải thích từng thứ một rất rỏ 

ràng,  nếu  lấy  thông  môn  thì  ngũ  trí  trực  tiếp  gọi  ngũ  trí.  Ngũ  Như  Lai  chính  là  nói  ngũ 

Phật_Ngũ trí ngũ Phật. 

868  Tập 450 



Trong Giáo Quán Đại Cương Viết đưa ra lời của pháp sư Từ Giác: “Chân ngôn thiên thai 

lập ngũ trí giả, pháp giới thể tánh trí duyên trung đạo giá chiếu cảnh”. Vốn Pháp tướng tông 

chỉ nói tứ trí, chuyển bát thức thành tứ trí. Thiên thai tông thêm một cái gọi là ngũ trí. 

Ở trước chúng ta đọc pháp giới thể tánh trí, thêm vào một cái, nên biến thành ngũ trí ngũ 

Phật.  Nghĩa  của  ngũ  trí  ngũ  Phật,  chúng  ta  chỉ  giới  thiệu  đến  đây.  Tiếp  theo  kinh  văn  bên 

dưới. 

Cũng tượng trưng  mười  ba  la  mật, có  thể  diệt trừ  mười  loại phiền não, thành tựu  mười 

loại chân như, chứng lên thập địa. Thập ba la mật chính là thập độ. Ba la mật là tiếng phạn, 

dịch sang chữ Hán có nghĩa là độ. Trên phụ đề viết tiếng phạn là ba la mật, tiếng hán là đáo 

bỉ ngạn, đây có nghĩa là độ. Giống như chúng ta đi du lịch phải thông qua thủy đạo này, con 

sông này, chúng ta phải dùng thuyền đi từ bờ bên này qua đến bờ bên kia, phải dùng thuyền 

làm công cụ giao thông, đây gọi là độ. 

Thập độ mỗi độ có tam hành, điều này trong Tam Tạng Pháp Số, là trích dẫn trong Thành 

Duy Thức Luận. Chúng ta đặc biệt giới thiệu đoạn này, cũng là môn quan trọng trong việc 

học tập của chúng ta. 

Thập độ này, mỗi thứ có ba loại hành môn thù thắng. Bồ Tát tu hành pháp này tức có thể 

tự lợi lợi tha, độ tất cả chúng sanh xa rời bờ sanh tử, ra khỏi dòng sông phiền não, đến bờ niết 

bàn bên kia, cùng chứng vô thượng bồ đề, chính là ý này. 

Thứ nhất là bố thí, bố thí có ba loại. “Thí độ tam hành”, thí độ này có ba loại. 

Thứ nhất, tài thí: Lấy tất cả tài vật mình có bố thí cho người khác, khiến họ an lạc, đây 

gọi là bố thí tài. Trong tài bố thí có nội tài và ngoại tài. Ngoại tài là vật ngoài thân như kim 

tiền,  tài  bảo,  vật  phẩm,  người  khác  thiếu  đều  có  thể  cúng  dường  cho  họ.  Bố  thí  và  cúng 

dường cùng một nghĩa, cúng dường tâm cung kính hơn, phước sẽ lớn hơn. Bố thí tâm không 

cung kính như vậy, như vậy phước sẽ nhỏ. Thế nên chúng ta hiểu được đạo lý này, muốn bố 

thí cho bất cứ ai đều phải dùng tâm cúng dường, vì phước báo lớn. 

Làm một việc như nhau, tại sao không tu phước báo lớn mà tu phước báo nhỏ? Đối với 

người nhỏ hơn cũng cúng dường, dùng tâm bình đẳng mới có thể tu phước lớn được. Đối với 

người nhỏ hơn chúng ta cũng cúng dường, là chúng ta khiêm tốn. Khiêm tốn là tánh đức, 

không hề có  chút tập khí ngạo mạn, thường nghĩ đến điều gì? Họ là chư Phật, tất cả chúng 

sanh vốn là Phật, họ vốn là Phật: tôi cúng dường Phật. Tự tánh của họ là Phật, tương lại họ sẽ 

thành Phật. Tôi cúng dường tự tánh Phật, tôi cúng dường Phật tương lai, như vậy là đúng. 

Hết giờ rồi, đoạn này bài học sau chúng ta tiếp tục. 



Tập 450  869 



 

 

 

 

 

 

Tập 478 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ:  Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian:04.07.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải, trang 602, hàng thứ nhất, bắt đầu xem từ câu thứ hai. 

“Diệc biểu thập ba la mật, năng tồi thập chủng phiền não, thành tựu thập chủng chân như, 

tiện chứng thập địa”. 

Thập ba la mật chính là thập độ. Chúng ta học mười độ, mỗi loại có ba hành môn, mỗi độ 

đều đưa ra ba nội dung tu học chủ yếu. Bây giờ chúng ta xem điều thứ nhất, thí độ có ba loại. 

Thí độ này có ba loại, chính là bố thí, bố thí có ba loại. 

Thứ  nhất:  tài  bố  thí.  Lấy  tất  cả  tài  vật  của  mình  đem  cho  người  khác,  khiến  họ  an  lạc. 

Thật ra ý nghĩa trong này vô cùng thâm sâu. 

Khi tôi mới học Phật, người dẫn dắt tôi là Chương Gia đại sư, tôi đến thỉnh giáo đại sư: 

Thầy  Phương  Đông Mỹgiới thiệu  Phật pháp  cho  con, con  biết  Phật pháp là đại học  vấn, là 

đỉnh cao nhất của triết học thế giới. Con xin hỏi đại sư, trong nhà Phật có phương pháp gì 

khiến chúng ta nhanh chóng nhập vào cảnh giới đó chăng? Lần đầu tiên tôi gặp người xuất 

gia, và đặt ra vấn đề như thế. Đại sư nghe xong nhìn tôi, tôi cũng nhìn ngài đợi ngài khai thị. 

Ai ngờ hai chúng tôi nhìn nhau suốt hơn nửa tiếng đồng hồ, thời gian dài như vậy nhưng tôi 

vẫn nhẫn nại đợi. Đại sư giống như nhập định vậy, nhưng mắt mở to. Sau nửa tiếng, đại sư 

mở miệng nói một chữ: Có! Chữ có này khiến tinh thần tôi lập tức phấn chấn lên. Có, khiến 

870  Tập 450 



tôi dỏng tai tiếp tục lắng lòng nghe, rốt cuộc đại sư không nói gì, lại trầm mặc khoảng năm 

sáu phút. Ngài nói với tôi sáu chữ, đại sư nói chuyện rất chậm, nói từng chữ từng chữ một: 


Nhìn phải thấu, buông phải được_Tôi nói hơi nhanh, ngài nói từng chữ từng chữ: Nhìn phải 

thấu, nói từng chữ một như vậy. 

Tôi  nghe  xong  hình  như  hiểu  lại  hình  như  không  hiểu  rồi.  Ngài  không  dùng  thuật  ngữ 

Phật học trả lời tôi, mà dùng cách người mới học Phật như tôi lý giải được, dùng ngôn ngữ 

này để nói. Tôi thỉnh giáo đại sư rằng: Nên hạ thủ từ đâu? Đại sư nói: Từ bố thí, bố thí là gì? 

Bố thí là buông bỏ. Phải bắt đầu từ đó, anh buông bỏ được mới có thể nhìn thấu. Buông bỏ là 

công phu, nhìn thấu là trí tuệ, nhìn thấu lại giúp anh càng có thể buông bỏ. Vì vậy đại sư dạy 

tôi: Phật pháp từ sơ phát tâm đến Như Lai địa, chính là nhìn thấu giúp buông bỏ, buông bỏ 

giúp nhìn thấu, nhìn thấu lại giúp buông bỏ. Hai phương pháp này hổ tương thành tựu, từ sơ 

phát tâm đến Như Lai địa. Lúc đó tôi không hiểu lắm, sau này dần dần học Phật hiểu thêm về 

kinh điển, quả thật rất hay. 

Trong  danh  từ  Phật  học,  nhìn  thấu  là  “quán”,  buông  bỏ  là  “chỉ”,  “chỉ  quán”  đều  dùng. 

Nếu không thật  sự nhìn thấu  sẽ  không buông bỏ, đích thực  nhìn  thấu  một  phần  mới  có thể 

buông bỏ một phần, nhìn thấu hai phần liền buông bỏ được hai phần. 

Đại sư nói rõ cho tôi về ba loại bố thí này, vì lúc tôi còn trẻ tôi tin rằng Chương Gia đại 

sư  biết  xem  tướng. Năm  gặp đại  sư tôi 26 tuổi,  là  năm  đầu tiên học  Phật.  Đại sư  65 tuổi, 

thuộc hàng tổ phụ. Số mạng tôi không có tiền tài, hay nói cách khác là nghèo khó suốt đời. 

Không những bần cùng, mà còn không có địa vị xã hội.      Không có địa vị gọi là tiện, mạng 

này là bần tiện, mà còn bần tiện đến cùng cực. Đó là số mạng gì? Số mạng phải đi ăn xin. 

Điều này tôi cũng biết sơ sơ, nhưng đại sư lại nói rất rõ ràng. Có thể bổ khuyết chăng? Có thể, 

đại sư nói với tôi. Tôi không hỏi, mà đại sư nói với tôi, có thể thay đổi vận mệnh. Về sau tôi 

đọc Liễu Phàm Tứ Huấn liền hoát nhiên đại ngộ. Số mạng do đâu mà có? Tu ở đời trước, 

không phải ở đời này. 

Nếu đời trước tu tài bố thí, số mạng trong đời này của quý vị có kho tiền, trong kho có 

tiền tài. Nếu bố thí nhiều, của trong kho càng nhiều, quý vị ở thế gian này rất giàu có, chính 

là như vậy. Thế nên điều này không phải ông trời chủ định cho chúng ta, hậu đãi người này 

bạc đãi người kia, không phải như vậy, hoàn toàn là tự làm tự chịu. Bất luận dùng phương 

pháp nào đạt được tiền tài, số mạng không có chắc chắn không giữ được, những thứ chúng ta 

đạt được liền mất đi. 

Số  mạng  có, dùng thủ đoạn  không chính đáng  đoạt được, đây  gọi là tạo tội nghiệp, đạt 

được bao nhiêu? Nó giảm bớt trong vận mệnh của chúng ta. Ví dụ số mạng quý vị có tài phú 

một ức, chúng ta dùng cách nói này để ví dụ: Quý vị dùng thủ đoạn bất chính đạt được tài 

phú, nhiều nhất chỉ đạt được 5000 vạn, còn 5000 vạn khác thì sao? Tổn thất, quý vị tạo tội 

nên đã tổn thất. Nếu quý vị an phận giữ mình, thì tài phú này nhất định có thể đạt được một 

Tập 450  871 



ức, nếu quý vị có thể làm việc tốt. Chính mình có tiền tài, có thể bố thí cho người bần cùng, 

giúp người khác, có thể tiền tài trong số mạng quý vị là một ức sẽ biến thành hai ức. Trong 

đây có cộng trừ nhân chia, nó linh hoạt chứ không phải cứng ngắc, chúng ta mới hiểu được 

đạo lý chính là như vậy. 

Bố thí pháp được thông minh trí tuệ, trong quá khứ tôi có một chút pháp bố thí, nên hiểu 

rõ lý lẽ, dễ dạy. 

Bố thí vô úy được mạnh khỏe trường thọ, thế nên quý vị thấy người thế gian đều muốn 

phước báo này. Muốn giàu có, muốn thông minh trí tuệ, muốn mạnh khỏe trường thọ, nhưng 

không hiểu được phương pháp tu học, nên chịu thiệt rất lớn. 

Trong đời quá khứ tu được rất nhiều, đời này đạt được có thể chưa được một nửa, vì sao? 

Ý niệm sai lầm, thủ đoạn sai lầm, khởi tâm động niệm là tổn người lợi mình. Tham không 

biết  chán  lại  thêm  keo  kiệt,  như  vậy  phiền  phức  sẽ  rất  lớn,  nên  đây  là  tạo  nghiệp.  Không 

những giảm bớt tài sản trong số mạng, mà quả báo trong tương lai không tốt. Thế nên lúc đó, 

đại sư đem những đạo lý này giảng giải cho tôi, tôi đã minh bạch. Đại sư khuyến khích tôi tu 

cả ba loại loại bố thí: Tài thí, pháp thí, vô úy thí. 

Tôi tu như thế nào? Không có tiền, cuộc sống thật sự rất thanh bần, là một công viên chức 

nhỏ. Tiền lương mỗi tháng chỉ có thể duy trì được đời sống cho mình. Đại sư hỏi tôi, một hào 

cũng không có ư? Tôi nói, một hào thì được. Một đồng có chăng? Một đồng cũng được. Đại 

sư nói, vậy anh bắt đầu bố thí từ một hào, một đồng này. Phải thường để tâm nguyện bố thí 

này trong lòng, đừng để mất đi, tôi liền y giáo phụng hành! 

Lúc đó tôi bắt đầu đến chùa, thường đến chùa Thiện Đạo và Liên Xã Hoa Nghiêm ở Đài 

Bắc để làm công quả, đến Liên Xã Hoa Nghiêm làm công quả. Chùa Thiện Đạo có thư viện 

Thái Hư Đại sư, tôi ở đây đọc kinh viết kinh, làm công việc này. Trong chùa có in ấn kinh, có 

danh sách cúng dường in kinh, mọi người đóng góp người một ít, bao nhiêu tùy hỷ. Chúng 

tôi viết năm hào hay một đồng đều được, đều nhận hết, như vậy là sao? Trong công việc này 

có bố thí tài, lại có bố thí pháp, bởi vì chúng ta in ấn là Kinh sách, còn có phóng sanh. Phóng 

sanh  cũng thường  có  người,  chúng  ta  phóng sanh  tập thể  mọi  người  cùng nhau đóng góp, 

chúng tôi cũng bỏ ra một đồng năm hào. Bắt đầu từ đó, làm rất hoan hỷ. 

Quả nhiên không sai, ba năm sau thu nhập ngày càng tốt hơn. Liền bố thí nhiều hơn một 

chút, nhiều cũng rất có hạn, nên phải làm nhiều lần, tôi đã làm suốt 60 năm. Sau mười năm 

tôi  xuất  gia,  nên  việc  cúng  dường  cũng  nhiều  hơn.  Về  việc  cúng  dường  tôi  học  đại  sư  Ấn 

Quang, đại sư đối với những vật tứ chúng cúng dường, toàn bộ đều dùng in kinh, tất cả đều 

làm pháp cúng dường. Pháp bố thí giúp người khai trí tuệ, nhưng khi gặp địa phương có thiên 

tai, đại sư Ấn Quang cũng làm công tác cứu tế. Tiền từ đâu? Rút ít tiền từ trong khoản in kinh 

để cứu nạn, cách làm này chúng ta thấy được trong Văn Sao, tôi đã học được điều này. 

872  Tập 450 



Còn đối với việc bố thí vô úy, tôi tặng thuốc cho bệnh viện, lúc đó bệnh viện không tệ, 

bác sĩ đều là bác sĩ tốt. Có những người bệnh nghèo không có tiền mua thuốc, chúng tôi mỗi 

tháng cung cấp cho bệnh viện một ít tiền. Nói với họ tiền này để giúp tiền thuốc cho người 

nghèo, việc này mãi đến bây giờ vẫn không gián đoạn. 

Tôi ở Úc Châu, hiện nay vẫn là thân phận ở Úc Châu. Tôi ở trong thành nhỏ Đồ Văn Ba, 

có một bệnh viện công lập, và một trung tâm an ninh của Cơ đốc giáo. Mỗi tháng tôi ủng hộ 

cho  họ  mươi  ngàn  tiền  Úc,  ủng  hộ  bệnh  viện  mười  ngàn,  ủng  hộ  trung  tâm  an  ninh  mười 

ngàn, mỗi năm 240 ngàn đô Úc, đây là gì? Đây thuộc về bố thí vô úy. 

Ấn tống kinh luận và sách hay với khối lượng lớn, mỗi năm có thể lên đến một ngàn vạn, 

đều là tiền Úc, tất cả tiền cúng dường tôi đều dùng làm việc này. Bây giờ tuổi tác đã lớn, tôi 

khuyên mọi người đừng cúng dường tiền cho tôi, tôi không muốn làm nữa, làm suốt một đời 

quả thật làm cũng không ít. Quý vị hỏi tôi, tất cả làm hết bao nhiêu tiền? Tôi không biết, chắc 

chắn trên một ức, nhất định, 60 năm tích lũy lại. 

10 năm gần đây tôi có một chữ số, khoảng trên  một ức. Trước đây không nhớ, 50 năm 

trước không thống kê, tất cả tiền bạc đều dùng hết vào việc này. Tài phú là phước báo, tiền 

tài chi ra vận dụng như thế nào là trí tuệ. Quý vị có trí tuệ, quý vị đang tu phước, không có trí 

tuệ là đang tạo nghiệp. Nếu làm những việc như ăn uống bài bạc, đó là tạo nghiệp, quả báo 

trong tam đồ, trí tuệ thật đáng quý! 

Nếu  không  có trí  tuệ, thập  độ  này_ngũ độ trước là  phước  báo nhân thiên. Nếu  trái với 

luân lý đạo đức thì sao? Phước báo của ba đường ác. Ba đường ác mà cũng có phước báo ư? 

Có. 

Quý  vị  thấy,  súc  sanh  đạo_quanh  khu  vực  tôi  ở,  người  ta  nuôi  thú  cưng  rất  nhiều,  súc 

sanh đạo quả thật rất có phước báo! Phước báo của ngạ quỷ và địa ngục là gì? Họ chịu tội 

nhẹ  một  chút,  tất  cả  đều  có.  Nếu  tương  ưng  với  đạo  đức  luân  lý,  phước  báo  của  họ  là  ba 

đường lành, hưởng phước báo nhân thiên. Nghiệp nhân quả báo không sai chút nào, không 

thể không biết điều này. Nhưng người không biết rất nhiều, người biết lại rất ít. 

Tu theo ba phương pháp này, đây là trong kinh đức Phật dạy, rất linh nghiệm! Tôi đã dạy 

qua rất nhiều người, họ đều làm theo phương pháp này, đích thực sinh hoạt vật chất trong gia 

đình hoàn toàn thay đổi. Vì vậy số mạng không có cũng đừng sợ, quý vị chịu bố thí nó sẽ có 

thật, càng thí càng nhiều. Có thể hợp với Liễu Phàm Tứ Huấn để xem. 

Ông Liễu Phàm được thiền sư Vân Cốc giúp ông cải tạo vận mệnh, quả thật linh nghiệm, 

cả nhà vui vẻ làm điều này không biết mệt. Hậu nhân của ông Liễu Phàm có liên lạc với tôi, 

đáng tiếc tôi không có thời gian để đến thăm hỏi họ, chỉ điện thoại và liên lạc thư từ qua lại. 

Quả thật hiếm có, một gia đình tích thiện! 

Tập 450  873 



Thí, tài bố thí có nội tài và ngoại tài. Quả báo của nội tài càng thù thắng, nội tài là gì? 

Ngoại tài là tài vật, vật bên ngoài thân, nội tài là thân thể, làm công quả. Lúc đó tôi đã học 

Phật,  chủ  nhật  ngày  nghỉ  thường  đến  chùa  làm  công  quả,  đây  thuộc  về  bố  thí  nội  tài.  Nên 

trong tài bố thí, tu phước không nhất định phải có tiền tài, không có tiền tài thì làm công quả. 

Có công việc để tôi làm, tôi sẽ cố gắng làm, tận tâm tận lực giúp người khác, thường ôm ấp 

hoài bảo này. Không chiếm lợi ích của người khác, toàn tâm toàn lực phục vụ người khác, 

giúp người khác, thành tựu người khác. Đây là tâm bố thí, tâm này rất tốt, không có sức mà 

có tâm này cũng đáng quý, công đức này rất khả quan. 

Thứ hai là pháp bố thí, đem Phật pháp diễn thuyết cho tất cả chúng sanh, khiến họ khai 

ngộ. Đây là trực tiếp, người xuất gia nhất định phải làm_Người xuất gia thì Đức Thế Tôn là 

điển hình tốt nhất, ngài hành viên mãn cả ba loại bố thí. Quý vị xem, ngài bố thí tài, ngài bố 

thí tài là nội tài, ngài dùng trí tuệ để bố thí, dùng thể lực lao lực để bố thí. Giảng kinh cần tinh 

thần, cần thể lực, giải quyết vấn đề cho tất cả chúng sanh đau khổ. Đưa ra phương pháp để 

mở đường hướng dẫn họ tu tập. Đây đều thuộc về pháp bố thí, trong pháp bố thí có tài bố thí. 

Có chúng sanh bần cùng, khốn khổ, tật bệnh, Phật biết được đều đến an ủi họ, hướng dẫn họ. 

Những thiên tai bệnh khổ này từ đâu mà có? Đến từ tâm hành bất thiện. Khuyên những 

người này cải tà quy chánh, đoạn ác tu thiện, đoan chánh tâm niệm, khuyết điểm thân tâm 

xưa nay sẽ không còn. Trong kinh điển tiểu thừa rất nhiều, thấy Thế Tôn làm cách này để 

giúp xã hội này hóa giải những phân tranh, hóa giải thiên tai, ly khổ đắc lạc. Đức Phật ngày 

ngày làm ba điều này. 

Chúng ta có thể nói, đức Phật trú thế 80 năm, giảng kinh thuyết pháp 49 năm, ngài giảng 

những gì? Chính là ba loại bố thí này, ngài làm mỗi ngày và dạy người khác làm. Giảng kinh, 

người xuất gia đương nhiên phải giảng kinh, vì sao? Vì đây là Phật sự. Sự nghiệp của Đức 

Thế Tôn gọi là Phật sự, gọi tắt là Phật sự. Phật sự của Đức Thế Tôn là gì? Giảng kinh dạy 

học, bắt đầu từ 30 tuổi đến 79 tuổi viên tịch, không có ngày nào nghỉ, ngày ngày đều dạy. 

Cuối cùng ngài niết bàn, vẫn dạy hàng đệ tử_đây là tôn giả A Nan đưa ra vấn đề thỉnh giáo 

ngài: “Đức Phật tại thế chúng con lấy ngài làm thầy, theo ngài học tập. Vậy sau khi ngài niết 

bàn, chúng con theo ai học tập?” Di ngôn sau cùng của Phật chính là trả lời câu hỏi này, ngài 

nói: “Lấy giới làm thầy, lấy khổ làm thầy”. Ngài nói hai câu này rồi vào niết bàn. 

Con người có thể trì giới, có thể chịu khổ, thì không khác gì khi Phật còn tại thế. Ngài 

suốt  đời  thị  hiện,  làm  gương  cho  chúng  ta  chính  là  trì  giới,  chịu  khổ.  Không  thể  trì  giới, 

không chịu khổ được, đây không phải là đệ tử Phật. Bất luận là tại gia hay xuất gia, đều có 

thể làm đệ tử của Đức Như Lai, chỉ cần chúng ta tuân thủ hai câu nói này. 

Ngày nay Phật pháp suy yếu, suy đồi đến cực điểm, vì sao vậy? Vì mọi người vứt bỏ giáo 

huấn  của  Đức  Thế  Tôn, không thể trì giới, không  chịu khổ  được, đến  những  giới  điều làm 

người cơ bản đều không tuân thủ. 

874  Tập 450 



Ngày  xưa,  tại  gia  học  Phật  hành  trì  Thập  thiện  nghiệp  rất  tốt,  thượng  phẩm  thập  thiện. 

Xuất gia học  Phật, không những  hoàn toàn hành trì được luật Sa  Di, đến  Tỳ  Kheo,  Bồ  Tát 

giới đều có thể tuân thủ. Bồ Tát tám vạn tế hạnh, Tỳ kheo tiểu thừa 3000 oai nghi, hiện nay 

không thấy nữa. 

Ngay trong đời của tôi, trong thời đại này, pháp sư giảng kinh tôi đã gặp, nhưng không có 

pháp sư giảng giới luật, vì sao không có? Vì người ta nghe đến giới luật liền quay đầu bỏ đi. 

Điều này không được làm, điều kia cũng không được làm, như này phạm tội, như kia cũng 

phạm tôi, thôi vậy, không học nữa. 

Vì sao các pháp sư trước đây giảng giới luật, người ta nghe xong khâm phục học theo? 

Bản thân pháp sư đó làm được. Ngày nay chính bản thân pháp sư cũng ngại nói về giới luật, 

vì sao? Vì không thực hành, giảng về giới luật đồng nghĩa như chính mình mắng mình, nên 

mọi người không còn đụng đến giới luật. Kết quả thì sao? Kết quả rất bi thảm. Sau khi chết 

cũng gọi  là vãng sanh,  trên  thực  tế  cũng vãng sanh  thật,  nhưng  không  biết  vãng sanh vào 

đường nào. Không phải Phật đạo, không phải Bồ Tát đạo. Trong lục đạo, tuyệt đại đa số là 

đường súc sanh, đường ngạ quỹ, đường địa ngục, đều đi vào đó. Chúng ta cần nghiên cứu 

những nguyên nhân này, vì sao lại biến thành như vậy? Có quan hệ rất lớn đến nếp sống xã 

hội, nếp sống xã hội ngày càng đi xuống. 

Trên mặt cơ bản, con người đã vứt bỏ luân lý, đạo đức, nhân quả, nói những thứ này là 

phong kiến, là mê tín, nên không cần nữa. Chúng ta học Phật, bất luận là tại gia hay xuất gia, 

cũng  bị  ảnh  hưởng  nếp  sống  này,  không  coi  trọng  giới  luật.  Nhưng  như  vậy  không  được, 

không có giới luật là không có gốc, trong Phật pháp chắc chắn không thể thành tựu. Học Phật 

không  giữ  giới  luật,  đó  là  học  giả,  phần  tử  tri  thức.  Những  gì  họ  học  được  là  thường  thức 

Phật học, hoặc là tri thức thức Phật học, tri thức về kinh điển, không phải trí tuệ. Tam học 

giới định tuệ đối với họ mà nói là không hề đụng tới, làm sao họ thành tựu được? Điểm này 

chúng ta không thể không biết. 

Thế nên những năm gần đây, chúng ta cực lực đề xướng Đệ Tử Quy, Cảm Ứng Thiên, 

Thập Thiện Nghiệp, ba gốc rễ của truyền thống văn hóa. Không có ba gốc rễ này, vào thời 

xưa không thể coi là người Trung quốc. Người Trung quốc là sao? Đầy đủ ba gốc rễ này là 

tiêu chuẩn của người Trung quốc. 

Đệ Tử Quy là của Nho giáo, Cảm Ứng Thiên là của Đạo giáo, Thập Thiện Nghiệp là Phật 

giáo.  Có  người  hỏi, chúng  ta  học  Phật,  vì  sao phải học  Nho và  Đạo?  Đây  là  họ  ấu  trĩ, họ 

không  hiểu  về  truyền  thống  văn  hóa.  Truyền  thống  văn  hóa  Trung  quốc  là  do  ba  nhà  Nho 

Thích Đạo cấu thành, như cái đĩnh ba chân thiếu một cũng không được. 

Thời cổ đại, không có danh từ Tôn giáo này, chỉ gọi là ba nhà: Nho gia, Đạo gia, Phật gia. 

Hoặc gọi là tam giáo: Nho giáo, Đạo giáo, Phật giáo, nghĩa của chữ giáo này không phải là 

Tập 450  875 



Tôn giáo. Danh từ Tôn giáo này là truyền từ Nhật bản đến Trung quốc, rất trễ, truyền đến vào 

thời nhà Thanh. Trong nhà Phật gọi Tông giáo, nó có ý nghĩa của nó, tông chuyên chỉ cho 

Thiền  tông. Phật  giáo  có  10  tông  phái, ngoài  Thiền tông  ra, chín  tông  phái  đều  gọi  là  giáo 

môn, nên gọi là tông môn giáo môn. 

Trong sách cổ nhìn thấy Tông giáo chính là ý này, nhất định phải hiểu. Tông môn giáo 

môn,  hai  phái  khác  nhau,  vì  sao?  Vì  phương  pháp  dạy  học  không  giống  nhau.  Giáo  môn 

giống như các trường học phổ thông, từ từ nâng cao lên, như đi học vậy: Tiểu học, trung học, 

đại học, thạc sĩ, tuần tự đi lên. 

Tông môn không phải như vậy, tông môn không có giai cấp, đó là lớp học gì? Lớp thiên 

tài.  Không  học  tiểu  học,  trung  học, đại  học, họ  trực  tiếp  học  lên  thạc  sĩ, không  phải  người 

thường có thể tu được. Nên tuyệt đại đa số đều đi con đường của giáo môn, giáo môn có chín 

Tông phái. 

Sau  khi  Phật  giáo  truyền  đến  Trung  quốc,  đối  với  học  thuật  Trung  quốc,  tức  đối  với 

truyền thống văn hóa có ảnh hưởng rất lớn. Quả thật giống như Thang Ân Tỷ người Anh nói: 

Tâm lượng của cổ nhân rất lớn, có thể bao dung văn hóa dị tộc, là chỉ cho Phật giáo, nó có 

thể bao dung. Phật giáo làm phong phú văn hóa bản địa, hai bên hổ tương nhau để thành tựu. 

Đem giáo nghĩa của Phật giáo để giải thích kinh điển Nho giáo, thật sự có thể nói là: “cực 

cao minh nhi đạo trung dung”. Khiến kinh điển Nho gia, nâng cao lên gần bằng  kinh Phật. 

Nhà Phật nói: “viên nhân thuyết pháp, vô pháp bất viên mãn‟. Nếu gặp được người minh 

tâm kiến tánh, nghe họ giảng về Tứ Thư, họ giảng chẳng khác nào giảng Kinh Hoa Nghiêm, 

đây là thật không phải giả. Có thể nâng cao cảnh giới trong Tứ Thư lên ngang bằng với Kinh 

Hoa Nghiêm, một ngộ tất cả đều ngộ. 

Ở  Trung quốc, đặc biệt là sau thời kỳ giữa nhà Đường, Nho Thích Đạo hầu như không 

thể  phân khai, vì  sao?  Vì  mọi  người  đều học. Người  học  Phật  họ  học  Nho  học  Đạo, người 

học Đạo cũng học Phật học Nho, người học Nho họ cũng học Phật học Đạo, đều học hết. Bên 

ngoài có Nho Thích Đạo, trên thực tế đã dung hợp thành nhất thể, đây là vào thời cổ đại. 

Trong tam giáo, chỉ có Nho giáo là tể tướng quản lý. Phật và Đạo, hai nền giáo dục này là 

hoàng đế nắm giữ, ông ta quản lý. Thế nên đạo tràng, nơi dạy học của nhà Phật gọi là Tự. 

Không như Nho gia, Nho gia gọi là thư viện, quý vị nhìn thấy thư viện là của Nho gia. Tự là 

gì? Quý vị có thể nhìn thấy, thuộc về đế vương, đơn vị làm việc bên dưới kế đế vương, chín 

tự trực tiếp quy về hoàng đế quản lý. 

Nếu quý vị có cơ hội đến Bắc Kinh tham quan Cố Cung, trong Cố Cung có cửu tự. Trước 

cửa  có  chiêu  bài:  Cơ  quan  làm  việc,  cơ  quan  làm  việc  bên  dưới  tể  tướng  gọi  là  bộ.  Thủ 

trưởng, hiện nay chúng ta gọi là bộ trưởng, ngày xưa gọi là thượng thư, thượng thư chính là 

876  Tập 450 



bộ trưởng. Thị lang ngày nay gọi là thứ trưởng, tả hữu thị lang, hiện nay gọi là thứ trưởng 

chánh vụ, thứ trưởng thường vụ. 

“Tự” do hoàng đế trực tiếp quản, thủ trưởng của tự gọi là khanh, thế nên hoàng đế có tam 

công  cửu  khanh.  Tam  công  là  thầy,  cố  vấn  của  hoàng  đế,  hoàng  đế  có  việc  không  thể  giải 

quyết, đến thỉnh giáo họ. Cửu khanh, về sau khi Phật giáo truyền đến lại thêm vào Phật tự, vì 

thế hoàng  đế quản  lý  thập  tự, nên  nó  là một  cơ  cấu  giáo  dục  hành  chính. Vì  hoàng  đế  chủ 

quản, nhân dân  Trung  quốc  rất tôn kinh  hoàng đế, nên  Phật giáo lưu truyền  rất nhanh, đến 

các vùng nông thôn đều có chùa, kiến trúc của chùa giống như hoàng cung vậy. Vì họ là thầy 

của hoàng đế, đế vương đều quy y Tam bảo, đều xưng là đệ tử. 

Phật giáo suy thoái, có người nói suy thoái vào thời Từ Hy Thái Hậu, lời nói này không 

phải không có đạo lý. Từ Hy thái hậu không tôn trọng truyền thống văn hóa, cũng không tôn 

trọng Phật giáo, bà tự xưng là lão Phật gia. Lịch đại đế vương đều xưng đệ tử, chỉ có bà tự 

xưng lão Phật gia, như vậy tất cả chư Phật đều ngồi hai bên, bà ngồi ở giữa, vì bà làm lão 

Phật  gia,  biểu  hiện  này  không  hay  lắm.  Biểu  hiện  này  là  gì?  Trên  làm  thì  dưới  làm  theo, 

khiến  văn  võ  bá  quan,  khiến  nhân  dân  đối  với  Phật  Bồ  Tát, đối  với  giáo  huấn  của  Phật  hạ 

xuống rất thấp, tâm cung kính hiếu học nguội dần. Tuy vẫn học, nhưng không siêng năng như 

trước, không cung kính như trước, đây là do Từ Hy thái hậu gây ra. Sau khi nhà Thanh mất, 

Phật giáo càng suy thoái, bị coi là Tôn giáo, bị xem là mê tín, không ai học nữa, trong nhà 

Phật cũng không còn nhân tài. Đến nay thì suy yếu đến tận cùng, chỉ có hình thức không có 

thực chất, hình thức này có thể duy trì được bao lâu? Đây không phải là mình tôi nói, mà rất 

nhiều người nói: Đại khái 30 năm sau, Phật giáo đến hình thức cũng không còn, sẽ biến thành 

di tích lịch sử. Như vậy thời đại của chúng ta chính là tội nhân của Phật giáo, vì sao? Diệt 

vong trên tay của thời đại chúng ta. 

Không riêng gì Phật giáo, mà các Tôn giáo khác trên thế giới cũng không ngoại lệ. Các 

nhân sĩ tu học chơn chánh của Tôn giáo, vô cùng ưu tư. Năm trước tôi phỏng vấn ở Vatican, 

gặp mặt giáo hoàng thứ 16 của La Mã, tôi đã giao lưu hai lần với giáo hoàng của họ, đều đưa 

ra vấn đề này. Lúc đó tôi kiến nghị, nói rõ với họ vì sao đương thời các bậc thánh nhân sáng 

lập giáo phái, giống như Moses, Giê-su, Mohammed, Phật Thích Ca. Vì sao có nhiều người 

tin tưởng như vậy, có nhiều người theo họ học tập như vậy? Mà còn học tập như vậy kéo dài 

mãi đến một hai ngàn năm. 

Nếu nói Moses _Do thái giáo có 4000 năm, vì sao có sức ảnh hưởng lớn như vậy? Vì sao 

đến thời đại chúng ta thì suy yếu, không còn nữa? Tín đồ ngày càng ít đi, đây là nguyên nhân 

gì? Chúng ta phải đi tìm, phải nghiên cứu. Quý vị quan sát tỷ mỉ, đương thời bất kỳ giáo chủ 

sáng lập Tôn giáo nào, đều thực hiện công tác giáo dục xã hội. 

Tập 450  877 



Đức  Thế  Tôn  dạy  học  suốt  49  năm,  thời  gian  dài  nhất.  Mohammed  dạy  học  27  năm. 

Moses cũng dạy hơn 20 năm. Giê-su dạy ba năm thì bị người giết hại, tất cả đều làm công tác 

giáo dục. Dạy người đoạn ác tu thiện, dạy người cải tà quy chánh, có ai không hoan hỷ! 

Ngày nay chúng ta vứt bỏ giáo dục, đều làm những việc cầu nguyện, coi trọng hình thức. 

Hình thức người ta nói quý vị là mê tín, thật ra chúng ta hiểu, cầu nguyện có hiệu quả chăng? 

Có. Thiên tai đến là cầu nguyện, thật sự có thể giảm nhẹ, kéo dài, có thể hóa giải, nhưng một 

số người không tin. Thông thường người ta chỉ vào mũi quý vị mắng: Các người tuyên truyền 

bịa đặt, căn bản không có thiên tai. Quý vị không đưa ra được bằng chứng! 

Thế  nên  hiệu  quả  của  việc  dạy  học,  mọi  người  quả  thật  đã  thấy  được.  Tôi  khuyên  mọi 

người, mỗi Tôn giáo, nhất định phải khôi phục nền giáo dục Tôn giáo. Nếu làm công tác giáo 

dục Tôn giáo, tôn giáo chúng ta có thể phục hưng. Nếu không làm việc giáo dục, chỉ trọng 

hình  thức  suông,  trong  nhà  Phật  chỉ  làm  những  việc  Phật  sự  như  pháp  hội,  bái  sám.  Chắc 

chắn, tôi  tin  rằng  30  năm  sau, đi  theo  con  đường  này  không  có  cơm  ăn, tín  đồ  không  còn, 

không còn ai tin quý vị. 

Quý vị nói, học giảng kinh dạy học, như vậy sẽ đói chết, không có cơm ăn. Suốt đời tôi đi 

theo con đường này, tôi không đói chết. Tuy không có gì cả, nhưng ăn mặc ở đi đều không 

thiếu. Đây là chứng minh, là chứng cứ. Có thể đi một cách thông suốt chăng? Có thể thông 

suốt, mà còn đi đến bất kỳ nơi nào trên toàn thế giới, mọi người rất hoan nghênh, đây đều là 

sự thật. 

Lần đến Nhật bản giảng kinh gần đây nhất, là do thủ tướng tiền nhiệm mời, hội Phật giáo 

của họ mời. Người xuất gia ngoài Phật sự tụng kinh bái sám ra, con đường của họ rất rộng rãi, 

vì sao không làm? Phương thức này, người thế gian cho là mê tín, rất nhiều người bài xích. 

Vì sao chúng ta không quay đầu lại, học Đức Như Lai? Suốt đời ngài không làm những 

điều này, một đời giảng kinh dạy học, mà còn không thu học phí. Lấy tiêu chuẩn học thuật 

ngày nay để xem Đức Phật, ngài thật sự là người làm công tác giáo dục xã hội của nền văn 

hóa đa nguyên. Ngài là nhà giáo dục, là địa vị một bậc thầy, mà bậc thầy tình nguyện này còn 

không  thu  học  phí.  Học  trò  không  phân  biệt  quốc  tịch,  không  phân  biệt  chủng  tộc,  cũng 

không phân biệt Tôn giáo tín ngưỡng. Không cự tuyệt người đến, người đi cũng không lưu. 

Chỉ cần thích theo ngài học tập, ngài đều nhiệt tâm hướng dẫn chúng ta_Giáo dục của đức 

Phật! 

Chúng ta phải đưa ra những vấn đề này. Giáo dục của Giê-su, giáo dục của Moses, giáo 

dục  của  Mohammed,  khiến  đại  chúng  trong  xã  hội  hiện  nay  cảm  thấy  hoàn  toàn  mới  mẻ. 

Phương pháp giáo dục này là giáo dục thánh hiền, thế nên dùng danh từ giáo dục Tôn giáo 

quả thật rất hay. 

878  Tập 450 



Tôn  giáo  là  người  Nhật  đưa  ra,  danh  từ  này  truyền  từ  Nhật  bản  đến  Trung  quốc.  Theo 

Trung quốc, thì Nhật bản hoàn toàn là văn hóa Trung quốc, nền tảng của văn hóa Trung quốc 

rất thâm sâu. 

Tôn có nghĩa là chủ yếu, trọng yếu, tôn sùng. Giáo là giáo dục, dạy học, giáo hóa, hợp lại 

tức  là  nền  giáo  dục  chủ  yếu.  Ngày  xưa  hoàng  đế  nắm  giữ  nền  giáo  dục  chủ  yếu,  dạy  học 

trọng yếu, giáo hóa tôn sùng. Giáo hóa tôn trọng, sùng cao, quý vị nói ý nghĩa này hay biết 

bao, trong đây làm gì có mê tín! Chúng ta chưa tiếp xúc nên không hiểu, như vậy có thể tha 

thứ. Đã có nhân duyên biết về nó, hiểu nó, thông qua 60 năm học tập, chứng minh những gì 

thầy dạy chúng ta là hoàn toàn chính xác, mỗi câu đều là lời nói chân thật. Chúng ta cảm ân 

thầy, mỗi bài học đều hướng về thầy kính lễ. Trong cuộc đời này, chúng ta có thể sống được 

như vậy, cuộc sống hạnh phúc mỹ mãn.Thầy Phương Đông Mỹ nói: Hưởng thụ cao nhất của 

đời người. Chúng ta không thể không cảm ân. Trong lòng chỉ sanh trí tuệ, không sanh phiền 

não, trong thời đại này quả thật rất đáng quý, từ đâu đạt được? Đạt được từ trong kinh điển 

Phật giáo, đạt được từ trong truyền thống văn hóa, vô cùng trân quý nó, bảo vệ nó. Nên tại 

gia hay xuất gia, đều có sứ mạng vì chúng sanh mà diễn thuyết. Diễn là biểu diễn, biểu diễn 

trước  chính  là  chúng  ta  phải  làm  trước,  sau  đó  mới  dạy  người  khác,  mới  nói  đến.  Diễn  ở 

trước, thuyết ở sau. Không phải thuyết diễn, mà là diễn thuyết, từng câu từng chữ đều không 

thể sơ suất. Phải khai phát cánh cửa tâm tánh của đối phương, khiến họ đại triệt đại ngộ, giáo 

dục này sẽ thành công. Người tiếp thu giáo dục thật sự được lợi ích, thật là pháp hỷ sung mãn. 

Thứ  ba:  vô  úy  thí.  Đối  với  chúng  sanh,  không  có  tâm  sát  hại,  khiến  họ  không  sợ  hãi, 

khủng bố. Hợp với hai điều trước, là  thí độ tam hành. Điều này vô cùng quan trọng, đây là 

tánh đức, chúng ta trở về tánh đức, tánh đức quang minh chánh đại, tánh đức phải bắt đầu 

làm từ đây. 

Lần  này  tôi  đến  Nhật  bản  giảng  kinh  thời  gian  không  dài,  chỉ  giảng  48  tiếng  Kinh  Vô 

Lượng Thọ. Bạn bè Nhật bản đến nghe không ít, tôi nói với họ: Lần này là lần thứ bảy tôi 

đến Nhật Bản, chính thức nhận lời mời của hội Phật giáo Nhật bản, và thủ tướng tiền nhiệm 

mời tôi đến giảng kinh. Tôi từng đến đây hai lần tham dự hội nghị hòa bình do giáo khoa văn 

Liên Hiệp Quốc tổ chức, hội nghị ở Nhật bản. 

Đi lần đầu tiên là theo pháp sư Đạo An, rất lâu rồi, tôi nhớ là năm tôi 49 tuổi. Lần đầu 

tiên đến Nhật Bản do pháp sư Đạo An dẫn đầu, mời tôi cùng tham gia 21 ngày. Đoàn thể 

Phật giáo tham bái Nhật bản, lúc đó tôi theo pháp sư Đạo An, tôi cũng giống như thị giả của 

ngài, không rời đại sư nửa bước. Sau đó có hai lần là đi phỏng vấn, những người tiếp xúc đa 

phần là Tịnh độ tông. Chư sơn trưởng lão này, một mặt là đi khảo sát Phật giáo Nhật Bản. Vì 

chúng tôi ở Úc Châu kiến lập Tịnh tông học viện, đến xem Nhật bản, đi phỏng vấn vì Nhật 

bản có rất nhiều trường đại học Phật giáo, xem họ tổ chức như thế nào. Không tiếp xúc với 

giới chính quyền Nhật bản. Lần này đi cũng không tiếp xúc, nhưng phu nhân thủ tướng đến 

thăm tôi. 

Tập 450  879 



Lần giảng kinh 12 ngày 48 tiếng đồng hồ này, tôi giảng một ngày bốn tiếng, pháp duyên 

rất thù thắng. Chúng tôi giảng Kinh Vô Lượng Thọ, đối với người Nhật bản mà nói thì không 

hề  xa  lạ.  Họ  nói  với  tôi:  400  năm  trước, những  ngôi  tự  viện  của  Nhật, pháp  sư  giảng  kinh 

thuyết  pháp  rất  nhiều, gần  đây  không  còn  nữa. 400  năm  nay,  họ  rất  lơ  là  với  nền  giáo  dục 

Phật giáo. Trung quốc đã lơ là với nền giáo dục Phật giáo khoảng 150 năm, Phật giáo đã suy 

yếu. 

Lần này tôi đi giảng kinh, hy vọng kéo theo được nếp sống này. Người xuất gia hay tại 

gia  của  Nhật bản, có  mấy  vị  học giả  nghiên  cứu  Phật pháp  không tệ, hy  vọng họ có  thể  ra 

giảng kinh dạy học. Lợi dụng mạng internet quốc tế và truyền hình vệ tinh hiện nay, mở rộng 

hiệu quả giảng kinh, nhất định giúp ích cho xã hội và việc hóa giải thiên tai, đây là việc tốt. 

Đặc biệt là nói với những phần tử tri thức của người Nhật, phải thừa nhận Nhật và Trung 

quốc là một nhà. Bản thân Nhật bản không có văn hóa, hoàn toàn là văn hóa Trung quốc. 

Tôi đến Nhật nói với họ, tôi rất thích Nhật bản, vì sao? Vì đến Nhật là đồng nghĩa như về 

đến Trung quốc_Thời cổ đại trước nhà Đường. Học lịch sử cổ đại Trung quốc, quý vị xem 

cảm tình đó rất đặc thù, quả thật giống như trở về nhà vậy, họ đối với tôi cũng không tệ. 

Quý vị xem, lần đi này, có người muốn cúng đất cho tôi, cúng nhà cho tôi, mà đất cũng 

rất lớn. Họ nói với tôi, diện tích bao nhiêu? Mười mẫu Anh, ở HongKong một mẫu Anh là 

bốn mươi ngàn mét, mười mẫu Anh là bốn trăm ngàn mét. Còn có nhà xây sẵn, muốn cúng 

dường tôi, nghĩa là gì? Hy vọng tôi đừng rời Nhật bản, giữ tôi lại Nhật bản. Lần này mời tôi 

cũng là ý của Thủy Cốc Hạnh Chánh, một vị trưởng lão Nhật bản, rất hy vọng tôi ở lâu nơi 

này, tôi rất cảm kích. 

Bộ Kinh Vô Lượng Thọ này, trước đây các vị tổ sư Nhật bản hạ công phu đối với nó còn 

cao hơn cả cổ nhân Trung quốc. Quý vị xem chú giải Kinh Vô Lượng Thọ, ở Nhật có khoảng 

hơn 30 loại, Trung quốc chỉ có hai loại. Lần này tôi kiến nghị với họ, đem những chú giải 

Kinh Vô Lượng Thọ của các bậc cổ đức xưa nay của Nhật, lấy ra từ trong Tạng Kinh, biên 

thành một tuyển tập. Họ tiếp nhận và rất hoan hỷ. Tôi nói, quý vị cố gắng làm, quả thật là vô 

lượng công đức. 

Nhất định phải giảng giải, giảng giải nó thật thấu triệt, giảng thật rỏ ràng. Đây là một môn 

đại học vấn, tuyệt đối không phải mê tín. Những điều này đều thuộc vô úy thí. 

Quý vị nhận thức thế giới tây phương Cực Lạc, nhận thức Phật A Di Đà, đó là niềm vui 

không  thể  hình  dung  được,  vì  sao?  Phải  nhận  thức  rõ  ràng,  tín  tâm  mới  kiên  định,  nguyện 

mới khẩn thiết. Tín nguyện này chính là điều kiện đầu tiên để vãng sanh thế giới tây phương 

Cực Lạc. 

Ngẫu Ích đại sư nói rất hay, có thể vãng sanh hay không, quyết định ở chỗ có tín nguyện 

hay không. Quý vị có tín nguyện, sẽ đạt được điều kiện vãng sanh. Đối với công phu niệm 

880  Tập 450 



Phật, đó là phẩm vị cao thấp khi vãng sanh đến đó. Ngẫu Ích đại sư nói, phẩm vị cao thấp ở 

chỗ công phu niệm Phật của quý vị sâu hay cạn. Vãng sanh được chăng, quyết định ở chỗ có 

tín nguyện hay không. Phẩm vị cao thấp không sao, không quan trọng. Chính Ngẫu Ích đại sư 

nói như vậy. 

Có người hỏi ngài, nếu vãng sanh thế giới Cực Lạc, phẩm vị nào làm ngài vừa lòng? Ngài 

trả lời rất tuyệt: Tôi chỉ cần vãng sanh vào cõi phàm thánh đồng cư hạ hạ phẩm vãng sanh, là 

tôi mãn nguyện rồi. Hạ hạ phẩm vãng sanh là gì? Khi lâm mạng chung, một niệm đến mười 

niệm có thể vãng sanh, tín nguyện rất quan trọng! 

Quý vị không hiểu, không nhận thức về thế giới Cực Lạc. Không hiểu rõ về Phật A Di Đà, 

tín nguyện của quý vị làm sao sanh khởi được? Bộ kinh này, chú giải của Hoàng Niệm Tổ, có 

thể đem đến cho chúng ta 100% tín nguyện. Hay nói cách khác, nó sẽ bảo chứng quý vị đến 

thế giới Cực Lạc. 

Chúng ta giảng kinh này, họ nghe được mấy ngày, nghe những điều chưa nghe, xưa nay 

chưa từng nghe qua. Hy vọng Đại Kinh Giải, cuốn sách này nhanh chóng dịch thành tiếng 

Nhật, họ đang làm việc này. Những băng đĩa của chúng tôi, họ phải dùng tiếng Nhật để làm 

phụ đề, họ muốn lưu thông, muốn xem. 

Lại có người Nhật hỏi tôi: Nghe nói ngày xưa Trung quốc có một người tên là Từ Phúc, 

dẫn một nhóm người đến Nhật, phải chăng là thật? Tôi nói: Là thật, lịch sử Trung quốc có 

ghi  chép. Tần  Thủy  Hoàng phái  Từ  Phúc  dẫn theo 500  đồng nam, 500 đồng nữ  ra  đảo  cầu 

thần tiên, đi tìm thuốc trường sanh. Lần đó họ một đi không trở về, cả nhóm người này đã 

đến Nhật bản. Trong truyền thuyết nói sao? Thiên hoàng đời thứ nhất của Nhật chính là Từ 

Phúc. Tôi nói, như vậy cùng một nhà với tôi, chúng ta là thân thích, đích thực có chuyện này. 

Tôi không nghe nói Từ Phúc là Thiên hoàng đời thứ nhất, lần này đến Nhật mới nghe nói. 

Thế nên tôi khuyên người Nhật, chúng ta phải nhận tổ quy tông, chúng ta đều là con cháu của 

Viêm Hoàng. Nếu thật sự là Từ Phúc, thì Từ gia từ Hoàng đế đến đời chúng ta là 136 đời, 

4500 năm, thật sự là người một nhà. Lão tổ tiên của Hoàng đế, lão tổ tông là thần nông, lên 

cao nữa là Phục Hy. Vào thời Hoàng đế mới có văn tự ghi chép, trước đó không có văn tự chỉ 

có truyền thuyết. Thế nên mở gia phổ ra, câu đầu tiên là “Phục Hy chi hậu”, đời sau của Phục 

Hy. Bắt đầu từ Hoàng đế là ghi chép lại từng đời, không gián đoạn, đến đời của tôi là đời thứ 

136. 

Vì vậy tôi nói với người Nhật, chúng ta là người một nhà, Trung Nhật là một nhà, nhất 

định không được có ý niệm chiến tranh. Nhật bản muốn hóa giải thiên tai, không phải không 

thể,  nên  làm  như  thế  nào?  Không  còn  có  ý  niệm  chiến  tranh,  thiên  tai  mới  hóa  giải  được. 

Không cần phát triển quân bị, không cần đến! Dùng thủ đoạn chiến tranh, sau đại chiến thế 

giới lần thứ hai, có thể nói là vẽ nên một thời kỳ. Thế giới về sau, chiến tranh không thể giải 

Tập 450  881 



quyết, chiến tranh chỉ là gây phiền phức, tạo tội nghiệp, chắc chắn không thể giải quyết vấn 

đề. 

Giải quyết vấn đề phải dùng văn hóa, phải dùng giáo dục Tôn giáo, phải dùng văn hóa 

thánh hiền mới có thể giải quyết vấn đề. Lời này không phải chỉ mình tôi nói, Thang Ân Tỷ 

đã nói: Luân lý đạo đức nhân quả có thể giải quyết vấn đề. Giáo dục Tôn giáo quá hay, có thể 

đem đến cho xã hội an định, có thể đem đến hòa bình cho thế giới, chắc chắn không được 

làm quân sự. Quân sự là đi đến sự hũy diệt hai bên, “lưỡng bại câu thương”, không thể có ý 

niệm này. 

Giáo dục Phật giáo, giáo dục Nho giáo và giáo dục Đạo giáo, Nhật bản còn có giáo dục 

của Thần đạo giáo, đây là giáo dục bản địa của họ. Phải bồi dưỡng những nhân tài này, đem 

nền giáo dục này phát triển phổ biến tại Nhật. Không những Nhật bản có thể hóa giải thiên tai, 

giảm nhẹ thiên tai, mà còn có thể đem đến hòa bình cho toàn thế giới, làm điển hình tốt nhất, 

họ rất hoan hỷ. 

Lần  này  tôi  ở  tại  nông  thôn,  ở  tại  làng  quê,  người  nông  thôn  rất  đôn  hậu  thật  thà,  thật 

hiếm có. Chúng tôi đến đó là người xa lạ, nhưng mỗi người nhìn thấy đều gật đầu mĩm cười 

chào, đều thân thiết như vậy, hài hòa như vậy. Thế nên mới đầu người Nhật đề xướng hai chữ 

Tôn giáo này, người này có trí tuệ, có đức hạnh, có học vấn, hai chữ này dùng quá hay. 

Thế nên điều đầu tiên trong vô úy thí chính là tâm từ bi, chính là yêu thương. Tuyệt đối 

không nhẫn tâm tổn thương một chúng sanh nào, đặc biệt là tổn thương người vô tội, nghiệp 

này rất nặng. Chúng sanh tổn thương tôi, nhưng chúng ta nhất định không hồi báo, chắc chắn 

không có ý niệm báo phục, phải dùng trí tuệ đức hạnh để hóa giải nó, đây là thượng thượng 

sách. Trả thù không phải là cách, không giải quyết được vấn đề. Mặc dù trước mắt đã giải 

quyết xong, nhưng cừu hận đó vẫn còn, oan oan tương báo không bao giờ dứt, đau khổ đời 

nay qua đời khác, hà tất làm chuyện ngu ngốc đó? Nhất định phải khiến tất cả chúng sanh, 

không có cảm giác sợ hãi, không có cảm giác khiếp sợ đối với chúng ta, như vậy mới đúng. 

Chúng sanh có khổ nạn, toàn tâm toàn lực giúp họ. Chúng sanh tổn thương tôi, phải tha 

thứ cho họ, tuyệt đối không được trả thù. Cổ nhân lấy đức báo oán, Phật pháp nói nhẫn nhục, 

ở sau sẽ làm được. Bố thí chúng ta chỉ học đến đây. 

Tiếp theo là điều thứ hai: thi độ tam  hành. Thi là thi la, thi la là tiếng Phạn, thi la dịch 

sang chữ hán có nghĩa là thanh lương, cũng có nghĩa là giới luật, tức là trì giới. Trì giới có ba 

loại: 

Thứ nhất: nhiếp luật nghi giới. Trì giới luật của Phật, đầy đủ các oai nghi. Phần này chính 

là Đức Phật nói trong kinh điển, hy vọng chúng ta thực hành được. Phật dạy chúng ta rằng, 

căn bản của giới luật chính là thập thiện, thập thiện là căn bản giới, quý vị đọc Kinh Thập 

Thiện  Nghiệp  Đạo  sẽ  biết.  Thập  thiện  là:  Không  sát  sanh, không  trộm  cắp, không  tà  hạnh, 

882  Tập 450 



không vọng  ngữ, không  ác khẩu, không lưỡng thiệt, không  ỷ  ngữ, không  tham, không  sân, 

không si. Mười điều này là đại giới căn bản của Đức Thế Tôn, tất cả giới luật đều lấy 10 điều 

này làm căn bản. 

Quý vị thấy ở sau Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo, Đức Phật nói rất rõ ràng, mười điều này 

là pháp nhân thiên. Đời sau có thể được thân người, có thể sanh thiên đều nhờ điều này. 

Ở sau nói tiếp: Thanh văn bồ đề, Duyên giác bồ đề, cho đến vô thượng bồ đề, tất cả đều 

nương vào thập thiện này làm căn bản, làm nền tảng. Không có thập thiện này thì tất cả đều 

không có. Giống như muốn xây nhà lớn vậy, thập thiện là gì? Là nền móng, quý vị xem điều 

này  quan  trọng  biết  bao!  Vì  sao  ngày  nay  Phật  pháp  suy  thoái  đến  vậy?  Vì  sao  tu  học  đều 

không thành tựu? Không có nền móng, chỉ muốn làm nhà lầu, mà không có nền móng, xây 

lên mấy lầu là đổ, đều là hiện tượng này. 

Quý vị muốn hỏi tôi, tất cả kinh điển Đức Thế Tôn nói trong suốt 49 năm, bộ kinh nào 

quan trọng? Tối nói với quý vị: Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo quan trọng nhất. Nếu không có 

Thập  thiện  nghiệp  đạo,  tất  cả  đại  kinh  đại  luận  đều  là  giả.  Tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn, 

không có pháp môn nào quý vị có thể thành tựu được, tất cả đều kiến lập trên cơ sở này, nó 

vô cùng quan trọng! Nếu có cơ sở này, bất cứ pháp môn nào, đời sau quý vị đều được thân 

người, sanh thiên, chắc chắn không đọa vào ba đường ác. Đây chính là lợi ích chân thật của 

giáo huấn Đức Phật, phải bắt đầu từ cơ sở mới nâng cao dần lên. Đây là chánh pháp, đây là 

chánh đạo. 

Oai  nghi,  thông  thường  người  ta  gọi  là  phong  độ,  thần  thái.  Người  xưa  gọi  là  quân  tử, 

thánh hiền. Nói dễ hiểu hơn một chút, là làm tấm gương tốt nhất cho đại chúng trong xã hội, 

gọi là oai nghi, khiến xã hội đại chúng đều học theo quý vị. Phải lễ phép đối với người, đối 

với công việc phải nổ lực phụ trách, đối nhân tiếp vật chân thành nhu hòa, đây đều thuộc về 

oai nghi. 

Trong Si Di Luật Nghi của người xuất gia. Sa Di có 10 giới điều, 24 thiên oai nghi, cư sĩ 

tại gia đều có thể học để nâng cao cảnh giới của chính mình. Nổ lực tiếp cận Chư Phật Bồ 

Tát, như vậy là đúng, Phật Bồ Tát là tấm gướng cho chúng ta. 

Phật là tiếng Ấn độ, người giác ngộ viên mãn gọi là Phật, Bồ Tát thì sao? Giác ngộ nhưng 

chưa viên mãn, gọi là Bồ Tát. Bồ Tát có rất nhiều đẳng cấp, họ có 51 địa vị. Bồ Tát cũng 

giống như học sinh trong trường học, người Trung quốc gọi là học sinh, Người Ấn độ gọi là 

Bồ Tát. Từ lớp một tiểu học đến nghiên cứu sinh của lớp tiến sĩ, đều gọi là Bồ Tát. Nên quý 

vị là Bồ Tát của đẳng cấp nào, cần phải rõ ràng. 

Chúng ta tu hạnh Phổ Hiền chính là Bồ Tát Phổ Hiền, không sai. Năm thứ mấy? Bồ Tát 

Phổ Hiền của lớp mẫu giáo nhỡ, chúng ta thật sự là mẫu giáo nhỡ, chưa lên lớp một. Lên lớp 

một tiểu học, phá được thân kiến, phá trừ được năm loại kiến hoặc, đây là lớp một. Đoạn tận 

Tập 450  883 



kiến tư phiền não, là lớp bảy, lớp bảy. Trường học của Phật đều là mười lớp, từ lớp một đến 

lớp mười. 

Thập tín, hướng lên cao hơn là thập trụ, thập trụ ví như trung học cơ sở, thập hạnh ví như 

trung học phổ thông, thập hồi hướng ví như đại học, thập địa ví như nghiên cứu sở, đẳng giác 

ví như lớp tiến sĩ. Nó đi lên từ từ, đều là Bồ Tát Phổ Hiền, quý vị xem mình là học sinh lớp 

mấy? 

Nếu học pháp môn Địa Tạng, chính là Bồ Tát Địa Tạng. Nếu học pháp môn Quan Âm, 

quý vị chính là Bồ Tát Quan Âm. Mọi người đều là thật, không phải giả, chính là mẫu giáo 

nhỡ,  không  có  học  vị.  Học  vị  thấp  nhất  cũng  là  lớp  một  tiểu  học,  mới  được  coi  là  học  trò 

chính thức, lớp mẫu giáo không tính. Chúng ta đều chưa vào lớp chính thức, đều đang loanh 

qoanh ở lớp mẫu giáo. Thế nên nhất định phải hiểu, phải nhận thức rõ ràng, thì tâm khiêm tốn 

cung kính sẽ sanh khởi, không cống cao ngã mạn, không trôi nổi. Biết được hiện tại bản thân 

đang ở giai cấp nào, nên người ta phải gọi quý vị là Bồ Tát. Nên biết, chúng ta là lớp mẫu 

giáo nhỡ, không sai, có thể xưng hô như vậy. Không phải học sinh chính thức, học sinh chính 

thức phải bắt đầu từ lớp một tiểu học. 

Luật nghi giới trong Đại Tạng Kinh có, Đại Tạng Kinh chia ra ba phần: Kinh Luật Luận. 

Trong Luật tạng chuyên môn nói những điều này, phân lượng này rất lớn. Ngày xưa đây là 

một tông phái_Luật tông, chuyên môn nghiên cứu, chuyên môn học tập. 

Thứ hai: Nhiếp Thiện Pháp Giới. Thứ hai thứ ba trong kinh Phật đều có. Tuy Phật không 

nói, tuy không dạy chúng ta làm, nhưng đây là thiện pháp. Thân khẩu ý tạo ra những thiện 

pháp, đều là nhiếp trì. Ví dụ trong kinh Phật không nói: không được hút thuốc. Có một số 

người xuất gia hút thuốc. Họ nói tôi không phá giới, vì Phật không chế giới điều này, thật ra 

giới này nên ở đâu? Trong nhiếp thiện pháp giới, nó không phải thiện pháp, Phật không nói, 

vì sự việc quá nhiều. Không nên nói rằng, điều này Phật không chế thì có thể không tuân thủ, 

không thể như vậy. Nhất định phải có năng lực, có trí tuệ phân biệt thiện ác. Là thiện thì nhất 

định phải tu, bất thiện nhất định phải bỏ, như vậy mới đúng. Điều này là đối với bản thân, có 

lợi ích đối với thân tâm  mình, nhất định phải tuân thủ. Có hại cho thân tâm, nhất định nên 

cấm  chỉ,  đây  chính  là  nhiếp  thiện  pháp  giới.  Không  thể  nói  Phật  không  chế,  thì  chúng  ta 

không cần tuân thủ, đó là sai lầm. 

Thứ ba, không phải đối với bản thân, mà đối với chúng sanh, đối với xã hội, là Nhiêu Ích 

Hữu Tình Giới, có lợi ích đối với xã hội đại chúng. Lấy tâm từ bi hỷ xả, đem niềm vui cho 

chúng sanh, nhổ tận gốc khổ cho chúng sanh, lợi ích bình đẳng, đây là nhiêu ích hữu tình. Có 

lợi ích cho chúng sanh, có lợi ích cho xã hội, có lợi ích cho chánh pháp, hy sinh sanh mạng 

mình cũng không có gì đáng tiếc, tôi cũng phải làm. 

884  Tập 450 



Không thể nói điều này trong giới luật không có, tôi có thể không làm. Ngoài giới luật 

chế định viết trên văn tự ra, thì đối với mình, đối với người, là thiện hay là ác, nhất định phải 

phân  biệt  rõ  ràng.  Thiện  phải  làm,  ác  phải  từ  bỏ.  Hai  điều  này  là  bao  hàm  tất  cả  những  gì 

chúng ta nên làm hay không nên làm, những điều Phật không nói đều bao hàm hết trong đó, 

phạm vi này lớn biết bao! 

Giới tướng_công đức trì giới biến pháp giới hư không giới, đây là tam hành của trì giới. 

Tiếp theo là Nhẫn độ_nhẫn nhục. Nhẫn nhục điều thứ nhất là an tâm nhẫn nại, không có 

tâm báo phục. Nếu gặp oán tắng độc hại, an nhiên nhẫn nãi, không có tâm báo phục, đều này 

cần phải học. 

Hết thảy những người học Phật, những gì chúng ta gặp được, mọi người đều biết, cũng 

thường cảm thán, bản thân nghiệp chướng sâu dày. Dùng phương pháp gì để sám hối nghiệp 

chướng? Mỗi người đích thực rất lưu ý, rất muốn học sám trừ nghiệp chướng. Nhẫn nhục ba 

la  mật  là  một  nhân  tố  sám  trừ  nghiệp  chướng  quan  trọng  nhất,  nếu  không  nhẫn  được,  thì 

nghiệp chướng vĩnh viễn không thể sám trừ. 

Gặp người oán hận chúng ta, trong ghét có đố kỵ, chướng ngại. Người đố kỵ chúng ta, 

còn có người hãm hại chúng ta, người hủy báng chúng ta, nếu gặp họ phải làm sao? Đức Phật 

dạy chúng ta: an nhiên nhẫn thọ, chúng ta tiếp nhận, cố gắng phản tỉnh. Có thì sửa đổi, không 

có thì khen ngợi khuyến khích. Người khác hủy báng tôi, hãm hại tôi, chúng ta có gì sai lầm 

chăng? Quả thật có sai lầm, cảm ân họ nhắc nhở, sửa đổi chính mình. Nếu không có sai lầm, 

chịu  oan  uổng  tai  hại  này,  cũng  nên  cảm  kích  họ,  nhắc  nhở  bản  thân,  cảnh  giác  bản  thân 

không nên phạm những sai lầm này. Chẳng những không có ý niệm báo thù, mà chỉ là ý niệm 

cảm  ân.  Ai  muốn  nói  lỗi  lầm  của  người  khác,  tạo  ra  khẩu  nghiệp  này?  Mọi  người  không 

muốn, đều thích tán thán người khác, không muốn nói lỗi của người. Nói lỗi của người là tạo 

ác nghiệp, tạo khẩu nghiệp, ai muốn nói? 

Thật sự nói lỗi lầm của người, ngày xưa chỉ có ba hạng người. Thứ nhất là cha mẹ của 

quý vị, biết chúng ta có sai lầm, nhất định phải làm cho quý vị thay đổi. Thứ hai là thầy, thứ 

ba là bạn bè tri kỷ. Không phải ba hạng người này, thì ai khuyên quý vị? Quý vị tạo nghiệp 

không liên quan đến tôi, mỗi người đều có nhân quả báo ứng của riêng mình, tôi khuyên quý 

vị làm gì? Khuyên quý vị, nếu quý vị không nghe trái lại còn trở mặt thành thù, như vậy thì 

càng không đáng. Thế nên gặp người có lỗi lầm không nên nói, người thật sự có tu dưỡng, có 

học vấn chỉ cười cười mà không nói gì. 

Khi tôi ở Đài Trung cầu học, thầy dạy tôi: Người ta có lỗi lầm, nếu quý vị không khuyên 

can họ, tức không có lòng từ bi. Nếu khuyên can họ, họ xem quý vị như kẻ thù, phải làm sao? 

Phải có phương tiện thiện xảo, phương pháp tốt nhất chính là giảng kinh thuyết pháp. Tôi nói 

Tập 450  885 



điều này là giảng trong kinh văn, đối tượng không phải nói quý vị. Khiến quý vị khi nghe 

xong, có thể cảm nhận được: Tôi có khuyết điểm này, tự nhiên sẽ thay đổi! 

Nên thầy đối với những tín đồ này, đối đãi những đệ tử này, vô cùng từ bi. Ngày ngày 

giảng  kinh,  ngày  ngày  khuyên  mọi  người.  Chúng  ta  phải  biết  nghe,  có  một  số  người  nghe 

kinh như thế nào? Thầy đang nói người khác, không phải nói tôi, tôi không có như vậy, là 

đang nói người khác. Như vậy là coi như hết, họ không học được gì. 

Có  một  số  người  thông  minh,  nên  nhận  ra  mình  có  khuyết  điểm  này,  như  vậy  họ  mới 

được lợi ích! Sợ nhất là gì? Không có thiện căn, không có phước báo. Khi nghe kinh, kinh 

này đều nói người khác, đều nói người đó, người đó, người đó, không có điều nào nói đến 

mình. Từ xưa đến nay đều có, không phải hiện tại. Thế nên khi chúng ta xem, phải dùng tâm 

bình thường để đối đãi, rất bình thường. 

Có mấy người giác ngộ, tức là người có thiện căn? Được mấy người có phước đức? Có 

thiện căn phước đức, nghe kinh mới được lợi ích, vì sao? Vì họ sẽ phản tỉnh, sau khi nghe 

xong, họ nghĩ lại xem mình có lỗi lầm này chăng? Tán dương việc tốt, thử nghĩ lại xem mình 

có đức hạnh này chăng? Họ biết học, nên nghe xong quả thật rất lợi ích, tức có thể thực hành 

trong cuộc sống. Người thật sự biết học, quý vị nên nhớ, điều này có thể làm tham khảo, mãi 

mãi chỉ có tâm cảm ân, nhất định không có tâm trả thù, không có tâm oán hận. Nếu nghe lời 

can gián nghịch tai mà sinh lòng oán hận, báo phục, người này cách đạo rất xa. Người này 

trong kinh gọi là nhất xiển đề. 

Nhất  xiển  đề  là  gì?  Không  có  thiện  căn,  không  có  phước  đức.  Trong  kinh  Di  Đà  nói: 

Không thể thiếu thiện căn phước đức nhân duyên mà được sanh về nước này. Thế nên điều 

kiện vãng sanh thế giới Cực Lạc, phải nhiều thiện căn, nhiều phước đức. Nhân duyên chúng 

ta đã gặp, không sao, duyên chúng ta có, vấn đề là có thiện căn hay không? Thiện căn là tin 

thật, thật sự có thể lý giải, đây là thiện căn. Phước đức là thực hành, tôi thật sự y giáo phụng 

hành, người này có phước. 

Nghe người khác phê bình, bất luận phê bình sai hay đúng, đều phải cảm ân. Không đúng 

là  sao?  Họ  thấy  sai,  đã  ngộ  nhận.  Đúng  thì  lại  càng  phải  cám  ơn,  vì    họ  thấy  lỗi  lầm  của 

chúng ta. Điều này khó, rất khó! 

Tôi ở Đài Trung theo thầy Lý học mười năm, thầy tổ chức lớp học kinh điển, chính là 

lớp giảng sư. Trong lớp có hơn 20 học sinh, bao gồm cả tôi trong đó. Thái độ của thầy đối 

với mỗi học sinh không giống nhau. Có người xưa nay thầy chưa hề dùng thái độ tốt đối đãi 

họ, gặp là phê bình, là la mắng, có khi còn đánh. Lớp này là lớp người lớn, không phải trẻ 

con, nhỏ nhất cũng hơn 20 tuổi, lớn nhất là cư sĩ Lâm Khán Trị 60 tuổi. Thế nên khi lên lớp 

đều có người canh giữ, không để người khác đến gần, vì sao? Khi đánh mắng để người khác 

nghe được không hay, nên ngoài cửa có bảo vệ. 

886  Tập 450 



Có vài bạn học, thầy đối với họ rất khách sáo, mỗi khi gặp nhau đều mỉm cười. Mới đầu 

tôi hoài nghi, vì sao thầy đối xử không công bằng, đối với những người này rất dữ, nhưng đối 

với  những  người  kia  lại  rất  tốt?  Thầy  nhận  ra  tôi  có  hoài  nghi  này,  có  câu  hỏi  này  nhưng 

không dám hỏi, bị thầy nhận ra. 

Một hôm thầy gọi tôi vào phòng, nói với tôi về vấn đề này. Ông nói, điều này quý vị nên 

chú ý, tương lai phải hiểu để dạy người khác. Có người có thể tiếp thu, thật nghe lời, người 

như thế phải thật tâm dạy họ, không dạy sẽ có lỗi với họ. Có số người không thể tiếp thu, 

nhưng sĩ diện, nói vài câu khó nghe là đỏ mặt, như vậy nhất định không nên nói nữa, nói 

thêm  dể  kết  oán  thù,  lúc  này  tôi  mới  hiểu.  Không  thể  tiếp  nhận,  đặc  biệt  là  trước  mặt  rất 

nhiều  người,  cảm  thấy  xấu  hổ_không  thể  tiếp  nhận,  nhất  định  không  nói.  Mới  biết  nguyên 

nhân thái độ của thầy đối đãi học sinh khác nhau. 

Thế  nên  hơn  20  học  trò,  căn  tánh  của  mỗi  người  thầy  đều  rõ  như  lòng  bàn  tay,  nên 

phương pháp dạy mỗi người đều khác nhau. Đây là trí tuệ chân thật giúp chúng ta sau này khi 

đi giảng dạy. Đối với học trò như chúng tôi mà nói là lợi ích chân thật, thế nên nhẫn nhục 

quan trọng hơn bất kỳ điều gì. 

Chúng ta tích lũy công đức, dựa vào điều gì? Bố thí, nhưng công đức này duy trì được 

phải nhờ nhẫn nhục. Nếu không nhẫn nhục, cho dù tích lũy bao nhiêu công đức cũng đều mất 

hết. Trong kinh điển thường nói: “hỏa thiêu công đức lâm”, hỏa là gì? Nỗi giận. Chưa phát 

tiết được, trong lòng rất khó chịu, công đức liền ít đi một nửa. Phát tiết ra thì đốt cháy tất cả, 

công đức hoàn toàn không còn. 

Công đức là gì? Công đức là giới định tuệ. Điều này cần phải biết, nó không phải gì khác, 

nhân giới  sanh  định, nhân định  khai tuệ. Nổi  giận, định  mất  đi, công đức  hoàn  toàn  không 

còn. Nổi giận là gì? Sanh phiền não, không sanh trí tuệ. Tâm thanh tịnh sanh trí tuệ, không 

sanh phiền não. Quý vị không nhẫn nại, vậy tâm thanh tịnh từ đâu đến? Do đây mà biết, trong 

sự tu học, nhẫn nhục là then chốt. 

Ở trước nói đến Lục ba la mật, bố thí và trì giới là tích lũy công đức. Công đức này có thể 

thành  tựu  chăng,  có  thể  thật  sự  biến  thành  công  đức  chăng,  hoàn  toàn  dựa  vào  nhẫn  nhục. 

Nhẫn được đều là công đức, không nhẫn được là phước đức. Phước đức là hưởng thụ trong 

lục đạo, công đức có thể giúp chúng ta liễu sanh tử xuất tam giới, có thể giúp chúng ta niệm 

Phật vãng sanh, nâng cao phẩm vị. Quý vị xem tác dụng khác nhau đấy. 

Hiểu rỏ ràng minh bạch chân tướng sự thật này, thì trong môn học về nhẫn nhục này, nhất 

định phải hạ quyết tâm nổ lực học tập. Nếu không như vậy, đời này chúng ta không phải đã 

uổng phí rồi sao? 

Tiền tài con người ai cũng thích, người ta thích, đưa cho họ, họ muốn hết, tôi cho họ hết. 

Trong đời tôi cũng làm được mấy lần, khi rời Đài Loan đều bỏ hết, chỉ đem theo áo quần và 

Tập 450  887 



mấy cuốn sách bình thường hay dùng. Rời Mỹ cũng thêm một lần nữa từ bỏ, rời Singapore 

cũng từ bỏ. Nếu tính ra tiền mặt, Singapore là hơn một ngàn vạn tiền Mỹ, từ bỏ một cách 

hoan hỷ, cúng dường lại cho bên đó. Chúng tôi ở Singapore ba năm, ba năm đó người ta có 

ân với tôi, chúng tôi tặng họ để báo ân, tất cả đều là bố thí báo ân. 

Tôi  xả  được,  nhưng  hàng  chữ  Ngộ  của  chúng  tôi  chưa  được  cảnh  giới  này,  tâm  họ  bất 

bình. Thế nên tôi nói với họ, chúng ta phải tin vào kinh Phật, phải tin thầy, số mạng có thì 

không mất được. Ở đây tôi xả bỏ, đến bên đó tôi được càng nhiều, thật vậy, không giả chút 

nào, mỗi lần đều như vậy. Xả bỏ nhiều, khi đạt được gấp một gấp hai, mọi người đều nhìn 

thấy, là thật, họ không thấy thì sẽ không tin. Thật vậy, những gì trong kinh nói và thầy nói 

đều đúng, càng thí càng nhiều. Nhưng ở sau có một câu, càng nhiều càng thí, không nên cất 

giữ. Nếu lưu lại, lưu lại chính là bệnh, bố thí,  xả bỏ mới sạch sẽ, quý vị đạt được là viên mãn. 

Điều này không nhẫn là không làm được, nhẫn được, hiểu được đạo lý này mới có thể làm 

được. 

Mỗi niệm đừng nghĩ đến mình, niệm niệm đều là lợi ích chúng sanh. Chúng ta sống trên 

thế gian này, đặc biệt là ở tuổi tác của chúng tôi, còn muốn điều gì? Chỉ muốn xã hội an định, 

thiên hạ thái bình. Ngoài điều này ra, tôi không còn bất kỳ ý niệm nào. Đối với bản thân tôi 

mà nói, mỗi ngày tôi đều cầu sanh Tịnh độ, càng sớm càng tốt. 

Thế nên người ta nói, trên thế gian này thiên tai nhiều, muốn đến nơi nào không có thiên 

tai. Cách nghĩ của tôi không giống mọi người, nơi nào có thiên tai tôi đi đến đó, vì sao? Tôi 

muốn  sớm  ngày  vãng  sanh,  suy  nghĩ  không  giống  với  một  số  người.  Nhưng  tôi  đi  đến  đó, 

hình như thiên tai không còn, như vậy là sao? Phật A Di Đà không để tôi đi. Lúc nào tôi cũng 

cầu ngài đến tiếp dẫn, nhưng cũng không miễn cưỡng ngài. Tôi tin rằng lúc nào tôi nên đi, 

ngài liền hiện thân trước mặt tôi, mỗi ngày tôi đều đợi giây phút này đến. 

Thứ  hai,  an  thọ  khổ  nhẫn.  Nếu  gặp  những  cái  khổ  bức  bách  như  nước  lửa  đao  trượng, 

phải an nhiên nhẫn chịu. Trong này có nhẫn, chính là thiên tai nhân họa. Hôm nay chúng ta 

nói,  dùng  bốn  chữ  này  mọi  người  sẽ  dể  hiểu.  Thủy  tai,  hỏa  tai,  đao  trượng  chính  là  chiến 

tranh, như những cái khổ này, hiện nay gọi là thiên tai tự nhiên. 

Nhân họa là chỉ chiến tranh, gặp những điều đau khổ này phải an nhiên nhẫn thọ, hoan hỷ 

nhẫn thọ, chúng ta đã từng gặp. Thiên tai tự nhiên chúng ta chưa gặp, nhân họa đã gặp, vào 

thời kỳ chiến tranh Trung Nhật, khi chúng tôi đang trưởng thành. Sự biến Lô Câu Kiều năm 

đó tôi 11 tuổi, kháng chiến tám năm. Khi kháng chiến kết thúc tôi 18 tuổi, tám năm này rất 

khổ, chúng tôi chạy ở trước, người Nhật Bản đuổi theo sau. Tiếng súng, tiếng pháo của cơ 

quan  đều  nghe  được,  quý  vị  xem  cách  chiến  trường  bao  nhiêu.  Trên  đường  đi,  nhìn  thấy 

những binh sĩ, người Trung quốc có, người Nhật bản có. Xác chết ở bên kia đường, người có, 

ngựa  có.  Cuộc  sống  lúc  đó  vô  cùng  gian  nan,  đói  khổ,  chạy  nạn.  Nhưng  nhân  tâm  lúc  đó 

không tệ, nông dân, cư dân ở đó thấy chúng tôi như vậy, đều cho thêm thức ăn. Áo quần rách 

888  Tập 450 



nát không mang được, họ liền tặng áo quần. Hợp tác giúp đở lẫn nhau để vượt qua cửa ải khó 

khăn này. Về sau nếu còn gặp những thiên tai nhân họa này, sẽ nghiêm trọng hơn trước rất 

nhiều. 

Tôi ở Mỹ, Đức thời gian khá lâu, nhưng chưa gặp qua gió lốc, chỉ nghe qua. Gần đây có 

người  bạn học  tải  trên  mạng  xuống  những tin  tức này  cho  tôi xem,  ở  Mỹ  trong vòng  một 

tháng, có hơn 200 cơn gió lóc. Trước đây chưa từng nghe qua, là điều khác thường! Vì thế 

hiện nay thiên tai này quá nhiều. 

Chư vị đều biết, tôi không thích xem báo, nên họ chỉ đem tiêu đề của bản tin để tôi xem, 

không cần nội dung, chỉ kể ra tiêu đề của tin tức. Tôi thấy tháng ba, tháng tư, tháng năm hình 

như là hơn 170 lần, thiên tai nghiêm trọng trên toàn thế giới. Trong một tháng sáu, hơn 150 

lần.  Chúng ta chỉ xem từ tháng ba đến tháng sáu, tháng này nhiều hơn tháng trước, tần suất 

ngày càng cao, lần này nghiêm trọng hơn lần trước, đây quả thật là vấn đề nan giải. 

Nên ứng phó như thế nào? Phương pháp tốt nhất là niệm Phật, vì sao? Vì công đức niệm 

Phật không thể nghĩ bàn. Ở trước chúng ta nói rất nhiều, phải thật sự hiểu nó, niệm Phật là 

thiện trong các điều thiện, là nòng cốt của tất cả công đức. Năng lượng này rất lớn, thiên tai 

nào cũng hóa giải được, nhưng phải dùng tâm chân thành để niệm, không được có chút hoài 

nghi nào. Dùng tâm chân thành cung kính để niệm, dùng tâm từ bi thanh tịnh để niệm, đích 

thực có thể sanh ra năng lượng không thể nghĩ bàn. Năng lượng này giúp chúng ta giải quyết 

vấn đề, hóa giải thiên tai. 

Hiện nay con người không biết, giảng bộ kinh này có lợi ích, dạy chúng ta đều gì? Nhận 

biết Phật A Di Đà, nhận biết về thế giới Cực Lạc, nhận biết về công đức niệm Phật không thể 

nghĩ bàn. Chỉ cần hiểu rỏ về ba vấn đề này, tâm chúng ta sẽ định. Dù thiên tai lớn giáng đến 

trước mặt, chúng ta đều có thể như như bất động, không bị nó ảnh hưởng, không kinh hoàng, 

không sợ hãi. Trong trạng thái này, thiên tai tự nhiên giáng xuống trên thân chúng ta, sẽ vãng 

sanh thế giới Cực Lạc. Thật sự nắm bắt được, là việc tốt không phải việc xấu, còn cảm ân 

thiên tai, vì sao? Vì nó đưa chúng ta đến thế giới Cực Lạc, làm sao không cảm kích được! 

Không có chút oán hận nào. 

Thế nên điều đầu tiên ở trước, có thể an tâm nhẫn nại mà không có tâm báo phục, là đối 

với oán thân trai chủ của chúng ta. Điều thứ hai là đối với hoàn cảnh sinh hoạt hiện tại của 

chúng ta, thiên tai nhân họa quý vị nên ứng phó như thế nào. Thứ ba là đối với việc tu hành: 

Đế sát pháp nhẫn. Tu hành thì cần phải nhẫn nại, không biết nhẫn nại quý vị không tu được. 

Đế là chân thật, sát là quán sát. Quý vị phải quan sát Phật pháp, xem Đức Phật đã nói những 

gì, và nên làm như thế nào. Học kinh giáo mà không nhẫn nại, làm sao có thể thành tựu được? 

Niệm Phật không nhẫn nại, công phu niệm Phật này không thể thành tựu, nếu không nhẫn nại, 

tâm thanh tịnh cũng chưa đủ. Tu học đại thừa, đây không phải là việc nhỏ, là việc lớn, việc 

lớn gì? Liễu sanh tử xuất tam giới, trong pháp thế gian không có. 

Tập 450  889 



Đoạn phiền não, khai trí tuệ, thành Phật đạo, có gì quan trọng hơn điều này nữa? Như thế 

nào mới có thể thành tựu? Đều dựa vào nhẫn nhục, không nhẫn được thì tất cả đều không thể 

thành tựu. 

Hết giờ rồi, phần “Đế sát pháp nhẫn” bài sau chúng ta học tiếp. 

 

Tập 479 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian:05.07.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải, trang 602, bắt đầu xem từ câu thứ hai, hàng thứ nhất. 

“Diệc biểu thập ba la  mật, năng tồi thập chủng phiền não, thành tựu thập chủng chân 

như, tiện chứng thập địa”. 

Nội dung trong câu này rất nhiều, có mười ba la mật, có mười loại phiền não, có mười loại 

chân như, có thập địa. Đây đều là tượng trưng  của chày kim cang, Mật tông thường dùng, 

trong mọi pháp sự đều không rời chày kim cang, nhất đinh phải hiểu ý nghĩa tượng trưng 

chân thật của chày kim cang, nó sẽ khởi tác dụng. Nếu không hiểu nghĩa chân thật của nó, chỉ 

có hình tướng, sẽ biến thành mê tín, điều này người học Phật không thể không biết. 

Trong  Phật  pháp  thông  thường  chúng  ta  gọi  là  đạo  cụ,  đạo  cụ  đều  là  biểu  pháp,  tượng 

trưng một đạo lý, tượng trưng chân tướng sự thật. Khi đã hiểu, liền đạt được lợi ích chân thật 

ở trong đó, đây đều là bài học mà người học Phật nhất định phải tu, hầu như nó tượng trưng 

cho tất cả, thế nên chày kim cang trong Mật tông dùng rất phổ biến. Nên biết, thập độ cần 

phải tu. 

Thông thường trong Phật pháp đại thừa chỉ nói lục độ, lục độ chính là sáu điều ở  trước 

của  mười  điều.  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói  mười,  Hoa  Nghiêm  dùng  mười  tượng  trưng  cho  sự 

viên mãn, nên mọi thứ đều nói mười. 10 không phải là chữ số, mà là tượng trưng cho cứu 

cánh  viên  mãn,  chính  là  ý  này.  Sau  lục  độ  thêm  vào  bốn  điều,  trở  thành  10  điều,  đây  là 

phương tiện. Nguyện lực trí, thêm vào bốn loại, chúng ta đều sẽ học đến, bốn điều này đều là 

trí tuệ bát nhã khởi tác dụng. Thông thường nói lục độ, bát nhã có thể có tướng có dụng, tất 

cả đều bao hàm trong đó. 

Nói thập độ ba la mật, chính là đem bát nhã ba la mật phân ra. Bát nhã chỉ đơn thuần nói 

về thể, bốn loại sau là khởi dụng của nó. Trong cuộc sống hằng ngày, trí tuệ nên vận dụng 

như thế nào, đã đưa ra bốn điều này, nói rất tường tận, đây mới là nền giáo dục viên mãn. 

Mỗi độ trong thập độ đều có ba loại, chúng ta học đến thứ ba- nhẫn nhục ba la mật. Điều đầu 

tiên ở trước là bố thí. 

Bố thí chính là dạy chúng ta buông bỏ, buông bỏ điều gì? Tóm lại mà nói, buông bỏ dục 

vọng, buông bỏ ngã kiến, buông bỏ dục vọng là bước thứ nhất. Khi con người buông bỏ dục 

vọng, đầu óc sẽ tỉnh táo, liền có thể giác ngộ. Không buông bỏ dục vọng là mê hoặc điên đảo, 

họ đang ở trong trạng thái mê, nên điều đầu tiên là chúng ta phải giác ngộ. Sau khi thật sự 

890  Tập 450 



giác ngộ, liền buông bỏ thân kiến. Đức Phật dạy rằng: thân không phải là ta, thân là gì? Thân 

là cái của ta. Cũng giống như y phục, áo quần không phải là ta, là cái ta có. Vì ta không sanh 

không diệt, ta là vĩnh hằng, thân thể này có sanh diệt, nên nó không có thật. 

Đích thực có một vài nhà triết học, nhà triết học phương tây, họ rất thông minh, biết được 

thân này không phải ta, vậy ta là gì? Họ cho rằng có thể tư duy, có thể tưởng tượng, đây là 

ta_ “Tôi tư duy tức là tôi hiện hữu”, thân thể vật chất này không biết tư duy. Cái tôi biết tư 

duy đó, ký thác vào trong nhục thể này. Giống như áo quần chúng ta không biết tư duy, đầu 

óc chúng ta biết tư duy, nhưng áo quần mang trên thân chúng ta, tuyệt đối không được ngộ 

nhận coi áo quần là tôi, đó chính là mê. Buông bỏ vật dục, chính là ý này, khiến họ tỉnh táo 

lại. Khi đã tỉnh táo, nói với quý vị thân thể không phải tôi, cái khó của Phật pháp chính là ở 

đây. Chỉ cần chấp trước thân này là tôi, chắc chắn không thể khế nhập kinh điển đại thừa, 

quý vị có chướng ngại, đó chính là ngã chấp. Vô ngã, quý vị có thể lãnh ngộ, có thể lãnh hội. 

Thế nên nửa bộ trước của Kinh Kim Cang, đức Phật dạy chúng ta phá tứ tướng: “Vô ngã 

tướng, vô nhân tướng, vô chúng sanh tướng, vô thọ giả tướng”. Chúng sanh là không gian, 

thọ giả là thời gian, không gian và thời gian đều không tồn tại, đều là giả. Những điều này 

các nhà khoa học hiện đại đã biết, cũng đã chứng minh. Phật nói lời này là 3000 năm trước, 

30 năm gần đây các nhà lượng tử lực học mới phát hiện, mới chứng thực, là Đức Phật nói, 

không phải giả. 

Nhận thức rõ những điều này, trí tuệ liền sanh khởi, không sanh phiền não. Chúng ta sanh 

trí tuệ không sanh phiền não, trí tuệ có thể giải quyết  mọi vấn đề, phiền não không được, 

phiền não thuộc về tri thức, tri thức có tính giới hạn, mà còn có hậu di chứng, trí tuệ không có. 

Thế nên Phật pháp cầu trí tuệ, trí tuệ ở đâu? Trí tuệ là chúng ta vốn có. Chỉ cần tìm lại mình 

thật sự_Trong thiền tông thường nói: “Bản lai diện mục khi cha mẹ chưa sanh”, chỉ cần tìm 

lại bản lai diện mục, tất cả vấn đề đều được giải quyết. Trong giáo lý đại thừa gọi là minh 

tâm kiến tánh, tìm lại chân tâm và bản tánh. Trong Phật pháp gọi là chân tâm. Tổ tông chúng 

ta gọi là bổn tánh: Bổn tánh bổn thiện, câu này về sau biên tập vào trong Tam Tự Kinh, dạy 

các em nhỏ. 

Câu đầu tiên: “Nhân chi sơ tánh bổn thiện”. Bổn thiện, trong Phật pháp gọi là chân tâm, 

cùng một nghĩa. Bổn thiện, tức quý vị vốn là thánh nhân, đại thánh đại hiền, quý vị vốn là 

như vậy. Chân tâm thì sao? Chân tâm là Phật, nên câu đầu tiên Phật dạy chúng ta, chính là 

dạy chúng ta phải thừa nhận, phải khẳng định chúng ta vốn là Phật: tất cả chúng ta vốn là 

Phật. Chúng ta phải thừa nhận. Hay nói cách khác Phật, bổn tánh, bổn thiện đó là cái ta chân 

thật. Hiện nay cái ta chân thật đã mê, mê nên xuất hiện cái ta giả. 

Thông thường người ta cho rằng, chúng ta có thể tư duy, tư duy chính là tôi, đây vẫn là 

giả không phải thật. Điều này phương đông và phương tây đều nói nó là linh hồn, nó có linh 

chăng? Nó không linh, nếu linh nó có thể làm ra điều hồ đồ sao? Nếu linh nó đọa làm súc 

sanh, ngạ quỷ, địa ngục trong lục đạo sao? Không thể, điều này không thể. Nên trên thực tế 

nó mê mà không giác, nó là thật, nó là bất sanh bất diệt. Nhưng vì nó hồ đồ, đang mê. Nếu nó 

giác ngộ, giác ngộ trong Phật pháp không gọi là linh hồn, mà gọi nó là linh tánh, linh tánh và 

linh hồn là một. Nhưng một bên là trạng thái giác ngộ, đây thật sự là chính mình, nhận linh 

hồn làm chính mình, cao hơn nhiều so với nhận nhục thể làm chính mình. Giới hạn của nhục 

thể quá nhỏ, giới hạn của linh hồn ở trong lục đạo, nó không ra khỏi lục đạo. Nếu là linh tánh, 

linh tánh không có câu thúc, không gian hoạt động của nó là biến pháp giới hư không giới, nó 

rất lớn, đây mới thật sự là chính mình. 

Tập 450  891 



Truyền thống học thuật của Trung quốc, và Phật pháp đại thừa không có gì khác ngoài 

tìm lại chính  mình, đây mới là mục đích dạy học thật sự của nó. Nó đem đến lợi ích rất lớn 

đối với đời sống, công việc hiện tại của chúng ta, đối với thế giới này, dân tộc chúng ta, quốc 

gia chúng ta, trái đất này của chúng ta. Lợi ích này đều là tác dụng phụ, đều là tác dụng phụ 

của chân tánh. Tác dụng chính quy của nó là họ không ngừng nâng cao, nâng cao cảnh giới 

lên. Mười loại này đồng nghĩa với 10 môn học, đều phải nổ lực học tập. 



Đầu  tiên  là 

học bố thí. Bố thí là gì? Buông bỏ, vì sao buông bỏ? Nó là chướng ngại, nếu không buông xả 

nó, vĩnh viễn không giác ngộ được, nên cần thiết phải buông bỏ điều này. Khi buông bỏ quả 

báo của họ vô cùng thù thắng. Ví dụ bố thí của cải, quý vị có thể buông bỏ của cải, sau khi 

buông bỏ trở thành như thế nào? Của cải ngày càng nhiều, nhiều thì phải làm sao? Nhiều lại 

phải càng bố thí, nhất định không nên giữ. Nếu giữ vững nguyên tắc này, làm nhiều việc tốt, 

hiện tại có thể bố thí, bố thí khoảng năm sáu mươi năm, đến lúc đó của cải của quý vị có thể 

giúp toàn thế giới, vì sao? Quá nhiều, càng thí càng nhiều, càng nhiều càng thí, sau này quý 

vị có thể cứu quốc gia, có thể cứu toàn trái đất, phải hiểu rõ đạo lý này! Bố thí pháp được 

thông minh trí tuệ, bố thí vô úy được mạnh khỏe trường thọ. Nếu học được ba điều này, quả 

báo chúng ta đạt được chính là tài phú, thông minh trí tuệ, mạnh khỏe sống lâu, mọi người 

đều cần, chẳng có ai không cần. 

Chúng  tôi  ở  nước  ngoài,  các  Tôn  giáo  khác,  chủng  tộc  khác,  hỏi  họ  có  cần  ba  thứ  này 

chăng? Đều cần, đều cần cả ba thứ này. Thật sự có thể đạt được chăng? Thật đạt được, điều 

này không phải giả. Đức Phật dạy chúng ta, tu theo phương pháp này sẽ đạt được. Người đại 

phú đại quý trong thế gian hiện nay, vì sao họ được phú quý? Tu trong kiếp quá khứ, và đời 

này gặt hái được quả báo. 

Mấy năm trước, khi tôi đến Bắc Kinh phỏng vấn, học trò của Hoàng Niệm Tổ đến thăm 

tôi, nói với tôi một câu: Khi thầy còn tại thế, từng nhắc đến pháp sư Tịnh Không. Thầy nói 

pháp sư Tịnh Không, nếu không cầu sanh thế giới tây phương Cực Lạc, phước báo đời sau 

quả thật không thể nghĩ bàn, vì sao? Vì suốt đời tôi đều tu bố thí, tôi tu cả ba loại pháp thí, tài 

thí, vô úy thí. Toàn tâm toàn lực bố thí, phước báo đời sau đương nhiên rất lớn, bản thân tôi 

biết rất rõ điều này. Nhưng tôi không muốn hưởng phước báo này, vì hưởng phước sẽ hồ đồ, 

sẽ mê hoặc điên đảo, đến thế giới Cực Lạc làm Phật vẫn quan trọng hơn. 

Ba loại bố thí này là Chương Gia đại sư dạy, tôi đã làm suốt 60 năm, rất có hiệu quả, đích 

thực không thể nghĩ bàn, chứng minh thầy dạy không sai, trong kinh Phật dạy không sai. Chỉ 

cần chúng ta y giáo phụng hành, sẽ gặt hái được, đây là dạy chúng ta buông bỏ, không phải 

dạy chúng ta một vốn bốn lời, chúng ta càng thí càng nhiều, phải vậy chăng? Không phải ý 

này, dạy chúng ta buông bỏ, của cải càng nhiều thì bố thí lại càng nhiều, như vậy mới đúng. 

Nhất định không được tham luyến, không nên giữ nó lại, nên tài vật gọi là tiền tệ. 

Quý vị thấy, người xưa rất có trí tuệ, thông là lưu thông, giống như nước vậy, ra bên này 

vào lại bên kia. Nếu chúng ta chặn nó lại, tài phú của quý vị đến đây là dừng, về sau không 

còn nữa, phải để nó ngày càng nhiều. Đi nhiều thì đến càng nhiều, nhất định vậy. 

Thứ hai là trì giới, trì giới là giữ quy củ, trong đây quan trọng nhất là đức hạnh, thành tựu 

đức hạnh chính mình. Nhất định phải tôn trọng giáo huấn của tổ tông thánh hiền, đặc biệt là 

Phật giáo đại thừa. Thành tựu của đại thừa chính là giới định tuệ, giới là kỹ xảo. Nhân giới 

được định, định là then chốt. Nhân định khai tuệ, đã khai trí tuệ, trí tuệ là mục đích. Thế nên 

892  Tập 450 



giới định đều là điều kiện tất yếu để khai trí tuệ, không có điều kiện này không thể khai trí 

tuệ. Giới giúp chúng ta được định, nên nó cũng có ba loại. 

Hôm  nay  chúng  ta  học  đến  loại  nhẫn  nhục  thứ  ba,  nhẫn  có  thể  thành  tựu,  không  nhẫn 

được thì không thể thành tựu. Bố thí, trì giới là tu phước tu tuệ, duy trì được phước tuệ phải 

nhờ nhẫn nhục. Nếu nổi giận định tuệ sẽ không còn, gọi là một ngọn lửa đốt cháy rừng công 

đức,  đạt  được  công  đức  không  dễ.  Công  đức  không  còn,  nhưng  có  phước  đức,  nổi  nóng 

không ảnh hưởng đến phước đức. Nó vẫn còn, phước báo chắc chắn còn, nhưng công đức 

không còn, tức là định tuệ không còn. Phước báo không ra khỏi lục đạo, định tuệ có thể vượt 

ra khỏi luân hồi lục đạo, hiệu quả này hoàn toàn không giống nhau. 

Nhẫn nhục, Phật dạy cho chúng ta cũng có ba loại. Thứ nhất là oán hại, oan gia, trai chủ. 

Những tổn thương đối với chúng ta đều phải nhẫn, không được báo thù, nên an tâm nhẫn nại 

mà không có tâm báo thù. Nếu gặp oán tắng độc hại, an nhiên nhẫn nại, không có tâm báo 

phục,  điều  này  rất  quan  trọng.  Những  oán  thân  trai  chủ  này  cũng  không  phải  ngẫu  nhiên, 

trong quá khứ kết oán thù này, còn có đời quá khứ của quá khứ, vô lượng kiếp trước đã gây 

nên phiền phức. Hôn may người ta đối với chúng ta như vậy là đáng, đáng phải gánh chịu, 

không được có tâm oán hận. 

Họ hủy báng tôi, sỉ nhục tôi, hãm hại tôi, chướng ngại tôi, thậm chí là giết hại tôi, đều 

phải cảm ân, vì sao? Vì trong đời quá khứ, nếu tôi không dùng thái độ đó đối đãi họ, họ cũng 

không thể đối đãi tôi như vậy, vì sao họ không đối đãi người khác như vậy? Nhân quả thông 

ba đời. Nếu quý vị hiểu rõ đạo lý này. Bản thân chúng ta bị họ hại, chẳng những không có 

tâm oán hận, mà còn có tâm cảm ân, món nợ này của chúng ta sẽ không còn nữa, như vậy rất 

an lạc. 

Người học Phật đều biết nghiệp chướng bản thân rất nặng, những điều này đều làm chúng 

ta tiêu nghiệp chướng. Họ phát ra thật sự là tâm sân hận, nhưng tâm này bất thiện, tương lai 

có  nhân  quả  báo  ứng.  Chúng  ta  biết  vậy,  nên  không  oán  hận, không  trả  thù.  Không  những 

cảm ân, mà chúng ta ngày ngày còn tu hành hồi hướng cho họ, vì sao? Vì tương lai họ sẽ vào 

ác đạo, vào trong ác đạo chịu khổ nhẹ một chút, chúng ta vẫn lấy thiện tâm thiện ý báo đáp 

họ, không hy vọng họ chịu quá nhiều đau khổ. Nhưng nghiệp nhân quả báo không ai tránh 

được, đây là định luật. Nghiệp chướng của chúng ta nhờ vậy mà tiêu mất. 

Nếu  người  khác  lấy  ác  độc  đối  đãi,  chúng  ta  vẫn  còn  tâm  oán  hận,  như  vậy  rất  phiền 

phức, vì nút thắt này vẫn chưa hóa giải được, chưa hóa giải điều gì? Tương lai khi gặp quý vị 

lại báo thù họ, đời sau nữa lại đến báo thù, đời đời kiếp kiếp oan oan tương báo không bao 

giờ dứt. Nên biết, như vậy song phương đều đau khổ, hà tất phải như vậy! Sau khi thấu hiểu, 

sẽ  hóa  giải  tất  cả,  sau  đó  trở  thành  bạn  tốt, về  sau  không  phải  oan  gia,  mà  là  thân  gia. Ưu 

điểm của việc học Phật là biến oan gia thành thân gia, nhất định không có oan gia đối đầu. 

Bất luận họ dùng thái độ gì đối với chúng ta, dù hữu ý hay vô ý, là thật hay là oan đều 

không sao, bỏ qua tất cả. Mỗi ngày dùng tâm cảm ân, phải phản tỉnh. Họ đối phó chúng ta, ví 

dụ  hủy  báng  chúng  ta_chúng  ta  nghe  xong,  phản  tỉnh  bản  thân  xem  mình  có  lỗi  lầm  này 

chăng? Nếu có, cám ơn họ nhắc nhở, chúng ta thay đổi triệt để. Nếu không có, nhưng họ ngộ 

nhận_họ nghe lời đàm tiếu của người khác, sinh ra hiểu lầm, như vậy sẽ tiêu nghiệp chướng 

đời trước của chúng ta. Là việc tốt, không phải việc xấu. Thế nên nhất định phải có tâm cảm 

ân, chắc chắn không được báo thù. Không thể không hiểu điều này, đây là nhân sự. 

Thứ hai là hoàn cảnh, “An nhiên nhận chịu cái khổ này”, đây là hoàn cảnh. Trong hoàn 

cảnh có nghịch cảnh, chúng ta đã gặp phải như: thủy tai, hỏa tai, đao trượng chính là chiến 

Tập 450  893 



tranh, chính là kiếp đao binh. Nhân họa_thiên tai nhân họa, “nhiều thứ khổ bức bách, đều an 

nhiên nhẫn chịu”. Đây là gì? Đây là cộng nghiệp của chúng sanh, chúng ta có một phần. Nếu 

chúng ta không có phần này, sẽ không chịu thiên tai này, không chịu cái khổ này. Dạng thiên 

tai này chúng tôi đã gặp, hàng trẻ tuổi như quý vị chưa gặp được. 

Trước đây, tám năm kháng chiến giữa Trung quốc và Nhật bản, đó chính là đạo trượng. 

Những ngày tháng đó rất khó khăn, ngày ngày chạy nạn. Chúng tôi chạy ở trước, người Nhật 

bản đuổi theo ở sau. Khi khoảng cách gần, tiếng pháo, âm thanh tiếng súng cơ quan đều nghe 

rất rõ ràng, khi chạy nạn đều chạy về hậu phương. Lúc chạy nạn, chúng tôi nhìn thấy binh sĩ 

và chiến mã chết trên đường, có người Nhật bản, có người Trung quốc. Quý vị xem vô cùng 

thê thảm. Thôn trang bị hũy diệt, bị đốt cháy, ngày tháng của tám năm đó rất đau khổ. 

Chiến  tranh  có  cần  trả  thù  chăng?  Tốt  nhất  không  nên  trả  thù,  hy  vọng  mọi  người  hòa 

bình mãi mãi, chiến tranh song phương đều đau khổ. Nhật bản đánh với Trung quốc tám năm 

sau cùng đầu hàng, sao họ không khổ! 

Lần này là lần thứ nhất tôi đến Nhật giảng kinh, trước đây tôi đến Nhật bản sáu lần, đây 

là lần thứ bảy. Lần này là nhận lời mời của thủ tướng tiền nhiệm_Thủ tướng Cưu Sơn mời, 

và Hội Phật Giáo Nhật bản mời. Chỉ mình thủ tướng mời, tôi không dám đi, nhất định phải 

hội Phật giáo của họ đồng ý. Quả nhiên hội Phật giáo cũng gởi thư mời đến, vô cùng khẩn 

thiết, hoan nghênh, còn hy vọng tôi đến ở lâu dài tại Nhật bản. Hội trưởng ở đó cũng là bạn 

cũ của tôi, trước đây chúng tôi gặp nhau nhiều lần. Năm nay đã 83 tuổi, nhỏ hơn tôi hai tuổi. 

Đây là thiên tai do hoàn cảnh đem đến, thiên tai nhân họa đều phải nhẫn. Biết được vì sao 

có thiên tai này, điều này trong kinh điển Đức Phật nói rất rõ ràng_Cộng nghiệp, do nghiệp gì 

tạo thành?  Thủy  tai do tham  lam  tạo  thành. Nếu  con người trong xã  hội  nay  tâm  tham  đều 

nặng, sẽ cảm ứng thủy tai. Sân nhuế cảm ứng hỏa tai, núi lửa bộc phát, nhiệt độ trái đất tăng 

cao  đều  thuộc  về  sân  nhuế,  chính  là  nổi  nóng.  Ngu  si  chiêu  cảm  lấy  phong  tai,  ngạo  mạn 

chiêu cảm là động đất. Hoài nghi lại càng phiền phức, hiện nay con người tâm nghi quá nặng, 

mình không tin chính bản thân mình. 

Chúng ta đi hỏi thăm điều tra thử, quý vị có tự tin chăng? Họ thật thà trả lời quý vị rằng: 

Không  có  tự  tin.  Chính  mình  không  tin  vào  bản  thân  mình,  họ  có  thể  tin  người  khác  ư? 

Không tin tưởng đối với cha mẹ, vợ chồng không tin tưởng nhau, cha con không tin tưởng, 

trong xã hội không có người nào đáng tin. Quý vị xem sống như vậy đau khổ biết bao! Làm 

sao để đối phó với điều này? Đối phó điều này, đối với bản thân mà nói, thân thể chúng ta 

không có năng lực miễn dịch. Hay nói cách khác, rất dễ bị bệnh khuẩn truyền nhiễm_quý vị 

không tự tin. 

Đối  với  hoàn  cảnh  cư  trú  của  chúng  ta  mà  nói,  đại  địa  này  lỏng  lẻo,  đại  địa  lỏng  lẻo 

không kiên cố, rất dễ chìm xuống dưới. Núi, núi lỏng lẻo dễ bị sụp đổ, chiêu cảm thảm họa 

này. Nên nếu chúng ta hoàn toàn thấu hiểu, thì vô số thảm họa trong sơn hà đại địa này, nó 

không phải tự nhiên,  mà do con người tạo ra. Tự nhiên vốn rất tốt đẹp, tự nhiên là kiên cố 

nhất, sao lại trở thành như vậy! 

Nếu  trong  kinh  điển  Đức  Phật  không  phân  tích  rõ  ràng,  đích  thực  chúng  ta  không  biết 

được. Đức Phật nói như vậy, chúng ta nghiền ngẫm tỉ mỉ, quan sát tường tận, là thật không 

phải giả. Làm sao có thể hóa giải những thiên tai này? Được! Đoan chánh tâm niệm, thiên tai 

sẽ không còn. Chúng ta không nghờ rằng là người Mỹ nói ra điều này. 

Tháng 8 năm ngoái, trong hội nghị tại Sydney, có một nhà khoa học_hội nghị hai ngày 

thảo luận về hai vấn đề, ngày đầu tiên thảo luận về phát hiện gần đây của khoa học. Cư sĩ 

894  Tập 450 



Chung Mậu Sâm tham gia hội nghị này, chúng tôi cũng phái 8 người tham gia, họ đem báo 

cáo của hội nghị về để tôi xem, tôi xem xong rất hoan hỷ. Phát hiện gần đây của giới khoa 

học đồng nhất với kinh điển đại thừa nói, quả thật hiếm có. Chúng tôi cảm thấy rất an ủi, nếu 

phát triển theo tiến độ này, tôi tin hai ba mươi năm sau, Phật giáo không phải là Tôn giáo, 

Phật  giáo  là  gì?  Khoa  học  tối  cao,  những  gì  Đức  Phật  nói  ngày  nay  khoa  học  đều  có  thể 

chứng minh tất cả, hoàn toàn là sự thật. 

Lúc  thầy  Phương  Đông  Mỹ  giới  thiệu  cho tôi:  Triết học kinh  Phật  là  triết  học  cao  nhất 

trên toàn thế giới. Ngày nay chúng ta phát hiện, khoa học của kinh Phật, là khoa học cao nhất 

trên thế giới, không phải mê tín, nó thật sự có thể giải quyết vấn đề. 

Thảo luận ngày thứ hai là làm sao để ứng phó lời dự ngôn thiên tai của Maya năm 2012. 

Ông Bố Lai Đăng người Mỹ đưa ra ba câu. Ông nói sang năm hệ ngân hà sắp theo một đường 

thẳng, đây là thật, là thiên tượng. Cũng chính là hắc động, trung tâm của hệ ngân hà và thái 

dương, địa cầu xếp thành một đường thẳng. Hình như là mấy vạn năm mới có một lần, chúng 

ta đã gặp được. Giới khoa học đối với điều này có hai nhận xét khác nhau, đại khái là nửa 

này nửa kia. Một nửa cho rằng sang năm sẽ có thảm họa lớn, một nửa khác cho rằng có ảnh 

hưởng, nhưng thiên tai không đến nỗi quá lớn. Bố Lai Đăng nói rất hay, hy vọng nhân loại 

trên địa cầu có thể giác ngộ, bắt đầu từ bây giờ: bỏ ác dương thiện, cải tà quy chánh, đoan 

chánh tâm niệm. Không những hóa giải được thiên tai, mà địa cầu sẽ đi đến một tương lai tốt 

đẹp hơn, điều này hoàn toàn giống với trong kinh Phật nói. 



Đạo  lý  căn 

bản chính là cảnh tùy tâm chuyển, đạo lý này vô cùng thâm sâu, vì sao cảnh giới bên ngoài 

lại chuyển theo tâm? Thân thể chúng ta cũng chuyển theo tâm. Tâm lý mạnh khỏe, thân thể 

nhất định mạnh khỏe. Tâm lý có vấn đề, có tham sân si mạn nghi, thân thể chắc chắn không 

mạnh khỏe được, dùng vật bổ dưỡng gì cũng vô dụng, đều không đạt được hiểu quả. 

Thân thể là tầng lớp gần kề nhất của tâm lý, nên cảm ứng nhanh nhất. Hiểu được đạo lý 

này, khi con người bị bệnh có cần trị liệu chăng? Không cần thiết, chỉ cần tâm lý trở về trạng 

thái  mạnh khỏe hoàn  toàn, bệnh  sinh lý  tự  nhiên  sẽ  khỏi. Trên  thực tế,  trung  y  hiểu đạo  lý 

này. Con người bệnh, nhờ vào thuốc để trị liệu, hiệu quả của thuốc chỉ có ba phần, tâm lý 

chiếm bảy phần. Thế nên các vị bác sĩ trung y trước đây, đều khuyên con người đoan chánh 

tâm niệm, tâm niệm đoan chánh quả thật là thuốc đến bệnh trừ. Nên thuốc men chỉ là hổ hợ, 

chúng ta không thể không hiểu điều này. Đây là loại thứ hai chúng ta cần phải nhẫn, tất cả 

đều phải nhẫn chịu. 

Chư vị cổ đức có dạy rằng: “Hành hữu bất đắc, phản cầu chư kỷ”. Đạo lý này rất thâm 

sâu. Tất cả mọi vấn đề đều không phải ở bên ngoài, đều ở nội tâm mình. Tìm nguyên nhân 

phát sinh vấn đề bên ngoài, nên tìm từ nội tâm. Tìm phương pháp giải quyết những vấn đề 

này, cũng phải tìm từ nội tâm, không tìm kiếm ở bên ngoài. Khoa học ngày nay không tìm 

kiếm từ nội tâm mà tìm kiếm từ bên ngoài. Tìm từ bên ngoài, khoa học hiện nay cũng có trên 

300 năm, diễn biến đến ngày nay khoa học cũng đã đi đến đỉnh cao, không thể tiếp tục lên 

cao nữa. Lên cao hơn nữa là thuộc về tâm lý, không phải vật lý. Tâm lý có thể giải quyết vấn 

đề, vật lý không thể giải quyết vấn đề. Ngày nay khoa học gặp phải khó khăn lớn nhất, vì 

Phật pháp nói tinh thần có trước, vật chất có sau. 

Vật chất từ đâu mà có? Vật chất do ý niệm sinh ra, Đức Phật nói: Tất cả pháp đều từ tâm 

tưởng sinh ra. Vật chất từ tâm tưởng sinh ra, nên tâm tưởng có thể thay đổi vật chất, vật chất 

không thể thay đổi tâm tưởng, đây là điều Đức Phật nói trong 3000 năm trước. Hơn 30 năm 

Tập 450  895 



trước, Max Planck _nhà khoa học người Đức, ông là thầy của Einstein, suốt đời nghiên cứu 

nguyên  tử,  lượng  tử  lực  học,  ông  đã  phát  hiện.  Trong  báo  cáo  luận  văn  của  ông,  căn  cứ 

nghiên cứu cả đời ông, thì thế gian này không có cái gọi là vật chất. 

Ông ta nói vật chất là gì? Vật chất là huyễn tướng do ý niệm tích lũy mà sinh ra, điều này 

và những gì Phật nói đều tương đồng. Nhưng ý niệm từ đâu mà có? Ông ta nói, từ không sinh 

ra có, nói như vậy chúng ta nghe hiểu. Trong không sao lại sanh ra có? Vấn đề này họ không 

giải quyết. Phật pháp có, Phật pháp nói từ tự tánh sanh ra. Tự tánh đích thực là không, vì tự 

tánh không có hiện tượng, khoa học và triết học cũng đành chịu. Tự tánh không phải vật chất, 

không phải  tinh  thần, cũng  không  phải hiện  tượng tự  nhiên. Thế  nên  khoa  học  và  triết  học 

phải có đối tượng mới nghiên cứu được, nó không có đối tượng, nên gọi là từ không sinh ra 

có. 

Vì sao họ không thấy được chân tướng này? Vì họ có phân biệt chấp trước, họ có khởi 

tâm động niệm. Điều này trong kinh điển đại thừa Đức Phật nói rất rõ ràng, quý vị dùng tâm 

suy nghĩ, tư duy, đây là đệ lục ý thức, quý vị dùng tâm này. Năng lực của tâm này rất lớn, đối 

với bên ngoài có thể duyên đến hư không pháp giới, đối với bên ngoài có thể duyên đến A lại 

da. Đây là cực hạn của nó, nó không thấy được chân tánh. Hay nói cách khác, những thứ A 

lại da biến hiện ra, đệ lục ý thức đều có thể duyên được. 

Quý vị xem đây là Đức Phật nói, hiện nay giới khoa học đều làm được. Họ thật sự phát 

hiện được tam tế tướng của A lại da, như những người như Max Planck, họ phát hiện vật chất 

là do hiện tượng tinh thần tích lũy mà có. 



Tam 

tế 

tướng  của  A  lại  da.  Thứ  nhất  là  nghiệp  tướng,  nghiệp  tướng  là  dao  động,  nó  động.  Hiện 

tượng dao động là hiện tượng tự nhiên, từ hiện tượng tự nhiên sinh ra ý niệm. Trong Phật 

pháp  gọi  là  chuyển  tướng,  giới  khoa  học  gọi  là  tin  tức,  họ  gọi  là  tin  tức  trường.  Tin  tức 

trường là gì? Tin tức trường chính là kiến phần của A lại da, chuyển tướng của A lại da, hiện 

nay khoa học gọi là tin tức trường. Từ trong tin tức trường sinh ra hiện tượng vật chất, nhưng 

tốc độ của nó quá nhanh, nhanh đến mức độ nào? Bồ Tát Di Lặc đã nói ra_các nhà khoa học 

nói mức độ cực kỳ nhanh, nhưng không nói ra con số_Bồ Tát Di Lặc nói con số ra, một giây, 

tần suất hiện tượng dao động bao nhiêu lần? 1600 triệu. Hay nói cách khác, tốc độ dao động 

của nó, là 1600 triệu trên một giây, đây là một lần dao động của nó, một giây nó dao động là 

1600 triệu lần. Các nhà khoa học không nói ra, nhưng trong kinh Phật có. Niệm dao động với 

tốc  độ  nhanh  đó  gọi  là  nhất  niệm,  chúng  ta  không  cách  nào  tưởng  tượng  được.  Trong  một 

niệm  này, nghiệp tướng, chuyển  tướng, cảnh  giới  tướng  của A  lại da  hoàn  thành cùng  một 

lúc. Đích thực có thứ tự, nhưng chúng ta không sao nhận ra được nó có trước sau, nó thật sự 

là có thứ tự. Trong kinh Phật nói, ai thấy được? Bát địa Bồ Tát. Ở sau chúng ta sẽ nói đến 

thập  địa. Định  công của  bát  địa  Bồ  Tát, họ  nhìn  thấy  hiện  tượng  này, quý  vị  xem  tâm  này 

định biết bao, tịnh biết bao, vật vi tế như thế họ đã nhìn thấy. Bát địa, cửu địa, thập địa, đẳng 

giác, diệu giác, năm địa vị này đều nhìn thấy. Nên Phật Bồ Tát_ đây là những gì Bồ Tát đẳng 

cấp cao nhìn thấy. Ngày nay khoa học dùng khoa học, dùng toán học, dùng lý luận, kỹ thuật 

khoa học phát hiện được, nhìn thấy được, không ra ngoài cái thấy của Đức Thế Tôn. Chúng 

ta chỉ có thể thấy được đến đây, lên cao hơn nữa thì đành chịu, thâm sâu hơn nữa thì sao? 

Chứng  được  mới  biết,  buông  bỏ  điều  này  sẽ  nhìn  thấy  được.  Không  khởi  tâm  không  động 

niệm, không phân biệt không chấp trước, lập tức nhìn thấy được. Nên các nhà khoa học, sau 

khi thấu triệt rõ ràng ý niệm này, buông bỏ ý niệm thì họ lập tức thành Phật, thấy được điều 

896  Tập 450 



này tức là thành Phật. Thế nên chúng ta vốn là Phật, tất cả chúng sanh vốn là Phật, các nhà 

khoa học là chúng sanh, họ cũng là Phật. 

Thứ ba “Đế sát pháp nhẫn”. Hiểu rõ chân tướng của tất cả pháp, quý vị phải có công phu 

nhẫn nhục. Nếu không thể nhẫn, đối với khoa học mà nói, họ ở trong phòng thí nghiệm rất 

cực khổ, ngày đêm không nghỉ, nếu họ không nhẫn sẽ không làm ra được. Trong Phật pháp 

trì giới phải nhẫn, tu định phải nhẫn, thì trí tuệ mới có thể hiện tiền, không nhẫn không thể 

thành tựu, đây là đế sát pháp nhẫn. 

Thẩm sát tỷ mỷ các pháp, thể tánh hư huyễn, vốn không có sanh diệt, an nhiên nhẫn chịu. 

Đây là loại nhẫn thứ ba, dùng cách nói hiện nay là nghiên cứu học vấn, nghiên cứu học vấn 

mà  không kiên  trì làm  sao thành tựu được?  Nếu chúng  ta  tuân  thủ phương pháp của người 

xưa: thâm nhập một môn, chuyên tu mười năm, mười năm chuyên nghiên cứu một môn, mục 

đích là gì? Mục đích là cầu đại triệt đại ngộ, đại triệt đại ngộ là trí tuệ, từ đâu mà có? Từ 

định, không có định làm sao có trí tuệ! Định từ đâu mà có? Định có phương pháp nhất định, 

con đường cổ thánh tiên hiền đi. 

Chúng ta cung cấp kinh nghiệm, phương pháp của chúng ta, quý vị y theo phương pháp 

này để lại. Quý vị sẽ được định, có thể khai trí tuệ. Các bậc cổ nhân dạy chúng ta, cầu học 

năm  điều:  “Bác  học,  thẩm  vấn, thận tư,  minh  biện, đốc  hành”.  Nếu  không  có  “đốc  hành”, 

Phật pháp gọi là hành chứng, từ “bác học” đến “minh biện” hoàn toàn là giải môn, nhà Phật 

nói  tín  giải  hành  chứng,  hoàn  toàn  là  giải  môn,  nhưng  Phật  pháp  trước  có  chữ  “tín”.  Ngài 

Thanh Lương chia Hoa Nghiêm thành Tín Giải Hành Chứng. Nhà Nho đối với giải nói một 

cách  rất tường tận, quý vị  xem  “bác  học, thẩm  vấn, thận tư,  minh biện” đều  là giải,  có  thể 

thành thánh thành hiền chăng? Then chốt ở chổ tín. Nên trong Kinh Hoa Nghiêm và Đại Trí 

Độ  Luận  nói:  Tín  là  mẹ  của  mọi  công  đức,  có  thể  sanh  ra  tất  cả  các  thiện  căn.  Chúng  ta 

nghiên  cứu,  nhưng  ở  trước  đặt  dấu  hỏi_hoài  nghi,  đối  với  nó  không  tin,  đây  là  gì?  Đây  là 

khoa học. 

Ngày  nay  điểm  khác  nhau  giữa  khoa  học  và  học  vấn  của  thánh  hiền  chính  là  chỗ  này. 

Người xưa không ai không tôn trọng thánh hiền, nên họ đầy đủ lòng tin, người bây giờ không 

có lòng tin, đối với quý vị luôn đặt dấu hỏi: Tôi phải chứng minh nó, sau đó mới tin quý vị. 

Không  thể  dùng  những  phương  pháp  khoa  học  này  chứng  minh, tôi  không  tin  quý  vị. Cho 

nên khái niệm đầu tiên của họ là hoài nghi. Nho và Phật, Nho Thích Đạo đều đặt niềm tin 

vào hàng đầu, điều đầu tiên chính là tin, tin vô điều kiện, phải tin thật. Tương lai thành tựu 

lớn hay nhỏ, hoàn toàn ở nơi mức độ lòng tin của chúng ta. Nếu có mười phần thành kính sẽ 

gặt hái được mười phần, có trăm phần thành kính, sẽ gặt hái được trăm phần. Khi quý vị đánh 

dấu hỏi ở trước, nhất định không có gặt hái, những gì ta học được đều là tri thức. Nói như 

hiện nay thì đây hoàn toàn là tri thức chứ không phải trí tuệ. Ngày nay thế giới biến thành 

như vậy, nguyên nhân cũng do đây, chúng ta biết vậy, nhưng người học khoa học họ không 

tin. 

Tôi thật sự có ý tìm giáo thọ Mạch Đại Duy người Anh, ngồi lại cố gắng nghiên cứu vấn 

đề này. Quý vị xem đầu tiên đặt dấu hỏi tốt, hay là lòng tin tốt? Đương nhiên họ hoài nghi, 

chúng  ta  không  hiểu  mà  tin,  nếu  nó  là  sai  lầm,  không  phải  chúng  ta  mãi  mãi  đi  sai  đường 

sao?  Nghi  vấn  này  cũng  rất  hợp  logic, nhưng  chúng  dựa  vào điều  gì  để tin  nó?  Nó  đã  làm 

mấy ngàn năm không xảy ra vấn đề, có thể là không chỉ  mấy ngàn năm, vì Trung quốc có 

văn tự ghi chép mới 4500 năm. Chẳng lẽ 4500 trước, khi chưa phát minh văn tự thì những 

Tập 450  897 



người  đó  không  làm  được  sao?  Những  người  đó  không  có  trí  tuệ  sao?  Chúng  ta nghĩ  vậy 

cũng không hợp logic. 

Bà la môn giáo của Ấn độ, họ có truyền thuyết lịch sử một vạn ba ngàn năm, cũng không 

có văn tự ghi chép, họ không xem trọng lịch sử. Đời này truyền qua đời khác, nhưng chúng ta 

tin họ. 

Các bậc thánh hiền của chúng ta, kém hơn họ sao? Nếu kém hơn họ, trước khi Phật giáo 

chưa đến truyền Trung quốc, thì truyền thống văn hóa ở đây đã xán lạn huy hoàng như vậy. 

Đó không phải một sớm một chiều mà thành tự được, tôi tin rằng đây phải tích lũy cả vạn 

năm.  Hay  nói  cách  khác,  truyền  thống  văn  hóa  xưa  tuyệt  đối  không  thua  Bà  la  môn  giáo. 

Không tích lũy thời gian dài như vậy, làm sao hình thành được nền văn hóa kiên cố xán lạn 


như vậy! Nên lòng tin này phải có bằng chứng, truyền từ đời này sang đời khác không hề sai, 

như vậy là có thể tin tưởng. 

Tin điều gì? Tin cổ nhân. Khổng tử nói: “Tin nhi háo cổ, thuật nhi bất tác”. Quý vị xem 

lòng tin của Khổng tử, ngày nay chúng ta gọi là ngàn vạn phần thành kính, nên ông có ngàn 

vạn phần thành tựu, đạo lý chính là đây, chúng ta hoài nghi cổ nhân là sai. Có lòng tin đối với 

những gì trong phòng thí nghiệm của người hiện tại, có thể tin, thí nghiệm của quý vị có sai 

lầm chăng? Giới khoa học có thể thêm vài người có tin thần như Max Planck thì tốt biết bao, 

người ta quả thật gọi là truy cứu tường tận sự việc. Ông đi tìm vật chất, vật chất rốt cuộc là 

gì? Ông đã tìm ra nguồn gốc của vật chất, thì ra là hiện tượng giả. Khoa học ngày nay hoàn 

toàn lấy vật chất làm cơ sở, nhưng vật chất là một hiện tượng giả, kết quả của chúng ta nhất 

định có vấn đề. Cổ nhân không lấy vật chất làm cơ sở, họ lấy tinh thần, mà vật chất là tinh 

thần biến hiện ra, điểm này cao hơn quý vị một bậc, nhưng cái thật vẫn không phải là đây. 

Trong Phật pháp nói: “phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”, bao gồm cả tinh thần trong 

đó. Không những chỉ tinh thần, đến hiện tượng tự nhiên cũng bao gồm trong đó, là giả không 

phải thật. Cái gì là thật? Chân như là thật, bản tánh là thật, những thứ này không nhìn thấy 

được, sáu căn không tiếp xúc được. Mắt tai mũi lưỡi thân tiếp xúc được hiện tượng vật chất, 

ý thức tiếp xúc được hiện tượng tâm lý, hiện tượng tự nhiên. Tự tánh trong triết học gọi là 

bản  thể,  nó  không  phải  hiện  tượng  vật  chất,  không  phải  hiện  tượng  tinh  thần,  cũng  không 

phải hiện tượng tự nhiên, nên quý vị đành chịu. 

Thế  nên  Đức  Phật  dạy  chúng  ta,  phải  buông  bỏ  khởi  tâm  động  niệm,  phân  biệt  chấp 

trước, tự nhiên sẽ thấy được, nó ở đâu? Ngay hiện tiền, nó tồn tại mọi lúc mọi nơi, tất cả ba 

loại hiện tượng này đều từ nó biến hiện ra: Hiện tượng tự nhiên, hiện tượng tinh thần, hiện 

tượng vật chất tất cả đều từ nó biến hiện ra. 

Khi ngài Huệ Năng kiến tánh nói rất hay, câu thứ ba ngài nói: “đâu ngờ tự tánh vốn tự 

đầy đủ”. Quá tuyệt diệu! Nó không phải là gì cả, không có hiện tượng nào cả, nhưng trong đó 

có trí tuệ viên mãn, đức năng viên mãn, tướng hảo viên mãn, nó không thiếu gì cả. Ngày nay 

giới khoa học gọi là năng lượng, tin tức và vật chất nó đều đầy đủ. Nó năng hiện, năng sanh 

năng hiện, A lại da năng biến. A lại da là gì? A lại da là ý niệm của chúng ta, nó năng biến. Ý 

niệm chúng ta thiện, đều biến thành thiện. Ý niệm chúng ta bất thiện, tất cả đều trở thành bất 

thiện, thay  đổi theo ý  niệm  chúng  ta. Ý  niệm  của  chúng ta giống như  cổ  nhân  nói, trong ý 

niệm có nhân lễ nghĩa trí tín, thế giới này chẳng khác nào thế giới Cực Lạc, xã hội an định, 

êm ấm. Người người khởi tâm động niệm đều là nhân, nhân là gì? Thương người. Quý xem, 

nhân là hai người_nhị nhân. Nghĩ đến mình là nghĩ đến người khác, nghĩ đến người khác là 

898  Tập 450 



nghĩ đến mình, mình và người là một không phải hai. Nhân là thương người, thương người 

sao có thể hại người, đâu có đạo lý này! 

Nghĩa, nghĩa là nói lý, thông thường chúng ta gọi là hợp tình hợp lý hợp pháp, đây gọi là 

nghĩa. Nó hay hơn pháp. Nếu nói trong pháp không có tình không có lý, pháp này thật đáng 

sợ. Pháp của Trung quốc có tình có lý, tình lý pháp là một, một mà ba, ba mà một, đây gọi là 

nghĩa, điều này rất hay. 

Trí là lý trí, không xử sự theo cảm tính. Trong cuộc sống hằng ngày, dùng lý trí đối nhân 

tiếp vật, không dùng tình cảm, tình cảm là phiền não. 

Lễ vô cùng quan trọng, con người tiếp xúc với cảnh giới bên ngoài, đối với người, với sự, 

với vật đều phải có chừng mực, không được thái quá, cũng không được bất cập. Thế nên lễ 

gọi là lễ tiết, nó có tiết chế, cuộc sống chúng ta mới yên ổn được. 

Sau  cùng  là  tín, nhất định nói đến lòng  tin,  giữ  chữ  tín. Người xưa  rất nhiều giao dịch, 

không có văn tự, không cần giao kèo, chỉ giữ chữ tín. Nợ tiền nhất định phải trả, cho người 

kia mượn tiền thậm chí quên mất, người ta đem đến trả nợ nói với họ, họ cho mượn khi nào. 

Bản thân họ không biết, không có văn tự ghi chép, không cần thiết. 

Quý vị xem người xưa, khi quý vị gặp khó khăn, tôi giúp quý vị, quý vị muốn mượn tiền, 

thì cho quý vị mượn. Trả cũng tốt không trả cũng tốt, không tính toán. Có điều kiện thì trả, 

không có điều kiện thì không cần trả, xã hội êm ấm biết bao. Nếu chúng ta làm được năm 

chữ  này,  thân  tâm  chúng  ta  được  mạnh  khỏe,  gia  đình  hạnh  phúc  mỹ  mãn,  xã  hội  ấm  êm, 

thiên hạ thái bình. Năm chữ này là được, có thể làm được. 

Trong  Phật  pháp  nói  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo,  thời  xưa  người  người  đều  làm,  nhà  nhà 

làm,  nên  nền  trị  an  của  xã  hội  này  kéo  dài  mấy  ngàn  năm.  Hoàn  toàn  nhờ  vào  giáo  dục. 

Trong giáo dục quan trong nhất là giáo dục gia đình, hiện nay nền giáo dục gia đình không 

còn nữa. Xã hội động loạn, không cách gì chỉnh đốn được. 

Ngày nay chúng ta nghĩ chỉ còn một phương pháp, xem thử có hiệu quả hay  không, có 

thể làm thí nghiệm. Chính là dùng truyền hình vệ tinh, dùng mạng quốc tế để dạy luân lý, đạo 

đức, nhân quả và giáo dục Tôn giáo. Nếu xã hội này cùng nhau phổ biến phát triển, tôi tin 

rằng nhất định có được hiệu quả rất tốt, vì sao? Vì tánh người vốn thiện, nhất định phải thừa 

nhận  điều  này.  Con  người  vốn  có  lương  tâm,  chỉ  là  không  ai  dạy  họ, nên  quên  mất,  gọi  là 

“tánh tương cận, tập tương viễn”. Tánh là thiện, bổn thiện, tập là bất thiện. Mục đích của giáo 

dục không gì khác, là làm sao từ tập tánh bất thiện trở về đến bổn tánh bổn thiện, nền giáo 

dục này thành công. Giáo dục của các bậc thánh hiều, đều lấy điều này làm tông chỉ, đọc sách 

chí tại thánh hiền, không phải để thăng quan phát tài, không liên quan đến điều này. Như xã 

hội này người người đều là thánh hiền, đó không phải là thế giới Cực Lạc rồi sao? 

Nên hôm nay nếu quý vị hỏi, vì sao xã hội lại biến thành như vậy? Vì sao địa cầu lại biến 

thành như vậy? Tóm lại mà nói chỉ một câu, không có gì khác, là do giáo dục có vấn đề, 

ngoài ra đều không có vấn đề, mà là do giáo dục xảy ra vấn đề. Chỉ cần giữ gìn tốt nền giáo 

dục, tất cả vấn đề đều được giải quyết. 

Giáo dục Phật giáo, Phật chế định là tam học giới định tuệ, hạ thủ từ chỗ này, đây gọi là 

pháp tiểu thừa. Giữ quy củ, đầu tiên là phải giữ quy củ. Thông thường đức Phật dạy hàng đệ 

tử sơ học, phải kiên trì giữ vững bốn trọng giới, bốn trọng giới này không phải là giới luật 

thường, mà nó rất đặc biệt, vì sao? Vì an định xã hội. Hai điều của người xuất gia: “Không 

làm  quốc  tặc, không hũy  báng  quốc  chủ”.  Ý  này  tức  là  nhất  định không  nên  can  thiệp vào 

chính trị, cố gắng học Phật. Không làm quốc tặc, nhất định không được làm những việc tổn 

Tập 450  899 



thương quốc gia dân tộc, tổn thương xã hội đại chúng, chắc chắn không được làm, đây là 

điều đầu tiên. Quốc chủ là gì? Từ người lãnh đạo quốc gia đến người lãnh đạo địa phương, 

ngày nay chúng ta gọi là quan viên chủ quản. Thị trưởng của một thành phố, thôn trưởng của 

một thôn trang, đây đều là gì? Là người lãnh đạo. Người lãnh đạo của các tầng lớp, không 

được nói sai lầm của họ, vì sao? Vì có pháp luật quốc gia chế chỉ họ, chúng ta không được 

tuyên truyền tùy tiện, tùy tiện phê bình, không được, vì sao? Vì họ là người lãnh đạo. 

Quý vị phê bình họ, nói họ bất thiện, sau khi nhân dân nghe được mất niềm tin đối với 

họ, xã hội sẽ động loạn, trách nhiệm này ai gánh? Căn cứ lý luận này chính là bỏ ác dương 

thiện, đây là Bladen nói. Cổ nhân chúng ta gọi là ẩn ác dương thiện, cùng một ý nghĩa. Người 

các có sai lầm đừng phê bình, phê bình là tự mình đang tạo nghiệp. Nếu để vấn đề này trong 

lòng, tâm quý vị bất thiện. Nếu nói ra, thì miệng của quý vị bất thiện, đây là sai lầm.      Thế 

nên người xuất gia, phải coi trọng hai điều này, tại gia đương nhiên cũng phải học. Tại gia 

còn có hai điều: “Bất lậu quốc thuế, bất phạm quốc chế”. Quốc chế chính là pháp luật của 

quốc gia. Phải tuân thủ pháp luật, nhất định không được phạm pháp. 



Phật 

giáo 

trong lịch sử Trung quốc, quý vị nên biết có: Tam Võ diệt pháp. Hoàng đế hạ lệnh phải tiêu 

diệt Phật pháp, nhà Phật tiếp nhận không phản kháng, hoàn toàn phục tùng. Vị hoàng đế này 

băng hà, hoàng đế khác lên ngôi, lập tức phục hưng Phật giáo, vì sao? Phật giáo đồ thật sự là 

công dân tốt, thật sự nghe lời. Nếu không cần quốc dân này, vậy quý vị cần hạng người nào? 

Nên làm gương mẫu cho người khác noi theo. Người học Phật là công dân của tốt của quốc 

gia này, dân tộc này. Học Phật không giữ giới luật, còn phạm pháp, điều này trong Phật pháp 

là tội nghiệt rất nặng, tội này nặng vô cùng! Vì sao? Vì phá hoại hình tượng Phật giáo. Quý 

vị thử tra trong Giới Kinh, quả báo phá hoại hình tượng Phật giáo là đọa vào trong địa ngục 

A tỳ. Vì hình tượng bị phá hoại, khiến rất nhiều người không tin Phật pháp, đoạn tuệ mạng 

của  chúng  sanh,  quý  vị  phải  nhận  trách  nhiệm  này,  quả  của  nhân  này  chính  là  vô  gián  địa 

ngục. Rất đáng sợ, nhưng mọi người không biết. 

Đệ tử Phật phải giữ pháp, pháp mà quốc gia định, quý vị đừng hỏi nó, chỉ cần tuân thủ là 

được. Phật dạy chúng ta: Hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức. Cảnh giới chính là rèn 

luyện bản thân, chính là đạo tràng tu hành của bản thân, xem quý vị có thể nhẫn được chăng. 

Không thể nhẫn phiền não sẽ phát tác, nhẫn được thì phiền não biến thành trí tuệ. 

Giới định tuệ, tuệ sau khi khai mở chính là Bồ Tát, tuệ chưa khai trong Phật pháp gọi là 

Tỳ kheo, sau khi khai tuệ chính là Bồ Tát. Từ trong trí tuệ Bồ Tát lại có ba loại là: văn tuệ, tư 

tuệ, tu tuệ. Tam tuệ văn tu tư từ đâu mà  có? Từ trong tuệ của giới định tuệ. Nếu không có 

giới định tuệ, làm gì có văn tu tư, văn tu tư là Phật pháp cao cấp. Văn là tiếp xúc, tai nghe là 

tai tiếp xúc, mắt thấy là mắt tiếp xúc, nên nghe ở đây, ý nghĩa thật sự của nó là tiếp xúc. Vừa 

tiếp xúc đã thấu triệt, thấu triệt gọi là tuệ. Tiếp xúc họ sẽ không mê, từ chỗ không mê mà nói, 

từ không mê mà nói chính là tư tuệ. Từ thấu triệt để nói chính là tu tuệ, gọi là văn tu tư. Tư là 

hiểu rỏ, tu là đã phá mê hoặc. Phá mê là tu tuệ, khai ngộ là tu tuệ, nghe là tiếp xúc. 

Thế  nên tam  tuệ văn  tu tư  khác với giới định  tuệ. Giới  định  tuệ có giai  đoạn, từng giai 

đoạn từng giai đoạn. Văn tư tu là hoàn thành trong một niệm, nó là một mà ba, ba mà một. 

Đây là Bồ Tát, Bồ Tát tu tam tuệ. Khi chưa khai ngộ là tu tam học, những điều này cần phải 

nắm bắt rõ ràng. Nên đều phải đắc nhẫn mới có thể viên mãn sở học. Nếu không thể nhẫn 

nại,  ví  như  hiện  nay  chúng  ta  tu  học,  mỗi  ngày  phải  đọc  kinh  mấy  tiếng_hiện  nay  tôi  mỗi 

ngày  đọc  kinh  khoảng  4  tiếng,  điều  này  phải  nhẫn  nại,  không  nhẫn  nại  không  được,  phải 

900  Tập 450 



tránh sự phiền phức. Mỗi ngày chia sẻ với mọi người cũng bốn tiếng, đời sống này quả thật 

an lạc, công đức thành tựu viên mãn. 

Khiến chúng ta nghĩ đến Đức Thế Tôn giới thiệu thế giới Cực Lạc và Phật A Di Đà cho 

chúng ta. Trong quá khứ, Phật A Di Đà cũng là thân phận con người như chúng ta. Ngài xuất 

gia tu đạo, phát 48 lời nguyện, trải qua năm kiếp tu hành, thời gian dài như vậy ngài tu điều 

gì? Ngài thực hành hết 48 lời nguyện, phải thực hành tất cả. Lấy công đức này thành tựu đạo 

tràng thế giới Cực Lạc, ngài có căn cứ lý luận, chứ không phải tuyên truyền bậy bạ. Lý luận 

này chính là trong kinh Đức Phật thường nói: Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh.      Thế giới 

Cực Lạc không có người thiết kế, cũng không có người kiến tạo, tự nhiên thành tựu. Như trái 

đất này, thái dương hệ cũng không có người thiết kế, không có ai thi công, cũng không có ai 

kiến tạo. Nó thành tựu như thế nào? Từ tâm tưởng sanh, cộng nghiệp của chúng sanh. Hiểu 

được vấn đề này rất có ý nghĩa, không thể nghĩ bàn. Phàm là những gì chúng ta tưởng tượng, 

chúng ta khởi vọng tưởng là mình thiết kế ra sao, mình thi công kiến tạo như thế nào. Đó đều 

là lâm  thời, đều là vô  thường,  không lâu dài. Chỉ  có từ  tâm  thanh  tịnh, tâm  trí tuệ sanh  ra, 

thành  tựu  những  hiện  tượng  này,  như  thế  giới  Cực  Lạc,  thế  giới  Hoa  Tạng,  vĩnh  hằng  bất 

biến, y chánh trang nghiêm. Nên ở trong này đưa ra, tuy chỉ mấy câu, nhưng nó vô cùng quan 

trọng. 

Quý  vị  xem,  “đế  thẩm  chư  pháp”.  Đế  là  siêng  năng, chân  thật.  Thẩm  là  thẩm  tra,  cùng 

một nghĩa với những gì cổ nhân dạy chúng ta như: bác học, thẩm vấn. Hai chữ đế thẩm này 

bao hàm cả bác học, thẩm vấn, thận tư, minh biện. Thể tánh của tất cả các pháp hư huyễn. 

Thể  tánh  là  chân  tâm.  Chân  tâm  ở  trước  có  nói  đến,  cả  ba  loại  hiện  tượng  đều  không  có, 

nhưng nó có thể sanh ra ba loại hiện tượng này. Sanh ra ba loại hiện tượng này là hư huyễn, 

không phải thật. 

Trong Kinh Đại Bát Nhã dạy rằng: “Tất cả pháp vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc”. 

Đức Thế Tôn nói điều này suốt 22 năm. Đức Phật thuyết pháp 49 năm, khoảng gần nữa thời 

gian ngài nói vấn đề  này, đây  là  gì?  Đây  là  chân tướng  của vũ  trụ vạn pháp. Sau khi  hoàn 

toàn thấu hiểu, chúng  ta có thể  thọ dụng,  nhưng không  được chấp  trước  nó. Cũng  chính  là 

nói, chúng ta có thể hưởng thụ, nhưng không thể chiếm hữu nó. 

Thực tế hơn, chúng ta không cần nói gì khác, thân thể của chúng ta: Thân thể tôi, tôi có 

thể hưởng thụ nó, nhưng không thể chiếm hữu, không chiếm hữu được, vì sao? Nó biến hóa 

mỗi ngày, chúng ta làm sao khống chế được? Không thể khống chế, không thể chiếm hữu, 

nhưng có thể dùng nó. Không nên có tâm chiếm hữu, không nên có tâm khống chế. Có tâm 

chiếm hữu, có tâm khống chế, đây là độc bệnh, nó sẽ đem đến tật bệnh. Không có chiếm hữu, 

không có khống chế, đây là tâm lành mạnh, thân tâm mạnh khỏe. Chúng ta dùng tâm thanh 

tịnh  đối  đãi  thân  thể  này,  dùng  tâm  bình  đẳng  đối  đãi  thân  thể.  Dùng  tâm  giác  ngộ,  nó  tự 

nhiên sẽ mạnh khỏe. Những đạo lý này chúng ta cần phải hiểu, hiểu rồi phải biết dùng, tức là 

dùng trong cuộc sống hằng ngày. Đây gọi là chăm sóc sức khỏe, vệ sinh chăm sóc sức khỏe. 

Điều này quả thật an vui, vui của người thế gian là giả, không phải thật, niềm vui của thế 

gian là kích thích. Người thật sự có công phu tu học, niềm vui của họ là gì? Niềm vui của họ 

là thấu hiểu, hoàn toàn thấu triệt chân tướng sự thật. Chúng ta nói một cách hiện thực, thân 

tâm cá nhân mạnh khỏe, gia đình chung sống hài hòa, mỗi người đều hiểu rõ tiền nhân hậu 

quả, làm sao có sai lầm được! Xã hội an định hài hòa, thế giới thái bình, như vậy tốt đẹp biết 

bao. 

Tập 450  901 





Phần  nhẫn 

nhục, chúng ta chỉ học đến đây, chúng ta xem tiếp phần thứ tư. Thứ tư là tinh tấn, tinh tấn 

cũng có ba loại: 

Thứ nhất là: “Mặc giáp tinh tấn”. Đây là ví dụ. Ngày xưa, lúc chiến tranh, binh sĩ khoác 

áo giáp bảo vệ thân thể, gọi là mặc giáp, tiên phong xong vào hiểm trận, hiện nay chiến tranh 

cũng như vậy. Quý vị thấy xe tăng, đó là áo giáp, đi tiên phong, nhưng chiến tranh bây giờ 

không giống nhau, thay đổi quá nhiều, không cần quân đội. Hiện nay dùng tên lửa, dùng hóa 

học, không cần dùng người, như vậy cũng có thể hũy diệt cả một thành thị, có thể chôn vùi 

vài trăm người. 

Chúng ta muốn hỏi, loại chiến tranh này có phát sanh chăng? Khi chiến tranh phát triển 

đến mức độ này, thiên lý khó dung. Quý vị không tin có ông trời, nhưng thật có. Ông trời 

không bằng lòng. Như vậy sẽ trở thành hiện tượng gì? Nếu quý vị có năng lực để phát động 

chiến tránh này, khiến quốc gia người khác hủy diệt hoàn toàn trong mấy giờ. Nhưng hành 

động của quý vị chưa kịp tiến hành, thì bản thân quý vị bị hủy diệt trước, vì sao? Báo ứng, 

đây là thật không phải giả. 

Quý vị tiêu diệt thành thị này, người ở đó thật sự có tội lớn như vậy chăng? Quốc gia này 

đáng bị hủy diệt ư? Nếu nó không có tội lớn như thế, mà hủy diệt nó, như vậy là chúng ta 

không tin thiên lý. Nhưng con người bây giờ không tin, không tin có thần, nhưng thần vẫn 

tồn tại, thần vẫn chiếu cố con người. Quý vị không tin họ, họ vẫn quan tâm quý vị, họ vẫn 

đang nhìn chúng ta. Nên vũ khí đại sát thương này là thiên lý không dung, nếu quý vị làm 

điều này, quý vị chưa dùng đến nó, đã gặp phải thảm họa, thảm họa gì? Động đất, núi lửa bộc 

phát, sống thần. Nếu ba thứ này cùng đến, thì nơi này hoàn toàn bị hủy diệt, điều này quả thật 

đáng sợ. 

Bồ  Tát  tu  hành  tinh  tấn  ba  la  mật,  khởi  tâm  thệ  nguyện  lớn,  tu  các  thắng  hành.  Dõng 

mãnh tinh tấn là ví dụ, không sợ khó khăn, không sợ khốn khổ. Ở trước nhẫn được chúng ta 

mới có thể tinh tấn, mới có thể tiến về phía trước. Nếu không nhẫn được, quý vị sẽ thoái lui, 

đọa lạc. Nếu nhẫn được mới có thể tiến bước, mới có thể thành tựu. Đây là nhẫn nhục, chính 

là nói không có sợ hãi, dõng mãnh hướng về phía trước. Quý vị hành chánh đạo, vậy thì sợ 

gì? Không phải vì mình, vì hai mục đích: Vì chúng sanh đau khổ, vì chánh pháp trường tồn. 

Truyền  thống  văn  hóa  xưa  là  chánh  pháp,  rất  nhiều  Tôn  giáo  trên  thế  gian  này  cũng  là 

chánh pháp. Nhưng trong xã hội ngày nay, có tà giáo, không thể nói không có, nó không phải 

chánh pháp. Chúng ta phải có trí tuệ để phân biệt đâu là chánh, đâu là tà. Thế nào gọi là tà? 

Tự tư tự lợi là tà. Chánh là gì? Đại công vô tư, giúp xã hội êm ấm, giúp chúng sanh ly khổ 

đắc lạc, đây chính là chánh pháp. Nên phân biệt chánh tà chính là trí tuệ, nhưng xã hội bây 

giờ, người có trí tuệ này ngày càng ít, rất nhiều người không có trí tuệ. Không có trí tuệ là đi 

theo tà pháp để hủy diệt chánh pháp, chướng ngại chánh pháp. Có việc này. Nhưng chúng ta 

tin, vì Đức Phật và cổ nhân nói rằng: “Tà không thắng chánh”. Phải giữ vững chánh pháp, khi 

có  chướng  ngại  cần phải  giữ  vững,  đích  thực  tà  không  thể  thắng  chánh.  Tà  thì sao?  Sẽ  bị 

người khác vạch trần, chịu không được thử thách của thời gian. Vì sao Phật là chánh pháp? 

Vì đã trải qua 3000 năm thử thách. Vì sao Nho là chánh pháp? Ít nhất cũng chịu khảo nghiệm 

5000  năm,  Đạo  cũng  có  2500  năm  thử  thách.  Lịch  sử  đã  kiểm  nghiệm  chứng  minh  nó  là 

chánh pháp. 

Phật pháp, theo những gì lịch sử Trung quốc ghi chép, Đức Thế Tôn diệt độ đến nay là 

3038 năm, hàng đệ tử Phật đời trước đều dùng niên đại này. Quý vị xem Đức Thế Tôn đản 

902  Tập 450 



sanh, chúng ta tổ chức ngày ngài đản sanh, trong kệ tán Phật đều nói: Đức Phật ra đời là năm 

giáp dần thứ 24 của Chu Chiêu Vương, Đức Phật thuộc tuổi dần. Diệt độ vào năm thứ 53 của 

Chu Mục Vương. Theo ghi chép này, thì đến nay là 3038 năm. 

Thế nên người xưa thường nói, điều này nói trong kinh điển 3000 năm trước. 3000 năm 

sau, được  các  nhà khoa  học  cận đại  chứng  minh, đây  là  thật không  phải  giả. Nên điều đầu 

tiên là chúng ta phải tin, không được hoài nghi. Nhưng tinh thần khoa học, điều đầu tiên là 

hoài nghi, nên khoa học rất khó thấy được chân tánh. Điều này không thể, chính là nó không 

thể giải quyết vấn đề sau cùng, vì Đức Phật dạy rằng: Chỉ có chứng được mới biết. Chứng 

như thế nào? Buông bỏ khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trước, đến nghi cũng buông bỏ. 

Không khởi tâm không động niệm, quý vị sẽ chứng được, ngay trước  mắt chúng ta, quý vị 

không cần tìm bất cứ đâu. Vì sao? Vì bản thể của tất cả pháp là tự tánh. Thế nên trong kinh 

điển đại thừa Đức Phật nói: “ngoài tâm không có pháp, ngoài pháp không có tâm”, tâm và 

pháp đã hợp thành nhất thể. Tâm ở đâu? Ở trong pháp. Pháp ở đâu? Ở trong tâm. Chỉ cần 

chúng ta không khởi tâm không động niệm, lập tức thấy được. Nên phải nhớ, pháp thân Bồ 

Tát vĩnh viễn không khởi tâm động niệm. 

Trong  Phật  giáo  thường  nói:  Đại  triệt đại  ngộ  minh  tâm  kiến  tánh, như  ngài  Huệ  Năng 

vĩnh viễn không khởi tâm động niệm. Người như ngài Huệ Năng được bao nhiêu người? Phật 

giáo truyền đến Trung quốc, chính thức là Hán Minh Đế phái đặc sứ mời đến Trung quốc. Là 

năm Vĩnh Bình thứ mười, năm Minh Đế Vĩnh Bình thứ mười, năm 67 công nguyên. Năm 

nay là năm công nguyên 2011, đến năm 2060 là tròn 2000 năm. Như vậy là đã gần 2000 năm, 

ở Trung quốc quả thật có thành tựu, chúng ta có thể nói như vậy, thành tựu viên mãn chính là 

minh tâm kiến tánh. 

Có mấy người đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh? Chúng ta tính toán một cách bảo thủ 

nhất  là trên  3000  người, quả  thật  đáng  nể!  Chưa  đến  2000  năm,  mà  hơn  3000 người  thành 

Phật,  ngài  Huệ  Năng  là  trược  hợp  đặc  thù,  vì  sao?  Ngài  là  đốn  xả,  đốn  ngộ,  đốn  chứng. 

Những người khác không có tốc độ nhanh như vậy. Có người tu hai ba năm đã khai ngộ, có 

người năm sáu năm khai ngộ, có người bảy tám năm khai ngộ, có người mười năm hai mươi 

năm khai ngộ, còn có ba bốn mươi năm khai ngộ, đều có. Nhưng sau khi khai ngộ, cảnh giới 

hoàn toàn tương đồng, thật sự không có gì khác biệt, giống như Đức Thế Tôn vậy, đây là 

chuyên nói về Thiền tông. 

Ngoài Thiền tông ra, thì giáo môn_đại khai viên giải cảnh giới tương đồng Thiền tông. 

Lý nhất tâm bất loạn niệm Phật của Tịnh độ tông, đây đều là cảnh giới bình đẳng. Như vậy 

hợp lại, người rất nhiều, nếu tất cả đều hợp lại_nếu toàn bộ tông môn giáo môn đều hợp lại, 

chúng ta dự tính một cách bảo thủ nhất cũng không dưới một vạn người. Nếu đến cả Tịnh độ 

tông,  chỉ  cần  là  vãng  sanh, đều  là  A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát.  Số  người  này,  tôi  tin  rằng  chắc 

chắn không chỉ mười vạn người. Đây là 2000 năm nay, thật sự vãng sanh đến thế giới Cực 

Lạc, tức là thành Phật. Pháp môn này rất thù thắng, pháp môn khác khó tu, Tịnh tông dễ tu. 

Thầy Lý sáng lập Liên xã ở Đài Trung, ông đã ở Đài Trung 38 năm, người trong hội Liên 

Xã ở Đài Trung vãng sanh_chính thầy nói: Trong một vạn người đại khái có năm ba người, 

chúng ta coi như là năm người_Trong một vạn người có năm người. Liên hữu của Liên Xã 

quá 50 vạn, khi thầy ra đi đã hơn 50 vạn người. Trong một vạn người có năm người, mười 

vạn người có 50 người, dự tính cũng có khoảng 500 người. Vô cùng khả quan, đây là thành 

tựu thật sự, người trồng thiện căn quả thật rất nhiều. Công việc giáo hóa này của ông, nói đến 

Tập 450  903 



trồng thiện căn, thì ở Đài Loan_chúng tôi tin rằng, chắc chắn quá một nữa nhân khẩu của Đài 

Loan. 

Chúng ta hiểu rõ ràng minh bạch tất cả, mới thật sự chịu tu tinh tấn ba la mật, thật sự giúp 

chúng ta nâng cao cảnh giới. 

Tinh  tấn  thứ  hai:  “Nhiếp  thiện  tinh  tấn”.  Tuy  Phật  không  nói,  nhưng  nó  là  thiện  pháp, 

chúng ta phải siêng năng nổ lực mà làm. “Vị tu phương tiện hành, tấn thú vô thượng bồ đề”. 

Phương hướng và mục tiêu của họ chính xác, là hướng đến vô thượng bồ đề. Phương pháp 

tuy Phật không nói, cũng được, chỉ cần phương hướng và mục tiêu đúng. Đức Phật dạy học 

rất khai mở, không phải dạy chúng ta giữ giới luật một cách cứng nhắc, không phải vậy. Đức 

Phật đích thực là dân chủ tự do khai mở, tuy quản lý rất nghiêm khắc, nhưng tinh thần của 

ngài là khai mở. Khi chúng ta không có năng lực phân biệt chân vọng, thị phi, tà chánh, thì 

quản rất chặt chẽ. Khi có năng lực phân biệt, thì dần dần đã khai mở. 

Ngày nay chúng ta tu Tịnh độ, phương hướng và mục tiêu của Tịnh độ vô cùng rõ ràng. 

Phương hướng là thế giới tây phương Cực Lạc, mục tiêu là thân cận Phật A Di Đà. Chúng ta 

đến  thế  giới  Cực  Lạc  làm  gì?  Là  thân  cận  Phật  A  Di  Đà,  theo  ngài  học  tập.  Bộ  Kinh  Vô 

Lượng Thọ này, chính là Đức Thế Tôn chuyên giới thiệu về thế giới Cực Lạc, giới thiệu về 

Phật A Di Đà cho chúng ta. Từ  bộ kinh điển này, chúng ta thấu hiểu về thế giới Cực Lạc, 

nhận thức được Phật A Di Đà. Nếu đối với thầy chúng ta không nhận thức, không rõ ràng thì 

làm sao học ngài được? 

Khi tôi bắt đầu học Phật là 26 tuổi, mới bắt đầu học quen được Chương Gia đại sư, tôi rất 

có nhân duyên với đại sư. Đại sư dạy tôi đọc Thích Ca Phổ, Thích Ca Phương Chí. Ngài nói 

muốn học Phật, cần phải hiểu rõ về Đức Thế Tôn, nếu không nhận thức, không thấu hiểu về 

ngài,  chúng  ta  sẽ  đi  sai  đường.  Hiểu  về  ngài, nhận  thức  về  ngài,  chúng  ta  sẽ  không  đi  con 

đường oan uổng, đại sư nói điều này rất có đạo lý.      Lúc đó hai cuốn sách này không có, 

trong Đại Tạng Kinh có, chúng tôi chép từ trong Đại Tạng Kinh, cũng may là phân lượng 

không nhiều. Đọc sách này xong mới biết, Đức Thế Tôn là Phật, không phải thần cũng không 

phải tiên. Lúc trẻ ngài là một phần tử tri thức vô cùng hiếu học, nói như cách nói hiện nay thì 

ngài rất hiếu học. 19 tuổi rời xa gia đình_hiện nay gọi là đi du học. Lúc đó Ấn độ là đất nước 

của Tôn giáo, đất nước của triết học, tư tưởng học thuật rất phát triển. Mỗi học phái ngài đều 

học qua, mỗi Tôn giáo ngài cũng đều học qua. 

Ấn độ tu học có một đặc sắc, bất luận là Tôn giáo hay là học thuật đều coi trọng Thiền 

định, điều này người Trung quốc không có, Ấn độ không ai không tu Thiền định. Tứ thiền 

bát định trong nhà Phật là học từ Bà la môn giáo, trong cảnh giới thiền định này, không có 

thời  gian  và  không  gian.  Nên  trong  thiền  định  có  thể  thấy  được  quá  khứ,  thấy  được  vị  lai. 

Đây là thiền định thế gian, nên cao nhất chỉ thấy được 28 tầng trời, xuống dưới có thể thấy 

được Địa ngục vô gián. Nghĩa là tình hình trong lục đạo, họ đều thấy được tất cả, thấy được, 

nghe được và tiếp xúc được. Mỗi người tu thiền định đều có thể thấy được, nên thiền định 

này ở Ấn độ rất phổ biến. Đối với tình hình trong luân hồi lục đạo, người Ấn độ thấu hiểu 

hơn bất kỳ ai.      Nhưng Đức Thế Tôn không nói đến đây là dừng, ngài còn muốn biết, biết 

điều gì? Lục đạo từ đâu mà có? Vì sao có lục đạo? Ngoài lục đạo ra còn có thế giới chăng? 

Vấn đề này học thuật đương thời không giải đáp được, Tôn giáo cũng không giải đáp được. 

Trong giới Tôn giáo, cho rằng Tứ Không Thiên là cảnh giới của Đại Bát Niết Bàn, đây là một 

sự ngộ nhận. Vì Tứ Không Thiên là linh giới, họ không cần thân thể. 

904  Tập 450 



Lão tử của Trung quốc cũng có tư tưởng này, Lão tử nói: “ngô hữu đại hoạn vị ngô hữu 

thân”, ông nói: lo lắng lớn nhất của chúng ta là gì? Chúng ta có thân thể, không có thân thể 

tốt biết bao. Tư tưởng này chính là Vô Sắc Giới Thiên. Nên Vô Sắc Giới Thiên là phàm phu 

cao cấp trong lục đạo. Họ đến thân thể cũng không cần, nhưng họ chưa giác ngộ, nên đã ngộ 

nhận Tứ Không Thiên là Đại Bát Niết Bàn, không còn nâng cao hơn nữa. Đức Thế Tôn tiếp 

tục nâng cao cảnh giới, nên ngài đã tham học suốt 12 năm, những nơi nào cần học ngài đều 

học qua. Dưới cội cây bồ đề_trong kinh điển ghi chép: Ở dưới cội Tất Bát La, ngài buông bỏ 

tất cả sở học 12 năm, nhập sâu vào thiền định, mọi vấn đề đều được giải quyết. Ba đáp án đều 

hiện tiền: Đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật_Thành Phật, thành tựu 

trí tuệ viên mãn cứu cánh. Chúng ta gọi là đắc đạo, chính là ý này. 

Sau khi khai ngộ ngài bắt đầu giáo hóa, 30 tuổi bắt đầu dạy học, 79 tuổi niết bàn, giáo 

hóa 49 năm. Trong kinh điển ghi chép, chúng ta không thấy ngài nghỉ ngày nào, không có. 

Ngày ngày đều dạy mọi người, ngày ngày đều giải quyết khó khăn cho mọi người, ghi chép 

lại trở thành kinh điển, nhờ vậy chúng ta mới hoàn toàn thấu triệt. Đức Thế Tôn khi tại thế là 

người như thế nào? Nhà giáo dục, ngày nay chúng ta gọi là nhà giáo dục văn hóa xã hội đa 

nguyên. 

Bản thân ngài là thân phận gì? Người làm công tác giáo dục văn hóa xã hội đa nguyên 

tình nguyện, ngài  không  nhận  học  phí. Đời  sống  bản  thân  rất  đơn  giản, ba  y  một  bình  bát, 

ngày ăn một bửa, đêm ngủ dưới gốc cây, ngài sống một đời như vậy. Sau cùng ngài viên tịch 

ở trong rừng, chứ không phải ở trong nhà, suốt đời nhắm vào việc dạy học. Chúng ta xưng 

ngài là thầy, đây là quyết định đúng đắn, đệ tử Phật xưng Đức Thế Tôn là Bổn Sư_người thầy 

căn bản. Đức Phật là người thầy khai sáng giáo dục, ngài là thân phận này, không liên quan 

gì đến Tôn giáo. 

Ngày nay xem ngài thành mê tín, xem ngài là Tôn giáo, tội này nặng biết bao! Đây là gì? 

Người cứu chúng ta, sao chúng ta dùng thái độ này để nhìn ngài? Ngài có thể cứu xã hội, thật 

sự có thể giải quyết vấn đề. 

Lần này tôi đến Nhật Bản giảng kinh, Nhật bản gặp đại thiên tai_động đất tháng 3/2011, 

nghiêm trọng nhất là còn có phóng xạ. Họ còn có một chút tín tâm, họ nghĩ giảng kinh có thể 

giúp ích cho việc hóa giải thiên tai. Tôi đến đó, có giúp gì được chăng? Nhất định giúp được, 

vì sao? Con người sau khi hiểu được đạo lý, tâm ý niệm vừa chuyển thì thiên tai liền giảm 

nhẹ. Nhất định phải đoạn ác tu thiện, phải cải tà quy chánh, phải đoan chánh tâm niệm. 

Tôi nói với mọi người, ngày nay có thể cứu được Nhật Bản chỉ có một người. Họ hỏi tôi 

là ai?  Tôi nói Thiên Hoàng, vì sao? Người cứu quý vị phải là người mà nhân dân của quý vị 

đối với họ có sự tôn kính tột cùng. Người đó nói chuyện, quý vị nghe lời, như vậy mới được 

cứu. Tôi dạy quý vị đoạn ác tu thiện, quý vị bán tín bán nghi. Nếu Thiên Hoàng dạy quý vị 

đoạn ác tu thiện, quý vị sẽ thực hành. Thế nên ông ta phải có uy vọng, phải được nhân dân tin 

tưởng, tôi nói ông ta sẽ làm được. Tôi khuyên họ, Nhật Bản phải buông bỏ, mãi mãi từ bỏ 

chủ nghĩa phát xít, mãi mãi buông bỏ dùng thủ đoạn chiến tranh, đối với các quốc gia khác. 

Không lấy chiến tranh làm thủ đoạn, phải đem truyền thống văn hóa phát triển rộng rãi. 

Truyền thống văn hóa Nhật toàn là của Trung quốc, bản thân Nhật bản không có văn hóa, 

thế nên tôi rất thích Nhật bản, vì sao? Vì đến Nhật bản giống như trở lại thời nhà Đường ngày 

xưa.  Quý  vị  xem  áo  quần,  ăn  uống,  đi  đứng  của  họ,  tất  cả  đều  như  vậy  không  hề  thay 

đổi.Tatami (tấm thảm) của Nhật bản là vật của Trung quốc, thời đại Xuân Thu Chiến Quốc 

của Trung quốc, sau khi họ học rồi thì không hề thay đổi. Nên chúng tôi rất khâm phục tinh 

Tập 450  905 



thần bảo thủ này của Nhật bản. Ở Trung quốc không còn nữa, nhưng đến Nhật bản lại nhìn 

thấy tất cả. 

Họ mặc phục trang_quý vị đến tiệm mua áo quần, thấy thương hiệu: Tiệm áo quần nước 

Ngô,  Ngô  là  ở  đâu?  Giang  Tô.  Quý  vị  xem,  thời  Ngô  Việt,  nước  Ngô  chính  là  Giang  Tô, 

nước Việt chính là Triết Giang. Phục trang của họ chính là phục trang của thời nhà Ngô, sau 

khi  học  được  họ  vẫn  mặc  như  vậy  cho  đến  ngày  nay,  mang  guốc  mộc  toàn  bộ  đều  là  của 

Trung quốc. Guốc mộc này, lúc nhỏ tôi ở quê nhà, nông thôn, vào mùa mưa là  mang guốc 

mộc, không có đôi  ủng. Kiểu giáng của guốc  mộc hoàn toàn giống với kiểu cách của Nhật 

Bản, chẳng qua họ làm hai quai cố định, còn chúng ta dùng hai quai cột trên dày. Mùa mưa đi 

ra ngoài, không có ủng nên dùng guốc mộc. Thế nên đến Nhật bản sẽ thấy được nét văn hóa 

Trung quốc ngày xưa. 

Nhân dân tốt, bá tánh ở nông thôn rất chất trực, nhân đạo, nặng tình nghĩa, quả thật hiếm 

có. Vì vậy họ muốn tổ chức một điểm thí nghiệm, như thí nghiệm của chúng tôi ở Thang Trì, 

sẽ làm thành công hơn chúng ta, căn bản của họ quá tốt. Tôi động viên Thủ tướng Cưu Sơn 

làm, nơi tôi đến giảng kinh chính là quê hương của ông, cách nhà của của ông đi xe khoảng 

20 phút. Tôi nói làm thí nghiệm ngay ở quê hương của ông, ông làm việc này còn cao hơn 

làm thủ tướng, có ý nghĩa hơn làm thủ tướng, rất hiếm có! 

Tinh tấn thứ ba là lợi lạc tinh tấn. Khuyến hóa tất cả chúng sanh đều tu đạo, đây là điều 

nhất định phải nghĩ đến. Chúng sanh quá khổ, khổ từ đâu mà có? Do mê mà có. Làm sao để 

khiến chúng sanh ly khổ đắc lạc? Khiến chúng sanh giác ngộ họ sẽ vui, họ liền ly  khổ đắc 

lạc. Thế nên Đức Thế Tôn, giúp tất cả chúng sanh khổ nạn ly khổ đắc lạc, dùng phương pháp 

chính là phá mê khai ngộ. Vì ly khổ đắc lạc là quả, phá mê khai ngộ là nhân, chúng ta làm từ 

nhân. Vì thế suốt một đời giáo hóa của ngài, chính là suốt đời giúp chúng sanh phá mê khai 

ngộ, sau đó tự nhiên ly khổ đắc lạc. 

Trong  đây  quý  vị  xem,  tài  bố  thí_nội  tài,  dùng  thân  thể,  trí  tuệ,  lao  lực  của  chính 

mình_nội tài. Pháp bố thí, vô úy bố thí, tất cả đều lấy phương thức tinh tấn nhất, biểu diễn 

cho chúng ta thấy, làm một tấm gương tốt nhất. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 





Tập 480 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian:05.07.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô Lượng Thọ Kinh 

Giải, trang 602, hàng thứ nhất. 

“Diệc biểu thập ba la mật, năng tồi thập chủng phiền não, thành tựu thập chủng chân 

như, tiện chứng thập địa”. 

906  Tập 450 



Ở trước chúng ta học mười ba la mật, học đến điều thứ tư, bây giờ chúng ta xem tiếp 

điều thứ năm. 

Thiền định tam hành. Thiền, tiếng Phạn gọi đầy đủ là Thiền na, tiếng Hoa là Tịnh lự. 

Thiền độ này có ba loại. Chính là Thiền định ba la mật trong lục độ. Danh từ Thiền định này 

là cả tiếng Phạn và tiếng Hoa hợp lại dịch. Thiền tiếng Phạn là Thiền na, định là tiếng Trung 

quốc, vì thiền na có { nghĩa của định. Thế nên các bậc cổ đức phiên dịch, đem nó hợp thành 

một, dịch là thiền định. 

Thiền na có nghĩa là tịnh lự. Tịnh là tịnh chỉ, có nghĩa là định. Trong định của họ có 

cảnh giới, không phải hoàn toàn không có, họ có cảnh giới, nên có lự (suy nghĩ). Cũng chính 

là trong định có tuệ, trong tuệ có định. 

Thiền định cũng có ba loại, thứ nhất là “An trú tịnh lự”. Bên dưới chú giải nói rất hay, 

rất đơn giản. “Không khởi loạn tưởng, thâm nhập thiền định”, thiền định có sâu cạn không 

tương đồng, đây là { chính của thiền định. 

Không khởi loạn tưởng, thế nào là loạn tưởng? Vô minh là loạn tưởng, vô minh rất 

thịnh, vô minh là gì? Không biết, không thấu hiểu đối với chân tướng của tất cả pháp. Nên 

Đức  Phật  gọi  điều  này  là  căn  bản  phiền  não,  tất  cả  vọng  tưởng  đều  sanh  ra  từ  đây.  Nếu 

chúng ta thông đạt thấu hiểu chân tướng sự thật, sẽ không có vọng tưởng, chính là vì không 

biết  mới  suy  nghĩ  này  nọ.  Suy  nghĩ  lung  tung  một  cách  vi  tế  nhất  chính  là  khởi  tâm  động 

niệm, khởi tâm động niệm thậm chí đến bản thân cũng không biết, chính mình không cảm 

nhận được. 

Chúng ta  có  cảm  nhận được mình khởi tâm động niệm chăng? Điều gì chứng minh 

được chúng ta đang khởi tâm động niệm? Chứng cứ này chính là có hiện tượng. Bồ Tát Di 

Lặc nói hiện tượng này từ đâu mà có? Hiện tượng từ khởi tâm động niệm, khởi tâm động 

niệm chính là nói dao động. Đức Thế Tôn hỏi Bồ Tát Di Lặc: Tâm hữu sở niệm_đây là nói 

phàm  phu,  phàm  phu  khởi  một  ý  niệm,  ý  niệm  này  rất  thô_bản  thân  chúng  ta  biết  động 

niệm gì. Thấy thứ mình thích, liền khởi niệm thích nó, không thích liền khởi ý niệm ghét nó, 

thích hay ghét đều là khởi niệm. Ý niệm sâu hơn thì muốn khống chế nó, muốn chiếm hữu 

nó, đây đều là ý niệm. 

Đức Phật liền hỏi, giống như { niệm này, trong đó có bao nhiêu niệm vi tế? Có mấy 

niệm? Có mấy tướng? Có mấy thức? Di Lặc Bồ Tát trả lời rằng: Một khảy móng tay có 32 ức 

100 ngàn niệm. 32 ức 100 niệm, chúng ta tính thử xem, chính là 320 triệu_Một khảy móng 

tay có 320 triệu, 320 triệu ý niệm. Quý vị xem, nếu chúng ta tính trong một giây, như vậy 

trong một giây có 1600 triệu. Một phút 60 giây, một phút có bao nhiêu ý niệm! Một giây là 

1600 triệu. Khi ý niệm này đoạn thì tướng sẽ không còn, tướng là hư vọng, nó khởi lên từ 

tâm niệm. Thế nên có  tướng là có  ý niệm, vô tướng sẽ không có  ý niệm. Điều này chứng 

minh rõ ràng chúng ta có ý niệm, chỉ là ý niệm quá vi tế nên chính chúng ta không nhận ra. 

Đây là thật  không phải giả. 

Ở đây nói không khởi loạn tưởng, bao gồm căn bản vô minh, chính là những ý niệm vi 

tế. Ý niệm thô hay tế, tất cả đều ở trong đó. Đại định, ý niệm vi tế không còn, đó là đại định 

rất thâm sâu. Như trong kinh nói, bát địa trở lên, bát địa Bồ Tát trở lên: Cửu địa, thập địa, 

thập nhất địa, Diệu giác. Họ ở trong đại định đó, những ý niệm vi tế này đều không còn, ý 

niệm vi tế của tất cả chúng sanh họ đều biết. Chính họ không còn, mới có thể thấy được 

Tập 450  907 



người khác, họ có sẽ không thấy được người khác. Thế nên người có định công thâm sâu, 

biết  được  người  có  định  công  cạn.  Người  định  công  cạn,  không  biết  được  người  có  định 

công thâm sâu. 

Chúng  ta  thật  sự  đã  nói  ra  Thiền  định  xuất  thế  gian,  không  nói  đến  Thiền  định  thế 

gian. Thiền định thế gian là tứ thiền bát định, đạo lý là giống nhau. Ví dụ sơ thiền, họ biết 

được  định  của  dục  giới,  trong  dục  giới  những  người  nào  có  định?  Dạ  ma  thiên,  Đâu  suất 

thiên, Hóa lạc thiên, Tha hóa tự tại thiên có định. Sơ thiền biết được định của họ, nhưng sơ 

thiền không biết được nhị thiền, nhị thiền cao hơn họ. Nhị thiền biết được sơ thiền, nhưng 

không biết được tam thiền. Từ đó cho thấy, A la hán có thể biết định của Dục giới thiên_Tứ 

thiền bát định, họ không biết định của Bồ Tát, Bồ Tát cao hơn họ. 

Định của A la hán là gì? Không khởi kiến tư phiền não, không tệ. Hay nói cách khác, A 

la hán không khởi thân kiến. Cũng chính là nói, không chấp trước thân này là ta, điều này 

không cần đến A la hán, Tu đà hoàn là cũng đã buông bỏ. Tu đà hoàn đoạn tận 88 phẩm 

kiến hoặc của tam giới, 88 phẩm kiến hoặc quy nạp thành năm loại lớn. Đầu tiên là thân kiến, 

thứ hai là biên kiến, thứ ba kiến thủ kiến, thứ tư giới thủ kiến, sau cùng là tà kiến, họ đã 

đoạn tất cả những thứ này. 

Ở trước, khi chúng ta học Bát chánh đạo đã học qua. Điều thứ nhất trong Bát chánh 

đạo là chánh kiến. Chánh kiến chính là đoạn tận kiến hoặc, chánh tư duy là đoạn tận tư hoặc. 

Nên hai điều đầu tiên trong Bát chánh đạo là cảnh giới của A la hán, ở sau là cảnh giới của 

Bồ Tát đại thừa. Vừa phá kiến hoặc là tiểu thừa sơ quả, là sơ tín Bồ Tát trong Đại thừa thập 

tín vị. Điều này chúng ta đọc Kinh Hoa Nghiêm sẽ biết. Sau khi hiểu rõ những điều này, biết 

được  bản  thân  tu  học  trong  Phật  pháp,  đang  ở  địa  vị  nào.  Giống  như  leo  cầu  thang,  biết 

được chúng ta đang ở tầng thứ mấy. Ở trên vẫn còn, không ngừng nâng cao lên trên, không 

được  dừng  lại  đây,  dừng  lại  ngang  đây  là  sai,  phải  dõng  mãnh  tinh  tấn.  Thế  nên  tinh  tấn 

chính là nâng cao. 

Chúng ta biết rằng, Bồ Tát không khởi loạn tưởng, là gì? Không khởi trần sa phiền não. 

Đến địa vị Phật, không khởi vô minh phiền não, đây là loạn tưởng. Thâm nhập thiền định, 

đây là { nghĩa của thiền định. Hai điều sau là khởi dụng của thiền định, thế nên thiền định là 

sinh động, không phải cứng nhắc. 

Thứ hai: “Dẫn phát tịnh lự”, đây là { nghĩa của thiền định. “Trí tuệ hiện tiền, sanh các 

công đức”. Nhân giới sanh định, nhân định khai tuệ, điều thứ hai này tức là trí tuệ đã khai 

mở, trong thiền định trí tuệ được khai mở. Trí tuệ khai mở không làm mất định, nếu khai trí 

tuệ mà định không còn, đó không phải thiền định, đó không phải giới định tuệ, như vậy là có 

vấn đề, đó không phải là trí tuệ chân thật. Trí tuệ chân thật chắc chắn định ở trong tuệ, tuệ 

ở trong định, đây là trí tuệ chân thật. Không phải trí tuệ hiện tiền thì định không còn, đó là 

sai lầm. Trong định có giới, không phải nói sau khi được định thì mất giới. Chúng ta nên biết 

rằng, định khai mở trí tuệ, giới có còn chăng? Giới còn, giới gọi là gì? “Đạo cộng giới”. Khai 

ngộ rồi giới và đọa dung hợp thành một. Khi đạt được thiền định, giới và định dung hợp một 

nơi gọi là “định cộng giới”, không phải nói không còn. Giới dung nhập vào trong thiền định, 

thiền  định  khai  trí  tuệ,  thiền  định  dung  nhập  trong  trí  tuệ,  thế  nên  trong  thiền  định  chắc 

chắn có định có giới. Không có trí tuệ của giới và định, gọi là cuồng tuệ, không phải chánh 

tuệ, điều này không thể không biết, tuyệt đối không được hiểu sai. Nên nó sanh ra các công 

908  Tập 450 



đức. Nếu tuệ hiện tiền mà không có định và giới, nó sanh ra các phiền não, như vậy là sao? 

Họ sanh khởi loạn tưởng. Vì họ có định có giới, không loạn tưởng_sanh công đức, sanh công 

đức mới có thể làm việc. 

Thứ ba là: “Biện sự tịnh lự”, gọi là “công hạnh viên thành, lợi ích chúng sanh”. Bồ Tát 

thị hiện trong lục đạo, thị hiện trong mười pháp giới. Bất luận thuận cảnh hay nghịch cảnh, 

thuận duyên hay ác duyên, họ đều không mất giới định tuệ. Tuệ có thể làm việc, giới định 

hiệp trợ tuệ, nó không loạn, đây gọi là công phu chân thật. Điều này tương ưng với tự tánh, 

tương ưng với tánh đức. Cho nên nhất định phải biết cảnh giới của thập ba la mật. Biết rồi 

mới biết được phải chăng chúng ta đã đạt được, phải chăng chúng ta đang thực hành thiền 

định ba la mật, thiền định thật hay thiền định giả. 

Thông thường nói lục độ, càng về sau cảnh giới càng cao hơn, ở sau nhất định bao 

gồm ở trước. Ở trước là gì? Ở trước có bố thí, có trì giới, có nhẫn nhục, có tinh tấn, có tất cả, 

tuyệt đối sẽ không mất đi. Bây giờ chúng ta đang ở tầng lầu thứ năm, bốn tầng ở dưới nhất 

định có, nếu không thì tầng thứ năm này cũng không tồn tại. Chúng ta có bố thí, chưa chắc 

có thể trì giới, chưa chắc nhẫn nhục được, không nhất định có nó. Nhưng có trì giới, chắc 

chắn có bố thí, nhất định buông bỏ được. Có nhẫn nhục, nhất định có trì giới, ở sau cảnh 

giới luôn cao hơn trước. 

Ở đây nói thập ba la mật, cũng không ngoại lệ. Điều thứ mười sau cùng nhất định bao 

gồm chín điều trước, rất viên mãn. Đây là Bồ Tát đạo, không phải tiểu thừa pháp. 

Thứ sáu: “Tuệ độ tam hành”, đây là nói bát nhã. Tuệ độ này có ba loại. Chính là bát 

nhã ba la mật, tiếng Phạn gọi là bát nhã. 

Thứ  nhất:  “Sanh  không  vô  phân  biệt  tuệ”,  là  pháp  bình  đẳng  chiếu  tục  đế,  không  có 

tướng sanh diệt. Sanh là chúng sanh, cũng chính là vạn pháp, chúng duyên hòa hợp mà sanh 

ra gọi là chúng sanh. Phàm hiện tượng do chúng duyên hòa hợp mà sanh, chư vị thử nghĩ 

xem, điều gì không phải chúng duyên hòa hợp mà sanh?      Thân thể này của chúng ta, nói 

thô một chút là phân thành năm loại lớn: sắc thọ tưởng hành thức, đây là năm loại lớn, hòa 

hợp, chúng duyên hòa hợp hiện ra thân tướng này, đây là nói sơ lược. 

Khi chúng tôi mới học Phật, chư vị hòa thượng tiền bối dạy chúng tôi như vậy, chúng tôi 

cũng  hoàn  toàn  tiếp  nhận.  Bây  giờ  chúng  ta  biết,  chúng  ta  biết  nhiều  hơn  họ.  Hiện  nay 

chúng ta biết, Đức Phật nói ngũ uẩn hòa hợp, đây là cơ sở, đó là gì? Là căn cơ của tất cả các 

hiện tượng. Sắc thọ tưởng hành thức, ngày nay khoa học nói ba loại hiện tượng, chúng ta có 

thể gọi chúng là hiện tượng tự nhiên. Vì một niệm bất giác mà xuất hiện hiện tượng này. 

Đây là gì? A lại da. Pháp tướng tông nói tứ phần của A  lại da. Nghiệp tướng của A lại da, 

khoa học gọi là năng lượng. Kiến phần của A lại da, khoa học gọi là tin tức. Tướng phần của 

A lại da, khoa học gọi là vật chất_Tam tế tướng của A lại da, gọi là A lại da. Đây là gì? Đây là 

thật, trong Tôn giáo gọi là chủ tạo vật, toàn thể vũ trụ đều là nó tạo ra. Nó sẽ thay đổi, A lại 

da sẽ thay đổi, vì sao? Vì A lại da có tư tưởng. Chỉ cần có tư tưởng, ngũ uẩn này tùy theo ý 

niệm mà khởi biến hóa. Tứ thánh pháp giới là nó tạo ra, Lục phàm pháp giới cũng là nó tạo. 

Ý  niệm  của  tứ  thánh  pháp  giới  thuần  tịnh  thuần  thiện,  liền  trở  thành  Tịnh  độ,  liền  thành 

thánh  nhân.  Trong  lục  phàm  hoàn  toàn  là  nhiễm  ô,  thiện  ác  hỗn  tạp,  tướng  không  thanh 

tịnh. 

Tập 450  909 



Ba đường lành là thiện, thiện niệm biến hiện ra. Ba đường ác là ác niệm biến hiện ra. 

Toàn là ý niệm, không rời ý niệm. Có thể tạo ra mười pháp giới là ngũ uẩn. Bồ Tát Quán Thế 

Âm hành thâm bát nhã ba la mật, nhìn thấy ngũ uẩn đều là  không, ngũ uẩn bất  khả đắc. 

Ngài nhìn thấy như thế nào? Chính là như Bồ Tát Di Lặc nói: một khảy móng tay có 32 ức 

100 ngàn niệm. Quý vị thấy, “niệm niệm thành hình”, đây chính là sắc. “Hình giai hữu thức”, 

trong mỗi hiện tượng vật chất đều có thọ tưởng hành thức, nó không thể rời xa. Một giây là 

một trên 1600 triệu, trong đó có sắc thọ tưởng hành thức. 

Ngày nay các nhà khoa học đã chứng minh, giới khoa học rất vĩ đại, rất giỏi. Đây là 

điều bí ẩn của vũ trụ, đã bị họ vạch trần. Bí ẩn này không phải là bí mật, mà là thâm mật, 

không phải điều mà người bình thường có thể hiểu được. 

Ngày xưa không có những khoa học kỹ thuật văn minh này, họ muốn dùng công cụ 

khoa học kỹ thuật nhưng không có, không có những thứ này. Ngày xưa làm sao phát hiện 

được? Thiền định, trong thiền định thâm sâu nhìn thấy được. Thiền định là cảnh giới hiện 

lượng, không phải tỷ lượng. Ngày nay giới khoa học không có thiền định, họ dùng máy móc, 

họ dùng máy móc và khoa học kỹ thuật, phát hiện được, nhìn thấy được, như vậy cũng thật 

đáng nể. Biết được có thứ này tồn tại, có ưu điểm, ưu điểm gì? Biết được những gì trong 

kinh điển nói là thật không phải giả, khoa học đã chứng minh. 

“Sanh không vô phân biệt tuệ”, sanh không chính là đại sư Huệ Năng nói: “Năng sanh 

vạn pháp”, biến pháp giới hư không giới, thể tánh tất cả pháp là gì? Là không, là liễu bất khả 

đắc. Trong Kinh Bát Nhã nói: “Nhất thiết pháp vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc”. Tất 

cả pháp ngay trước mắt chúng ta, thân cũng là một trong tất cả pháp. Ý nghĩa này quá sâu 

sắc, bát địa Bồ Tát nhìn thấy, đương nhiên được thọ dụng, trước thất địa không đạt được. 

Như chúng ta hiện tại, chúng ta hiện tại là giải ngộ, đã minh bạch. Không phải chứng ngộ, 

không  phải  chứng  ngộ  tức  không  được  thọ  dụng.  Thấu  triệt,  biết  có  vấn  đề  này,  nhưng 

không được thọ dụng. 

Căn cứ theo lời Phật dạy, thì trước thất địa đều là giải ngộ, không phải chứng ngộ, bát 

địa đã chứng ngộ. Chứng ngộ đạt được thọ dụng giống như Phật vậy. Bát địa trở lên, năm vị 

thứ này đạt được lợi ích, được lợi ích gì? Triệt để buông bỏ, quả thật không còn khởi tâm 

động niệm. 

Giống như Viên Liễu Phàm vậy, rất nhiều đồng học đã đọc qua Liễu Phàm Tứ Huấn. 

Viên Liễu Phàm có thể ngồi ba ngày ba đêm ở trong thiền đường với Vân Cốc Thiền sư, mà 

không hề khởi ý niệm, đó là định. Phải chăng là định thật? Không phải, không phải định của 

Phật pháp, nhưng ông ta định. Vì định trong định của Phật pháp là có lự, còn ông ta có định 

mà không có lự, cũng không dể! 

Vân Cốc Thiền sư tán thán khâm phục ông ta, người phàm không làm được thế, ngồi 

ba ngày ba đêm trong thiền đường mà không khởi lên vọng niệm nào. Ngài khen ngợi công 

phu ông: không tệ, ông  tu như thế nào? Ông Liễu Phàm nói: con không có công phu. Vậy tại 

sao ông không khởi vọng niệm nào? Mạng của con ông Khổng đã đoán chắc, con khởi động 

niệm cũng vô dụng, nên thôi, thà rằng không khởi vọng niệm.Thiền sư Vân Cốc cười lớn, tôi 

tưởng rằng ông là thánh nhân, thì ra ông cũng chỉ là một kẻ phàm phu. Tức là sao? Như vậy 

cũng là định, nhưng định đó là vô tưởng định, cũng không tệ_thiền định thế gian_vô tưởng 

định của Tứ thiền thiên. Ông ta không nghĩ gì cả, có người đã định sẵn vận mệnh, nghĩ cũng 

910  Tập 450 



chỉ là vọng tưởng, nghĩ suông, hà tất nghĩ đến nó? Thế nên ông Liễu Phàm là vô tưởng định, 

không phải là thiền định của nhà Phật. Trong thiền định nhà Phật có cảnh giới, có tịnh có lự, 

nhưng ông ta có tịnh mà không có lự, đây là điểm không giống nhau. 

Vì sao ông Liễu Phàm có thể không nghĩ đến bất cứ điều gì? Vì có người coi số mạng 

của ông, đã chứng minh. 15 tuổi ông được ông Khổng đoán số mạng, lúc đó ông ta hơn 30 

tuổi, khoảng gần 40 tuổi. Ông ta nói 20 năm, 15 tuổi, 25 tuổi, 35 tuổi, ông ta nói hơn 20 năm 

nay, ông Khổng xem mạng ông không sai chút nào. Thời gian mỗi năm, hình như số mạng 

đều hoàn toàn đã an bài, không sai chút nào. 

Ông ta là một người đọc sách, tham gia thi cử được hạng thứ mấy, mỗi năm chính 

phủ cấp lương thực, bao nhiêu thạch, bao nhiêu đấu. Hoàn toàn giống với những gì đã nói, 

không hề sai. Ông ta tin số mạng là thật không phải giả, nên không nghĩ đến bất kì điều gì. 

Suốt đời đều là mạng, không có chút nào do người, câu nói này ông Liễu Phàm đã chứng 

minh. Thông thường chúng ta nghe được câu này, nhưng không chứng minh, ông Liễu Phàm 

đã chứng minh hai câu nói này: Suốt đời đều là mạng, hoàn toàn không do người. 

Thiền sư Vân Cốc nói với ông ta, mạng không phải thật. Vì ông tin nó, giữ chặt nó, nên 

không làm thiện cũng không làm ác. Ngày ngày xuay chuyển theo vận mệnh, bị vận mệnh 

câu thúc, chết trong vận mệnh đó. Liễu Phàm cũng rất thông minh, nghe nói vậy liền tĩnh 

ngộ.  Mạng  từ  đâu  đến?  Tạo  ra  trong  quá  khứ,  con  người  đều  có  vận  mệnh,  vì  sao  người 

khác không giống chúng ta? Chúng ta mãi ôm lấy vận mạng. Người khác như thế nào? Người 

khác mỗi ngày có thiện niệm, có ác niệm, có thiện hành, có ác hành, mỗi ngày đều có cộng 

trừ nhân chia. Ác niệm nhỏ thì giảm, thiện niệm nhỏ thì tăng, ác niệm lớn thì trừ, thiện niệm 

lớn thì nhân. Ngày ngày có tăng giảm thêm bớt, nhưng mức độ tăng giảm thêm bớt không 

lớn, nên vận mệnh này có thể đoán rất chuẩn. 

Nếu  chúng  ta  có  thiện  lớn  hoặc  ác  lớn,  thì  không  đoán  ra  được,  vì  sao?  Vì  vượt  ra 

ngoài tiêu chuẩn đó, nên không đoán đúng. Ông Liễu Phàm hiểu được vấn đề này, liền thỉnh 

giáo Thiền sư Vân Cốc, làm sao cải tạo vận mệnh? Thiền sư dạy: Đoạn tất cả điều ác, tu tất 

cả điều thiện. Dạy ông ta tu công đức này, mỗi ngày đều phản tỉnh, ghi lại những việc làm 

bất thiện, và những điều thiện, hai bên so sánh, mỗi ngày đều đối chiếu. Dùng phương pháp 

này, chưa đến một năm, ông Khổng xem mạng ông ta không đúng. Năm thứ hai dự thi, coi 

mạng  ông  đứng  thứ  ba,  nhưng  ông  thi  đứng  thứ  nhất,  đã  vượt  khỏi  vận  mệnh.  Thế  nên 

thiền định không cứng nhắc, nó rất sống động, tuệ lại càng sinh động hơn. 

Vậy nên trí tuệ vô phân biệt, chư vị thử nghĩ xem, không còn phân biệt, chấp trước 

đương nhiên cũng không còn_Trí tuệ Bồ Tát. Nó có thể chiếu tục đế một cách bình đẳng. 

Tục đế là thế tục, là những gì? Thập pháp giới. Bồ Tát đối với tất cả chúng sanh trong mười 

pháp giới_chúng sanh ở đây là nghĩa rộng: hữu tình chúng sanh, vô tình chúng sanh, cây cỏ 

hoa lá, sơn hà đại địa, đều là chúng duyên hòa hợp mà sanh ra. Phàm hiện tượng do chúng 

duyên hòa hợp mà sanh khởi đều gọi chúng sanh. Cũng tức là nói, chúng sanh trong mười 

pháp giới, họ đều rõ ràng thấu triệt, “sanh không vô phân biệt tuệ”. 

Chân  tướng  là  gì?  Tướng  không  sanh  diệt,  họ  thấy  tất  cả  chúng  sanh  không  sanh 

không diệt, điều này chúng ta không nhìn thấy được. Chúng ta thấy là gì? Chúng ta thấy là 

tướng  tương  tợ  tương  tục,  không  thấy  được  chân  tướng,  không  phải  tướng  tương  tục. 

Tướng tương tục là niệm trước và niệm sau hoàn toàn tương đồng, đó là tương tục. Tướng 

Tập 450  911 



ở trước và sau không giống nhau, quả thật giống như chúng ta xem phim. Ở đây chúng tôi 

có âm bản của cuộn phim, hình ảnh trong âm bản này gọi là phim gốc, chính là phim đèn 

chiếu, trên màn hình có thể thấy roc ràng. 

Quý vị thấy, một ô là một tấm, không có hai tấm tương đồng, mỗi tấm đều khác nhau, 

na ná như nhau. Trong máy phát, tốc độ của nó một phút là 24 tấm, trên màn hình chúng ta 

không nhận ra được chân tướng này. Thấy như thế nào? Khi xem khiến chúng ta hoa mắt, 

tưởng rằng có thật, thật ra mỗi một tấm đều là đoạn phim, nó liên kết lại làm sinh ra ảo giác. 

Hiện nay Bồ Tát Di Lặc dạy rằng, thế giới hiện thực này của chúng ta, giống như đoạn 

phim này vậy, một giây có bao nhiêu tấm? Một giây là 1600 triệu, đoạn phim này một giây 

có 24 tấm, 24 tấm là gạt đôi mắt chúng ta. Chúng ta xem đoạn phim này hình như là thật, 

khi trong phim đưa tay đánh ra một quyền, chúng ta liền giật mình, chúng ta không biết nó 

là giả_ảo giác. Có sanh diệt chăng? Không có sanh diệt, trong đoạn phim này mỗi tấm đều là 

không  sanh  không  diệt,  thế  nên  sum  la  vạn  tượng đều  là  không  sanh  diệt.  Nếu  nhìn  thấy 

được không sanh diệt, đó là chân tướng. 

Không sanh không diệt là gì? “Đương thể tức không, liễu bất khả đắc”, căn bản không 

có  vấn  đề  này,  đây  là  giả  không  phải  thật.  Thế  nên  trong  đại  thừa  Đức  Phật  thường  nói: 

“Ngay lúc này”, nhưng nói với quý vị ngay lúc này, thì ngay lúc này không tồn tại, đã thành 

quá khứ. Trong Kinh Kinh Cang nói tâm bất khả đắc: Tâm quá khứ bất khả đắc, tâm hiện tại 

bất khả đắc. Quá khứ đã qua đi, vĩnh viễn không trở lại. Hiện tại, hiện tại đã biến thành quá 

khứ. Tâm vị lai bất khả đắc, vị lai thì chưa đến_Ba tâm bất khả đắc, đây chính là nói tướng 

vô sanh diệt. Khi nào ở trong hiện tượng mà thấy tướng này không sanh không diệt, chúng 

ta là Bồ Tát. 

Bình  đẳng  chiếu  soi  tục  đế.  Hiện  tại  chúng  ta  tuy  chỉ  là  giải  ngộ,  chưa  chứng  ngộ, 

nhưng  nếu  chúng  ta  dùng  phương  pháp  này  để  nhìn  thế  gian,  tập  thành  thói  quen  từ  từ 

chúng ta sẽ nhập cảnh giới, nhập cảnh giới có lợi ích gì? Không động tâm đối với tất cả vạn 

pháp, không khởi tâm động niệm, điều này giúp ích rất lớn cho việc tu hành của chúng ta. 

Đức Thế Tôn giảng kinh giáo hóa, nếu chúng ta học được, thì đây là chân thật công đức. Chỉ 

sợ  như  thế  nào?  Chúng  ta  nghe  không  hiểu,  không  giác  ngộ  được.  Thứ  hai  là  nghe  hiểu 

nhưng không biết vận dụng, không thể vận dụng nó trong cuộc sống hằng ngày, vận dụng 

trong việc đối nhân xử thế. Nếu biết vận dụng, trong tâm chúng ta không còn thất tình lục 

dục. Người này thích họ, không có ý niệm yêu thích. Ghét họ, không có ý niệm ghét. Vì sao? 

Đương thể tức không, liễu bất khả đắc, hiểu rõ chân tướng. Không hiểu rõ chân tướng, cho 

rằng đây là thật, nên mới khởi tâm động niệm, mới phân biệt chấp trước. Nếu thấu triệt 

minh  bạch  chân  tướng,  không  khởi  tâm  không  niệm,  thì  làm  gì  có  phân  biệt  chấp  trước? 

Không khởi tâm không động niệm là cảnh giới của Phật, quý vị đã thành Phật rồi. Khởi tâm 

động niệm, không phân biệt chấp trước, quý vị là Bồ Tát. Bồ Tát cũng rất đáng nể. Bồ Tát đối 

với tất cả chúng sanh nhất định là bình đẳng. Trong cuộc sống hằng ngày ăn cơm không kén 

chọn, món này ngon, món kia dở, không kén chọn. Họ không có phân biệt chấp trước, còn 

món này ngon, ăn nhiều một  chút,  món  đó  không ngon ăn ít lại. Không được, như vậy là 

phàm phu, tâm bình đẳng và tâm thanh tịnh của chúng ta không sanh khởi. Quả thật nó có 

thể giúp chúng ta trở về thanh tịnh bình đẳng giác. 

912  Tập 450 



Thứ hai: “Pháp không vô phân biệt tuệ”, tuệ ở đây chính là Bát nhã. Bát nhã của pháp 

không vô phân biệt, bát nhã của sanh không vô phân biệt. Pháp bình đẳng chiếu rọi chân đế, 

ngộ tánh vốn không. 

Ở trước nói về hiện tượng, hiện tượng tướng không sanh diệt, vạn pháp đều là không. 

Chiếu soi chân đế là gì? Giống như tự tánh. Có bản tánh chăng? Có, bản tánh là gì? Bản tánh 

vốn  không.  Bản  tánh  có  thật,  không  phải  không  có,  nó  không  sanh  không  diệt.  Ngài  Huệ 

Năng kiến tánh đã nói ra cho chúng ta: Bản tánh vốn tự tánh tịnh, vốn không sanh diệt, vốn 

tự đầy đủ, vốn không dao động, năng sanh vạn pháp. Vì sao nói nó vốn là không? Nó không 

phải hiện tượng tinh thần, nó không phải hiện tượng vật chất, cũng không phải hiện tượng 

tự nhiên. Nó  không  có  hiện tượng nào  cả, nhưng có  thể sanh ra  mọi hiện tượng. Vốn nó 

không có bất kz hiện tượng nào, nhưng có thể sanh tất cả mọi hiện tượng, nên bản tánh vốn 

không. 

Các  bậc  cổ  đức  nói  bản  tánh  bổn  thiện,  bổn  thiện  đó  là  gì?  Chúng  ta  thử  nghĩ  đến 

năm  câu  nói  của  ngài  Huệ  Năng,  chữ  bổn  thiện  này  bao  hàm  cả  năm  câu  trên.  Bao  gồm 

thanh tịnh, bao gồm không sanh không diệt, bao gồm vốn tự đầy đủ, bao gồm vốn không 

dao  động, bao gồm  năng sanh vạn pháp_ là bổn thiện. Đây  chính là Phật giáo làm phong 

phú văn hóa bản địa. Chúng ta dùng kinh Phật để giải thích bản tánh bổn thiện, nói rõ ràng 

hơn, minh bạch hơn. Đem tánh của “nhân chi sơ tánh bổn thiện” nói thành Phật tánh, nói 

thành tự tánh. Làm phong phú thêm chữ thiện này, quý vị thấy, đã nói ra rất nhiều nghĩa. 

Vốn tự thanh tịnh_Bổn thiện, vốn không sanh diệt_Bổn thiện, vốn tự đầy đủ, vốn không dao 

động_Bổn thiện, còn năng sanh vạn pháp. Đây là chiếu soi chân đế. 

Thứ ba: “câu không vô phân biệt tuệ”, chính là chiếu cả chân lẫn tục. Chiếu soi trung 

đạo, vượt lên nhị không ở trước, tất cả đều bình đẳng, gọi là tuệ độ. Từ câu này chúng ta 

biết được, “sanh không vô phân biệt tuệ” là trí tuệ nhị thừa, trí tuệ quyền giáo Bồ Tát. Thứ 

hai là “Pháp không vô phân biệt tuệ”, là trí tuệ Bồ Tát. Thứ ba, “câu không vô phân biệt tuệ” 

là trí tuệ Phật, ở đây là trí tuệ của Phật. Trong Kinh Hoa Nghiêm là sơ trú trở lên, chính là trí 

tuệ  của  Phật,  pháp  thân  đại  sĩ.  Họ  ở  trong  nhất  chân  pháp  giới,  chính  là  ở  cõi  thật  báo. 

“Pháp không vô phân biệt tuệ” trú cõi phương tiện hữu dư. “Sanh không vô phân biệt tuệ”, 

là hai loại trước của cõi phương tiện hữu dư, chính là Thanh văn, Duyên giác. Pháp không là 

Bồ Tát và Phật, trong lục đạo không có, nên lục đạo là mê hoặc điên đảo, không có trí tuệ 

chân thật. 

Ở sau có chú thích nhỏ, thế nào gọi là tục đế. Kiến lập tất cả pháp, từ tướng mà nói, 

“chân đế là đoạn tận tất cả pháp”, từ lý mà nói, từ tánh mà nói. Cũng chính là nói tất cả 

pháp có tướng không có tánh, có sự không có lý, trí tuệ chân thật thấy rõ ràng tất cả. Chúng 

ta thường nói tánh tướng, lý sự, nhân quả, thông đạt triệt để là pháp thân Bồ Tát. 

Thập ba la mật lấy bát nhã ba la mật làm thể, bát nhã ba la mật khởi tác dụng là bốn 

điều ở sau: Phương tiện, nguyện, lực, trí. Tất cả đều mở ra từ trong bát nhã ba la mật, cũng 

chính là bát nhã ba la mật hiện tướng khởi dụng trong cuộc sống hằng ngày. Không có bát 

nhã ba la mật, bốn điều sau hoàn toàn không có. 

Thứ bảy, phương tiện cũng có ba loại. Thứ nhất: “tấn thú quả hướng phương tiện. Vị 

tu chư công đức, hồi hướng Phật quả”. Hồi hướng bằng cách nào? Đọc bài kệ hồi hướng, là 

coi như đã hồi hướng rồi sao? Có hình thức hồi hướng, không có thực chất hồi hướng. Hiện 

Tập 450  913 



nay người học Phật đa số đều như vậy, nên không đạt được lợi ích chân thật. Hình thức phải 

có thực chất, hình thức này mới khởi tác dụng. Thực chất là gì? Là chân tâm. Mỗi ngày tôi 

hồi hướng cầu sanh Tịnh độ, chỉ là nói bằng miệng, có muốn đi chăng? Không muốn đi. Nếu 

nói bây giờ phải đi, không được, tôi không thể chết! Nếu ở Phật đường này treo tấm biển: 

bảy ngày nhất định vãng sanh, kêu mọi người đến niệm Phật, không có người nào đến. Bảy 

ngày sau chết, điều này không được, như vậy là không thể, nên họ không phải thật, là giả. 

Phải hiểu đạo lý này, chúng ta phải cố gắng phản tỉnh, rốt cuộc chúng ta là thật hay là giả? 

Bây giờ Phật A Di Đà đến tiếp dẫn, chúng ta có hoan hỷ chăng? Phải chăng là lập tức đi theo 

ngài, bỏ hết tất cả, đi theo ngay. Như vậy là thật, đó là thực chất hồi hướng.  Thế nên ngày 

nay chúng ta hồi hướng không phải thật, ngày ngày đều nghĩ đến cầu sanh Tịnh  độ. Trên 

thực tế Phật A Di Đà vừa đến đã giật mình sợ hãi, không được, như vậy là phải chết, vẫn là 

tham sống sợ chết. 

Trong giáo l{ đại thừa nói không có sanh tử, chúng ta chưa nhìn thấu cửa sanh tử này, 

cứ cho là có thật. Thế nên thọ dụng thật sự của Phật pháp, chúng ta chưa đạt được, chúng 

ta chỉ đạt được 1,2%, quá ít. Nếu chúng ta thật sự khế nhập, những điều đạt được vô cùng 

phong phú. Đây đúng là thú hướng Phật quả. 

Ví dụ tu Tịnh độ, đích thực mỗi niệm đều hy vọng cầu sanh Tịnh độ. Thế nên các bậc 

cổ đức dạy chúng ta hai pháp môn hân hoan và ghét bỏ, đây là trong kinh Phật nói. Đối với 

thế giới Ta Bà phải có tâm quyết định xa lìa, phải từ bỏ nó. Đối với thế giới tây phương Cực 

Lạc phải có tâm quyết định muốn đạt được, nó mới khởi tác dụng. Tác dụng gì? Tác dụng 

cảm ứng đạo giao với Phật A Di Đà. Thọ mạng chúng ta chưa đến, có thể đi chăng? Có thể, 

thật tâm cầu thì thọ mạng cũng không cần. Thật tâm cầu, không cần thọ mạng, nhưng Phật 

vẫn chưa đến tiếp dẫn, như vậy là sao? Không phải Phật không linh, do chúng ta còn nhiệm 

vụ chưa hoàn thành. 

Quý vị có  nhiệm  vụ chăng? Qu{ vị có nhiệm vụ gì? Những chúng sanh khổ nạn này 

quá đáng thương, hiện nay chúng ta vẫn còn nhân duyên này, khuyên dạy mọi người. Nói rõ 

ràng minh bạch về lý sự nhân quả của thế giới Cực Lạc, khiến những người có duyên giác 

ngộ, cũng có thể tin sâu nguyện thiết cầu sanh Tịnh độ. Đây chính là nhiệm vụ của chúng ta, 

vì chúng ta có nhân duyên với chúng sanh. Nếu hết duyên, Đức Phật sẽ đến tiếp dẫn, nhất 

định đến. Khi nào muốn đi, khi đó ngài sẽ đến. Thật tâm theo ngài là tương ưng, vọng tâm 

ngài cũng biết, chỉ nói mà không thực hành, bây giờ đến tiếp dẫn, khiến quý vị chết khiếp. 

Quý vị còn lưu luyến thế gian này, nên không đến tiếp dẫn. Hay nói cách khác, khi thật sự 

muốn đi ngài sẽ đến, không thật sự muốn ngài không đến. 

Thứ hai: “Xảo hội hữu vô phương tiện. Vị năng thiện xảo dung hội chân tục nhị đế chi 

l{”. Đây là tự thọ dụng. Chúng ta có trí tuệ này, vì chúng ta có trí tuệ bát nhã, nên mới có thể 

thiện xảo dung hội, chân tục chính là không hữu. Chân là không, tục là giả hữu. Đối với chân 

không giả hữu này, có thể lãnh hội thông suốt. Chân không chính là giả hữu, giả hữu chính là 

chân không. Chân không ở trong giả hữu, cũng chính là nói tự tánh, tự tánh ở đâu? Tự tánh 

ở trong tất cả pháp, tất cả pháp ở đâu? Tất cả pháp ở trong tự tánh, tánh tướng vĩnh viễn 

dung thông, không có chướng ngại. Tánh ở trong tướng, tướng ở trong tánh. 

Trong  kinh  điển  đại  thừa  còn  nói:  “ngoài  tâm  không  có  pháp,  ngoài  pháp  không  có 

tâm”, đó là nói chân tâm, cũng là ở đây nói chân đế. Chân tâm chính là tự tánh. Chân tâm ở 

914  Tập 450 



đâu? Chân tâm ở trong vạn pháp, tất cả pháp đều có, một hạt bụi đều có, đầu của sợi lông 

trên thân chúng ta cũng có. Nó là bản thể, nếu không có, tướng sẽ không có. Nó có thể hiện 

tướng, có thể sanh vạn pháp. 

Trong Hoàn Nguyên Quán nói, loại thứ hai trong ba loại chu biến: “Xuất sanh vô tận”, 

xuất sanh vô tận này chính là biến hóa vô tận. Không chỉ thiên biến vạn hóa, nó biến hóa tùy 

theo  ý  niệm  chúng  ta.  Thông  thường  người  ta  không  thể  khống  chế  được  ý  niệm.  Ai  là 

ngườikhống  chế  được?  Người  có  định  công  có  thể  khống  chế,  người  không  có  định  công 

không thể khống chế, người không có định công quả thật gọi là loạn tưởng. 

Trong độ thứ năm, phần thiền định có nói, không khởi loạn tưởng, loạn tưởng đó vận 

dụng rất hay. Người có định công thật sự mới có thể khống chế, thế nên không có định làm 

sao được? Không có định chúng ta niệm Phật không tốt, trong Phật hiệu xen vào rất nhiều 

loạn  tưởng,  phá  hoại  công  phu  niệm  Phật,  đạo  l{  chính  là  như  vậy.  Có  thể  thấy,  tu  hành 

chân chánh, không phải là việc dể dàng. 

Thập ba la mật thật ra là một vấn đề, chính là chân tu, chân tu nhất định đầy đủ thập 

ba la mật, không thể phân khai nó ra từng loại độc lập, không thể. Trong Kinh Hoa Nghiêm 

nói: Một tức là tất cả, tất cả tức là một. Ví dụ mười điều này, một là mỗi một điều, tất cả là 

một điều đầy đủ chín điều khác. Ví như bố thí, trong bố thí có trì giới, có nhẫn nhục, có tinh 

tấn, có bát nhã, có phương tiện, nguyện, lực, trí, tất cả đều có. Đây chính là một tức tất cả. 

Bây giờ chúng ta nói đến phương tiện ba la mật, trong phương tiện có bố thí, có trì 

giới, có nhẫn nhục, có tinh tấn, có thiền định, có bát nhã, còn có nguyện, lực, trí, đầy đủ tất 

cả, đây mới gọi là viên dung. Ở đây nói thiện xảo dung hội, chân không diệu hữu, tục là diệu 

hữu. 

Thứ ba “Bất xã bất thọ phương tiện”. Đây là đối với chúng sanh, giúp chúng sanh. “Vị 

bạt tế chúng sanh”. Bạt là bạt khổ, tế là tế độ. Phải độ chúng sanh, từ bi cứu tế chúng sanh. 

“Liễu đạt năng sở giai không”, tôi có thể độ họ, họ là người tôi độ. Năng độ sở độ đều bất 

khả đắc. Khuyết điểm của chúng ta ngày nay là gì? Tôi có thể độ, tôi đi độ họ. Năng độ sở độ 

đều  có,  bất  không,  tất  cả  đều  có  thì  phiền  phức  rất  lớn,  vì  sao?  Trong  này  dễ  sanh  loạn 

tưởng, sẽ sanh tình chấp, dễ khởi phân biệt, dễ khởi chấp trước. Không những không thể độ 

chúng sanh, đến bản thân cũng rơi vào trong đó, tự và tha đều không thể độ. Thế nên nhất 

định phải thấu đạt năng sở đều là không. Tâm địa thanh tịnh, không nhiễm chút bụi trần. 

Nhưng về sự như thế nào? Về sự tuyệt đối không xa rời, chúng ta tự nhiên siêng năng 

nổ lực làm, làm một cách viên mãn, không xa rời chúng sanh. Không lìa xa chúng sanh, lại 

năng và sở đều không, đây là gì? Đây là trí tuệ, trong này không có tình chấp. Vì sao phải độ 

họ? Thấy chúng sanh đau khổ, vì sao phải độ họ? Vì biết chúng sanh với mình là nhất thể, 

cùng một tự tánh, tự tha không hai. Nhìn thấy, nghe thấy, tiếp xúc được, đều là chúng sanh 

có  duyên.  Không  thấy,  không  nghe,  không  tiếp  xúc  được_vô duyên,  Phật  không  độ  người 

không có duyên. 

Quý vị đã thấy, đã nghe, đã tiếp xúc, họ có khổ nạn thì phải đưa tay cứu giúp, phải 

giúp đỡ họ. Giúp bằng cách nào? Dùng trí tuệ, không phải tình cảm. Vận dụng trí tuệ này 

chính là từ bi, từ bi tức là trí tuệ. Giúp chúng sanh quan trọng nhất, không gì bằng giúp họ 

giác ngộ, giúp họ giác ngộ tức là phải dạy họ. Vì vậy trong Kinh Kim Cang nói rất hay: “Bố thí 

bảy báu trong đại thiên thế giới, không bằng nói cho người khác nghe một bài kệ bốn câu”. 

Tập 450  915 



Nói lên điều gì? Dù bố thí của cải nhiều đến đâu cũng không bằng bố thí pháp. Pháp bố thí 

khiến họ giác ngộ, giác ngộ vấn đề liền được giải quyết. Dù cho quý vị có thật nhiều của báu 

cũng không giải quyết được vấn đề, họ vẫn mê, không giác ngộ, nên không thể giải quyết 

vấn đề. 

Đức Thế Tôn đại từ đại bi, ngày ngày đều bố thí, đầy đủ viên mãn ba loại bố thí. Quý 

vị  giảng  kinh  thuyết  pháp  dạy  học  cho  người,  phải  dùng  thân  thể,  phải  dùng  trí  tuệ,  phải 

dùng sức lực, phải dùng miệng lưỡi, đây là gì? Đây là bố thí nội tài. Chúng tôi dùng thân thể 

này, dùng trí tuệ của mình để phục vụ cho  quý vị_bố thí nội tài, bố thí tài. Nói với quý vị 

những phương pháp đạo lý, là pháp thí. Sau khi nghe xong giác ngộ, tỉnh ngộ, minh bạch, gọi 

là bố thí vô úy. 

Quý vị thấy, chỉ một việc giảng kinh thuyết pháp, đầy đủ cả ba loại bố thí: một tức là 

ba, ba tức là một. Không phải phân ra ba phần để làm, lập tức làm hết cả ba, viên mãn tất cả. 

Thế Tôn từ bi cứu thế đều là giảng kinh thuyết pháp, hiện thân thuyết pháp, ngài biểu diễn 

cho chúng ta thấy, đó là gì? Đó là tài thí, bố thí nội tài, làm cho chúng ta thấy. Chúng ta xem 

hiểu  chính  là  pháp  bố  thí,  nên  trong  biểu  diễn  đó  cũng  có  ba  loại  bố  thí,  từ  miệng  nói  ra 

cũng là ba loại bố thí. Mỗi niệm không lìa chúng sanh khổ nạn, là ba loại bố thí của ý nghiệp, 

đầy đủ viên mãn. 

Thứ tám: nguyện độ. Nguyện độ này có ba loại. Nguyện gì? Chúng ta xem bên dưới. 

Thứ nhất: “Cầu bồ đề nguyện”, đây là chánh nguyện. “Vị tự cầu Phật quả”, trong đời này 

của chúng ta, chỉ có một nguyện vọng như vậy, không muốn thăng quan, không muốn phát 

tài.  Đối  với  pháp  thế  gian  đều  không  có  ý  muốn,  chỉ  có  một  ý  muốn_muốn  thành  Phật. 

Thành Phật là gì? Điều này nên biết, Phật là trí tuệ, là giác ngộ, chính là muốn tìm lại trí tuệ 

và giác ngộ trong tự tánh, đây gọi là thành Phật. Như thế nào gọi là tìm lại? Vì trí tuệ và giác 

ngộ trong tự tánh là vốn có, nên gọi là tìm lại. Hiện nay thì sao? Hiện tại đang mê, mê thất 

tự tánh trở thành chúng sanh, biến thành chúng sanh trong lục đạo, chính là như vậy. 

Chúng sanh trong lục đạo thật sự đã giác ngộ, họ sẽ thành Phật, gọi là làm Phật. Phật 

và chúng sanh là một không phải hai, chúng sanh đang trong trạng thái mê hoặc, Phật trong 

trạng thái giác ngộ, như vậy mà thôi. Đức Phật dạy: “Tất cả chúng sanh đều có trí tuệ đức 

tướng của Như Lai”, là thật không phải giả, “tất cả chúng sanh vốn là Phật”. Mỗi câu nói đều 

là thật, không phải giả. Chúng ta cần tìm trí tuệ và giác ngộ của chúng ta về chăng? Cần. Vì 

sao? Vì không tìm lại thì quá khổ, chúng ta đều cảm thấy làm người quá khổ. Khi xem lại tận 

tường, trong sáu đường không có đường nào tự tại, đều không viên mãn. 

Phước báo của thiên nhân rất lớn, cũng có sanh lão bệnh tử, cũng có cầu bất đắc khổ, 

oán tắng hội khổ, ái biệt ly khổ , tất cả đều có. Đao lợi thiên chủ còn có oan gia đối đầu, A tu 

la, La sát thường gây phiền phức, còn gây ra chiến tranh. Thế nên Đức Phật nói rất hay, suốt 

đời  Phật  chỉ  có  một  việc,  giúp  tất  cả  chúng  sanh  phá  mê  khai  ngộ.  Chúng  ta  muốn  giúp 

chúng sanh phá mê khai ngộ, trước tiên bản thân phải phá mê khai ngộ. Chúng ta theo Phật 

Bồ Tát học tập, tự mình thật sự đã phá mê khai ngộ, cũng có thể giống như Phật Bồ Tát vậy, 

đi giáo hóa chúng sanh, giúp chúng sanh phá mê khai ngộ. Cho nên điều đầu tiên phải tự 

cầu quả Phật. Tự mình chưa giác ngộ, không thể giác tha. Tự mình muốn giác ngộ, không 

thể không buông bỏ. 

916  Tập 450 



Đức Phật dạy vì sao chúng ta mê? Chính là một niệm của chúng ta sai lầm, coi thân 

này là ta, nguồn gốc của mê lầm chính là đây. Đây là tam tế tướng của A lại da. Khi mê từ 

trong A lại da xuất hiện Mạt na thức, Mạt na thức chính là ta, thế là bắt đầu mê, mê đến 

cùng. 

Mạt na thức là gì? Mạt na thức là tình chấp của chính mình, tính chất của nó là ngã 

kiến, chấp trước kiên cố có cái ta. Trong đó đầy đủ tham sân si, có ngã ái, ngã si, ngã mạn. 

Ngã mạn chính là sân nhuế, ngã ái tức là tham ái. Nên trong kinh nói rằng: “tứ đại phiền não 

thường tương tùy”. Khởi lên từ đâu? Từ lúc chúng ta bắt đầu mê, nên phiền não này gọi là 

câu sanh phiền não. 

Bản chất phiền não là gì? Bản chất của phiền não là trí tuệ, khi mê trí tuệ biến thành 

phiền não. Cần phải biết phiền não là gì, nó không mê là trí tuệ, khi không mê đó chính là 

đại từ đại bi, ở đây nói lục độ, thập độ_tức là những thứ này. 

Đức Phật thật cao siêu, lúc trẻ cũng là mê hoặc điên đảo, ngài tu chứng, đã chứng đắc, 

đã thành công, đã hoàn nguyên. Hiện nay giúp những người mê hoặc điên đảo như chúng ta, 

cũng có thể hoàn nguyên. Đây là giáo hóa của Đức Phật, đây gọi là giáo dục của Đức Phật. 

Thứ hai: lợi lạc tha nguyện. Nghĩa là cứu độ tất cả chúng sanh. Tất cả chúng sanh thật 

không may, giống như chúng ta vậy, đều mê muội. Hiện nay chúng ta đã giác ngộ, cần giúp 

đỡ  họ  chăng?  Cần.  Vì  sao?  Vì  họ  và  chúng  ta  là  nhất  thể,  sanh  khởi  “đồng  thể  đại  bi,  vô 

duyên đại từ”. Vô duyên là vô điều kiện, từ là dữ lạc, là yêu thương. Bi cũng là yêu, bi là lân 

mẫn, họ đồng thể với chúng ta, nên chúng ta tận tâm tận lực phục vụ họ, không có điều kiện. 

Là vì mình, không phải vì người khác, chúng ta cùng một tự tánh. Lợi lạc hữu tình, cứu độ 

chúng sanh cũng sanh khởi từ đây, trí tuệ chân thật. 

Thứ ba: ngoại hóa nguyện. Ngoại là ngoài thân, hóa là giáo hóa hữu tình chúng sanh, 

cũng khởi nguyện tự lợi lợi tha. Tự lợi lợi tha phải thực hành như thế nào? Phải giáo hóa 

chúng sanh, điều này các bậc tổ tông chúng ta đều hiểu, họ dạy chúng ta, dạy học là hai bên 

cùng tiến lên. Quý vị muốn thành tựu đức hạnh và trí tuệ của chính mình, thì phải dạy người 

khác. Dạy người có  thể  nâng cao chính  mình, không chịu dạy người khác vĩnh viễn không 

cách  nào  nâng  cao.  Thế  nên  nhị  thừa  sẽ  chẳng  có  cách  nào,  thậm  chí  Bồ  Tát  cũng  có  khi 

phản đối nhị thừa, nói họ là ngoại đạo, “ngoài tâm cầu pháp”. 

Nếu thật sự chấp trước trong cảnh giới tiểu thừa, không thể tránh nhỏ theo lớn, Phật 

đều chê trách họ, họ đã sai, phải biết cách quay đầu. Quý vị học điều đó không sai, nhưng 

không viên mãn, chỉ là thoát ly luân hồi lục đạo, không thoát ly mười pháp giới, quý vị chưa 

kiến tánh. Thế nên trong mười pháp giới, quý vị thấy Thanh văn, A la hán, cao hơn là Bích 

Chi Phật, cao hơn nữa là Bồ Tát, Phật. Phật trong mười pháp giới, Thiên thai đại sư gọi là 

tương tự tức Phật, không phải chân Phật, mà là giả Phật. 

Vì sao nói là giả? Vì dùng A lại da, chưa chuyển A lại da thành trí. Chuyển thức thành 

trí là chân Phật, chưa chuyển chính là tương tự tức Phật. Có thể nói họ dùng A lại da, giống 

như lục đạo của chúng ta vậy, nhưng họ dùng chính đáng, còn chúng ta dùng lệch lạc, dùng 

tà. Sao họ dùng được chính đáng? Họ học Phật, họ hoàn toàn y giáo phụng hành, những gì 

Đức Phật dạy họ đều thực hành. Họ rất giống Phật, nhưng họ vẫn khởi tâm động niệm. 

Chân  Phật  thì  sao?  Chân  Phật  không  khởi  tâm,  không  động  niệm,  không  khởi  tâm, 

không động niệm là dùng chân tâm, khởi tâm động niệm là dùng A lại da. Đạo lý chính là 

Tập 450  917 



như vậy. Nếu họ chuyển thức thành trí, họ là chân Phật, không phải giả Phật. Tuy chân Phật, 

nhưng như thế nào? Chưa viên mãn, trí tuệ chưa viên mãn, nên gọi là pháp thân đại sĩ_41 vị 

pháp thân đại sĩ của cõi thật báo trang nghiêm, đều gọi là phân chứng tức Phật, họ chưa 

viên mãn. Viên mãn chỉ có  một vị, trong Kinh Hoa Nghiêm nói là Diệu giác, Đẳng giác cao 

hơn nữa là Diệu giác, đó là viên mãn, gọi là cứu cánh Phật quả, cứu cánh viên mãn. Đẳng 

giác trở xuống, đây là 41 vị Bồ Tát: Thập trú, thập hạnh, thập hồi hướng, thập địa, đẳng giác. 

41 địa vị này gọi là phần chứng tức Phật, họ là thật không phải giả, nhưng họ chưa viên mãn. 

Vì sao chưa viên mãn? Vì chưa đoạn tập khí vô thỉ vô minh, vô minh không còn, phải 

biết điều này. Họ đích thực không khởi tâm không động niệm. Tập khí vô minh rất khó đoạn, 

cũng không có cách nào đoạn được. Chỉ có cách đừng quan tâm đến nó, lâu ngày tự nhiên 

nó không còn. Cần bao nhiêu thời gian? Trong Kinh Hoa Nghiêm nói: Ba A tăng kz kiếp sẽ 

mất đi, hoàn toàn không còn. Hoàn toàn không còn, chính là Diệu giác Như Lai, cứu cánh 

quả Phật. Điều này hoàn toàn không còn, bây giờ chúng ta đã hiểu, cõi thật báo không thấy 

nữa. Họ đi đâu? Đến thường tịch quang, thật sự trở về tự tánh. 

Từ đây chúng ta thấy được điều gì? Thấy một tuần hoàn lớn. Quý vị thấy, một niệm 

bất giác_ mê. Giống như khởi điểm này, đây là khởi điểm, trải qua vô lượng kiếp tu hành, tu 

hành đến minh tâm kiến tánh, đến địa vị phần chứng này, chính là địa vị viên giáo sơ trú Bồ 

Tát. Không khởi tâm không động niệm, vô minh không còn. Tập khí vô minh, phải trãi qua ba 

A tăng kz kiếp, mới hoàn toạn biến mất. Hoàn toàn không còn lại trở về đến khởi điểm, trở 

về với tự tánh, một vòng tuần hoàn lớn. 

Vậy chúng ta muốn hỏi, trở về khởi điểm có còn mê chăng? Đức Phật dạy không còn. 

Đồng nghĩa nói, qu{  vị đi du lịch một vòng, bây giờ lại trở về nhà. Trở về nhà còn đi nữa 

chăng?  Không  muốn  đi  nữa,  không  muốn  đi  có  thể  khởi  tác  dụng  chăng?  Khởi  tác  dụng. 

Chúng sanh có cảm, ngài liền có ứng, khi cảm ứng có đi chăng? Không đi, diệu, quá tuyệt 

diệu! Vì sao? Đã khế nhập tự tánh, nghĩa là hòa thành nhất thể với tự tánh. Tự tánh không 

có bất kz hiện tượng nào, ba loại hiện tượng đều không có: không có hiện tượng tự nhiên, 

không  có  hiện  tượng  tinh  thần,  không  có  hiện  tượng  vật  chất.  Hòa  thành  một  thể  với  tự 

tánh, tự tánh biến pháp giới hư không giới. Nơi nào chúng sanh có cảm, ngài liền ứng đến 

đó. Không phải nói từ đây đến, từ kia đến, chính là ngay tại đây. 

Trong Kinh Lăng Nghiêm nói rất hay: “Đương xứ xuất sanh, tùy xứ diệt tận”. Chúng 

sanh có cảm, liền xuất hiện ngay trước mắt chúng ta, cảm không còn, họ liền biến mất. Đều 

ngay  hiện  tiền,  không  có  quá  khứ,  không  có  vị  lai.  Không  có  thử  giới,  cũng  không  có  tha 

phương, đây là thật! 

Bây giờ chúng ta dùng một câu, cũng có thể lý giải được một chút, chính là bất đồng 

tầng không gian. Hoặc chúng ta dùng màn hình ti vi làm ví dụ, kênh khác nhau, nhưng tất cả 

đều hiện hết trên màn hình này, màn hình này ví như tự tánh, ví như thường tịch quang. 

Mấy trăm kênh, tất cả đều trong màn chiếu sáng, nên “đương xứ xuất sanh, tùy xứ diệt tận”. 

Không có thời gian, không có không gian, thời gian và không gian đều là giả không phải thật. 

Thế nên giáo hóa chúng sanh là tự lợi lợi tha. Chúng ta nên biết, 41 vị pháp thân đại sĩ, chính 

họ không tu, bản thân đạt đến đỉnh cao không khởi tâm, không động niệm.      Họ tu gì? Họ 

hoàn toàn là ứng, chúng sanh có cảm, họ liền có ứng. Ứng, hiện thân thuyết pháp, hiện thân 

không có khởi tâm động niệm, thuyết pháp cũng không khởi tâm động niệm. Thân không 

918  Tập 450 



hiện mà hiện, hiện mà không hiện. Thuyết pháp, thuyết mà không thuyết, không thuyết mà 

thuyết, đây là thật “vô vi mà vô sở bất vi, vô sở bất vi mà vô vi”, là cảnh giới như vậy. Cảnh 

giới này được đại tự tại, là cảnh giới cứu cánh viên mãn. Giúp biến pháp giới hư không giới 

không từ một ai. 

Kệ  tụng  trong  Phẩm  Phổ  Môn  khen  ngợi  Bồ  Tát  Quán  Thế  Âm:  “thiên  xứ  hữu  cầu 

thiên xứ ứng”, có thể ứng cùng một lúc. Ngàn là hình dung rất nhiều, vô lượng vô biên vô 

tận vô số, chúng sanh cầu, đồng thời ứng. Ứng mà không ứng, không ứng mà ứng. Hiện thân, 

hiện mà không hiện, không hiện mà hiện. Không thể nghĩ bàn. Thuyết pháp, không thuyết 

mà thuyết, thuyết mà không thuyết. Điều này hình như càng nói càng vi diệu, tất cả đều là 

chân tướng sự thật. Thế nên pháp thân Bồ Tát ở trong hoàn cảnh này, thời gian dần dần đào 

thải sạch hết tập khí vô thỉ vô minh, viên mãn trở về thường tịch quang. 

Đây gọi là ngoại hóa hữu tình, cũng khởi nguyện tự lợi lợi tha. Khởi nguyện này, có ý 

niệm của nguyện này chăng? Không có, điều này ở sau chúng ta sẽ nói đến. Nếu có nguyện, 

quý  vị  vẫn  còn  ý  niệm  của  nguyện,  như  vậy  là  chấp  tướng.  Đây  là  phàm  phu,  không  phải 

cảnh giới Bồ Tát. Bồ Tát có nguyện chăng? Có. Có tướng chăng? Không có. Điều này rất vi 

diệu, quả thật gọi là không thể nghĩ bàn, chúng ta không sao tưởng tượng được. 

Vì  chúng  ta  quá  chấp  tướng,  vô  lượng  kiếp  đến  nay  đều  chấp  tướng,  hiện  nay  gặp 

được một người không chấp tướng, rất khó lý giải. Họ không phải cảnh giới của chúng ta, 

nhưng họ nói là thật. Cuộc sống của chúng ta là hư vọng, hư huyễn không thật, họ là chân 

thật bất hư. Đây là ba loại của nguyện độ. 

Thứ chín: “Lực độ tam hành”. Lực là gì? Lực dụng. Lực độ này cũng có ba loại, ngày 

nay chúng ta gọi là năng lực, hoặc là nói đức năng. Trong chữ đức này có giới định tuệ, trong 

năng lực chúng ta không có  giới định tuệ, chỉ  có  thể nói năng lực. Trong năng lực có  giới 

định tuệ, đây chính là đức năng. Bồ Tát có đức năng, tiểu thừa cũng có đức năng, nên họ 

không phải phàm phu. Đến Tu đà hoàn đều gọi là thánh nhân, trong đại thừa Phật pháp gọi 

họ là tiểu tiểu thánh, họ thật sự là thánh nhân. Vì sao? Vì họ không đọa lạc vào phàm phu, 

họ chứng được vị bất thoái. Tuy chưa ra khỏi luân hồi lục đạo, nhưng họ tuyệt đối không 

đọa vào ba đường ác. Tiểu tiểu thánh bảy lần trở lại cõi trời cõi người, họ liền ra khỏi luân 

hồi. 

Chúng ta hiểu rõ ràng minh bạch những điều này, phương hướng và mục tiêu tu học 

của chúng ta đúng đắn. Chúng ta không thể đi con đường của họ, vì sao? Vì con đường của 

họ quá khó đi, phải đoạn phiền não, phải đoạn tập khí, quá khó đi. 

Ngày  nay  chúng  ta  may  mắn  gặp  được  pháp  môn  Tịnh  độ,  đới  nghiệp  vãng  sanh. 

Chúng ta có thể đem tập khí phiền não đến thế giới Cực Lạc, đem đến đó rồi từ từ đoạn tận. 

Pháp môn này quá thù thắng, vô cùng thù thắng. Trong kinh Đức Phật dạy, bao nhiêu Bồ Tát 

muốn  cầu  pháp  môn  này,  nhưng  không  có  nhân  duyên.  Bây  giờ  chúng  ta  có  nhân  duyên, 

nên đã gặp được. Gặp rồi nếu không nắm bắt nó, bỏ lỡ qua, như vậy quả thật đáng tiếc! 

Chính quý vị phải thường nghĩ đến, trăm ngàn vạn kiếp khó gặp được, trăm ngàn vạn kiếp 

mới gặp được một lần, không nhất định gặp được. 

Cư sĩ Bành Tế Thanh nói rất hay: “Từ vô lượng kiếp đến nay khó gặp được ngày này”. 

Sao quý vị lại gặp được? Chúng ta thật sự đã gặp được, gặp được bản hội tập của Hạ Liên Cư. 

Tập gì? Tập đại thành, đại thành của kinh điển. Bộ Kinh Vô Lượng Thọ này có thể nói là: đại 

Tập 450  919 



thừa tiểu thừa, hiển giáo mật giáo, tông môn giáo môn, toàn bộ giáo nghĩa này đều có, đầy 

đủ tất cả. Giáo hóa của tất cả chư Phật trong ba đời mười phương, đều bao hàm ở trong 

đây, không tuyệt vời sao? Vô thượng pháp bảo đấy. 

Chú giải của Hoàng Niệm Tổ là chú giải tập kinh luận, lấy kinh chú thích kinh, kinh luận 

chú thích kinh. Chú giải của chư vị tổ sư cổ kim trong ngoài, đều có trong tập đại thành này. 

Bộ kinh này chính là tất cả kinh. Trong Kinh Hoa Nghiêm nói: “Một là tất cả, tất cả là một”. 

Tất cả kinh quy về Hoa Nghiêm, Hoa Nghiêm là tất cả kinh. Hoa Nghiêm quy về Vô Lượng 

Thọ, sau cùng quá rõ ràng, Phổ Hiền Bồ Tát thập đại nguyện vương đạo quy Cực Lạc. 

Tịnh độ thù thắng như vậy, chúng ta không thể lơ là. Vô thượng diễn nghĩa biểu diễn 

cho chúng ta thấy, Hoa Nghiêm quy về Tịnh độ. Lần tham bái sau cùng trong 53 lần tham bái, 

ở đó chúng ta thấy được, mà vẫn chưa giác ngộ sao? Vẫn còn nghi hoặc sao? Nếu còn nghi 

hoặc, không tin, mà suy này nghĩ nọ, vậy là thiện căn phước đức có vấn đề. Thiện căn là gì? 

Có thể tin, có thể hiểu. Phước đức là có thể tu, có thể chứng. Vãng sanh thế giới tây phương 

Cực Lạc chính là chứng. 

Lực dụng có ba loại. Thứ nhất “Tư trạch lực”. Đây là trí tuệ. Chúng ta có trí tuệ mới 

biết chọn lựa. “Vị tư duy giản trạch nhất thiết thiện pháp, nhi đắc kz lực”. Ngày nay chúng ta 

dùng trí tuệ chân thật, chọn lựa pháp môn Tịnh Độ, chọn bản hội tập Kinh Vô Lượng Thọ, 

chọn chú giải của Hoàng Niệm Tổ. Chú giải của Hoàng Niệm Tổ quả thật không đơn giản. Tôi 

đến nhà ông thăm, nhìn thấy một đống tư liệu tham khảo. Tôi hỏi ông: những sách này từ 

đâu mà có? Là điều không thể! Ông cười nói với tôi: Tam bảo gia trì, thật vậy không phải giả. 

Lúc tôi  theo thầy Lý học giảng kinh  ở Đài Trung, trong lòng nghĩ đến những tài liệu 

tham khảo này. Trong sách tịch của cổ nhân nói đến sách nào, loại nào_trong lòng tôi nghĩ, 

những tài liệu tham khảo này ở đâu có? Quả thật tâm tưởng sự thành, mấy tháng sau có 

người đưa đến, đưa đến là những tài liệu trong tâm nghĩ này. 

Tôi theo thầy Lý học Kinh Lăng Nghiêm, tìm chú giải cổ của Kinh Lăng Nghiêm, lại có 

thể có hơn 20 loại. Thế nên thầy Lý thấy kz lạ hỏi tôi, tìm đâu ra nhiều sách như vậy? Tôi nói 

tôi không biết, ngày nào tôi cũng nghĩ nên tự nhiên nó đến, mà còn đều là bìa cứng, đều là 

sách bìa cứng, bản khắc gỗ. Thế nên chúng ta nghĩ thật, làm thật, Phật Bồ Tát thật sự gia trì. 

Tâm tưởng sự thành, không phải nói tùy tiện, là lời chân thật. Vì quý vị nghĩ là thiện pháp, 

quý vị nghĩ là tự lợi lợi tha. Chỉ nghĩ tự lợi, sợ không có cảm ứng, nhất định là tự lợi lợi tha. 

Vì sao? Tôi tự lợi trước, sau đó mới có năng lực lợi tha. Chính chúng ta chưa tự lợi, làm sao 

có thể lợi tha? Chúng ta tự lợi là vì lợi tha, cảm ứng này sẽ rất nhanh. Chư vị Bồ Tát, Long 

Thiên Thiện Thần đều giúp quý vị. Chỉ nghĩ tự lợi, để lợi tha ở vị trí thứ hai là sai lầm. Ngày 

nay chúng ta nghĩ tự lợi này, mục đích chính là lợi tha, nên lợi tha là vị trí thứ nhất của tôi, 

nhưng phải học vị trí thứ hai trước. Điều này không thể không biết, đây quả thật là không 

thể nghĩ bàn. Vì thế nếu con người chỉ có tâm tự lợi, không có tâm lợi tha, sẽ không có cảm 

ứng đạo giao với Phật Bồ Tát. Sẽ cảm ứng với ai? Ma vương, cảm ứng đạo giao với yêu ma 

quỷ quái, vì sao? Vì họ đều là tự lợi. Thế nên trong tâm chỉ là lợi tha, lợi tha không thể không 

tự lợi trước, đạo lý chính là ở chỗ này. 

Thứ hai: “Tu tập lực”. Điều này phải cần năng lực của trí tuệ. “Vị tu hành số tập thù 

thắng diệu hạnh”. Số tập này chính là huân tu lâu dài. Số là đa số, không phải một lần, hai 

920  Tập 450 



lần. Cổ nhân dạy rằng: Thâm nhập một môn, huân tu lâu dài, số tập là huân tu lâu dài, đây 

gọi là diệu hạnh, diệu hạnh thù thắng, không cần nhiều. 

Bộ Kinh Vô Lượng Thọ này, tôi dùng 10 năm công phu trên bộ kinh này. 10 năm không 

gián đoạn, ngày ngày kiên trì không bỏ. Chúng tôi chia sẻ xong lần thứ nhất, lại chia sẻ lần 

thứ hai. Chia sẻ lần thứ hai xong lại chia sẻ lần thứ ba. Chia sẻ lần đầu thời gian khoảng hai 

năm, mười năm là năm lần. 

Đức  Thế  Tôn  nói  tất  cả  các  kinh  suốt  49  năm,  bất  cứ  bộ  kinh  nào  quý  vị  đều 

thông_một kinh thông thì tất cả kinh đều thông. Quý vị phải tập trung nghiên cứu một bộ, 

không nên học nhiều. Nghiên cứu Hoa  Nghiêm cũng được. Nghiên cứu Hoa Nghiêm bằng 

cách nào? Như trước đây tôi nói tường tận như vậy, chắc suốt đời chỉ giảng một lần. 

Chúng ta nghĩ lại đương thời, khi đại sư Thanh Lương còn tại thế, nghe nói ngài đã 

giảng 50 lần Kinh Hoa Nghiêm, vậy thì nói ra sao? Chúng ta có thể lý giải, lúc đó nhân tâm 

thiện căn sâu dày, không cần nói tường tận như vậy, nó sơ là được. 

Như khi tôi ở Đài Trung theo thầy Lý học Hoa Nghiêm, tôi nghe thầy giảng bao nhiêu 

Kinh Hoa Nghiêm? Nghe một quyển, quyển thứ nhất. Khi nghe xong quyển thứ nhất, ở sau 

tôi đều giảng được, tôi liền đến Đài Bắc giảng, tiến độ giảng còn nhanh hơn thầy. Nói cách 

đó thì được, không phải nói một cách rõ ràng, nói một cách tường tận, không phải vậy, cũng 

rất hiệu quả. Mỗi lần giảng phải hai tiếng, đại khái giảng được bao nhiêu? Một hai trang kinh 

văn, chứ không phải một câu phải giảng nhiều lần, giảng như vậy rất nhanh. 

Kinh  Hoa  Nghiêm  80  quyển,  một  tháng  có  thể  giảng  được  mấy  quyển.  Thế  nên  bộ 

kinh này nhiều nhất là ba năm sẽ viên mãn, nó có tiến độ, nên 30 năm phải giảng 10 lần. Đại 

sư Thanh Lương sống thọ, hơn 100 tuổi, giảng 50 lần thì chúng ta cũng biết. Nếu một ngày 

đại  sư  giảng  tám  tiếng,  không  vấn  đề  gì.  Một  ngày  giảng  được  tám  tiếng  chăng?  Được, 

không phải người phàm. Một ngày giảng tám tiếng, chúng ta tin rằng một năm giảng một bộ, 

mười năm giảng mười bộ, 50 năm giảng 50 bộ. 

Khi  chúng  tôi  còn  trẻ,  từng  giảng  một  ngày  tám  tiếng,  giảng  thời  gian  rất  dài,  suốt 

mấy  năm.  Chẳng  qua  lúc  đó  rất  nhiều  đạo  tràng,  giảng  kinh  khác  nhau,  không  phải  giảng 

một bộ. Nơi này mời tôi giảng kinh này, nơi khác mời tôi giảng kinh khác, nên phải sắp thời 

khoa biểu. Một ngày ít nhất bốn tiếng, nhiều thì tám tiếng, có khi chín tiếng.  Lúc đó còn trẻ, 

có vài vị hòa thượng cười tôi: Tịnh Không pháp sư thích giảng kinh. Tôi nói với họ, không 

phải thích giảng kinh, mà là gì? Thích học tập.  Lúc đó tôi nói với mọi người, tôi không biết 

giảng  kinh,  tôi  lên  bục  giảng  để  luyện  tập,  để  học  tập.  Tôi  biết  giảng  tôi  sẽ  không  giảng. 

Không biết, không biết nên phải luyện. Đến đâu để học tập? Đứng trên bục giảng để học, 

dưới bục giảng không học được, nên phải lên trên bục giảng học. Thính chúng bên dưới là 

thầy của tôi, là giám học của tôi, họ đốc thúc tôi, ngày ngày tôi báo cáo với họ. Đưa ra báo 

cáo tâm đắc tu học, tôi giảng kinh là dùng tâm như vậy. Không phải tôi biết, biết rồi tôi đã 

không cần thiết như vậy, không biết mới cần. Học suốt một  đời, càng học  càng cảm thấy 

không đủ, học không có cảnh giới dừng. Nhiều năm lại đây đều rất tạp loạn, dạy rất nhiều, 

dạy không biết bao nhiêu bộ.  Điều này trên đường tu học không phải việc thù thắng, việc 

thù thắng phải giống như các bậc cổ đức: Thâm nhập một môn, huân tu lâu dài. 

Nên lần này sau khi từ Nhật bản về, tôi thường nghĩ, sinh thời tôi phải làm tấm gương 

tốt cho mọi người, chỉ một môn, ngoài ra không giảng các kinh khác. Ít nhất tôi đã làm mười 

Tập 450  921 



năm công phu, nếu tôi còn thọ mạng, năm nay 85, đến năm 95 tuổi tôi sẽ chuyên giảng Kinh 

Vô Lượng Thọ. Nếu giảng các kinh khác, sau 95 tuổi mà còn thời gian, vẫn còn thọ mạng, vẫn 

có thể lực, tôi sẽ giảng Kinh Hoa Nghiêm. Tôi dự định giảng Kinh Hoa Nghiêm ba năm một 

bộ, Kinh Pháp Hoa không quá một năm, Kinh Lăng Nghiêm không quá một năm. Những đại 

kinh này tôi đều có thể giảng, thâm nhập một môn rất quan trọng. 

Mười năm là một con số, không có công phu mười năm không được, mười năm công 

phu trên một bộ kinh này: đọc kinh, chia sẻ, niệm Phật, nắm chắc vãng sanh tây phương Cực 

Lạc. Chắc chắn đạt được, tôi có  thể vãng sanh bất kz lúc nào, quý vị xem tự tại biết bao. 

Sống thêm vài năm ở thế gian này cũng không sao, có thể đi bất kể lúc nào. Đời này chúng 

ta  không  đến  một  cách  uổng  phí,  không  uổng  công  thầy  dạy,  không  thẹn  với  thầy,  không 

thẹn với Phật, không thẹn với Hộ pháp, đối với phần công đức hộ trì chia sẻ của họ. 

Hết giờ rồi, hôm  nay chúng ta học đến đây. 

 

 







922  Tập 450 







Document Outline


	OLE_LINK6

	OLE_LINK5

	OLE_LINK24

	OLE_LINK23




cover_image.jpg





